

## Библиотека "Духовное наследие Индии"

### ШРИ ШАНКАРАЧАРЬЯ

Семь трактатов

(перевод, транслитерация санскритского текста, пословный перевод, комментарий)

Санкт-Петербург 1998

# Издание осуществлено совместно Обществом «Адити» и религиозным объединением «Общество Рамакришны»

#### Составление, перевод, предисловие Алены Адамковой.

Издатели и переводчик книги благодарят за оказанную помощь Генеральное Консульство Индии в Санкт-Петербурге и индийский Совет Культурных Отношений в Нью-Дели.

The publishers and the translator of this book express their gratitude to the Consulate General of India in St. Petersburg and Indian Council for Cultural Relations in New Delhi for the help rendered.

**Шри Шанкарачарья. Семь трактатов** (пер. с санскрита). СПб. Общество «Адити», «Общество Рамакришны», 1999 г. — 248 с.

Все права сохранены. Переиздания, воспроизведения, репродукции любыми средствами могут быть осуществлены только с письменного разрешения издательства.

Адреса для информации:

Общество «АДИТИ»: Санкт-Петербург, 196247, а/я 48 Общество Рамакришны: Санкт-Петербург, 191028, а/я 214

ISBN 5-7938-0010-7

- © А. Адамкова, перевод, составление, 1999.
- © Общество «АДИТИ», 1999.
- © Общество Рамакришны, СПб, 1999.

#### Этот труд посвящаю ПРАВРАДЖИКЕ МУКТИПРАНЕ —

великой, светлой душе, которая навсегда озарила мое сердце. Ей принадлежит моя вечная любовь, благодарность и память.

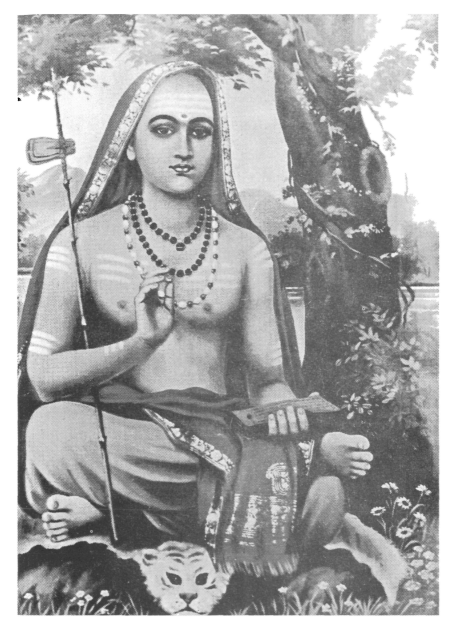
Алена Адамкова

With eternal love and gratitude, this work is dedicated to PRAVRAJIKA MUKTIPRANAJI, the luminous Soul who enlightened my heart and mind —

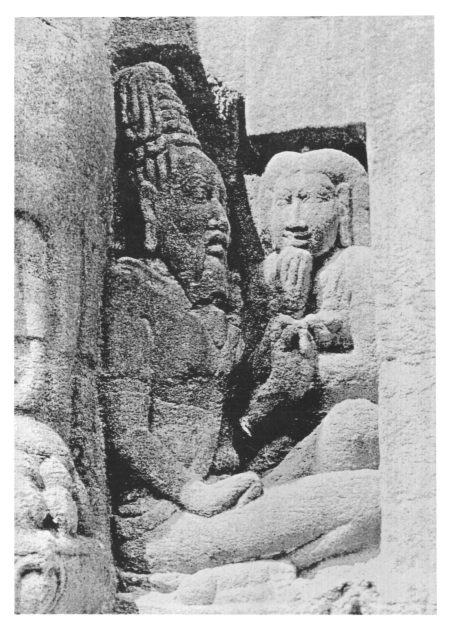
A. A. (Shruti)



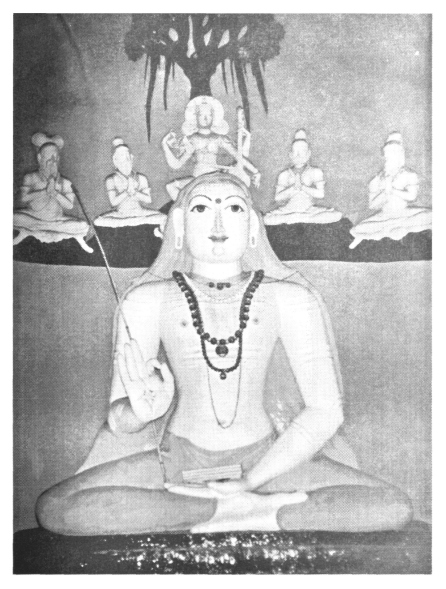




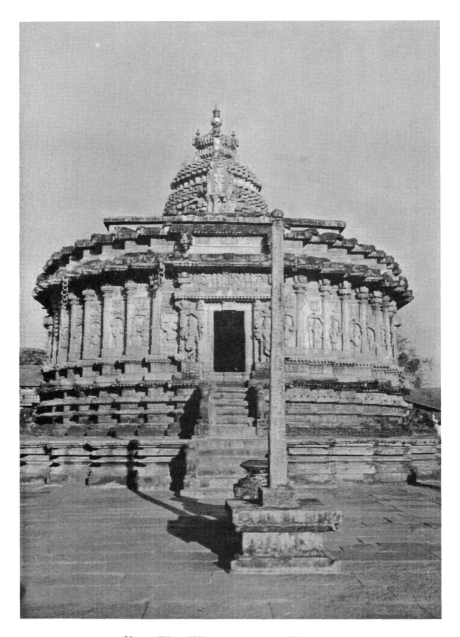
Шри Шанкарачарья (портрет выполнен неизвестным индийским художником в средние века)



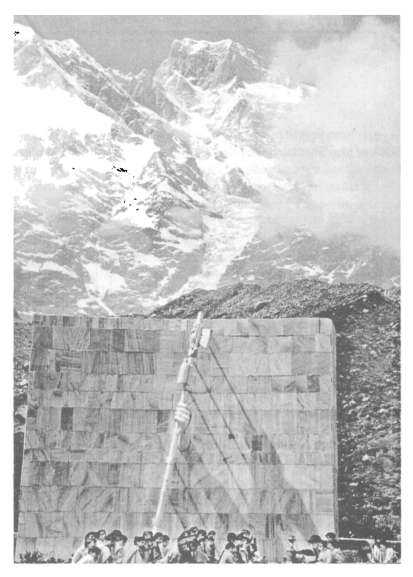
Уникальное скульптурное изображение Шанкарачарьи (справа), получающего наставления от святого Ведавьясы (слева). Барельеф на стене храма Кайласанатха (построенного предположительно в 674 г. н. э.) в городе Канчипураме (штат Тамилнаду, Индия).



**Изображение** Шанкарачарьи в храме в Калади (Южная Индия), где он родился.



Храм Шри Шанкарачарьи в Шрингери



Скульптурная композиция, символизирующая исчезновение Шанкарачарьи, в Кедранатхе (штат Уттар-Прадеш, Индия). Кедранатх, находящийся на высоте 3581 м в горах Гарвал, связан с жизнью легендарных братьев Пандавов и Владыки Шивы и является древнейшим индуистским центром паломничества. По одной из версий на этом месте Шанкарачарья в возрасте 32 лет вошел в Самадхи. По другой версии именно здесь его видели в последний раз, прежде чем он исчез в одной из гималайских пещер. Здесь же находится храм Шивы, по преданию возведенный еще братьями Пандавами, а позже — самим Шанкарачарьей.

#### AKNOWLEDGMENT

I must first thank all the scholars who have kept alive the tradition of Shri Shankaracharya's vital philosophy through the centuries. Their painstaking and dedicated work has made it possible for me and other scholars of today to continue this great tradition and to spread the Advaitic message by translating his works.

I would especially like to express my gratitude to Swami Lokeswaranandaji, who provided me all necessary facilities for carrying out my work in India. Through his generosity and loving care I was able to work for several years in the Research Department of the Ramakrishna Mission Institute of Culture, Calcutta.

My deep gratitude also to Panditji Dinesh Chandra Bhattacharya, Shastri, whose profound understanding of Indian philosophy and knowledge of Sanskrit as well as his extraordinary ability to convey the principles of Advaita Vedanta in English have been of immense value to me. It was a pleasure and privilege to be able to spend so many hours with him in this work.

I thank the monks and workers of the Institute who assisted me in many different ways.

From the bottom of my heart I want to express special thanks to all the Pravrajikas of Sri Sarada Math whose motherly love and care have nurtured me through the years. I offer them my loving pranams.

Shruti — Alena Adamkova Calcutta, Ist May 1997, an auspicious day, The Centenary of the founding of the Ramakrishna Mission.

#### **ВВЕДЕНИЕ**

#### PRAVRAJIKA ATMAPRANA

Secretary, Ramakrishna Sarada Mission, New Delhi

В еликое учение Шанкарачарьи, основанное на Ведах и Упанишадах, без сомнений оставило глубокое влияние на умственное и моральное становление людей многих стран.

С момента прихода Шанкары, и вот уже на протяжении двенадцати веков мы настолько глубоко ощущаем свою сопричастность с этим великим Учителем, что и не осознаем время, разделяющее его и нашу эпоху.

Доктор С.Радхакришнан писал: "Система Шанкары оказала несомненное влияние на немецкий ренессанс, представленный Шопенгауэром, Гартманом и Ницше; на американский ренесанс, представленный Эмерсоном и Уитманом, и на ирландский ренесанс в лице Йетса, Рассела и Мура".

Отдавая должное Шанкаре, Свами Вивекананда сказал:

"За эти сотни лет, с его времени и до сегодняшнего дня, можно наблюдать медленный возврат индийского народа к первоначальной чистоте Ведантической религии."

Вивекананда правильно оценил эту ситуацию. Потому что в Индии послебуддийского периода настала полная деморализация. Массы людей, неспособные воспринять суровую, точную логику буддийских учений, погрузились в исполнение суеверных и сомнительных практик. Некоторые нашли прибежище в заново возрожденной Ведической религии, основанной на Пурва-мимансе, сложной ритуалистической религии, которую проповедывал Джаймини со своим учеником Кумарила Бхатта. И между этими двумя полюсами, имея с

одной стороны буддийскую логику и атеизм, с другой — сухой ритуализм Пурва-мимансы, люди пребывали в тупике и смущении.

Такой была обстановка, когда появился Шанкарачарья. Как истинный Учитель, он устранил покров неведения, покрывшый людские взоры и указал правильный путь. Его проницательная логика разорвала на куски все суеверия, а его идеал самоотречения остановил расширяющийся моральный упадок.

Этот молодой монах, озаренный духовным светом, страстным миссионером исходил Индию вдоль и поперек, просвещая всех истинным знанием. Он посещал религиозные общества, беседовал с учителями различных сект. За свою краткую 32летнюю жизнь он совершил невиданное. Его учение, опирающееся на авторитет святых писаний, руководимое чистым разумом и утвержденное собственным духовным опытом, имело глубочайшее влияние на людей. За короткий срок он сумел очистить различные религиозные секты от всех наслоений и возвысить их достоинство до уровня, заслуживающего почитание. Это было одним из его величайших достижений.

Все свое учение Шанкарачарья сконцентрировал в нескольких строчках:

Брахман — Истина, Мир — заблужденье, Душа есть Брахман — Не может быть иначе.

Доктрина Шанкары основана на одной теме, к которой опять и опять возвращаются Упанишады: "Что есть то, познав которое, все остальное станет познанным?"

В этом как раз и состоит отличие индийской мысли, говорил Свами Вивекананда, что она прежде всего хочет познать принцип обобщения.

В Чхандогья Упанишаде мы читаем о юном Шветакету, который вернулся в отчий дом после 12-летней учебы в доме своего учителя. Его отец Аруни заметил, что сын стал высо-комерным и самодовольным. Он сказал ему:

"Сын мой, кажется, ты изучал все науки. Теперь скажи мне, учился ли ты тому, посредством чего неслыханное становится услышанным, невообразимое становится мыслимым и непознанное становится познанным?" Шветакету ответил, что никогда об этом не слышал. Отец посоветовал ему вернуться к учителю и для начала познать эту истину. Искренне присмиренный, Шветакету попросил отца наставить его. И тогда Аруни шаг за шагом повел сына к вершинам знания, к истине о том, что реален только Брахман, а сотворенный мир имен и форм неистинен. И все же эта неистинность относительна, ибо именно этот феноменальный мир и эта расчлененная материя таят в себе истинную сущность человека. В силу этой разделенности, говорит Шанкарачарья, мы теряем восприятие того, что во всем Сотворенном — от самого ничтожного червяка до высшего Существа — присутствует та же самая божественная сущность. Когда преодолена эта пелена неведения, мир исчезает и человек утверждается в своей собственной сущности — Бытии-Сознании-Блаженстве. И это является высшей целью жизни.

Все писания Шанкарачарьи несут это послание Адвайты-Веданты.

Я очень рада, что в далекой России изучаются труды Шри Шанкарачарьи, и Алена Адамкова приносит новую подборку его работ. Пусть старания ее принесут результаты.

> Шри Шанкара Джаянти 12 Мая. 1997.

#### ПРЕДИСЛОВИЕ

Можно смело сказать, что гений Шанкарачарьи вобрал в себя все величие индийской мысли. Соединив ее славное прошлое с тяжелым настоящим, он все это словно в алхимическом горниле, на огне своего духа, переплавил в субстанцию будущего — в Камень Мудрецов, который, как духовный магнит, на протяжении веков привлекает к себе сердца ищущих.

Неслучайно отмечается, что все произведения Шанкары несут в себе весть об истинной духовной Сущности человека, о его высоком предназначении во вселенной и о безграничных возможностях совершенствования и роста человеческого сознания.

В ученом мире до сих пор спорят по поводу авторства многих сочинений, которые традиция приписывает перу Шанкары. И хотя эта полемика оправдана с определенных позиций, тем не менее нам кажется более насущным задуматься над качеством и направленностью того комплекса учения, которое объединено под именем Шанкарачарьи. А написал ли он сам все трактаты или некоторые из них были добавлены его учениками, не столь существенно — важна та огненная мысль, которая побуждает сознание к движению и расширению. Неустанно, разными способами говорит Шанкара о надобности очищения и утончения мысли — то в самых строгих философских размышлениях, комментируя Брахма-Сутры и Упанишады, то в своих поучительных трактатах или в прекрасных гимнах (заклеймленных дуалистическими, а следовательно, "подозрительными в смысле авторства"). Таким образом философ обращается к разным уровням сознания, общаясь с человеком на понятном ему языке. Очевидно его стремление утончить, возвысить мысль. Ведь известно, что Мысль есть двигатель, мощь, энергия творчества и всякого созидания. Мысль является основным фактором в создании кармы. Карма слагается из мыслей, слов и поступков, поэтому их совершенствование может привести к искуплению прошлой кармы и, таким образом, к сознательному существованию в тонких, дальних мирах.

Если судить по основным работам Шанкары, он представляется как строгий, сухой монах-аскет, лишенный каких-либо эмоций, и такое мнение поддерживается многими исследователями, которые подходят к учению Адвайты-Веданты исключительно с позиций разума. А в действительности такое представление бесконечно далеко от сияющего лика молодого мудреца.

Многие свои трактаты Шанкара сочинил для того, чтобы разжечь в сердцах людей чувство преданности и устремленности к Богу. Этим он как бы ставит знак равенства между путем знания и путем преданности, любви. Некоторые философы пытаются жестко разграничить эти пути, что кажется неправильным. Вернее сказать — это западный способ мышления. Восточный подход, каким бы абстрактным он не казался, неизменно включает в себя путь сердца и этику. Потому что теоретическое знание само по себе не приводит к обновлению внутреннего человека — для того, чтобы произошла духовная трансформация, необходимо знание воспринять сердцем и применить его в жизни. Когда ум "сходит" в сердце и поселяется в нем, появляется мудрость. Мудрость, воплощенная в жизни, и есть путь преданности, любви. Мысль, просветленная любовью беспредельна и всемогущественна.

Знание может поселиться в сердце только при одном условии: когда укрощены страсти и чувства устремлены более во внутрь, чем во внешний мир. Но страсти невозможно уничтожить,

и насильная борьба с ними бесполезна — подавленная сила страстей рано или поздно прорвется самым неожиданным образом. Опыт подвижников разных времен, пытавшихся укротить свои чувства, привел к осознанию единственно возможного пути — энергию страстей не надо подавлять, ее надо повернуть и устремить в другом направлении, к Богу. Это и есть путь преданности и любви к Богу. Силе эгоизма и желаний надо противопоставить силу всеобъемлющей любви.

Когда человек уже не связан желаниями, когда нет более таких мирских привязанностей, которые могли бы отвратить его от духовных поисков, тогда наступает состояние, в котором человек постепенно весь устремляется к Богу — не на словах, а в жизни, в каждом своем помысле, слове и поступке. Это единственное имеет значение для роста души. Все остальное — суета, заключает Шанкара.

Это и является основной идеей подобранных трактатов — важно не теоретическое знание, хоть и доведенное до совершенства, а сердечное устремление к Богу и реализация познанного в жизни. Несомненно, для начала необходимо поставить вопросы, решение которых и начнет процесс познания: "кто я", "какова моя задача", "какими должны быть мои отношения с другими людьми и с духовным Учителем", и наконец — "какова моя Цель, для чего необходимы все мои усилия". И Шанкара подробно отвечает на эти сущностные вопросы. Иногда и в шутливой форме — в популярном трактате-песне "Удар по заблуждению".

В разных своих трактатах Шанкара упоминает разные виды иллюзий, которыми прельщается человек и которые отвращают его от истинного пути. Что такое иллюзия в понимании Шанкары?

Это состояние сознания, в котором человек неспособен различить истинное и вечное от преходящего, временного, неистинного.

Интересно, что в трактате "Удар по заблуждению" первой иллюзией провозглашается гордыня учености. Шанкара предупреждает против честолюбивого накопления знания, против умножения знаний ради карьеры или славы без соединения этого знания с любовью и почитанием Господа. Слово "dukrin", которое повторяется в рефрене, означает афоризм в системе знаменитого грамматиста древней Индии, Панини. Шанкара сам был знатоком Панини, поэтому он не случайно привел этот пример. "Станете ли вы декларировать сутры Панини перед лицом смерти?"— издеваясь, спрашивает Шанкара. Это его обращение к "умным", дабы не забыли, что все знание, приобретенное ими, может оказаться прахом без любви к Богу.

Следующая иллюзия в "списке" Шанкары — желание приобретательства и накопления богатства. Люди не понимают, что неутолимая жажда денег порождает лишь разочарование, страдание и хаос мысли.

Вожделение — следующая иллюзия. Чувства необходимо контролировать — только так мысль способна приобрести спокойствие. Говоря о природе жизни, философ уподобляет удовольствие и радость капельке воды, дрожащей на листе в попытке удержаться на нем. Подобно этой капле непрочны жизненные радости. Также и мысль человеческая непостоянна — дрожит и прыгает в разные стороны, ведомая непрекращающимися желаниями. А все, что мы надеемся получить в этом мире, в действительности сопряжено с волнением, грустью и страданием. А что такое тогда счастье? — спрашивает Шанкара, и отвечает, что это внутреннее состояние сознания, не зависящее от чего-либо внешнего.

Оно питается свободой, возникшей из полного отсутствия какихлибо желаний или привязанностей.

Привязанности к жене, мужу или родственникам тоже не истинны. Как бы ни была велика их любовь, говорит Шанкара, она сопряжена с понятием полезности данного человека — как только он становится немощен, интерес к нему ослабевает. Такова жизнь. Выполняйте свои семейные обязанности, но различайте временные узы от вечности — единственно привязанным должен быть человек к Богу.

Какова связь между людьми, которые любят друг друга? Откуда мы сами появились, были ли мы прежде? Откуда все привязанности, какова их природа? Шанкара говорит, что люди редко задают себе подобные вопросы, а в действительности над ними необходимо задуматься. Тогда мы поймем, что неуничтожимый дух подменяется преходящим телом. И это — очередная иллюзия. Шанкара говорит о "странном" мире, подразумевая под этим непостижимую загадку, полную разнообразной красоты и очарования. Но тем не менее отношение между человеком и этим миром — временное и поэтому иллюзорное. Надо понять, что Шанкара не отрицает мир как таковой, а лишь ту абсолютную его ценность, которую стремятся приписать ему привязанные к нему люди. В этом смысле он подчеркивает иллюзорность мира — то есть этого конкретного физического уровня, ибо за его пределами существуют более совершенные миры, куда необходимо направить свою мысль. Отождествив себя с этим грубым уровнем, человек замыкает себя в его пределах и таким образом отрезает себе доступ к высшему бытию. В попытке разбить оковы, которыми люди добровольно приковывают себя к земному плану, Шанкара иногда достаточно категорично настаивает на иллюзорности мира. Но не стоит из-за этого относить его к нигилистам. Его цель любыми способами освободить человеческую мысль и направить

ее вверх в правильном русле — все остальное приложится по закону магнита. Удерживать сознательно поток напряженной и бдительной мысли помогает практика медитации, созерцания. К медитации Шанкара возвращается снова и снова, подчеркивая ее жизненную необходимость. Медитация своего рода — "выпрямление" мысли, очищение ее, сбалансирование и устремление к избранной Цели. Трактат "Созерцание Брахмана" был написан именно как пособие для медитации, не для проповедывания, а для практики. Причем Шанкара обнадеживает даже тех, кто не способны постоянно созерцать нераздельного Брахмана, чистое Сознание, — он говорит, что даже простое, искреннее повторение истины приведет к правильному пути и познанию.

Знание самого себя является единственным средством для того, чтобы избавиться от жизненных страданий. Страдания длятся до тех пор, пока в сознанци присутствует заблуждение. Когда заблуждение сменяется мудростью, страдания исчезают, словно туман в лучах солнца.

Необходимо осознать, что жизнь есть соединение радости и горя. Горе лишь обратная сторона радости. Этот феноменальный мир не может существовать без них. Как же быть тогда? Человек должен воспитать в себе силу, которая способна принимать и переносить горе. А эта сила произрастает лишь из самопознания. Высшей степенью проявления этой силы является отречение от мира, а тем самым и от его неотъемлемой двоицы — радости и горя. Конечно, радость должна остаться, ведь недаром же сказано, что радость это особая мудрость, но в том-то и дело, что это такая радость, которая уже не зависит от чего-либо внешнего. Это радостное ощущение необъятных человеческих возможностей, бесконечных как сам космос. А горе тоже будет, но оно уже не может быть личным, то есть человек более не будет воспринимать себя субъектом страданий. Его сердце будет ощущать боль всего

человечества и принимать ее, и таким образом частично искуплять. Но эти ощущения уже будут вне его личности, его очищенное эго не сможет быть затронуто. В этой связи Шанкара настоятельно подчеркивает значение смирения в жизни человека. Все то, чем люди гордятся, на самом деле очень непрочно, и какойнибудь несчастный случай может все это в одно мгновение унести. Поэтому необходимо в себе воспитывать чувство смирения.

Шанкара останавливается на сущности отречения. Понятно, что это высший идеал и проявление истинного знания. Но в то же время, многие — и оказывается, историческое время никак не меняет положение дел, подменяют это царственное состояние духа внешней атрибутикой — то есть принадлежностью к разным сектам или монашеским орденам. Но отречение не есть монашеское одеяние. Это победа, завоеванная в глубине собственного сознания. Внешняя атрибутика ничто, если сердце заполнено желаниями. Есть многие такие, говорит Шанкара, что принимают санняса (монашество) для того, чтобы иметь обеспеченную жизнь, власть и право руководить людьми, удерживая их в подчинении и послушании идеологическом, то есть навязывая религиозную догматику. Такие люди совершают тяжкий грех.

Смысл монашества есть отречение. Это отречение не связано с внешними формами. Это состояние отречения от желаний, постоянно действующих в нашем сознании. Это достижение чистой мысли, когда все помыслы устремлены к Богу.

Также Шанкара говорит, что человеку невозможно самому преодолеть привязанности и страсти, ибо они обладают огромнейшей силой. Человек может быть старым и немощным, а его ум будет метаться в желаниях. Для того, чтобы победить страсти, нужно обращаться к Богу за помощью и поддержкой. Без Его помощи невозможно достичь ничего.

Шанкара останавливается на внешних формах почитания Господа. Опять-таки, говорит он, если мысль человека не чиста и сердце не исполнено преданностью, то все паломничества к святым местам, ритуальные омовения и другие послушания не приносят никакой пользы. Если нет знания, все это лишь суета. Естественно, имеется в виду не книжное знание, а истинное знание — состояние ума, свободного от привязанностей и осознающего свою истинную сущность. Все, что совершается несознательно, бессмысленно для роста души.

Когда сердце и мысли всецело устремлены к Богу, тогда совсем не важно, в каких формах или именах человек почитает Бога. Когда сердце переполнено любовью, все внешние атрибуты важны лишь постольку, поскольку они отвечают складу и потребностям человека и согревают его сердце. Истинна лишь та связь, на которую человек выходит в своем общении с Богом, ибо только это становится его личным, неповторимым духовным опытом, а тем самым его единственным имуществом, которое всегда будет с ним. Это то, что он имеет в виду, говоря о духовных накоплениях, которые единственные приведут к раскрытию всех возможностей человека и зажгут все внутренние огни.

Молись Богу, взывай к Нему, проси Его милости и благодати, советует Шанкара. Бездны этого мира очень глубоки, а человек так слаб! Только Его милосердие может облегчить нашу участь.

Человек, чье сердце полностью предано Богу, лишается чувства своего эго, и иногда он может вести себя как невинный ребенок, иногда как сумасшедший или юродивый. Многие индийские святые, впадая в экстаз, танцевали и пели, изливая таким образом свою любовь к Богу. Подобное состояние блаженства очень редкое, оно может возникнуть только в совершенно чистом сердце.

Кто я и кто ты? Задумайся над этим, советует Шанкара. В действительности, различие между "я" и "ты" длится только до тех пор, пока существует тело. Сколько предыдущих жизней жил человек? Какое отношение существует между "я" прежним и "я" теперешним? Что есть То, что сформировало тебя тогда и сейчас? Все, что человек постигает в мире, есть лишь разные проявления одной и той же Сущности. Человек не способен видеть эту Сущность за всем разнообразием творения, и поэтому он принимает или отвергает Ее формы и втягивается в сеть иллюзорных отношений, воспринимая их за истинные. Проснись, призывает Шанкара, открой свои духовные очи и узри Одну Реальность, которая незримо проникает Собою все сущее.

Если человек способен помнить, что в каждой жизни, во всем сущем присутствует одна Единая Сущность, тогда он будет воспринимать всех одинаково, не испытывая элости или ненависти. О элобе Шанкара упоминает отдельно, как о самом страшном враге людей. Злоба порождает все виды грехов и толкает людей на самые тяжкие преступления. Злоба разрушает эдравый смысл и низводит человека на уровень животного. Поэтому необходимо занимать ум добрыми мыслями: две мысли не могут присутствовать в уме одновременно, и таким образом добрая мысль вытолкнет элую.

Шанкара говорит — когда ваша мысль притягивается чемто элым, прибегайте к компании добрых людей. Таким образом вам удастся избежать эла, если вы будете рядом с добрыми или котя бы думать о них. Каждому известно, как общество может влиять на человека. Поэтому связь с мудрыми и чистыми людьми совершенно необходима для того, чтобы постепенно удаляться от дурных привычек и привязанностей и устремляться к более высокой цели. Когда человек очищается, его сознание освобождается от иллюзий и становится более утвержденным в самом себе. Когда мысль укрепляется, появляется внутренняя чистота. А чистота есть Шива — сама божественность. Когда достигается

такое состояние, это и есть освобождение, искупление, спасение при жизни, говорит Шанкара. А помочь достигнуть это состояние может духовный Учитель. Известна Индия своим почитанием Учителя, который ведет своего ученика к высотам знания! Не случайно традиция преемственности "Гуру-парам-пара" является и до сегодняшнего дня настоящим "паспортом" человека. "Гимн Дакшинамурти" — одно из мастерских поэтических произведений Шанкары, в котором Лик духовного Учителя сливается с Богом — в действительности, это сам Бог явил себя ученику в форме Учителя, чтобы поведать ему секрет Истины — его собственной Сущности-Атмана. Такая любовь и преданность Учителю, в которой Учитель и Господь объединяются в Одно, является краеугольным камнем настоящей духовной жизни, говорит Шанкара. И тогда чуткое ухо ученика внемлет величайшей тайне и Истине, произнесенной Учителем:

#### "Воистину, ТО ТЫ ЕСИ" — ТАТ TVAM ASI.

\* \* \*

В древности философские трактаты сочинялись не только для чтения — уже сам подход к ним и работа с ними предполагала включение всей творческой личности ученика. Трактаты читали вслух, распевали, совместно их слушали и медитировали над их внутренним смыслом. Этот аспект "слушания и собственного распевания" очень важен именно в силу особенностей санскритского языка. Звуковая нагрузка санскрита и сила произносимых мантр и изречений очень серьезная тема сама по себе и сейчас нет возможности погрузиться в нее. Достаточно сказать, что таким "вхождением" в сущность трактата ученик приходил к особому постижению его сути и испытывал озаряющую, внутреннюю радость. Поэтому очень ценно, что эта книга сопровождается аудио кассетой переведенных трактатов в их подлиннике — санскрите. Напеты они одним очень достойным монахом Миссии Рама-

кришны. Таким образом сохраняется духовная преемственность традиции Адвайты Веданты, ибо Миссия Рамакришны является именно практическим выразителем древних идей Шанкарачары, их жизненным воплощением, этим самым доказывая их истинность и необходимость в сегодняшнем мире.

\* \* \*

В качестве "ученого предисловия" и яркого образца современной адвайтической мысли ниже следует интересная статья Пандита Динэша Чандра Бхаттачария, Шастри, философа-психолога, который всю свою жизнь посвятил изучению культуры мысли, особенно традиции Адвайты Веданты. И хотя ему осталось недолго до ста лет, он с удивительной жизнерадостностью продолжает читать лекции и помогать другим в постижении индийской мысли. Работать с ним над приводимыми трактатами было большой честью и удовольствием.

#### **OM TAT CAT**

## CO3HAНИЕ (Caitanya)

#### PANDIT DINESH CHANDRA BHATTACHARYA, SHASTRI

Formerly Lecturer in the Jadawpur University,
Calcutta University and Asiatic Society;
Recipient of Rabindra Memorial Price, Hanuman Price of Varanasi;
the author of 12 books on Indian philosophy and psychology;
now — Professor and Research Guide in the RMIC.

Ндийские реалисты полагают, что сознание есть ни что иное как знание, которое является побочным атрибутом души. Другие считают, что знание — функция ума. Индийские материалисты-чарваки воспринимают сознание как химический продукт, составленный из материальных элементов.

Но Упанишады и Адвайта-Веданта говорят о чистом сознании (śuddhā cit) как о высшей неизменной реальности. Значение слова "чистое" состоит в том, что существует реальность сознания, независимая от какого-либо субъекта или объекта.

Обычно мы думаем о сознании как о некотором знании или умственной функции, которая должна иметь какой-нибудь объект для постижения и какой-нибудь субъект, который бы имел пользу от этого постижения. Индийские реалисты считают, что знание (artha prakāśo jñānam) — это обнаружение какогонибудь объекта, естественно, познающим субъектом. Поэтому, как может существовать какое-либо сознание без постижения объекта? Не только западные психологи и философы-материалисты, но и многие школы индийской философии неспособны понять, что означает чистое, вечное сознание. Если сознание означает знание, это должно быть знание чего-то, постигнутое кем-то.

Адвайтист скажет, что поскольку сознание не есть знание и не побочный атрибут, и не функция, но высший озаряющий принцип, то это недоказуемая сущность. Поскольку сознание—высший неограниченный раскрывающий принцип, то по своей природе он не может иметь никакое ограничивающее условие субъекта и объекта. В тот момент, когда сознание обуславливается каким-нибудь объектом или субъектом, оно становится тем, что мы называем "знание", возникающее из определенных причин и впоследствии растворяющееся.

Также как свет не может быть проявлен без какой-нибудь сопротивляющейся материи, так и этот высший Свет или раскрывающий принцип сознания (caitanya) не может быть выявлен без объекта, который должен быть освещен.

Может возникнуть вопрос: если сознание недоказуемо без какого-нибудь объекта или свойства (обусловленности), что будет доказательством (pramāṇa) существования такого абстрактного, невидимого принципа сознания? Ответ адвайтиста таков, что высший Свет сознания (cit) сам-в-себе-утвержден, самодостаточен, или аксиоматичен (svayamsiddha) — самоочевиден. Доказательства являются доказательствами только потому, что существует сознание. Доказательства или свидетельства лишь некоторые способы и пути, посредством которых мы можем познать и определить объекты и ситуации. Это знание и определение подразумевает сознание высший озаряющий или раскрывающий принцип, который называется cit, или bodha, или prakāśa, или caitanya.

\* \* \*

Сурешвара, великий последователь Шанкарачарьи, провозглашает в прекрасной строфе:

"Поскольку все доказательства или источники знания укоренены в сознании как в своей сущности, то не может возникнуть вопрос о доказательстве установления сознания или сущности". В действительности все доказательства, вопросы или сомнения и отрицания подразумевают наличие сознания — высшего раскрывающего принципа. Потому что, если бы не было сознания или озаряющего принципа, невозможным стало бы сомнение, вопрошание и вообще знание чего-либо. Входя в иллюзорный контакт с условиями (объект или субъект), сознание как бы возникает или исчезает и принимает три формы — познающего, объекта познания и знания.

Психолог-материалист или ученый могут заметить, что сознание всего лишь химический продукт или функция мозга, которая формирует наше знание о вещах посредством органов чувств. Небольшая операция мозга уничтожает наше сознание, которое произрастает из мозга. Как же это может быть основным принципом, подразумевающим свою неизменность? Поэтому полагать сознание основным принципом или вечной субстанцией неправомерно.

\* \* \*

Ведантист же станет рассуждать так: "Откуда мы знаем, что существует мозг, который создает сознание? Лишь посредством сознания, которое делает знание возможным благодаря своей озаряющей природе, выявляя все существующее. Только посредством сознания становится ясным существование мозга и то, что иногда мозг, скажем, вследствие операции, теряет сознание, то есть свою познавательную способность.

Познавательная способность мозга может быть или приостановлена, или полностью разрушена, но возникновение и уничтожение тоже предполагают сознание, так как они лишь два вида нашего знания, создающие различные реакции..."

Поэтому ни психологический, ни научный анализ не сможет отвергнуть сознание, поскольку само отрицание предполагает сознание. Сознание является краеугольным камнем, на котором стоят

все вопросы и ответы, все доказательства и факты, все науки и философии, все утверждения и отрицания. Правильно утверждал Шанкара, что сознание как "Я" или "Сущность" не может подвергаться сомнению. Он говорит:

"Сущность (то есть сознание) ни в ком не является побочной, так как она сама-в-себе-утвержденная (svayam siddhatvāt). Основа этой Сущности, ее утвержденность, не зависит ни от каких доказательств. Наоборот, она сама собою устанавливает и утверждает доказательства (pramāṇas или свидетельства) для раскрытия неизвестного". В другом месте об этом Шанкара опять замечательно говорит:

"Тот, кто требует доказательства сознания, которое доказывает (устанавливает) доказательства, тот пытается сжечь пламя огня при помощи топлива".

\* \* \*

Осознав существование сознания как самодостаточный основной принцип, необходимо понять истинную природу сознания. Оно не только само-в-себе-утвержденное, оно также и самособой-сияющее (sva eva prakāśa), то есть оно никогда не является объектом обнаружения ни кем-либо иным, ни самим собою. Оно не объект (aviṣaya), оно высший субъект (viṣayin). Будучи необъектом, оно и ни познано, и ни не познано. Посредством чего может быть познан высший субъект? — спрашивается в Брихадараньяка Упанишаде. Ответ — ничем.

\* \* \*

Каков тогда смысл самопознания? — Это означает устранение всех ложных представлений о "Я" — Сущности. Мы ложно думаем, что наша Сущность может стать объектом познания (viṣaya), ложно думаем, что Сущность может испытывать удовольствие (bhoktā) и может действовать (kartā), или может быть добродетельной или грешной. Все эти ложные представления о Сущ-

ности можно устранить даже без того, чтобы объективировать или осознать их как предметы, например "горшок" или "шар", посредством постоянного слушания (śravaṇa) об истинной природе Сущности. Это само по себе откровение (раскрытие) или озарение, раскрывающее все остальное.

"Этим озарением раскрываются все объекты", — провозглашает Катха Упанишада. (Tasya bhāsā sarvamidam vibhāti.)

\* \* \*

Некоторые поверхностные философы понимают и объясняют слово "svaprakāśa" как само-раскрывающее (или собою раскрывающее) или "svasamvedya", имея в виду, что Сознание как Сущность проявляет, раскрывает себя. Такой смысл совершенно неправилен и абсурден с точки зрения Адвайты (недуализма), поскольку он подразумевает дуализм, или разделенность, или противоречие — когда одна и та же вещь полагается одновременно и субъектом и объектом (kartr karma virodha), что является логическим абсурдом. Если бы одна и та же вещь могла быть и субъектом и объектом, тогда мы могли бы залеэть на свои собственные плечи или дотронуться кончиком пальца того же кончика. Поэтому недуалистическое понимание термина "свапракаша" это озарение или откровение само-по-себе, которое подразумевает отсутствие объектных взаимоотношений сознания или Сущности (avisayatva).

\* \* \*

Опять-таки, это сознание не обладает какими-либо атрибутами, свойствами или качествами, поскольку все они объекты сознания (dṛśya, cidbhāsya). Объекты не могут принадлежать субъекту или определять его. Если бы объекты принадлежали субъекту, субъект должен был бы всегда носить их с собой. Поэтому сознание не имеет каких-либо атрибутов или характеристик (nirguṇa, nirviśeṣa).

\* \* \*

Сознание также неизменно и непреложно (avikārin или apariṇāmin). Оно не претерпевает никаких перемен и не видоизменяется ни в какие иные формы.

Изменения возможны в двух видах. Во-первых, это изменение свойств или формы — как например, золотые бусы переплавляются в золотой браслет. Другой вид изменения сущностный, когда меняется сама основа — например, когда молоко становится творогом или твердое вещество переходит в газообразное состояние. Ни один из этих двух видов изменений невозможен для чистого сознания. Не имея свойств и качеств, сознание не может измениться посредством изменения свойств или качеств. И опять, сознание не может претерпеть изменение сущности, ибо в таком случае оно бы стало не-сознанием (a-cit), что привело бы к полной темноте и слепоте всей вселенной (jagadāndhyam prasajyeta). В то же время во вселенной не стало бы ни знания, ни познавания, а это невообразимо.

\* \* \*

Итак, для адвайтиста сознание недуально, другими словами, оно "одно без второго". Тогда что такое этот материальный мир, который кажется различным от сознания (a-cit, или jaḍa)? Действительно он воспринимается таковым (cidvilakṣaṇa), будучи объектом познания (dṛṣya, или cid-bhāsya). Но в реальности это все ошибочно спроецировано на сознание посредством нашего незнания, что, хотя и является фактом, но не нарушает недуализм сознания, потому что проецируемые факты или происшествия не существуют независимо от сознания. Также как факт видения (в иллюзии) второй луны, чье существование зависит от настоящей луны, не нарушает единство настоящей одной луны, так и кажущаяся вселенная, будучи спроецированная незнанием и не имеющая

отдельного существования от сознания, не нарушает единство или недуализм сознания. Конечно, это сложная метафизическая проблема.

\* \* \*

Посмотрим, как некоторые из основных текстов Упанишад ясно указывают на эту истинную природу сознания.

Самым главным является высказывание из Брихадараньяки Упанишады, в котором говорится, что прямое постижение есть Брахман (yat sākṣādaparokṣād brahma). Но смысл этого утверждения очень глубокий. Мы знаем, что прямое знание, полученное посредством органов чувств, называется восприятием. Но какой смысл прямого восприятия: Существуют ли тогда непрямые, опосредованные восприятия? Ведантисты разумно утверждают, что все то, что мы обычно называем восприятиями, является опосредованным, поскольку все подобные восприятия зависят от посредников — органов чувств, ума и сознания для того, чтобы стать восприятиями для выявления объектов. Тогда что является прямым восприятием? Прямое восприятие такое, которое выявляет, раскрывает сущность без помощи какого-либо посредника. А это ничто иное как сознание, чья сущность — озарение или откровение. Поскольку сознание само озарение, оно не нуждается в том, чтобы быть выявленным, и не может быть выявлено ничем. Это указывает как на не-объектность (avişayatva), так и на обоснованность, или само-в-себе-утвержденность (svayamsiddhatva).

Состояние svaprakāśatva было опять подчеркнуто в той же Упанишаде высказыванием "atrāyam puruṣaḥ svayamiyotiḥ" — в этом состоянии сна Сущность (Я) познается как "svayamiyotiḥ" — "сам-свет". Поскольку во сне нет другого света для выявления объектов сна, легко можно понять, что Сущность сама является раскрывающим светом. Конечно, Сущность является вер-

ховным светом и в состоянии бодрствования, но здесь соприсутствует много других источников света — солнце, луна, огонь и другие. Поэтому в состоянии бодрствования становится сложным распознать Сущность как свет. Другой текст Брихадараньяки описывает состояние сна так: (svayam vihatya svayam nirmāya svena jyotiṣā prasvapiti) — Сущность приводит тело и органы чувств в бездеятельное состояние и, создавая сама множество объектов, испытывает эти объекты своим освещением — своим собственным светом.

Следующий текст говорит об истинной природе Сущности как сознания так: (asango hyayam purusah) — эта Сущность совершенно не привязана к каким-либо объектам, потому что не несет с собой ничего, проходя через состояния бодрствования, грез и глубокого сна (jāgrat, svapna, suṣupti). Только в силу ложного отождествления с умом кажется, что Сущность проходит через эти состояния и переживает весь их опыт. Именно в смысле несвязанности (asangatā) сознание всегда остается чистым (śuddhā). Связи с объектами или субъектами являются не реальными, а иллюзорными отношениями, поскольку, будучи несвязанным, сознание ни с кем и ни с чем не может иметь никаких реальных отношений. Об этом говорится в Упанишадах: (sa samānaḥ san...dhyāyatīva, lelāyatīva) — будучи ложно отождествленной с интеллектом (buddhi), кажется, что Сущность бодоствует и спит, созерцает или играет. В действительности же сознание как Сущность не созерцает и не движется — это деятельность интеллекта.

В Брихадараньяке Упанишаде находится еще одно, очень поэтическое описание Сущности-света, или Сущности как Высшего Света — истинная, озаряющая природа Сущности как сознание выявляется в форме вопросов и ответов между королем Джанака и мудрецом Яджнавалкья:

"О Король, когда зайдет солнце, какой свет озаряет дорогу идущего в поле человека, его работу и обратную дорогу домой?"—

"При свете луны идет человек в поле, трудится там и потом возвращается назад",—

"О Король, какой свет озаряет идущего в поле человека... когда и солнце и луна спрячут свой свет?"—

"Тогда свет огня освещает его дорогу..."

Этим путем исчерпываются все возможные источники света и задается последний вопрос:

"Какой свет озарит идущего... когда свет солнца, луны, огня и даже свет речи (или эвука) угаснут?"—

"Тогда его собственное "Я" служит источником света. Именно при этом свете "Я", просвещая себя самим Собою (ātmanaiva jyotiṣā), человек идет, работает и возвращается (как во сне, где нет никакого внешнего света)".

Эта верховная реальность чистого сознания является также принципом высшей радости, блаженства — об этом говорят тексты Упанишад, например: (vijñānamānandam brahma, или ānando brahmeti vyajānāt), что означает: Брахман сознание и блаженство и блаженство познается как Брахман. Всем известно, что мы любим то, что исполнено блаженства. Наша любовь к блаженству безусловна (ahaituka, nirupādhi). Мы любим блаженство, потому что это блаженство, то есть ради него самого, а не ради чего-нибудь иного. Опять, мы любим нашу "Сущность также ради нее самой, и любим все остальные вещи ради Сущности". "Все вещи дороги нам (любимы нами) не ради них самих, а ради Сущности", — говорится в Брихадараньяке Упанишаде (па vā sarvasya kāmāya sarvam priyam bhavati ātmanastu kāmāya arvam priyam bhavati).

Конечно, эта Сущность ("Я"), которая кажется нам самым дорогим, есть "эго-сущность", психологический центр всей любви.

Но эта "эго-сущность" тоже любима нами так сильно только потому, что она содержит в качестве своего ближайшего основания (adhiṣṭhāna) истинную Сущность — основополагающее блаженство и сознание. Эго является первой и ближайшей проекцией на истинную Сущность, которая есть блаженство и сознание, и поэтому оно и кажется самым дорогим, будто оно истинная Сущность, которая была провозглашена за глубиннейшую и самую любимую в тексте Упанишад: (preyaḥ putrāt preyo vittāt preyo' nyasmāt sarvasmādantarataram yadayamātmā) — "Это "Я" дороже сына, дороже богатства, дороже всего и является самым сокровенным".

Логик может возразить: "Подобное чистое сознание не обнаружено нигде в нашем опыте — как же оно может быть принято как реальность или бытие?"

Ответ ведантиста состоит в том, что сознание, будучи свидетелем или раскрывающим (освещающим) все поиски, не может быть объектом поиска, как об этом говорится в Упанишаде: (па dṛṣṭerdraṣṭāraṁ paśyeḥ) — "Не пытайся узреть (или найти) видящего (или проявляющего) зрение, видение". Ибо "посредством чего увидишь верховного знающего (проявляющего)?" Все раскрывается этим сознанием — верховным проявляющим (tasya bhāsā sarvamidaṁ vibhāti). Так же как нельэя надеяться увидеть (глазами) запах или звук, которые не являются объектами зрения, также невозможно пытаться познать то, что не является объектом познания и даже не объектом неведения, вообще не будучи объектом (anyadeva tatviditādatho aviditādadhi) — это (сознание) отличается от познанного, и оно также вне непознанного.

Поэтому сознание (cit) — верховный свет или озарение (jyotiḥ, prakāśa) являясь самоочевидным (svayamsiddha), не нуждается в доказательстве или свидетельстве, будучи источником всех доказательств и свидетельств, основой всех сомнений, вопро-

сов и отрицаний. Оно раскрывает все остальное, не претерпевая при этом никаких изменений. Будучи не-объектом, оно не является ни объектом знания, ни незнания. Оно непривязанное (asanga) и поэтому чистое.

\* \* \*

Чистое сознание, будучи основой всех чувствований и памяти, от которых зависит существование всей вселенной, должно быть независимой высшей Реальностью. Оно чистое, так как все кажущиеся нечистоты субъекта, объекта и раскрытых вещей не привязаны к этой Реальности сознания. Будучи спроецированными на сознание, все эти вещи растворяются в основной субстанции, когда приходит истинное знание, точно также, как веревка-эмея претворяется в веревку, по выражению ведантистов: растворение воображаемых или спроецированных вещей тождественно с их основой-субстратом (adhiṣṭhānāvaśeṣo hi nāśa kalpita vastunah).

Брихадараньяка Упанишада говорит, что все видимые объекты сознания суть ничто иное как Сущность или сознание (idam sarvam yadayamātmā).

В этой Упанишаде мы находим, что великий философ, мудрец Яджнавалкья предвидел возражение материалистов и дал разъяснение с точки эрения Веданты. Вначале он утверждает, что эта Сущность, "Я", как сознание, которое по сути однородное как кусок скалы, возникает (кажется, что возникает) из материальных элементов (мозга или ума) и разрушается вместе с ними, поэтому после смерти нет знания. Когда мудрая Майтрейи была смущена и сбита с толку, услышав об этом возникновении и разрушении сознания, Яджнавалкья с сочувствием рассеял ее сомнения, подтвердив, что он не сказал ничего ложного. Эта Сущность как сознание действительно непреходяща, не подлежит разрушению

ни в какое время и таким образом никогда не перестает быть. То, что после смерти или во сне нет знания, происходит не из-за прекращения потока света, а потому что там нет дуального объекта, который нужно раскрыть или осветить. Ибо только тогда, когда что-то появляется как второе, возможно познать иное. Но когда все является одной Сущностью или сознанием без чеголибо другого (иного), тогда никакое знание невозможно. И опять, никогда не удается познать сознание как объект, ибо чем ты познаешь то, посредством чего все познается? Невозможно познать конечный, верховный субъект.

Поэтому концепция Веданты такова, что чистое сознание существует вечно в Своей собственной несравненной славе. Оно было определено как свет всех светов (jyotiṣām jyotiḥ) — так как без этого высшего света никакие другие светила не могут светить, также как солнечный луч не смог бы раскрыть ничего, если бы не было глаз или за глазами не существовал бы ум или мозг.

Давайте представим себе, что вся вселенная и мы сами внутри нее подобны пузырям, плавающим в океане сознания, которое есть непознанный познающий (adṛṣṭa draṣṭā) и высший субъект (vijñātā), не-объектный, озаряющий принцип, раскрывающий все, что и кажется различным от сознания из-за своей познаваемости (dṛśya, cidbhāṣya).

В Упанишаде сказано: "Все возникает из **Меня**, все существует во **Мне**, и все растворится во **Мне** — вечном едином Сознании, которое есть Брахман — Наивысший".

#### Переводы выполнены с издания:

Complete works of Shri Shankaracharya in the original Sanskrit, Samata Books, Madras 1981, vol.1-10.

> Трактат I - v.2, p. 307-311. Трактат II - v.1, p. 402-404. Трактат III - v.1, p. 324-331. Трактат IV - v.2, p. 89-94. Трактат V - v.1, p. 102-104. Трактат VI - v.2, p. 85-104. Трактат VII - v.2, p. 267-278.



Шри Шанкарачарья

(рисунок Е.И.Рерих)

Из собрания Международного Центра Рерихов (Москва).





दश ष्लोकी

## DAŚASLOKĪ

Десять шлок об Атмане









1/ na bhūmirna toyam na tejo na vāyuḥ na kham nendriyam vā na teṣām samūhaḥ | anekāntikatvāt suṣuptyekasiddhaḥ tadeko'vasiṣṭaḥ sivaḥ kevalo'ham ||

па bhūmiḥ— не земля; па toyaṁ— не вода; па tejaḥ— не огонь; па vāyuḥ— не воздух; па khaṁ— не эфир; па indriyaṁ— не органы чувств; vā па teṣāṁ— а также не их; ватūhaḥ— соединение, комбинация; anekāntikatvāt: an— не; ekāntika— постоянство; tvāt— как (сложный термин, означающий: то, в чем отсутствует постоянство,и поэтому то, что подлежит разрушению, уничтожению); виҙирty-ekasiddhaḥ: виҙирti— в глубоком сне; eka— только одно, то есть авидья; віddhaḥ— остается; tad— То; ekaḥ— одно, единое; avaśiṣṭaḥ— оставшееся, т.е. неподлежащее уничтожению, или негации; все атрибуты могут быть сняты посредством метода отрицания, но есть некоторая основа, субстрат, которая не подлежит негации, это и есть "то, что осталось"; śivaḥ— чистый, благодатный, чья природа— высшее блаженство, счастье, добро; kevalaḥ— целый, единый; aham— Я— Атман.

Я не земля и не вода, не огнь, не воздух, не эфир; а также и не их соединенье — как органы чувств иль тело грубое. Ибо они преходящие и распаду подлежащие. А в глубоком сне одно лишь остается.









Я же То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

2/ na varņā na varņāśramācāradharmā na me dhāraņādhyānayogādayo'pi | anātmāśrayāhammamādhyāsahānāt ||

па varṇā — не цвет; па varṇāśrama — не касты и стадии жизни; па те — не для меня; ācāra dharmā — правила поведения; dhāraṇā — концентрация мысли, ума; dhyāna — медитация, созерцание; adayo api — и другие (средства); yoga — йоги; anātma — незнанием своей истинной сущности; aśraya — поддерживаемое, подкрепляемое; ahaṁ — Я; тата — мое; adhyāsa — наложение, проекция (superimposition) — т.е. заблуждение, подмена; hānāt — было уничтожено.

Нет ни цветов, ни каст, ни периодов жизни для меня, ни законов, соответствующих этому всему. Не нуждаюсь я в практике йоги — концентрации ума, созерцаныи или средствах других.









Уничтожено заблужденье — "я" и "мое", утвержденное незнаньем.

 $\mathcal{A}$  — To — odno — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

3/ na mātā pitā vā na devā na lokā na vedā na yajñā na tīrtham bruvanti | suşuptau nirastātiśūnyatmakatvāt ||

па тātā — ни мать; pitā vā — ни отец; па devā — ни боги; па lokā — ни миры; па vedā — ни святые писания; па yajñā — ни жертвоприношения; па tīrthaт — ни паломничества, или священные омовения; па bruvanti — не говорят (т.е. не способны высказать истину о моей Сущности); вивирtau — в глубоком сне; nirasta — были уничтожены (эти различия); atmakatvāt — моя идентичность, природа; ati — полная; šūnya — пустота (полная пустота — сложный термин, означающий: "полная" в смысле бытия; т.е. в глубоком сне остается только чистое бытие, но оно не само-осознанно, и, таким образом, конечным переживанием является чувство пустоты, но пустоты не пустой, а заполненной бытийностью).

Ни мать, ни отец,









ни боги, ни миры, ни святые писания иль жертвоприношения, ни паломничества иль в священных водах омовения

мне Истину о Сущности не говорят.

В глубоком сне разрушены все различия.

В нем осталось лишь "Я" —

Пустота неосознанной Полноты.

H - To - odno - неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство.

Я — Атман Есмь.

4/ na sāmkhyam na śaivam na tat pāñcarātram na jainam na mīmāmsakādermatam vā | viśistānubhūtyā viśuddhātmakatvāt ||

па ваткнуат — ни философия санкхья; па вайvат — ни шайва; па tat pāñcarātraт — ни та панчаратра; па jainaт — ни джайнизм; па тīтāтsaka — ни мимамсака; adeḥ — иль другие; таtaт vā — мнения (философские воззрения, школы); visiṣṭa — (посредством) истинной; anubhūtyā — духовной реализации; visuddha — чистое знание, чистая сущность; ātmakatvāt — осознание себя как.









Не нужна ни санкхья и ни шайва, ни панчаратра иль джайнизм, мимамсака иль другие школы. Лишь духовного опыта накопления рождают осознание:

Я — Сознание чистое.

Я — То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

5/ na cordhvam na cādho na cāntarna bāhyam na madhyam na tiryam na pūrva'parā dik | viyadvyāpakatvādakhaņḍaikarūpaḥ ||

па са urdhvam — ни наверху; па са adhaḥ — и ни внизу; па са antaḥ — ни внутри; па bāhyam — ни снаружи; па madhyam — ни в середине; па tiryāñ — ни поперек; па pūrvā — ни в восточном; арагā — ни в западном; dik — направлении; viyat — воздушное пространство, эфир (акаша); vyāpakatvāt — имея сущность, характер, качества всепронизывающего, всенаполняющего; akhaṇḍa — неделимость, целостность; ekarūpaḥ — одна форма, т.е. то, что не меняется.









Нет для меня ничего
ни наверху и ни внизу,
ни внутри и ни снаружи,
ни вдоль и ни поперек,
ни в направлении восточном и ни в западном.
Сущность Моя — целостность и единство,
подобно эфиру — неделимому и
всепронизывающему.

Я — То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство.

Я — Атман Есмь.

6/ na śuklam na kṛṣṇam na raktam na pītam na kubjam na pīnam na hrasvam na dīrgham | arūpam tathā jyotirākārakatvāt ||

па śuklam — ни белый цвет; па kṛṣṇam — ни черный; па raktam — ни красный; па pītam — ни желтый; па kubjam — не маленький; па pīnam — не большой; па hrasvam — не короткий; па dīrgham — не длинный; arūpam — не имеет формы, т.е. не может быть объективирован никаким знанием; tathā — поэтому; jyotirākārakatvāt — имеет природу лучезарности, сияния, высшего света.









(В данной шлоке отрицается наличие какой-либо атрибути-ки, могущей быть присущей Атману-Брахману.)

Не относятся к Атману
ни белый, ни черный,
ни красный, ни желтый цвета.
Атман не маленький и не большой,
не короткий и не длинный.
Невыразима Сущность внешней формой.
Природа Атмана есть ярчайший Свет.

Я — То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

7/ na śāstā na śāstram na śişyo na śikśā na ca tvam na cāham na cāyam prapancah | svarūpāvabodho vikalpāsahişnuh









иное", то есть дуалистическое восприятие мира); **аваһіṣṇuḥ** — невыносящее, нетерпящее.

Знание своей Сущности как высшей Истины воистину не терпит никакого противоречия. Нет во Мне ни учителя, ни святого писания, ни ученика, ни метода обучения;

"ты", "я" иль "то" — вселенной порождение — есть лишь умственная проекция.

Я — То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я – останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

(С само-осознанием исчезает какая-либо полемика или противоречия, так как они суть результат дуалистического восприятия мира и себя самого.

Может возникнуть вопрос: для кого этот трактат, то есть это обучение,— для Атмана или для других? Если существует ктолибо иной, чем Атман-Брахман, тогда Адвайта (как чистый монизм) опровергается; если же существует только Атман-Брахман, то нет и нужды в обучении.

Но даже сама постановка такого вопроса указует на исходную дуалистическую позицию, корнем которой является незнание — Майя, умственная иллюзия.

Результатом этого наставления (трактата) является неко-









торое приближение к самопознанию, которое устраняет любые дуалистические представления осознанием единой всепронизывающей Сущности.)

8/ na jāgran na me svapnako vā susuptiņ na višvo na vā taijasaņ prājnāko vā | avidyātmakatvāt trayāṇam turīyaņ ||

па jāgrat — не состояние бодрствования; па те — я не есмь; вvapnakaḥ — не сон со сновидениями (грезы); vā вивирtiḥ — и не глубокий сон (этим состояниям сознания с точки зрения макрокосмоса соответствуют: Вишва, Тайджаса и Праджна); па viśvaḥ — не Вишва; па vā taijasaḥ — и не Тайджаса; prājñakaḥ vā — и не Праджна; avidya — незнание; atmakatvāt — есть сущность, характер; trayāṇam — трех (т.е. трех состояний сознания, которые имеют характер незнания); turīyaḥ — четвертое (состояние) — Турия.

Не проходит Атман через состояния бодретвования, грез и глубокого сна. Поэтому Атман не Вишва, не Тайджаса и не Праджна.

Природа этих трех — незнанье.

Я же — Атман, Я четвертое — Турия.

Я — То — одно — неуничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,









Я — останусь.

Я — блаженство и единство.

Я — Атман Есмь.

9/ api vyāpakatvāt hitatvaprayogāt svataḥ siddhabhāvādānanyāśrayatvāt | jagat tucchametat samastam tadanyat

api — итак, соответственно; vyāpakatvāt — имея природу всепроникающего; hitatva — доброта, благодеяние, благотворность; prayogāt — провозглашено, указано как; bhāvāt — будучи; svataḥ siddha — самолучезарным, самосущим; ananya — ничем другим; aśrayatvāt — неподдерживаемое, неукрепляемое; jagat — вселенная; tuccham — незначительна; etat — эта; samastam — все; tad anyat — отличается от То. т.е. от Атмана.

(Мир и все остальное, отличающееся от "Я", не обладает бытийностью; будучи Лучезарность-сама-по-себе, Атман ни от чего не зависим.)

Итак, указано Ведантой,
что сущность Атмана—
доброта и расположение;
и природа Атмана—
всепроникающее начало.
Само-лучезарностью будучи,
не зависит Атман от чьей-либо поддержки.









Вся эта вселенная в сущности незначительна, и от Атмана она действительно

**Я** — То — одно — не уничтожимое.

Если даже вселенная исчезнет,

Я — останусь.

Я — блаженство и единство,

Я — Атман Есмь.

10/na caikam tadanyad dvitīyam kutaņ syāt na kevalatvam na cā' kevalatvam | na śūnyam na cāśūnyamadvaitakatvāt katham sarvavedāntasiddham bravīmi ||

daśaslokī sampūrņā |

па са екат — не единица; tad anyat — другое, отличное от То; dvitīyam — второе; kutaḥ — откуда;  $sy\bar{a}t$  — возьмется ("Я", или "То" не имеет число, и поэтому не есть единица, или первое, — поэтому как может быть второе, иное чем "То"? "Я" не имеет атрибутики, а число — атрибут.); па kevalatvam = ekatvam — один; па са akevalatvam = anekatvam — множество ("Я" не есть ни одно, ни множество); па  $s\bar{u}$ пуат — не пустота; па са  $as\bar{u}$ пуат — и не отсутствие пустоты; advaikatvāt — имеет природу недвойственности ("Я" не может быть ни пустота, ни









отсутствие ее, так как имеет природу недвойственности); **katham** — как; **sarva** — всеми; **vedānta** — текстами Веданты; **siddham** — то, что утверждено, т.е. смысл; **bravīmi** — я скажу;

(Как я могу описать истинный смысл, на который указано всеми текстами Вед? То есть внутренний смысл не может быть объективирован. Текст может только устранить незнание, то есть ложные мнения.)

 $samp\overline{u}rn\overline{a}$  — конец;  $daśaślok\overline{\iota}$  — десятистишья.

Атман не есть единица — первое, (ибо число — атрибут).
Откуда ж возьмется второе, отличное от "To" — иное?
Атман не есть одно и не множество.
Не пустота Атман и не отсутствие ее, ибо сущность Атмана — недвойственность.
Так смогу ли я выразить истинный смысл, утвержденный всеми текстами Веданты?

Конец трактата "Десять шлок об Атмане".











## गुर्व ष्ट क म्

### GURVASŢAKAM

Восемь шлок — Гимн Учителю









1/ śarīram surūpam tathā vā kalatram yaśaścāru citram dhanam merutulyam | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim l

**багітаті** — тело; **вигираті** — изящно; **tathā vā** — а также; **kalatraті** — жена; **yaбаб cāru** — слава велика, превосходна; **citraті** — разнообразна; **dhanaті** — богатство; **meru tulyam** — горе Меру подобно, равно; **manaḥ** — мысль; **cenna** — если не; **lagnam** — предана, утверждена, верна; **guroḥ** — учителя; **padme** — лотосовым; **anghri** — стопам; **tataḥ kiті** — что тогда, какой смысл, к чему это.

Пусть тело изящно и жена прекрасна, слава велика и многолика, и горе Меру подобно богатство, но если мысль не устремлена к лотосовым стопам Учителя\*, к чему, к чему же тогда все это?

<sup>\*</sup>Дословный перевод фразы manaścenna lagnam guroranghripadme будет звучать как "но если мысль (или разум) не предана лотосовым стопам Учителя". Это традиционный перевод, и поэтому мы его не изменяем. Но"лотосовые стопы Учителя" следует понимать более широко, чем буквальное значение этих слов. Здесь идет речь не только о конкретном духовном Учителе, но и о знании как таковом. Имеется в виду сознательная устремленность мысли к духовному Знанию, Истине, к самопознанию, так как это и составляет единственную достойную цель человека, как и его эволюционную задачу.









2/ kalatram dhanam putrapautrādi sarvam grham bāndhavāh sarvametaddhi jātam | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim |

kalatram — жена; dhanam — богатство; putra — сыновья; pautra — внуки; ādi — другие; sarvam — все; gṛham — дом; bāndhavāḥ — родственники; sarvam — все; etat — это; hi — воистину; jātam — достигнуто, приобретено. Затем во всех стихах следует тот же рефрен, как в первой шлоке.

Жена, богатство, сыновья, внуки, дом и родственники — все это воистину приобретено тобою. Но если мысль не устремлена к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

3/ şadangādivedo mukhe śāstravidyā kavitvādi gadyam supadyam karoti | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim |

**ṣadaṅgādivedo** — **ṣat-aṅga-ādi-vedaḥ** — Веды с шестью ответвлениями; **mukhe** — на устах, т.е. заучены; **śāstra** — наук; **vidyā** — знание; **kavitva**— стихотворство; **ādi** — и другое; **gadyaṁ** —









прозу; **su** — хорошую; **padyam**— поэзию, стихи; **karoti**— сотворит.

#### Можно постигнуть смысл Вед и их шесть ответелений.

и все научное знание тоже; даром стихотворства можно обладать, и прозу хорошую или стихи творить. Но если мысль не устремлена к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

4/ videśeşu mānyaḥ svadeśeşu dhanyaḥ sadācāravṛtteṣu matto na cānyaḥ | manaścenna lagnam guroraṅghripadme tataḥ kim tataḥ kim tataḥ kim |

videśeṣu — в других странах, в чужеземьи; **mānyaḥ** — уважаем; вvadeśeṣu — в своей стране; dhanyaḥ — удачлив; sad-ācāra — хорошее поведение; vṛtteṣu — в способах; matto — меня; па са anyaḥ — никто не превосходит (досл.: нет другого).

В чужеземьи меня уважают, и на родине я удачлив; в способах вести себя хорошо меня никто не превосходит.









Но если мысль не устремлена к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

5/ kṣamāmaṇḍale bhūpabhūpālavṛndaiḥ sadā sevitam yasya pādāravindam | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim |

**kṣamā maṇḍale** — всей территории Земли; **bhūpa** — правители; **bhūpāla** — цари; **vṛndaiḥ** — толпами; **sadā** — постоянно; **sevitam** — почитают, служат, уважают; **yasya** — кого-то; **pada** — стопы; **aravindam** — лотосовые.

Пусть цари со всей Земли, толпясь, ублажают непрестанно чьи-то лотосовые стопы. Но всли мысль ублажаемого не стремится к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

6/ yaśo me gatam dikşu dānapratāpāj jagadvastu sarvam kare yatprasādāt | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim |









уабо — слава; те — моя; gataт — распространилась; dikṣu — во все стороны; dāna — (посредством) благотворительности; pratā-pāj — силы, власти; jagad — мира сего; vastu — вещи; sarvaт — все; kare — в руках; yat — за эти; prasādāt — добродетели.

Разнеслась слава обо мне по свету, и причина — благотворительность моя и сила:

все вещи мира в руках моих как награда за эти добродетели. Но если мысль не устремлена к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

7/ na bhoge na yoge na vā vājirājau
na kāntāmukhe naiva vitteņu cittam |
manaścenna lagnam guroranghripadme
tatah kim tatah kim tatah kim |

па bhoge — не в наслаждении; па yoge — не в йоге; па vā — и не в; vāji — лошадей; rājau — множествах, табунах; па kāntā — не в возлюбленной; тикhe — лице; па eva — а также не; vitteṣu — богатстве; cittam — мысль.

Пусть не привязана мысль к наслажденью, йоге иль табунам лошадей,









не к лицу возлюбленной, а также не к богатству,

но если мысль эта не стремится к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

8/ aranye na vā svasya gehe na kārye na dehe mano vartate me tvanarghye | manaścenna lagnam guroranghripadme tatah kim tatah kim tatah kim |

**araņye na** — не в лесу; **vā svasya** — и даже не в своем; **gehe** — доме; **na kārye** — не в обязанностях, работе; **na dehe** — не в теле; **tu anarghye** — не в неценном, т.е. в бренном; **manaḥ** — мысль; **vartate** — обитает; **те** — моя.

Не в лесу и даже не в собственном доме, не в трудах и не в бренном теле обитает мысль моя.
Но если мысль эта не стремится к лотосовым стопам Учителя, к чему, к чему же тогда все это?

9/ guroraşţakam yah pathet punyadehī yatir bhūpatir brahmacārī ca gehī |









# labhedvānchitārtham padam brahmasamjnam guroruktavākye mano yasya lagnam ||

guroḥ — Учителю; aṣṭakam — гимн из восьми стихов; yaḥ — тот, кто; paṭhet — читает; puṇya — добродетельный; dehī — человек; yatiḥ — аскет; bhūpatiḥ — правитель, царь; brahmacārī — студент; ca gehī — и домохозяин; labhet — достигает; vāñ-chita — желанную; arthaṁ — цель; padaṁ — состояние; saṁ-jñaṁ — называемое; brahma — Брахман; vākye — в изречениях; guroḥ-ukta — произнесенные Учителем; manaḥ — мысль, ум; ya-sya — чья, кого; lagnam — утверждена, предана.

Тот добродетелен, кто читает это восьмистишье — гимн Учителю, и чья мысль утвердилась в изречениях, произнесенных его Гуру. Будь он аскет или правитель, студент или домохозяин, он достигает желанной цели — Состояния, нареченного Брахманом.

Конец трактата "Восемь шлок — Гимн Учителю"









भज गोविन्दम् (मोह मुद्गर)

### BHAJA GOVINDAM или мона MUDGARA

Устремись к Говинде! или Удар по заблуждению









1/ bhaja govindam bhaja govindam bhaja govindam mūdhamate | samprāpte sannihite kāle na hi na hi raksati dukrñkarane ||

bhaja govindam — почитай, стремись к Говинде (т.е. Кришне); mūdhamate — глупец; samprāpte — придет, настигнет; sannihite — близко; kāle — час (смерти); nahi nahi — никак не, воистину не; rakṣati — помогут, охранят, защитят, спасут; dukṛñ-karaņe — грамматические правила.

К Говинде устремись, к Говинде устремись, к Говинде устремись, глупец!
Когда приблизится минута смерти, воистину не спасут тебя правила грамматики.

2/ mūḍha jahīhi dhanāgamatṛṣṇām kuru sadbuddhim manasi vitṛṣṇām | yal labhase nijakarmopāttam vittam tena vinodaya cittam ||

тūфha — глупец; jahīhi — отвергни, оставь, откажись от; dhanaagama-tṛṣṇām — жажды накопления богатств; kuru — делай, твори; sadbuddhim — мысли о Сущем, о Реальности, Истине; manasi — в уме; vitṛṣṇām — свободный от страстей; yat — с тем; labhase — что придет; nija-karma — за свои поступки;









upāttam — осуществленные; vittam — награда; tena — этим; vinodaya — успокой, удовлетвори; cittam — ум.

Отвергни, глупец, свою неуемную жажду наживы и накопления богатств; всем будь доволен, что приходит как следствие поступков прошлых лет; в уме, от страстей отрешенном, созижди мысль об Истине и Сущем.

3/ nārī stanabhara nābhīdeśam dṛṣṭvā mā gā mohāveśam | etan māmsavasādi vikāram manasi vicintaya vāram vāram |

nārī — женщин; stana — груди; bhara — груз; nābhī-deśaṁ — пупок, живот; dṛṣṭvā — увидев; mā gā — не стань жертвой; тоһа-aveśaт — ослепляющего, покоряющего заблуждения; etan — это; māṁsa — плоть; vasā — жир; ādi — и тому подобно; vikāraṁ — изменения, перемены, модификации; manasi — умом; vicintaya — размышляй, различай; vāram-vāram — снова и снова.

Дев молодых узрев полную грудь и пупок, не стань жертвой ослепляющего заблуждения.









В уме обдумывай ты вновь и вновь: тела суть всего лишь перемены плоти, жира и крови.

4/ nalinī dala gata jalam atitaralam tadvaj jīvitam atisaya capalam | viddhi vyādhy abhimāna grastam lokam sokahatam ca samastam ||

nalinī-dala-gata — на листе лотоса, лепестке водяной лилии находящаяся; jalaт — капля воды; ati — очень; taralaт — неустойчива; tadvat — также; jīvitaт — жизнь; atišaya — очень, необыкновенно; capalaт — непостоянна; viddhi — знай, понимай; vyādhi — болезнями; abhimāna — самомнением, тщеславием; grastaт — поглощен; lokaт — мир, человечество; soka — горем, страданиями; hataт — поражен; са samastaт — и весь.

На лепестке водяной лилии колеблется капля воды — так и жизнь во всем непостоянна. Знай, что весь этот мир болезиями и тщеславием охвачен, и муками страданий поражен.









5/ yāvad vittopārjana saktaḥ tāvan nija parivāro raktaḥ | paścāj jīvati jarjara dehe vārtāṁ ko' pi na prechati gehe ||

yāvat — пока; vitta — деньги, богатство; upārjana — зарабатывать, приобретать; saktaḥ — способен; tāvat — до тех пор; піja-parivāraḥ — свои домашние (семья); raktaḥ — привязаны; paścāt — позже; jīvati — живет; jarjara — в старом, дряхлом; dehe — теле; vārtāṁ — слово; kaḥ api — ни один, никто; na prcchati — не спросит; gehe — в доме.

Пока ты способен зарабатывать деньги, все домашние привязаны к тебе.
Но когда приходит старость и в теле дряхлом живет человек,
Никто ему в доме уже даже слова не скажет.

6/ yāvat pavano nivasati dehe tāvat prechati kuśalam gehe | gatavati vāyau dehāpāye bhārya bibhyati tasmin kāye ||

yāvat — пока; pavanaḥ — дыхание (т.е. душа, жизнь); nivasati — находится, пребывает; dehe — в теле; tāvat — до тех пор; Prcchati — узнают, расспрашивают; kuśalam — о здоровье,









благоденствии; **gehe** — в доме, в семье; **gatavati** — удаляется, уходит; **vāyau** — жизненное дыхание — душа; **deha** — тело; **apāye** — разрушается; **bhāryā** — жена; **bibhyati** — пугается; **tasmin** — этого же; **kāye** — тела.

Пока душа человека в теле пребывает, семья ему здоровья и счастья желает. Но только душа его тело покинет — от него даже жена в страхе убегает.

7/ artham anartham bhāvaya nityam nāsti tatah sukhaleśah satyam | putrādapi dhanabhājām bhītih sarvatraiṣā vihitā rītih ||

artham — богатство; anartham — пагубно, разрушительно; bhāvaya — размышляй; nityam — постоянно; nāsti — нет, не существует; tataḥ — в нем; sukhaleśaḥ — даже малейшего счастья; satyam — воистину, правда; putrāt api — даже от сына; dhanabhājām — для богатых; bhītiḥ — страх; sarvatra — везде; iṣā — это; vihitā — существует; rītiḥ — положение, состояние.

К печали ведет богатство так размышляй всечасно. Воистину малейшей радости









не принесет оно. Богач страшится даже сына своего ах, положение дел везде таково.

8/ bālastāvat krīdāsaktaḥ taruṇastāvat taruṇīsaktaḥ | vṛddhastāvac cintāsaktaḥ pare brahmaṇi ko' pi na saktaḥ ||

bālaḥ — мальчик (в детстве); tāvat — когда; krīḍā — к игре; āsaktaḥ — привязан; taruṇaḥ — молодой, юноша; tāvat-taruṇī — когда к девушке; saktaḥ — привязан; vṛddhaḥ — старик (в старости); tāvat — когда; cintā-saktaḥ — к тревогам, беспо-койству, печали привязан; pare — к Высшему (или parame); brah-таṇi — Брахману (к Высшей Реальности, Истине); kaḥ api — никто, увы!; па saktaḥ — не привязан.

Мальчик в игру погружен, юноша забылся в деве молодой, старик тревогой поглощен, Но увы! Ни один к Брахману Высшему не устремлен!

9/ kā te kāntā kaste putraḥ samsāro'yam atīva vicitraḥ |









## kasya tvam kah kuta āyātah tattvam cintaya tadiha bhrātah ||

kā — кто; te kāntā — твоя жена; kaḥ te — кто твое; putraḥ
— дитя, сын; saṁsāraḥ — мир преходящий; ayam — этот; atīva — чрезвычайно, сверх меры; vicitraḥ — странный; kasya tvam
— чей ты; kaḥ — кто ты; kutaḥ — откуда; āyātaḥ — появился, пришел; tattvaṁ — об Истине; cintaya — поразмышляй; tad iha
— этой; bhrātah — о, брат.

Кто жена твоя? И кто дитя? Воистину странен сей мир преходящий! Чей ты, кто ты? Откуда появился? Поразмышляй-ка, брат, об истине этой.

10/satsangatve nissangatvam nissangatve nirmohatvam | nirmohatve niscalatattvam niscalatattve jīvanmuktiņ ||

**sat-sangatve** — посредством общения, связи с сущим (с мудрецами); **niḥ sangatvam** — непривязанность (возникает); **niḥ sangatve** — непривязанностью; **niḥ mohatvam** — к свободе от заблуждений, иллюзий; **nirmohatve** — посредством свободы от иллюзий; **niścala** — неизменная; **tattvam** — Реальность, Сущность, Истина; **niścala tattve** — посредством Реальности; **jīvan muktih** — освобождение при жизни.









В общении с мудрым учись непривязанности. Непривязанностью достигается свобода от иллюзий.

Отсутствие иллюзий приводит к осознанию неизменной, истинной Реальности.
Постижение Реальности дарует освобождение при жизни.

11/vayasi gate kah kāmavikārah śuşke nīre kah kāsārah | kṣīne vitte kah parivāro jñāte tattve kah samsārah ||

vayasi — юность; gate — ушла; kaḥ — к чему, где; kāmavikāraḥ — любовная страсть; śuṣke — высохнет; nīre — вода; kaḥ kāsāraḥ — где озеро; kṣīṇe — кончится, истощится; vitte — богатство; kaḥ parivāraḥ — где члены семьи, друзья; jñāte — познана; tattve — истина; kah saṁsārah — где преходящий мир.

Юность пролетела, к чему пыл страсти? Высохла вода, нужно ли озеро? Истощилось богатство — где былые друзья? А где мир смертный, коль Истина познана?









12/mā kuru dhana jana yauvana garvam harati nimeṣāt kālaḥ sarvam | māyāmayam idam akhilam hitvā brahmapadam tvam praviśa viditvā ||

тā kuru — не будь, не испытывай; dhana — богатство; jana — друзья; yauvana — молодость; garvam — гордость; harati — уносит, забирает; nimeṣāt — в мгновение; kālaḥ — время; sarvam — все это; māyāmayam — иллюзорную природу; idam — этого; akhilam — всего (мира); hitvā — отвергни (! в некоторых вариантах текста вместо "hitvā" стоит "buddhvā" — познав, осознав); brahmapadam — истине Брахмана, состоянию Брахмана; tvam praviša — отдайся, войди в; viditvā — осознав.

Не гордись богатством, юностью, друзьями — их унесет в мгновенье ока Время.

Иллюзорную природу мира осознав, ее отвергни и войди в Истину Брахмана.

13/dinayāminyau sāyam prātaḥ siśiravasantau punarāyātaḥ | kālaḥ krīḍati gacchatyāyuḥ tadapi na muñcaty āśāvāyuḥ ||

**dina** — день (свет); **yāminyau** — ночь (темнота); **sāyaṁ** — ве-









чер, закат; prātaḥ — утро, восход; šišira — зима; vasantau — весна; punaḥ — снова; āyātaḥ — приходят; kālaḥ — время; krīḍati — играет; gacchati — уходит, угасает; āyuḥ — жизнь; tat api — и все же; па тийсаtі — не оставляет, не теряет; āśā — ожидания, надежды, желания; vāyuḥ — пустые.

Восход, закат, свет дня и ночи тень, зима, весна — приходят и уходят. Играючи, движется время, Срок отпущенный уж близится к концу. Но увы! Человек по-прежнему лелеет пустые ожидания свои.

(В некоторых вариантах текста приводится следующая шлока, которая как бы разделяет речь, произнесенную самим Шанкарой, от последующих шлок, высказанных его учениками.)

dvādaśamañjarikābhiraśeşaḥ kathito vaiyākaraṇasyaiṣaḥ | upadeśo' bhūdvidyānipuṇaiḥ śrīmacchaṅkara bhagavaccaraṇaiḥ ||

dvādaša — двенадцатью; mañjarikābhiḥ — букетами; ašeṣaḥ — великое, безграничное; kathito — высказано, передано; vaiyākaraṇasya — грамматисту; eṣaḥ — это; upadešaḥ abhūd — наставление было; vidyā — в знании, познании; піриṇaiḥ — сведущим, совершенным; śrīmat śaṅkara — Шри Шанкарой; bhagavat









сага-паі — величаемым Бхагавадпадой.

Так двенадцатью букетами стихов дано было грамматисту наставление великое, сочиненное всезнающим Шри Шанкарой, величаемым Бхагаватпадой.

14/padmapāda uvāca
kā te kāntā dhana gata cintā
vātula kim tava nāsti niyantā |
trijagati sajjana samgatir ekā
bhavati bhavārņava taraņe naukā ||

радтарāda uvāca — Падмапада молвил; kā te — где твоя; kāntā — жена; dhana-gata-cintā — мысль, принадлежащая богатству; vātula — ветреный; kiṁ tava — неужто для тебя; na asti — нет, не существует; niyantā — повелевающего, издающего приказы, обуздывающего; trijagati — в трех мирах; sajjana — с истинным, сущим; saṁgatiḥ — связь, общение; ekā — только; bhavati — является; bhava — жизни; arṇava — океан; taraṇe — переправиться через, пересечь; naukā — челн, корабль.

Падмапада промолвил, добавив: В пустых мечтах о жене и богатстве бродишь ты словно ветер.









Неужто для тебя Повелевающего нет?

Знай — в этих трех мирах
общение с Истиной — единственный корабль,
на котором ты сможешь пересечь
океан жизни преходящей.

15/toţakācārya uvāca
jaţilo muṇḍī lumcitakeśaḥ
kāṣāyāmbara bahukṛta veṣaḥ |
paśyannapi na paśyati mūḍho
hyudara nimittam bahukṛta veṣaḥ |

toṭakācārya uvāca — Тотакачарья говорит; jatilaḥ — со спутанными, сплетенными волосами; тиṇḍī — с выбритой головой; lumcita keśaḥ — с выщипанными, вырванными волосами; kāṣaya ambara — охровая одежда; bahukṛta — имеют разные; veṣaḥ — одежды, способы, манеры; paśyan api — хотя видят (видимое); па paśyati — не видят; тūḍhaḥ — заблуждающиеся, незнающие; hi — воистину; udara — живота; nimittam — ради; bahukṛta veśaḥ — эти различные маскировки.

Затем Тотакачарья говорит:
Один волосы спутал в нечесаные космы, другой голову гладко побрил.
А этот все волосы выщипал — один за другим.
Кто-то в охровую рясу облачился,









а кто другие наряды приобрел. Но все это лишь ради живота своего. Взирая на Истину, разверстую пред ними, заблуждающиеся все равно Ее не видят.

16/hastāmalaka uvāca
aṅgaṁ galitaṁ palitaṁ muṇḍaṁ
daśana vihīnaṁ jātaṁ tuṇḍam |
vṛddho yāti gṛhītvā daṇḍaṁ
tadapi na muñcatyāśā piṇḍam ||

hastāmalaka uvāca — Хастамалака сказал; aṅgaṁ — тело; galitaṁ — постарело, немощно; palitaṁ — поседели; тиṇḍaṁ — волосы (лысина); daśana vihīnaṁ — беззубым; jātaṁ — стал; tuṇḍam — рот; vṛddhaḥ — старик; yāti — идет, ковыляет; gṛhītvā — хватаясь, держась, опираясь на; daṇḍaṁ — палку; tadapi na — и все же не; тиñcati — теряет, оставляет; āśā — желаний, надежд, требований; piṇḍam — кучу.

### Хастамалака сказал:

Тело постарело, и немощен старик, облысела голова, во рту ни зуба нет, и, за палку схватившись, ковыляет старик. Но даже сейчас он не оставит кучу желаний своих.









17/subodha uvāca
agre vahnih prsthe bhānūh
rātrau cubuka samarpita jānuh |
karatala bhiksas tarutalavāsah
tadapi na muñcatyāsāpāśah ||

**subodha uvāca** — Субодха сказал; **agre** — впереди; **vahniḥ** — огонь; **pṛṣṭhe** — позади; **bhānūḥ** — солнце; **rātrau** — ночью; **cubuka** — подбородок; **samarpita** — упирается; **jānuḥ** — в колени; **karatala** — ладони; **bhikṣas** — нищенская еда, подаяние; **taru-tala** — ровное место под деревом; **vāsaḥ** — жилище; **tadapi na** — и все же не; **muñcati āśā** — теряет мечты, желания; **pāśaḥ** — в путах, узах, несвободе.

Субодха добавил:
Огонь впереди, Солнце позади;
Ночью сидит аскет,
подбородком упершись в колена,
нищенский паек свой глотает
с ладони — единственной тарелки;
под деревом его жилище.
И все же он — будто в темнице,
окован бесплодной мечтой.

18/vārtikakāra uvāca kurute gangā sāgara gamanam









vrata paripālanam athavā dānam | jñāna vihīnaḥ sarvamatena muktim bhajati na janmašatena ||

vārtikakāra uvāca — Вартикакара молвил; kurute — совершает; gañgā — к Ганге; sāgara — к океану; gamanam — хождение, паломничество; (в некоторых текстах переводится как паломничество к месту, где Ганга сливается с океаном); vrata-paripālanam — соблюдает, поддерживает (религиозные) обеты, ритуалы; athavā — и даже; dānam — дает (пожертвования, деньги); jñāna — высшее знание, Истина; vihīnaḥ — отсутствует; sarva matena — (согласно) всем (философским) воззрениям; тuktim — свободу; па bhajati — не заслужит, не приобретет; janma śatena — (даже в течение) ста жизней.

Можно паломником прийти
к Ганге священной иль к океану,
все обеты соблюсти и даже бедным помочь.
Но если Истиной ты пренебрег,
то согласно всем школам мысли
ни одна из добродетелей этих
не поможет обрести спасение —
даже за время ста твоих жизней.

19/nityānanda uvāca









suramandira tarumūla nivāsaḥ śayyā bhūtalam ajinam vāsaḥ | sarva parigraha bhogatyāgaḥ kasya sukham na karoti virāgaḥ ||

nityānanda uvāca — Нитиананда сказал; suramandira — Божий храм; taru-mūla — корень дерева; nivāsaḥ — жилище; śayyā — ложе; bhūtalam — на голой земле; ajinaṁ — шкура (оленя); vāsaḥ — одежда; sarva — все; parigrahaḥ — подарки, имущество; bhogaḥ — чувственные наслаждения; tyāgaḥ — отвергнув; kasya — кому; sukhaṁ — счастье; na karoti — не принесет; virāgaḥ — отрешенность.

Нитиананда сказал: Когда жилищем станет храм иль сень дерев,

а ложем голая земля, и одеждой шкура оленя, когда отвергнуты все вещи и наслажденье ими, что, как не радость, будет уделом того, кто подобной отрешенности достигнет?

20/ānandagirih uvāca
yogarato vā bhogarato vā
samgarato vā samgavihīnah |
yasya brahmani ramate cittam









### nandati nandati nandatyeva

ānandagiriḥ uvāca — Анандагири говорит; yogarataḥ — занимайся йогой; vā — или; bhogarataḥ — наслаждайся жизнью; vā saṁgarataḥ — или будь в компании, вместе; —vā saṁgavihīnaḥ — или в одиночестве, yeduнении; yasya — чье; brahmaṇi — Брахману; ramate — предано, отдано, посвящено; cittaṁ — сердце, разум; nandati-nandati — радость, радость; nandati eva — радость без конца.

#### Анандагири говорит:

В йогу погружайся иль жизнью наслаждайся, со всеми вместе иль в уединеньи строгом — все равно.

Если Брахману сердце твое предано, все это лишь радость, радость — бесконечная радость.

21/dṛḍhabhakta uvāca
bhagavad gītā kiṁcid adhītā
gaṅgā jala lava kaṇikā pītā |
sakṛd api yena murāri samarcā
kriyate tena yamena na carcā |

dṛḍhabhakta uvāca — Дридабхакта сказал; bhagavat gītā — Бхагавадгиту; kiṁcit — хотя бы немного; adhītā — читал.









изучал; gaṅgā — Ганги; jala — воду; lava kaṇikā — одну лишь каплю; pītā — глотнул; sakṛt api — хотя бы раз; yena — тот, кто; тигāri — Кришне (досл.: враг демона Муры); samarcā kriyate — совершил обращение, моление; tena — тот; yamena — с Ямой, богом смерти; na carcā — не поссорится (т.е. не убоится).

### Дридабхакта сказал:

Кто хоть немного читал Бхагавадгиту, и из Ганги одну лишь каплю выпил воды, и хотя бы раз богу Мурари молился, то страх перед Ямой — владыкой смерти не вернется к нему больше никогда.

22/nityanātha uvāca
punarapi jananam punarapi maranam
punarapi jananī jaṭhare śayanam |
iha samsāre bahu dustāre
kṛpayā'pāre pāhi murāre ||

nityanātha uvāca — Нитианатха молвил; punaḥ api — снова и снова; jananam — рождение; punaḥ api — опять; maranam — смерть; punaḥ api — снова и снова; jananī — в материнской; jaṭhare — утробе; śayanam — лежать; iha samsāre — этого мира (процесс); bahu — обширный, могучий; dustāre — тяжело пересечь; kṛpayā — милостью; apāre — безграничной; pāhi — вызволи, освободи; murāre — О, Покоритель Муры, Кришна.









Нитианатха молвил:
Бесконечные рожденья! Бесконечная смерть!
Снова и снова в утробе матери лежать!
Трудно преодолеть сей могучий поток —
Милостью безграничной своей, вызволи,

Владыко!

23/yogānanda uvāca
rathyā carpaţa viracita kanthaḥ
puṇyāpuṇya vivarjita panthaḥ |
nāhaṁ na tvaṁ nāyaṁ lokaḥ
tadapi kimarthaṁ kriyate śokah ||

(В некоторых вариантах текста две последние линии приводятся как

yogī yoga niyojita citto ramate bālonmattavad eva )

уодапапа uvāca — Йогананда сказал; rathyā — уличные; carpaṭa — тряпки; viracita — служат, составляют; kanthaḥ — одежду; рипуа-арипуа — от добродетели и греха; vivarjita — свободный; рапthaḥ — идет по пути; па аhaт — ни я; па tvaт — ни ты; па аyaт — ни этот; lokaḥ — мир; tad api — поэтому; kimartham-kriyate — что может быть причиной; sokaḥ — грусти.









Йогананда сказал:
Тряпки, выброшенные на улицу,
служат одеждой аскету;
От греха и добродетели свободный,
шагает он: для взора его
ни меня, ни тебя, ни мира нет.
Откуда ж приходит печаль?

24/surendra uvāca
kastvam ko'ham kuta āyātaḥ
kā me jananī ko me tātaḥ |
iti paribhāvaya sarvam asāram
visvam tyaktvā svapna vicāram ||

витепата и vāca — Сурендра говорит; kaḥ tvam — кто ты; kaḥ aham — кто я; kutaḥ — откуда; āyātaḥ — пришел; kā те — кто моя; jananī — мать; kaḥ те — кто мой; tātaḥ — отец; iti paribhāvaya — так поразмыслив, обдумай; sarvaт — весь; asāraт — не имеющий сущности, преходящий, не истинный; viṣvaт — мир (весь мир опыта); tyaktvā — отвергни (как); svapna-vicāram — видоизменения сна.

Сурендра говорит: Кто ты еси? И кто есмь я? Откуда я пришел? Кто мать моя? И кто отец?









Так вопросив, пойми всего характер преходящий, и мир, как форму сна, отвергни.

25/medhātithir uvāca
tvayi mayi sarvatraiko viṣṇur
vyartham kupyasi mayyasahiṣṇuḥ |
sarvasminnapi paśyātmānam
sarvatrotsrja bhedājñānam ||

medhātithir uvāca — Медхатитхир сказал; tvayi — в тебе; таyi — во мне; sarvatra — во всем; ekaḥ — один, единственный; viṣṇuḥ — Вишну (т.е. Реальность, Сущность); vyarthaṁ — бессмыслен; kupyasi — ты злящийся; тауі — на меня; asahiṣṇuḥ нетерпимость; sarvasmin api — во всем, во всех; paśya — постигая, видя, находя; ātmānaṁ — самое себя (т.е. единую Сущность); sarvatra — везде (т.е. во всех проявлениях и на всех планах); utsrja — отвергни, устрани; bheda — различия; ajñānam — незнание.

Медхатитхир сказал:
Вишну (Реальность) один обитает
в тебе, во мне, во всем.
Нетерпимость твоя рождает
бессмысленный гнев ко мне.
Сущность, себя самое постигая во всем,









### устрани незнание - причину различия.

26/śatrau mitre putre bandhau mā kuru yatham vigrahasandhau | bhava samacittah sarvatra tvam vāncasyacirāt yadi visnutvam |

**satrau** — с врагом; **mitre** — с другом; **putre** — с сыном; **bandhau** — с родственниками; **mā kuru yathaṁ** — не борись, не трать сил; **vigraha** — на борьбу; **sandhau** — на дружбу; **bhava** — будь, смотри, воспринимай; **samacittaḥ** — с одинаковой мыслью; **sarvatra** — все, на все; **tvaṁ** — ты; **vāñcasi acirāt** — стремишься неуклонно, решительно; **yadi** — если; **viṣṇutvam** — в обитель Вишну.

Враг, друг, сын или родственник, — не трать энергию свою на борьбу или дружбу с ними. Если в обитель Вишну стремишься неуклонно, взирай на все одинаково.

27/bhāratīvamsa uvāca kāmam krodham lobham moham tyaktvā'tmānam bhāvaya ko'ham | ātmajñāna vihīnā mūdhāh









### te pacyante narakanigūdhāh

bhāratīvaṁśa uvāca — Бхаративамса молвил; kāmaṁ — страсть; krodhaṁ — гнев; lobhaṁ — жадность; mohaṁ — заблуждение; tyaktvā — отвергни; ātmānaṁ — себя, свою сущность; bhāvaya — испытуй, исследуй; kaḥ aham — кто есть я; ātma jñāna — знание своей сущности, самопознание; vihīnā — не имеющие; mūḍhāḥ — глупцы; te — они; pacyante — страдают; naraka — в аду; nigūḍhāḥ — как пленники.

Бхаративамса молвил: Страсти и гнев, заблужденье и жадность отвергни. Испытуй себя самого: "Кто я?" Те, кто без самопознанья живут, — глупцы, и страдают они, как пленники в аду.

28/sumatir uvāca
geyam gītānāma sahasram
dhyeyam śrīpatirūpam ajasram |
neyam sajjana sange cittam
deyam dīna janāya ca vittam

**sumatir uvāca** — Суматир говорит; **geyaṁ** — исполняй, читай, пой; **gītā** — Бхагавадгиту; **nāma sahasraṁ** — тысячу имен (Вишну); **dhyeyaṁ** — созерцай, медитируй на; **śrī pati rūpam** 









— форму Господа; **ajasram** — непрерывно, всегда; **neyam** — веди, устреми, направь; **sajjana** — с мудрецами, святыми; **sange** — связь, общение; **cittam** — ум; **deyam** — раздай; **dīna** janāya — бедным, нуждающимся, нищим; **ca** vittam — и богатство, деньги.

Суматир говорит:

"Бхагавадгиту" и "Тысячу Имен Бога Вишну" читай;

непрерывно Господа в сердце своем созерцай; ум навстречу святым устреми и нищим богатство свое раздари.

29/sukhatah kriyate rāmābhogah paścāddhanta śarīre rogah | yadyapi loke maranam śaranam tadapi na muncati pāpācaranam ||

**sukhataḥ** — ради удовлетворения, наслаждения; kriyate — отдается, погружается, предается; rāmā bhogaḥ — страсти; paścāt — после, впоследствии; hanta — увы; śarīre — в теле; rogaḥ — болезни; yadyapi — хотя; loke — в мире; тагаṇaṁ — смерть; śaraṇaṁ — завершение, конец; tadapi — все равно; па тийсаti — не оставит, не отречется; pāpa ācaraṇam — от грешной деятельности, поведения.









Страстям кто отдается ради наслажденья, тот тело свое, увы! болезням предает.

И понимая, что в этом мире все
завершается смертью,
он греховную жизнь свою не оставит.

30/prāṇāyāmam pratyāhāram nityānitya vivekā vicāram | jāpya sameta samādhi vidhānam kurvavadhānam mahadavadhānam ||

**prāṇāyāmam** — управление деятельностью жизненного принципа — дыхания; **pratyāhāram** — контроль над органами чувств; **nitya anitya** — вечное от невечного; **vivekā** — различение; **vicāram** — размышление, созерцание; **jāpya** — повторение имени Бога; **sameta** — вместе с; **samādhi** — покой мысли, внутренняя тишина; **vidhānam** — исполнение, практика; **kuru** — делай, совершай, выполняй; **avadhānam** — внимательно, старательно; **mahat** — очень; **avadhānam** — старательно.

Научись управлять своей жизненной силой, контролировать органы чувств и размышлять, различая вечное от невечного.
Повторяй святое Имя Божье, практикуйся в достижении









внутренней тишины все это старательно, очень старательно исполняй.

31/guru caraṇāmbuja nirbhara bhaktaḥ saṁsārād acirād bhava muktaḥ | sendriya mānasa niyamād evaṁ drakṣyasi nija hṛdayasthaṁ devam ||

iti mohamudgarah sampurnah

**guru** — Учителя; **caraṇa** — стопы; **ambuja** — лотосовые; **nirbhara** — крепко; **bhaktaḥ** — почитай; **saṃsārāt** — от преходящего, от оков круга перерождений; **acirāt** — быстро; **bhava muktaḥ** — освободись; **sendriya** — чувств; **mānasa** — ума; **niyamāt** — (посредством) дисциплины, ограничения; **evam** — так, таким образом; **drakṣyasi** — постигнешь; **nija** — в своем; **hṛdaya stham** — сердце обитающего; **devam** — Бога;

iti — итак; mohamudgaraḥ — трактата "Удар по заблуждению"; saṁpūrṇaḥ — конец.

Лотосовые стопы Учителя с любовью почитая,

желай: "Пусть поскорей грядет свобода от оков сего преходящего мира." Так, дисциплинируя чувства и ум,









## ты Господа постигнешь, обитающего в сердце у тебя.

B некоторых вариантах текста приводятся еще две следующие шлоки:

mūdhah kaścana vaiyākaraņo dukrñkaraņādhyayana dhurīņah | śrīmacchamkara bhagavacchişyair bodhita āsīcchodhita karaņah ||

тūфhaḥ — глупый; kaścana — какой-то; vaiyākaraṇaḥ — грамматист; adhyayana — в изучении; dukṛñ karaṇa — грамматических правил; dhurīṇaḥ — (достигший) совершенство; śrīmat śaṁkara — Шри Шанкары; bhagavat — Учителя, Владыки; śiṣyaiḥ — учениками; bodhita — просветлен; āsīt — был; śodhita karaṇaḥ — (и) видение, понимание очищено.

Так какой-то глупый грамматист, в изучении правил языка совершенства достигший, учениками Благословенного Шанкарачарыи был просвещен, и видение его было очищено.









bhaja govindam bhaja govindam bhaja govindam mūdhamate | nāma smaraņā danyam upāyam nahi paśyāmo bhavataraņe ||

bhaja govindam — устремись к Говинде; тūdhamate — о, глупец; nāma — имен; smaraṇāt — повторение; anyam — другого, чем; ирāyam — средства, пути, способа; na hi — воистину не; ра́уатаф — видим; bhava — мир; taraņe — пересечь.

К Говинде устремись, к Говинде устремись, к Говинде устремись, глупец!
Чтоб пересечь океан мира сего, нет воистину средства иного как только повторенье Божьего Имени Святого.

Конец трактата "Удар по заблуждению".











### ब्रह्मानु चिन्तन म्

### **BRAHMĀNUCINTANAM**

Созерцание Брахмана









1/ ahameva param brahma vāsudevākhyamavyayam | iti syānniścito mukto baddha evānyathā bhavet||

**aham** — Я; **eva** — воистину; **para** т — высший, верховный; **brahma** — Брахман; **vāsudeva** — Васудева; **akhyam** — известный как, названный; **avyayam** — неуничтожимый, неподлежащий разрушению; **iti** — так; **syāt** — (знающий); **niścito** — с уверенностью, с убежденностью; **mukto** (**bhavet**) — свободным станет; **baddha** (**bhavet**) — в цепях будут; **eva** — воистину; **anyathā** — другие (т.е. незнающие эту истину).

"Воистину Я высший Брахман, неуничтожимый, известный как Васудева". — Кто с уверенностью так размышляет, тот свободным станет. Другой же в цепях незнанья пребудет.

2/ ahameva param brahma niścitam citta cintyatām | cidrūpatvādasañgatvādabādhyatvāt prayatnataḥ ||

**aham** — Я; **eva** — воистину; **param** — верховный; **brahma** — Брахман; **niścitam** — убежденно; **citta** — разум; **cintyatām** — размышляй, медитируй; **cit** — сознания; **rūpatvād** — имеющий









форму, идентичен c; **asañgatvād** — чья сущность — отсутствие привязанностей, уз; **abādhyatvāt** — чья сущность — неуничтожимость, несвязанность, неограниченность; **prayatnataḥ** — какими-либо усилиями.

О, разум! Медитируй с убеждением: "Я воистину высший Брахман, ибо сущность Моя — чистое сознание, и нет для Меня привязанностей, ибо никакие усилия не могут ограничить Меня иль уничтожить".

3/ ahameva param brahma na cāham brahmanah pṛthak | ityevam samupāsīta brāhmano brahmani sthitah ||

aham — Я; eva — воистину; param — верховный; brahma — Брахман; na aham ca — и Я не; pṛthak — отличен, различаюсь; brahmaṇaḥ — от Брахмана; iti evam — таким образом; samupāsīta — медитируя; brāhmaṇaḥ — брамин (член высшей, жреческой касты); brahmaṇi — в Брахмане; sthitaḥ — утверждается.

"Воистину Я высший Брахман, и ничто иное как Брахман", —









Вот так медитируя, брамин в Брахмане должен утвердиться.

4/ sarvopādhivinirmuktam caitanyam ca nirantaram | tadbrahmāhamiti jñātvā katham varņāśramī bhavet ||

**sarva** — от всех; **upādhi** — ограничений (т.е. внешних форм и атрибутов); **vinirmuktaṁ** — свободен; **caitanyaṁ ca** — сознание; **nirantaram** — вечное, непрерывное; **tat** — То; **brahma** — Брахман; **aham** — Я; **iti** — так, это; **jñātvā** — зная, осознавая; **kathaṁ** — как; **varṇa** — в касте; **aśramī** — в периоде жизни (имеются в виду четыре основные периода жизни: студент; домохозяин; уединение в лесу; странствующий отшельник); **bhavet** — можно быть.

"От всех ограничений свободное,
Я сознание вечное,
Я То — верховный Брахман".
Этой истине внимая, как можно
в то же время принадлежать
касте какой-либо или времени жизни?

5/ aham brahmāsmi yo veda sa sarvam bhavati tvidam |









### nābhūtyā īśate devāsteṣāmātmā bhaveddhi saḥ

aham — Я; brahma — Брахман; asmi — есмь; yaḥ — кто; veda — знает; saḥ — тот; sarvam — всем; tu idam — этим; bhavati — становится; devaḥ — боги; na īśate — не могут причинить; abhūtyā — вред; hi — потому что; saḥ bhavet — он становится; teṣām — их; ātmā — душой (na abhūtyā īśate — фраза из Брихадараньяки Упанишады).

"Я Брахман Есмь" — кто это знает, тот сам становится всем этим.
Даже боги не могут ему вред причинить, ибо он становится и их душого.

6/ anyo asāvahamanyo asmītyupāste yo anyadevatām | na sa veda naro brahma sa devānām yathā paśuh ||

апуаф — иной, отличающийся; аваи — тот (бог); аhат — я; апуаф авті — иной, отличаюсь; уаф — тот, кто; іті иравте — так поклоняется, почитает; апуа — других; devatāт — богов; ва пагаф — тот человек; па veda — не знает; brahma — Брахмана; devānām — для богов; ва — он; yathā — как, подобно, словно; равиф — домашний скот (ва devānām yathā равиф — из Брихад. Упан.).









"Сущность того или иного бога отлична от моей природы", — Кто так другим богам поклоняется, тот Брахмана не знает, и под власть богов, как скот подъяремный, попадает.

7/ ahamātmā na cānyo'smi brahmaivāham na sokabhāk | saccidānandarūpo 'ham nityamuktasvabhāvavān ||

**aham** — Я; **ātmā** — Атман; **na ca** — и ничто; **anyaḥ** — иное; **asmi** — Я есмь; **brahma** — Брахман; **eva** — воистину; **aham** — Я; **na śoka bhāk** — не подвержен горю, не имеющий горя; **sat** — бытие; **cit** — сознание; **ānanda** — блаженство; **rūpaḥ** — форма проявления, тождественность c; **aham** — Я; **nitya** — вечно; **mukta** — свободен; **svabhāvavān** — Я — обладатель сущности.

Я Атман, и ничто иное.
Воистину Я — Брахман, не сопричастный горю.
Я выражен как Бытие, Сознание, Блаженство,
и сущность Моя есть вечная свобода.









8-9/ ātmānam satatam brahma sambhāvya viharanti ye | na teṣām duṣkṛtam kimcidduṣkṛtotthā na cāpadaḥ || ātmānam satatam brahma sambhāvya viharetsukham ||

ātmānam — Атман, то есть "Я"; brahma — Брахман; satatam — постоянно; sambhāvya — с убеждением; viharanti — идет, шагает (т.е. живет); уе — тот, кто; па teṣām — нет у них; duṣkṛtam — плохих действий; kimcid — никакое; duṣkṛta — зло; utthā — не появится, не придет; па cāpadaḥ — ни опасность, препятствия; ātmānam — Я; brahma — Брахман; satatam — с постоянным; sambhāvya — убеждением; viharet — шагай; sukham — счастливо.

"Я Брахман Есмь" —
Кто живет с этой верой непрестанно,
не совершит тот действия плохого,
и не коснутся его ни трудности, ни зло.
"Я Брахман Есмь" —
и с этим убежденьем постоянным
верши свой путь счастливо!

10/kṣaṇam brahmāhamasmīti yaḥ kurvādātmacintanam |









# tanmahāpātakam hanti tamaḥ sūryodayo yathā ||

**кṣaṇaṁ** — мгновение; **aham** — Я; **brahma** — Брахман; **asmi** — есмь; **yaḥ iti** — тот, кто так; **kuryāt atmacintanam** — размышляет, медитирует о себе; **tat** — его; **mahā** — великие; **pātakaṁ** — грехи; **hanti** — разрушатся; **yathā** — подобно тому, как; **tamaḥ** — тьма; **udayaḥ** — восходящим; **sūrya** — солнцем.

Кто хотя бы на мгновенье в медитации себя осознает "Я Брахман Есмь", тот даже тяжкие грехи свои разрушит, подобно тому, как тьма растворяется в лучах восходящего солнца.

11/ajñānādbrahmaņo jñātamākāśam budbudopamam | ākāśādvāyurutpanno vāyostejastataḥ payaḥ ||

**brahmaṇaḥ** — из Брахмана; **ajñānāt** — посредством неведения (т.е. Майи); **jñātam** — родился; **ākāśaṁ** — эфир; **upamam** — подобно; **budbuda** — пузырю; **ākāśād** — из эфира; **vāyuḥ** — воздух; **utpanno** — проявился, эманировал; **vāyoḥ** — из воздуха; **tejaḥ** — огонь; **tataḥ** — потом; **payaḥ** — вода.









Подобно пузырю эфир из Брахмана поднялся посредством силы Майи; из эфира воздух проявился, из воздуха — огонь, а из огня — вода.

12/adbhyaśca prthivī jñātā tato vrīhiyavādikam | prthivyapsu payo vahnau vahnirvāyau nabhasyasau | nabho'pyavyākrte tacca śuddhe śuddho'smyaham hariḥ ||

adbhyaḥ — из вод; pṛthivī — земля; jñātā — родилась; tataḥ — потом, оттуда; vrīhi — рис; ca yava — и зерно; ādikam — и другое; pṛthivi — земля; nabhasi — растворяется; apsu — в воде; payaḥ — вода; vahnau — в огне; vahniḥ — огонь; vāyau — в воздухе; asau — то (воздух); nabhaḥ — в эфире; api — также (это); avyākṛte — в непроявленном; tat ca — то тоже; śuddhe — в чистом (т.е. в Шиве); śuddhaḥ — Шива, чистый, истинный; asmi aham — Я есмь; hariḥ — Шива.

А воды землю породили, земля — зерно и рис. И в то же время земля растворяется в воде, вода в огне, и в воздухе огонь.









В эфир погружается воздух, и в непроявленное эфир. Непроявленное растворяется в чистом едином Шиве. Этот Шива верховный есмь Я.

13/aham vişnuraham vişnuraham vişnuraham harih | kartrbhoktrādikam sarvam tadavidyotthameva ca ||

**aham** — Я; viṣṇuḥ — Вишну; **aham** hariḥ — Я Хари (Вишну, он же и Шива); kartṛ — исполнитель, деятель; bhoktra — наслаждающийся; **ādikam** — и другие (представления); sarvam — все; tad — это; avidya — из незнания; uttam — произросло; eva ca — воистину.

Я Вишну, Я Вишну, Вишну — Я. А кто исполняет действия? Разве Я? Кто наслаждается иль грустит? Я ли? Воистину все представления подобные есть лишь незнания порождение.

14/acyuto'hamananto'ham govindo'hamaham









hariḥ | ānando'hamaśeşo'hamajo'hamamṛto' smyaham ||

асуцтаф — непоколебимый (эпитет Вишну); aham anantaф — Я беспредельный; aham govindaф — Я Говинда; aham aham hariф — Я Шива; ānandaф — полный блаженства; aśeṣaф — бесконечный; aham ajaф — Я нерожденный; aham amṛtaф — Я бессмертный; asmi aham — Я Есмь.

Я непоколебим и беспределен, Я Говинда есмь и Я же Шива. Я исполнен радости наивысшей, бесконечен Я, нерожденный, бессмертный.

15/nityo'ham nirvikalpo'ham nirākāro'hamavyayaḥ | saccidānandarūpo'ham pancakośātigo'smyaham ||

nityaḥ — вечный; ahaṁ nirvikalpaḥ — Я неизменный; ahaṁ nirākāraḥ — Я бестелесный (эпитет Вишну и Шивы); ahaṁ avyayaḥ — Я неуничтожимый; sat — бытие; cit — сознание; ānanda — блаженство; rūpaḥ — сущность; ahaṁ — Я; paṅca — пяти; kośa — оболочек, тел; atigaḥ — вне; asmi ahaт — Я есмь.









Вечен Я и неизменен, бестелесен и неуничтожим, Я есмь бытие, сознание, блаженство. И в сущности своей Я пребываю вне пяти телесных оболочек.

16/ akartā'hamabhoktā'hamasamgaḥ parameśvaraḥ | sadā matsannidhānena ceṣṭate sarvamindriyam ||

**akartā** — не исполнитель, не деятель; **aham abhoktā** — Я не наслаждающийся; **aham asamgaḥ** — Я не имеющий привязанностей, уз; **parameśvaraḥ** — высший Владыка; **sadā** — всегда, постоянно; **mat** — моим; **sannidhānena** — присутствием; **ceṣṭate** — двигаются, работают; **sarvam** — все; **indriyam** — органы чувств.

Не исполнитель Я и не причастен к делу, и также наслажденья не по Мне.
Ни с чем не связан Я. Я высший из Владык.
Все органы тела непрестанно работают по причине Моего присутствия в нем.

17/ādimadhyāntamukto'ham na baddho'ham









kadācana | svabhāvanirmalaḥ śuddhaḥ sa evāhaṁ na saṁśayaḥ ||

ādi — от начала; madhya — середины; anta — конца; muktaḥ — свободный Я; ahaṁ na baddhaḥ — не связан Я; ahaṁ kadācana — никогда; svabhāva — по природе своей; nirmalaḥ — ясный; suddhaḥ — чистый; sa — он, то есть Брахман; eva ahaṁ — воистину Я; na saṁśayaḥ — нет сомнений.

Не имею начала, середины, конца. Я не связан ничем и никогда. По природе своей Я ясен и чист. Воистину Я Брахман есмь. И нет в этом сомнений.

18/ brahmaivāham na samsārī mukto'hamiti bhāvayet | asaknuvanbhāvayitum vākyametatsadā'bhyaset ||

**brahma** — Брахман; **eva** — во истину; **aham na samsārī** — Я не самсарин (т.е. вращающийся в кругу перевоплощений); **mukto** — свободен Я; **aham** — в этом; **bhāvayet** — утвердись; **aśaknuvan** — если не способен, не можешь; **bhāvayitum** — в это поверить, утвердиться в этом; **vākyam** — слова; **etat** — эти; **sadā** — всегда;









abhyaset — проговаривай, повторяй.

"Воистину Я Брахман, а не самсарин, Я вечно свободный", — в этой истине ты утвердись. Если же трудно ее осознать, то хотя бы слова эти непрестанно повторяй.

19/yadabhyāsena tadbhāvo bhavedbhramarakīţavat | atrāpahāya sandehamabhyasetkṛtaniścayaḥ ||

yad — о чем; abhyāsena — думаешь; tad — тем; bhāva — становишься; bhramara-kīṭa-vat — подобно тому, как брамара китой; bhavet — становится\*; atra — итак; apahāya — отбрось, оставь; sandeham — сомнения, неуверенность; abhyaset — выполняй, практикуй; kṛta niścayaḥ — обладая решимостью, имея убежденность.

О чем думаешь, тем и становишься как в примере с брамарой и китой.

<sup>\*</sup> Распространенный пример, указывающий на реальность отождествления субъекта с объектом взаимодействия при направленной мысли. Брамара и кита — насекомые. Кита ловит брамару, и брамара, думая постоянно о ките, как бы ею и становится.









Так отбрось же сомненья свои и с решимостью упражняйся в созерцании Истины.

20/dhyānayogena māsaikādbrahmahatyām vyapohati | samvatsaram sadā'bhyāsātsiddhyaṣṭakamavāpnuyāt | yāvajjīvam sadā'bhyāsājjīvanmukto bhavedyatih ||

уодепа — посредством йоги; dhyāna — медитации; māsa — месяц; ekāt — один; brahmahatyām — тяжкий грех; vyapohati — уничтожается; saṁ vatsaram — один год; sadā — постоянно; abhyāsāt — практикуя; aṣṭakam — восемь; siddhi — сверхъестественных сил; avāpnuyāt — достигнет; yāvat jīvaṁ — всю жизнь; sadābhyāsāt — постоянно практикует; jīvan — в этой жизни; muktaḥ — свободным; bhavet — станет; yatiḥ — (тот) йог, ищущий.

Посредством йоги медитации в течение одного месяца можно освободиться даже от греха тяжкого. Кто один год непрестанно медитацию практикует,









тот восемь сил сверхъестественных приобретает. А кто во все время жизни постоянно медитирует, тот даже в этой жизни освобождения достигает.

21/nāham deho na ca prāņo nendriyāņi tathaiva ca | na mano'ham na buddhiśca naiva cittamahamkṛtiḥ ||

па аћат — Я не; dehaḥ — тело; па са — и не; prāṇaḥ — жизненная сила; па indriyāṇi — не органы чувств; tatha eva са — а также; па тапаḥ — не разум; aham — Я; па buddhiḥ са — и не интеллект; па eva — а также не; cittam — память; aham-kṛtiḥ — эго.

Я не тело, не жизненная сила, и не органы чувств. А также не разум и не интеллект, не память и не эго.

22/nāham pṛthvī na salilam na ca









vahnistathā'nilaḥ | na cākāśo na śabdaśca na ca sparśastathā rasaḥ ||

па аһа $\dot{m}$  — Я не; pṛthv $\ddot{\imath}$  — земля; па salila $\dot{m}$  — не вода; па са — и не; vahni $\dot{n}$  — огонь; tath $\ddot{a}$  — или; anila $\dot{n}$  — воздух; па са — и не;  $\ddot{\imath}$  ак $\ddot{\imath}$  ак $\ddot{\imath}$  — эфир; па са — и не;  $\ddot{\imath}$  sabda $\dot{n}$  — звук; па са — и не; sparsa $\dot{n}$  — осязание; tath $\ddot{\imath}$  — или; rasa $\dot{n}$  — вкус.

Я не земля и не вода, не огонь, не воздух, не эфир. Я не звук, не осязанье, а также и не вкус.

23/ nāham gandho na rūpam ca na māyā'ham na samsrtih | sadā sākšisvarūpatvācchiva evāsmi kevalah ||

па аham — Я не; gandhaḥ — запах; па са — и не; rūpaṁ — форма; па тāyā — не Майя; аham па — Я не; saṁsṛtiḥ — субъект круга перевоплощений; sadā — вечный; sākśi — зритель, наблюдатель, свидетель; svarūpatvāt — Моя сущность; śiva — Шива; eva — воистину; аsті — Я есмь; kevalaḥ — единый.

 ${\it H}$  не запах и не форма. Майя — не  ${\it H}$ .









Я не субъект вертящегося круга перевоплощений. Я вечный зритель — такова Моя сущность. Воистину Я есмь единый Шива.

24/mayyeva sakalam jātam mayi sarvam pratisthitam | mayi sarvam layam yāti tadbrahmāsmyahamadvayam ||

тауі — из Меня; eva — воистину; sakalaт — все сущее; jātaт — рождается, исходит; тауі — во Мне; sarvaт — все; pratiṣṭhitam — находится, обитает, существует; тауі — во Мне; sarvaт — все; layam yāti — растворяется; tad — То; brahma — Брахман; asmi aham — Я есмь; advayaт — недвойственный, единый.

Воистину из Меня все сущее исходит. Во Мне все пребывает и растворяется во Мне. Поэтому Я — То, недвойственный Брахман.

25/sarvajño'hamananto'ham sarveśaḥ sarvaśaktimān |









# ānandaḥ satyabodho'hamiti brahmānucintanam ||

**sarvajñaḥ aham** — всезнающий Я; **anantaḥ ahaṁ** — вечный Я; **sarva īśaḥ** — Владыка всего; **sarva śaktimān** — всемогущий; **ānandaḥ** — блаженство; **satya bodho** — мудрость — осознание реальности; **aham** — Я; **iti** — такое; **brahma** — Брахмана; **anucintanam** — созерцание.

"Я всеведающий, вечный, всемогущий Владыка всего.
Я высшая радость и носитель знания
Реальности". —
Таким должно быть созерцание Брахмана.

26/ayam prapañco mithyaiva satyam brahmāhamavyayam | atra pramāṇam vedāntā guravo'nubhavastathā ||

ауат — этот; prapañcaḥ — видимый мир, вселенная; mithya — заблуждение; eva — воистину; satyaṁ — Истина, высшая Реальность; brahma aham — Брахман Я; avyayam — неуничтожимая; atra — в этой связи; pramāṇam — авторитетом, доказательством; vedāntā — святые писания (учение Веданты); guravaḥ — духовный учитель, наставник; tathā — а также; anubhavaḥ — собственный духовный опыт, осознание.









Воистину этот видимый мир — заблужденье. Я Есмь Брахман — неуничтожимая, высшая Реальность. Доказательство этому — учение Веданты, духовный учитель и собственное осознание.

27/ brahmaivāham na samsārī na cāham brahmaṇaḥ pṛthak nāham deho na me dehaḥ kevalo'ham sanātanah ||

brahma — Брахман; eva — воистину; aham — Я есмь; na samsārī — (Я) не самсарин (т.е. не подчиняюсь кругу рождений и смертей); na ca — и не; aham — Я; brahmaṇaḥ — от Брахмана; pṛthak — отличаюсь; na aham — Я не есмь; dehaḥ — тело; na me — не Я; dehaḥ — тело; kevalaḥ — единый; aham sanātanaḥ — Я вечный.

Воистину Я Брахман Есмь — Я не подчинен вертящемуся кругу рождений и смертей. Нет разницы между Брахманом и Мною. Я не тело, и тело — не Я. Я вечный и единый.









# 28/ekamevādvitīyam\* vai brahmaņo neha kimcana ||

**ekam** — единый; **eva** — воистину; **advitīyam** — не имеющий второго; **vai** — истинно; **brahmaṇaḥ** — Брахмана ("кроме" — пандит D.Ch.B.Shastri считает правильным добавить это слово); **na iha** — здесь нет; **kimcana** — ничего.

Воистину Брахман един — нет второго. Кроме Брахмана, истинно, нет ничего иного.

# 29/hrdayakamalamadhye dīpavadvedasāram praņavamayamatarkyam yogibhirdhyānagamyam

Третье слово: advitīyam — т.е. не имеющее второго; отрицание различия 3-его типа, называется vijātīya-bheda-nişedha.





<sup>\*</sup> ekam eva advitīyam — изречение из Чхандогья Упанишады. Каждое из данных трех слов имеет положительный и отрицательный аспекты. То есть: с одной стороны указывает на сущность Брахмана, а с другой стороны отрицает определенный вид различия между Брахманом и какой-либо другой сущностью. Существуют три вида различий:

<sup>1/</sup> внутреннее различие: например между деревом, его листьями и его цветами;

<sup>2/</sup> различие между объектами определенного родственного порядка, т.е. между подобными объектами, например: между одним видом дерева и другим;

<sup>3/</sup> различие между объектами разного порядка, например: между деревом и рыбой.

Первое слово: ekam — т.е. один, однородный, отрицает различие 1-ого типа; это называется svagata-bheda-niṣedha — отрицание внутреннего различия.

Второе слово: eva — т.е. нет второго подобного; отрицает различие 2-ого типа, называется sajātīya-bheda-niședha.





hariguruśivayogam sarvabhūtasthamekam sakṛdapi manasā vai cintayedyaḥ sa muktaḥ || iti brahmānucintanam sampūrṇam ||

hṛdaya — сердца; kamala — лотоса; madhye — в середине; dīpa vat — как лампа; veda — Вед, священного знания; sāram — сущность; praṇavam — священный слог АУМ; ayam — это; atar-kyam — непостижимый, вне обсуждения и мыслей; yogibhih — йогов; dhyāna — медитации; gamyam — цель; hari — Вишну; guru — собственный духовный учитель; śiva — Шива; yogam — единство; sarva — во всех; bhūtastham — существах; ekam — один; sakṛt api — хотя бы раз, пусть однажды; manasā — умом; vai — действительно; cintayet yaḥ — кто так медитирует, размышляет; saḥ — тот; muktaḥ — достигнет освобождения;

iti — этим; **sampūrņam** — завершен; **brahma anucintanam** — трактат "Созерцание Брахмана".

Сущность Вед словно лампа сияет в середине лотоса сердца — это запредельный, священный слог АУМ: постигаемый лишь в медитации глубинной, он является целью всех йогов. Он един во всех существах как соединение Вишну, Учителя и Шивы.









Воистину кто хоть раз так медитировать сможет, тот освобождения достигнет.

> Конец трактата "Созерцание Брахмана".











दक्षिणामूर्ति अष्टकम्

### $DAK\dot{S}IN\overline{A}M\overline{U}RTI$ $A\dot{S}TAKAM$

Восемь шлок — Гимн Дакшинамурти









1/ viśvam darpana drśyamāna nagarī tulyam nijāntargatam paśyannātmani māyayā bahirivodbhūtam yathā nidrayā | yah sākṣātkurute prabodha samaye svātmānamevādvayam tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣināmūrtaye ||

viśvam — вселенную; tulyam — подобно; nagarī — городу; dṛśyamāna — увиденному (отраженному); darpaṇa — в зеркале; nija antargatam — внутри него находящуюся; ātmani — в себе; māyayā — посредством Майи; paśyan — видимый; bahiḥ eva — как будто вне, снаружи; udbhūtam — проявленная, видимая, различаемая, кажущаяся; yathā nidrayā — как посредством сна (т.е. во сне); yaḥ sākṣātkurute — кто постигает непосредственно (прямое постижение); samaye — во время, в момент; prabodha — духовного пробуждения; вva ātmānam — свою собственную Сущность; eva advayam — воистину как недвойственность; tasmai — Ему (для Него); śrī guru mūrtaye — в форме Учителя; nama idam — это почтительное приветствие, поклон, гимн, прославление; śrī daksināmūrtaye — благословенному Дакшинамурти\*.

Ему, кто посредством энергии Майи, видит в себе, как во сне вселенную, находящуюся внутри (подобно городу, увиденному в зеркале), но которая будто проявлена снаружи;

<sup>\*</sup>dakṣiṇa — к югу (обращенный); mūrti — лик, лицо: в данном контексте бог Шива.









Ему, кто в момент пробужденья свою истинную Сущность как недвойственность постигает; Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

2/ bījasyāntarivānkuro jagad idam prān nirvikalpam punar māyā kalpita deśa kāla kalanā vaicitrya citrīkṛtam | māyāvīva vijṛmbhayaty api mahāyogīva yaḥ svecchayā tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||

antar — внутри; bījasya — семени; iva aṅkuraḥ — как росток, побег; jagat idaṁ — вселенную эту; prāk — (которая) вначале; nirvikalpam — непроявлена, то есть недифференцирована; punaḥ — снова, опять; māyā kalpita — (посредством) спроецированных Майей; deśa — пространства; kāla — и времени; kalanā — проекций, проявлений, видоизменений, условий; vaicitrya — посредством множества, разнообразия; citrīkṛtam — досл. окрашена (то есть умножается, дифференцируется: при помощи имен и форм становится видимой картиной, проявленной — как бы окрашенной); māyāvi iva — подобно волшебнику; vijṛmbhayaty — проявляет; арі таhā yogī iva — или даже подобно великому йогу; yaḥ sva icchayā — кто по велению своему, силой воли своей.









Ему, кто подобно волшебнику
иль йогу великому
по велению своему проявляет эту
вселенную,
которая вначале непроявлена и
недифференцирована,
как росток внутри семени,
но которая снова умножается
при разнообразных условиях
пространства и времени,
явленных силой Майи;
Ему — благословенному Дакшинамурти,
чей луч сверкает в образе Учителя,
это почтительное приветствие.

3/ yasyaiva sphuraṇam sadātmakam asat kalpārthagam bhāsate sākṣāt tattvamasīti veda vacasā yo bodhayaty āśritān | yat sākṣātkaraṇād bhaven na punarāvṛttir bhavāmbhonidhau tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||

уавуа eva — чьим единственным; sphuraṇam — сиянием, светом; sat ātmakam — обладающим природой Бытия; asat — несуществующие (то есть необладающие бытийностью); kalpa









аrtha gam — проникает объекты как; bhāsate — кажутся (вторая часть первой строчки имеет следующее значение: свет, который проникает все объекты, которые как-бы несуществующие, т.е. необладающие своей собственной бытийностью; это обозначается словом anirvacanīya — то, что невозможно объяснить ни как существующее, ни как несуществующее); yaḥ bodhayati — кто приводит к осознанию; sākṣāt — прямому; tat tvam asi — То Ты Еси; iti veda vacasā — таких Ведийских изречений; āśritān — прибегающих (к нему); yat sākṣātkaraṇāt — которого постигнув; bhavet na — не будет; punaḥ — снова, более; āvṛttiḥ — возвращения; ambhonidhau — в океан; bhava — мира, т.е. эмпирического цикла рождений и смертей.

Ему, чей свет искрится, обладая природой бытия, и собою проникает весь мир материальный, который как бы не существует сам по себе; Ему, кто учеников усердных к прямому познанию приводит посредством изречения Ведийского "То Ты Еси"; Ему, постигнув которого, не возвращаются более йоги

в океан преходящего мира сего; Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.









4/ nānācchidra ghaţodarasthita mahādīpa prabhā bhāsvaram jñānam yasya tu cakṣurādi karaṇa dvārā bahiḥ spandate | jānāmīti tam eva bhāntam anubhāty etat samastam jagat tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣināmūrtaye ||

nānā — со многими; chidra — отверстиями; udara — внутри (досл. в животе); ghaṭaḥ — горшка; sthitaḥ — установленной; mahā dīpa — большой лампы; prabhā — (как) свет; bhāsvaraṁ — лучезарен; yasya jñānaṁ — чье знание; tu cakṣuḥ adi — глаза и др.; karaṇa — органы; dvārā — через (досл. двери); bahiḥ — вовне; spandate — вибрирует, исходит, эманирует, излучается; jānāmi iti — Я знаю как; tam eva — Его (Атмана) единственный; bhāntam — сияет; anu bhāty — сияет за Ним, заодно с Ним; etat samastaṁ — эта вся; jagat — вселенная.

Ему, кто лучезарен подобно свету мощной лампы,

вложенной в горшок со многими отверстиями;

Ему, чье знание исходит из глаз и других органов;

Ему, единственно сияющему как "Я знаю"; Ему, следуя которому светится и вся эта вселенная;









Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

5/ deham prāṇam apīndriyāṇyapi calām buddhim ca śūnyam viduḥ strībālāndhajaḍopamās tvaham iti bhrāntā bhṛśam vādinaḥ | māyā śakti vilāsa kalpita mahāvyāmoha samhāriṇe tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||

**deham** — тело; **prānam api** — дыхание; **indryāni api** — органы чувств; calām — колеблющийся, непостоянный; buddhim интеллект; **са śūпуат —** пустота (или заблуждение, иллюзия); viduḥ — знают (другое значение — умные: мнение пандита Д. Ч.Б.Шастри.Есть и другой вариант прочтения первой строчки, напр. у Т.Махадевана или С.Никхилананды, которые переводят "Те, рассматривающие тело...и пустоту как свою Сущность", но Д.Ч.Б.Шастри придерживается мнения, что "...умные знают тело и тд. как пустоту"); **strī** — женщины (в данном контексте слово "женшины" означает не женшин как таковых, а выступает символом ограниченного и собственнического характера; также и последующие определения символические — T.M.P.Mahadevan "The Hymns of Shankara'', cmp. 17); **bāla —** дети (т.е. незрелость сознания); **andha** — слепые**; jado** — неразумные**; иратав** — как, подобно**; tu aham** iti — как "Я"; bhrāntā — заблуждающиеся; bhṛśaṁ — очень много, всегда; vādinah — говорят; māyā šakti — силы майи; vilāsa









— играй; **kalpita** — спроецированное, вымышленное; **mahā** — огромное; **vyāmoha** — заблуждение; **saṁhāriņe** — уничтожает.

Те заблуждающиеся, что всегда твердят о теле, дыхании, органах чувств или переменчивом интеллекте как о своей Сущности — "Я", (в то время, как умные их полагают не обладающими сущностной реальностью), те люди рассуждают словно женщины, дети, слепые или неразумные; Ему, уничтожившему это огромное заблуждение,

обусловленное игрой силы Майи; Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

6/ rāhu grasta divākarendu sadršo māyā samācchādanāt san mātraḥ karaņopasamharaņato yobhūt suṣuptaḥ pumān | prāgasvāpsam iti prabodha samaye yaḥ pratyabhijñāyate tasmai śrī gurumūrtaye









#### nama idam śrī daksināmūrtaye

гаћи — (во время) солнечного или лунного затмения; grasta — скрытов; divākara indu — солнце и луна; sadṛśo — подобно как; sam acchādanāt — из-за сильного прикрытия; māyā — майи (одна из сил майи — сила сокрытия); sat — Реальность, Бытие; mātraḥ — только, одно; upasaṁharaṇato — из-за удаления (т.е. прекращения деятельности во сне); karaṇa — органов чувств; yobhūt — стал; suṣuptaḥ — в глубоком сне; pumān — человек; prāk — раньше; asvāpsam — я спал; iti prabodha samaye — так во время пробуждения; yaḥ pratyabhijñāyate — он вспоминает.

Человек, чьи органы чувств бездействуют, погружается в глубокий сон, и в нем выявляет он свое истинное "Я" как чистое Бытие.
Пробуждаясь, он определяет это состояние так:
"Я сладко спал до сих пор".
Но то чистое Бытие — оно все же не Само-Собою-осознано из-за покрова Майи, подобно тому, как Солнце и Луна скрыты и невидимы во время затмения, хоть и сияют непрестанно.









Так человек, пробудившийся духовно, видит свое прошлое незнание, сбрасывает этот иллюзорный покров и зрит себя Чистым Бытием.
Ему, чья милость помогает нам осознать свое истинное "Я".

Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

7/ bālyādişvapi jāgradādişu tathā sarvāsvavasthāsvapi vyāvṛttāsvanuvartamānam aham ity antaḥ sphurantam sadā | svātmānam prakaṭīkaroti bhajatām yo mudrayā bhadrayā tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||

bālya — детство; ādiṣu api — и в других; jāgrat — бодрствование; ādiṣu — и в других; tathā — также, таким же образом; sarvasu — во всех; avasthāsu api — состояниях; vyāvṛttāsu — непостоянных; anuvartamānam — постоянно; aham iti — "Я", Сущность; antaḥ — внутри; sphurantaṁ — сияет; sadā — вечно; svātmānaṁ — свою собственную Сущность; prakaṭī karoti — раскрывает; bhajatāṁ — последователям; yaḥ mudrayā — тот, кто посредством мудры









(имеется в виду **jñāna mudra** — мудра знания: палец правой руки касается указательного пальца правой руки, поднятой в благо-словлении. Эта мудра символизирует единство Параматмана и Дживатмана и таким образом демонстрирует их тождественность.); **bhadrayā** — дружественной, грациозной.

Ему, чья Сущность как "Я", сияет внутри вечно и неизменно во всех переменчивых состояниях тела (детство и другие) и ума (бодрствование и другие); Ему, кто Себя Самое раскрывает ученикам посредством изящной джнана мудры; Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

8/ viśvam paśyati kārya kāraņatayā sva svāmi sambandhatah śiṣyācāryatayā tathaiva pitr putrādy ātmanā bhedatah | svapne jāgrati vā ya eṣa puruṣo māyā paribhrāmitah tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||

viśvam — вселенную; paśyati — видит; kārya kāranatayā — в причинно-следственных взаимоотношениях; sva svāmi samban-









dhataḥ — (как) связь между слугой и хозяином; śiṣya ācāryatayā — между учеником и учителем; tathaiva — подобно; pitṛ putra adi — между отцом и сыном и др.; ātmanā — тождественный с; bhedataḥ — в различиях и изменениях; svapne — во сне; jāgrati vā — или во время бодрствования; yaḥ — кто; еṣa puruṣaḥ — тому "Я"; māyā paribhrāmitaḥ — майей запутанный.

Ему, кто Майей смущенный, во время сна иль бодрствования вселенную осязает неоднородной и изменчивой, следуя причинно-следственным отношениям подобно хозяину и слуге, учителю и ученику, отиу и сыну;

Ему — благословенному Дакшинамурти, чей луч сверкает в образе Учителя, это почтительное приветствие.

9/ bhūr ambhāmsyanalo nilombaram aharnātho himāmsuḥ pumān ityābhāti carācarātmakam idam yasyaiva mūrty aṣṭakam | nānyat kiñcana vidyate vimṛsatām yasmāt parasmād vibhoḥ tasmai śrī gurumūrtaye nama idam śrī dakṣiṇāmūrtaye ||









bhūḥ — земля; ambhāṁsi — вода; analaḥ — огонь; anilaḥ — ветер; ambaram — эфир; aharnāthaḥ — повелитель, покровитель дня — солнце; himāṁśuḥ — луна; pumān — душа; iti ābhāti — кажущаяся; cara acara atmakam — имеющая природу движущегося и недвижущегося; idaṁ — это (вселенная); yasya eva — чья воистину; mūrti — форма; aṣṭakam — восьмиричная; na anyat — не иное; kiñcana — ничего; vidyate — существует; vimṛśatāṁ — для ищущих; yasmāt — которого (выше); parasmād — верховный; vibhoḥ — всепроникающий.

Ему, чья восьмиричная форма
всть вся эта движущаяся и недвижущаяся
вселенная,
проявляющаяся в виде земли, воды, огня,
воздуха и эфира,
солнца, луны и души;
Ему, выше которого для ищущих
не существует никого,
ибо Он — верховный и всепроникающий;
Ему — благословенному Дакшинамурти,
чей луч сверкает в образе Учителя,
это почтительное приветствие.

10/sarvātmatvam iti sphuţīkṛtam idam yasmād amuşmim stave tenāsya śravaṇāt tadartha









mananād dhyānācca saṅkīrtanāt | sarvātmatva mahāvibhūtisahitaṁ syād īśvaratvaṁ svataḥ siddhyet tat punar astadhā parinataṁ caiśvaryam avyāhatam ||

ватvātmatvam — всеобъемлющая, вездесущая природа Атмана; (Т.М.Р.Маhadevan переводит это сложное понятие как "All-Self-Hood", S.Nikhilananda как "all-pervasiveness of the Atman"); iti sphuṭī kṛtam — так ясно разъяснена; idaṁ yasmād — это потому что; апиṣтiṁ — в данном; stave — гимне; tenāsya — поэтому; śravaṇāt — слушаньем; tadartha — его смысла; тапапāt — обдумыванием; dhyānāt са — и медитацией; saṅkīrtanāt — пением; sarvātmatva — всеобъемлющая природа Атмана; таhā — высшее; vibhūti — величие, благосостояние; sahitaṁ — вместе с; syād — будет, становится; īśvaratvaṁ — владычество, господство; svataḥ — естественно; siddhyet — достигнуто; punar — также; tat са īśvaryaт — та высшая сила; avyāhataт — неограниченная; aṣṭadhā — в восьмиричной форме; pariṇataṁ — трансформированная.

Поскольку в этом гимне была отчетливо разъяснена всеобъемлющая и вездесущая природа Атмана, то слушая этот гимн, обдумывая его смысл, медитируя над ним и читая его вслух,









появится вместе с высшим благом, состоящим в постижении всеобъемлющей природы Атмана, и сама собою мощь; а также будет достигнута та высшая неограниченная сила, которая появляется трансформированной в восьмиричной форме.

citram vațataror mule vrddhah śisyah gurur yuva gurus tu maunam vyakhyanam śisyas tu chinna samśayah ||

śrīdakśinamūrtyaşţakam sampūrnam |

citram — картина; mūle — у подножья; vaṭataroḥ — баньянового дерева; vṛddhāḥ — старые; śiṣyāḥ — ученики; guruḥ — учитель; yuvā — молодой; guroḥ tu — учителя; maunam — тишиной; vyākhyānam — наставление, учение; śiṣyāḥ tu — учеников; chinna — рассеяны; samśayāḥ — сомнения.

Прекрасная картина! У подножья дерева баньяна сидят взрослые ученики,









а юноша — их Учитель... Тишина передала наставление Учителя. И вот уже рассеяны учеников сомнения.

> Конец трактата "Гимн Дакшинамурти".









#### प्रक्षोत्तर - रत - मालिका

#### PRAŚNOTTARA-RATNA-MĀLIKĀ

Жемчужное Ожерелье Вопросов и Ответов









1/ kaḥ khalu nālamkriyate dṛṣṭādṛṣṭārtha sādhana paṭīyān | amuyā kaṇṭha sthitayā praśnottara ratna mālikayā ||

kaḥ — кто; khalu — на самом деле, воистину; na alam kriyate — не украсит; dṛṣṭa adṛṣṭa — видимого и невидимого; artha — смысла, цели; sādhana — в выполнении, практике; paṭīyān — искусный; атиуā — этим, таким; kaṇṭha sthitayā — возложенным на шею; praśna — из вопросов; uttara — и ответов; ratna mālikayā — жемчужным ожерельем.

Воистину! — найдется ли такой человек, кто, будучи искусным в достижении видимых и невидимых целей, не украсил бы себя этим ожерельем жемчужным, из вопросов и ответов состоящим?

2/ bhagavan kim upādeyam guru vacanam heyam api kim akāryam | ko guruḥ adhi gata tattvaḥ śiṣya hitāy'odyataḥ satatam ||

**bhagavan** — Учитель; **kim** — что; **upādeyam** — принимать, избирать, применять; **guru** — Мастера, Учителя; **vacanam** —









слова, наставление, поучение; heyam — отвергать, оставлять, покидать; api kim — а что; akāryam — то, что не следует делать; неподобающую деятельность; kah guruh — кто духовный Мастер; adhigata — постигший, реализовавший, познавший; tattvah — Истину, Реальность; siṣya — ученика; hitāya — на благо, добро, счастье; udyatah — стремится, направлен; satatam — всегда, постоянно, вечно.

- Учитель, что необходимо принимать?
- Наставление Мастера.
- А что отвергать?
- Неподобающую деятельность.
- Кто духовный Мастер?
- Тот, кто Истину осознал,
- и чья деятельность всегда направлена на благо ученика.
- 3/ tvaritam kim kartavyam viduşām samsāra santaticchedaḥ | kim mokṣa taror bījam samyak jñānam kriyā siddham ||

tvaritam — непосредственным, насущным, скорейшим, прямым; kim kartavyam — что является долгом, обязанностью; viduṣām — умного; samsāra — самсары (круга рождений и смертей), бренного мира; santati — повторяемость, постоянство, продолжение;









**chedaḥ** — прекращение, разрушение, уничтожение; **kim** — что есть; **токṣa** — освобождения, свободы; **taroḥ** — дерева; **bījaṁ** — источником, зачатком; **samyak** — истинное; **jñānaṁ** — знание; **kriyā siddham** — воплощенное, реализованное, примененное в жизни.

- Какова наиглавнейшая задача умного человека?
- Разрушение цепи круга рождений и смертей.
- Что является семенем дерева освобождения?
- Истинное знание и его жизненное воплощение.
- 4/ kaḥ pathyataro dharmaḥ kaḥ śucir iha yasya mānasaṁ śuddham | kaḥ paṇḍito vivekī kiṁ viṣaṁ avadhīraṇā guruṣu ||

kaḥ — что; pathyataraḥ — наиболее благотворно, полезно; dharmaḥ — праведность, справедливость; kaḥ — кто; śuciḥ iha — чистый; yasya — чья; mānasaṁ — мысль, ум; śuddham — чистая, светлая; kaḥ paṇḍitaḥ — кто умный, мудрый; vivekī — различающий (имеющий способность духовного различения); kim viṣaṁ — что яд; avadhīraṇā — пренебрежение, преступление, нарушение; guruṣu — совета мудрых.

— Что наиболее благотворно?









- Праведность.
- Кто чистый?
- Чья мысль чиста.
- Кто мудрый?
- Духовно различающий.
- Что есть яд?
- Пренебрежение советами учителей.
- 5/ kim samsāre sāram
  bahuśo api vicintyamānam idam eva |
  kim manujeşviṣṭa tamam
  sva para hitāy'odyatam janma ||

kim — в чем; samsāre — преходящей жизни; sāram — сущность; bahusaḥ api — с разных сторон, точек зрения; vicintyamānam — обдумав; idam eva — это воистину это — то есть природа мимолетности, непостоянности; kim manujeşu — что для людей; iṣṭa — желаемо; tamam — наиболее; para — полное, самоотверженное; udyatam — стремление; hitāya — ко благу, счастью, добру; sva — своему; janma — и других людей.

- Что составляет природу
  - преходящей жизни ?
- Именно ее преходящесть и мимолетность таково завершение









после тщательного изучения этого вопроса.

- Что должно быть наиболее желанным для людей?
- Самоотверженное стремление ко благу своему и других людей.
- 6/ madir eva moha janakaḥ kaḥ snehaḥ ke ca dasyavo viṣayāḥ | kā bhava vallī tṛṣṇā ko vairī yastvanudyogah ||

каф — что; janakaф — порождает, приводит к; moha — заблуждение, ослепление, сумбур; eva — подобно; madiф — опьяняющему напитку; snehaф — привязанности, склонности; ca ke — а кто; dasyavaф — воры, грабители; viṣayāф — внешние объекты, объекты чувств; kā bhava — что преходящего мира; vallī — ползучая лиана; tṛṣṇā — жажда (в этом смысле не жажда чего-то, а жажда сама по себе, которая есть также желание); kaф vairī — кто враг; yaф tu anudyogaф — то, что есть лень.

- Что ослепляет, словно напиток опъяняющий?
- Привязанность.
- А кто разбойники?
- Объекты чувств.









- Что есть ползучая лиана бренного мира?
- Неустанная жажда желаний.
- Кто враг?
- Безделье.
- 7/ kasmād bhayam iha maranāt andhād iha ko viśiṣyate rāgī | kaḥ śūro yo lalanā locana bāṇair na ca vyadhitaḥ ||

kasmāt — откуда; bhayam iha — страх; maraṇāt — из смерти; andhād — из слепых; iha — здесь (в этом мире); kaḥ viśiṣyate — кто превыше; rāgī — привязанный к страстям; kaḥ ṣūraḥ — кто герой; yaḥ — тот, кого; na ca vyadhitaḥ — не пронзают, поражают; bāṇair — стрелы; lalanā — кокетливых; locana — взглядов.

- Что является источником страха?
- Смерть.
- Кто в этом мире слепейший из слепых?
- Подверженный страстям.
- Кто герой?
- Не сраженный стрелами кокетливых взглядов.









8/ pātum karņānjalibhih kim amrtam iha yujyate sad upadešah | kim gurutāyā mūlam yad etad aprārthanam nāma ||

kim amṛtam — какой нектар; iha yujyate — надобно, правильно, подходяще; pātum — пить; añjalibhiḥ — ладонями; karṇa — ушей; sad upadeśaḥ — истинное наставление, поучение мудрецов; kim mūlam — что причина, основа; gurutāyā — уважения, почитания; yad etad — то, что; nāma — называется; aprārthanam — отсутствие просьб.

- Что должны вкушать, словно капли нектара, раковины ушей?
- Мудрецов истинное наставление.
- Что делает человека уважаемым?
- Отсутствие просъб.
- 9/ kim gahanam strī caritam kaścaturah yo na khanditas tena | kim duḥkham asantoṣaḥ kim lāghavam adhamato yācña ||

kim gahanam — что бездна, глубина; strī — женское; caritam — поведение, характер; kaḥ caturaḥ — кто хитрый, умный; yaḥ па khanditaḥ — кто не подпадет, не будет уничтожен; tena —









этим; kim duḥkham — что несчастье; asantoṣaḥ — неудовлетворенность; kim lāghavam — что делает низким, недостойным; уāсña — попрошайничание; adhamataḥ — у наихудшего.

- Что есть бездна?
- Характер женщины.
- Kmo xumep?
- Не подпадающий под женское влияние.
- Что есть несчастье?
- Недовольство.
- Что делает человека недостойным?
- Попрошайничание даже у худшего из худших.

10/kim jīvitam anavadyam
kim jāḍyam pāṭhato'pyanabhyāsaḥ |
ko jāgarti vivekī
kā nidrā mūḍhatā jantoḥ ||

kim jīvitam — что есть идеальная жизнь; anavadyam — безупречная, безукоризненная; kim jādyam — что глупость, инертность, ограниченность; pāṭhataḥ — изучение; api — но; anabhyāsaḥ неспособность практики, реализации знания; kaḥ jāgarti — кто бдителен; vivekī — духовно различающий; kā nidrā — что есть сон, усыпленность; mūḍhatā — невежество; jantoḥ — людей.









- Какая жизнь настоящая?
- Благочестивая.
- Что есть инертность?
- Неспособность применения полученного знания.
- Кто бдителен?
- Духовно различающий.
- Что есть спячка?
- Человеческое невежество.

11/nalinī dala gata jalavat taralam kim yauvanam dhanam cāyuḥ | kathaya punaḥ ke śaśinaḥ kiraṇasamāḥ sajjanā eva ||

kim taralam — что неустойчиво; jalavat — как капля воды; nalinī dala gata — находящаяся на листе лотоса; yauvanam — юность; dhanam — богатство; са āyuḥ — и продолжительность жизни; kathaya — скажите; punaḥ — опять; ke — кто; kiraṇa samāḥ — подобен лучам; śaśinaḥ — луны; saj janā — благочестивые; eva — воистину.

- Что неустойчиво, словно капля воды на листе лотоса?
- Юность, богатство и продолжительность жизни.









- Еще скажите, кто подобен охлаждающим лучам луны?
- Воистину праведные люди.

12/ko narakaḥ paravaśatā
kim saukhyaṁ sarva saṅga viratiryā |
kim satyam bhūta hitaṁ
priyam ca kim prāṇinām asavah ||

kaḥ narakaḥ — что есть ад; paravaśatā — зависимость, подчиненность; kiḥ saukhyaṁ — что есть счастье; sarva — от всех; sanga — привязанностей; viratiryā — отрешенность; kiṁ satyam — что есть истина; hitaṁ — благотворное; bhūta — для людей; priyaṁ — дорого; ca kiṁ — и что; prāṇināṁ — для живых существ; asavaḥ — жизнь.

- Что есть ад?
- Зависимость от других.
- Что есть счастье?
- Беспристрастность ко всему.
- Что есть Истина?
- То, что для людей благотворно.
- Что дорого живым существам?
- Жизнь.









13/ko'anartha phalo mānaḥ kā sukhadā sādhu jana maitrī | sarva vyasana vināśe ko dakṣaḥ sarvathā tyāgī ||

каф anartha — что нежеланное; phalaф — дает; mānaф — тщеславие; kā sukhadā — что дарует счастье; sādhu — с умными, благочестивыми; jana — людьми; maitrī — дружба; sarva — всякое; vyasana — зло; vināše — уничтожить; kaф dakṣaф — кто способен; sarvathā — от всего; tyāgī — отрекшийся.

- Что порождает нежеланный результат?
- Самомнение.
- Что счастье дарует?
- Дружба с благонравными.
- Кто способен уничтожить любое зло?
- Отрешенный от всего.

14/kim maraṇam mūrkhatvam kim cānargham yad avasare dattam | āmaraṇāt kim śalyam pracchannam yat krtam pāpam |

kim maranam — что есть смерть; murkhatvam — состояние незнания; kim ca anargham — а что бесценно; yad — то, что; avasare — в подходящее время; dattam — дано; āmaraṇāt — до









смерти; kim šalyam — что (приносит) муки, страдание; pracchannam — скрытые; yat — которые; kṛtam — осуществленные; pāpam — грехи.

- Что есть смерть?
- Состояние полного невежества.
- А что бесценно?
- Нужный подарок в нужное время.
- Что мучает до самой смерти?
- Совершённые и скрытые грехи.

15/kutra vidheyo yatno
vidyābhyāse sad auşadhe dāne |
avadhīraņā kva kāryā
khala parayoşit paradhaneşu ||

kutra — к чему; vidheyo — надобно; yatno — стремиться; vidyābhyāse — к хорошему образованию; sad auṣadhe — к здоровому телу; dāne — к благотворительности; avadhīraṇā — избегать; kva — чего; kāryā — следует; khala — безнравственных; para yoṣit — чужих женщин; para dhaneṣu — чужого богатства,

- К чему необходимо стремиться?
- К хорошему образованию, здоровому телу и милосердию.









- Чего следует избегать?
- Порочных людей, чужих женщин и богатства других.

16/kāhar niśam anucintyā
samsāra asāratā na tu pramadā |
kā preyasī vidheyā
karuņā dīnesu sajjane maitrī ||

kā — о чем; ahar — днем; niśam — и ночью; anucintyā — думать; saṁsāra — мира бывания; asāratā — о бренности; na tu — а не о; pramadā — юных красавицах; kā preyasī — что (должно быть) любимым; vidheyā — долгом, занятием; karuṇā — сострадание; dīneṣu — к страждущим, несчастным; saj jane — с добрыми людьми; maitrī — дружбу.

- 0 чем следует днем и ночью размышлять?
- О бренности мира преходящего, а не о юных красавицах.
- Что должно быть любимой обязанностью?
- Милосердие к страждущим и дружба с праведными.

17/kantha gatair apy asubhih









kasya hyātmā na śakyate jetum | mūrkhasya śaṅkitasya ca viṣādino vā kṛtaghnasya ||

kasya — чей; hi ātmā — ум; na śakyate — не может быть; jetum — побежден (т.е. направлен на истинный путь); api — даже; asubhiф — (когда) жизнь; gataiф — достигает; kaṇṭha — горло (т.е. в момент смерти); mūrkhasya — глупцов; śaṅkitasya са — постоянно сомневающихся; viṣādino — пребывающих в отчаянии; vā kṛtaghnasya — и неблагодарных.

- Кого невозможно даже в конце жизни на истинный путь направить?
- Глупцов, постоянно сомневающихся, унылых и неблагодарных.

18/kaḥ sādhuḥ sadvṛttaḥ
kam adhamam ācakṣate tvasad vṛttam |
kena jitam jagad etat
satya titikṣāvatā puṁsā ||

kaḥ sādhuḥ — кто праведный человек; sad vṛttaḥ — благонравный (с добрым характером); kam — кого; ācakṣate — считают; adhamam — наихудшим; tu asad vṛttam — (человека) с низким характером; kena — кем; jitam — побеждается; etat jagat — этот мир; puṁsā — людьми (обладающими); satya — искрен-









ностью; titikṣāvatā — и терпением.

- Кто праведный человек?
- Обладающий благочестивым характером.
- Кого считают самым худшим?
- Того, кто имеет порочный характер.
- Кто может завоевать этот мир?
- Тот, кто правдив и терпелив.

19/kasmai namāmsi devāḥ kurvanti dayā pradhānāya | kasmāt udvegaḥ syāt samsāra aranyatah sudhiyah ||

kasmai — кому; namāmsi kurvanti — оказывают уважение; devāḥ — божества; pradhānāya — полному; dayā — сострадания; kasmāt — откуда; syāt — должен быть; udvegaḥ — страх; samsāra — самсары; aranyataḥ — заросли; sudhiyaḥ — для благочестивых.

- Кому даже божества оказывают почтение?
- Тому, кто полон сострадания.
- Что должно пугать благочестивых ?
- Заросли этого преходящего мира.









20/kasya vaśe prāṇigaṇaḥ satya priya bhāṣiṇo vinītasya | kva sthātavyaṁ nyāyye pathi dṛṣṭādṛṣṭa lābhādhye ||

кавуа — кому; vaśe — подчиняются; prāṇi gaṇaḥ — живые существа; satya — истину; priya — добрые, положительные вещи; bhāṣiṇaḥ — говорящему; vinītasya — скромному, кроткому; kva — в чем; sthātavyaṁ — должно утвердиться; nyāyye — в праведном; pathi — пути; dṛṣṭa — видимое; adṛṣṭa — невидимое; labha — приносящем; aḍḥye — богатство, пользу, выгоду.

- Кому подчиняются живые существа?
- Тому, чья речь добра и истинна, и кто сам смиренен.
- В чем должно утвердиться?
- В праведном пути. Путь же этот блага приносит — видимые и невидимые.

21/ko'andho yo'akārya rataḥ ko badhiro yo hitāni na śruṇoti | ko mūko yaḥ kāle priyāni vaktum na jānāti ||

каћ andhaћ — кто слепой; уаћ rataћ — кто совершает; акārya — то, чего не следует делать; каћ badhiraћ — кто глухой; уађ









**па в́глоtі** — кто не слушает; **hitānі** — хорошие советы; **kaḥ**  $m\overline{u}$ kaḥ — кто глупец; **yaḥ na jānātі** — кто не умеет; **kāle** — в нужное время; **vaktum** — говорить; **priyāṇi** — ласковые слова.

- Кто слепой?
- Совершающий то, чего не следует делать.
- Кто глухой?
- Неслушающий хороших советов.
- Кто глупый?
- Кто в нужное время не способен добрые слова произнести.

22/kim dānam anākāṅkṣam
kim mitram yo nivārayati pāpāt |
ko'alaṅkāraḥ śīlam
kim vācāṁ maṇḍanam satyam ||

kim dānam — что есть подарок; anākānkṣam — то, что не выпрашивается; kim mitram — кто друг; yaḥ nivārayati — кто отвращает, охраняет; pāpāt — от греха; kaḥ alankāraḥ — что есть драгоценность, украшение; śīlam — чистый характер; kim vācām — что речи; таṇḍanam — сокровище; satyam — правдивость, искренность.

- Что есть истинный дар?
- Ответ отзывчивого сердца.









- Кто настоящий друг?
- Отвращающий от совершения греха.
- Что есть прекраснейшее украшение?
- Непорочный характер.
- Что есть сокровище речи?
- Правдивость.

23/vidyud vilasita capalam kim durjana samgatir yuvatayas ca | kula sīla nisprakampāḥ ke kali kāle api sajjanā eva ||

kim capalam — что изменчиво; vidyud vilasita — как вспышка молнии; samgatiḥ — связь; durjana — с порочными; yuvatayaḥ са — и молодыми красавицами; ke niṣprakampāḥ — кто непоколебим; kula śīla — в характере и традициях; арі — даже; kali kāle — во время кали-юги; saj janā — добронравные люди; eva — воистину.

- Что изменчиво как вспышка молнии?
- Общение с порочными людьми и молодыми красавицами.
- Кто способен проявить непоколебимость характера и традиций даже во время этой Кали-юги?









— Воистину благочестивые люди.

24-25/cintāmaņir iva durlabham iha kim kathayāmi taccatur bhadram | kim tad vadanti bhūyo vidhūta tamasā višeṣeṇa ||

kim iha — что в этом мире; durlabham — трудно достижимо; iva — подобно; cintāmaṇiḥ — волшебному камню; kathayāmi — скажу; tat catur — об этих четырех; bhadram — великих вещах; kim tad — что это; vadanti — говорят те; bhūyaḥ — снова и снова; viśeṣena — особенно; vidhūta — с рассеянным, уничтоженным; tamasā — незнанием.

- Что в этом мире трудно достижимо, подобно Чинтамани — волшебному камню?
- Вот я поведаю о тех великих четырех вещах,
- о которых неустанно говорят умные, чье незнание рассеяно.

dānam priya vāk sahitam
jñānam agarvam kṣamānvitam śauryam |
vittam tyāga sametam
durlabham etat chatur bhadram ||









dānam — дары; priya — сердечными; vāk — словами; sahitam — связанные с; jñānam — знание; agarvam — без гордыни; kṣama anvitam — связанные с прощением; śauryam — героизм; vittam — богатство; tyāga — с его раздачей, с отречением от него; sametam — идущее рядом; durlabham — редко достигаются; etat chatur — эти четыре; bhadram — добродетели.

## 3mo:

- дары, сопровождаемые сердечными словами;
- знание, лишенное гордыни;
- мужество, связанное с милосердием;
- богатство, отданное без сожаления.

Воистину трудно достижимы эти четыре добродетели.

26/kim śocyam kārpaņyam
sati vibhave kim prasastam audāryam |
kaḥ pūjyo vidvadbhiḥ
svabhāvataḥ sarvadā vinīto yaḥ ||

кіт босуат — что (заслуживает) сожаления; катрапуат — скупость, скаредность; sati vibhave — если есть богатство; кіт prašastam — что похвально; audāryam — щедрость, великодушие; кар pūjyaр — кто уважаем; vidvabhiр — у мудрых; svabhāvataр — по природе своей; уар — кто; sarvadā — всегда; vinītaр — скромен, вежлив.









- Что заслуживает сожаления?
- Скупой характер.
- Если кто богат, что достойно похвалы?
- Щедрость.
- Кто даже у мудрых почтенье вызывает?
- Тот, кто по природе своей всегда скромен.

27/kaḥ kula kamala dineśaḥ sati guṇa vibhave apiyo namraḥ | kasya vaṣe jagad etat priya hita vacanasya dharma niratasya ||

kaḥ — кто; dineśaḥ — как солнце (раскрывает); kamala — лотос; kula — семьи; sati — (кто) владея; vibhave — богатством; guṇa — добродетелей; api yaḥ — все таки; namraḥ — не самомнителен; kasya — кем; etat jagat — этот мир; vaśe — (может быть, должен быть) завоеван, управляем; vacanasya — тем, чьи слова; priya — сердечны; hita — полезны, благи; dharma — в справедливости, законности; niratasya — утвержден.

- Кто, солнцу подобно,раскрывает лотос величия семьи?
- Тот, кто богатством добродетелей обладает и все таки не самомнителен.
- Кем должен быть этот мир управляем?









 Тем, чья речь сердечна и благотворна и кто в справедливости утвердился.

28/vidvan manoharā kā
sat kavitā bodha vanitā ca |
kam na spršati vipattiḥ
pravrddha vacanānuvartinam dāntam ||

kā — что; harā — привлекает; manaḥ — разум; vidvan — умных;
sat — хорошие, истинные; kavitā — литературные произведения;
vanitā ca — и дева; bodha — мудрости; kaṁ na spṛśati — кого не затронут; vipattiḥ — неудачи, беды; anuvartinaṁ — кто следует, руководствуется; vacana — словами, советами; pravṛddha — мудрых; dāntam — кто сдержан.

- Что разумных привлекает?
- Совершенство литературных произведений и муза мудрости.
- Кого несчастья не затронут?
- Того, кто наставленья мудрецов исполняет и чувства свои обуздывает.

29/kasmai spṛhayati kamalā tvanalasa cittāya nīti vṛttāya |









## tyajati ca kam sahasā dvija guru sura nindākaram ca sālasyam ||

kasmai — кому; spṛhayati — покровительствует; kamalā — Лакшми; cittāya — чья мысль; tu analasa — подвижна, активна (досл. не ленива); vṛttāya — благонравного; ca kaṁ — и кого; tyajati — оставляет; sahasā — внезапно; nindākaram — не уважающего, высмеивающего; dvija — старших; guru — учителей; sura — богов; ca sālasyam — и ленивого.

- Кому богиня Лакшми благоволит?
- Тому, чья мысль подвижна и характер благочестив.
- А кого она покидает внезапно?
- Ленивого и того, кто богов, учителей и старших не уважает.

30/kutra vidheyo vāsaḥ
sajjana nikaṭe athavākāśyām |
kaḥ parihāryo deśaḥ
piśunayuto lubdha bhūpaś ca |

kutra — где; vidheyaḥ — самое подходящее; vāsaḥ — место для жилья; nikaṭe — по соседству; sat — с добродетельными; jana — людьми; athavā — или; kāśyam — Каши (город Бенарес); kaḥ — какое; deśaḥ — место; parihāryaḥ — покинуть; yutaḥ —









где; **piśuna** — безнравственные; **ca bh\overline{u}paḥ** — и царь; **lubdha** — алчный.

- Какое место самое пригодное для жилья?
- По соседству с добродетельными людьми, или в городе Света — Каши.
- А какого места надо избегать?
- Где людей порочных много и правитель жадный.
- 31/kena aśocyah purusah pranata kalatrena dhīra vibhavena | iha bhuvane kah śocyah satyapi vibhave na yo dātā ||

kena — как; aśocyaḥ — может быть без печали; puruṣaḥ — человек; praṇata — с преданной; kalatreṇa — женой; dhīra — крепким; vibhavena — богатством; iha — в этом; bhuvane — мире; kaḥ śocyaḥ — ничтожен, жалок; yaḥ — кто; sati api — хотя и; vibhave — богат; na dātā — но не дает.

- Может ли человек без грусти жить?
- Да, если он преданную жену имеет и имущество достаточное.
- Кто жалок в этом мире?









- Тот, кто хотя сам в достатке, но с другими не делится никогда.
- 32/kim laghutāyā mūlam prākṛta puruṣeṣu yā yācñā | rāmād api kaḥ śūraḥ smara śara nihato na yaś calati ||

kim mūlam — что корень, причина; laghutāyā — ничтожности (людей); yā yācñā — их попрошайничание; prākṛta — у нищих, несчастных; puruṣeṣu — людей; kaḥ śūraḥ — кто герой; api rāmād — даже больше Рамы; yaḥ na calati — кто не пошатнется; nihataḥ — пронзенный; śara — стрелами; smara — любви.

- Что делает человека презренным?
- Попрошайничание у несчастных.
- Кто самого бога Раму в героизме превосходит?
- Тот, кто не пошатнется, даже будучи произенным стрелою бога любеи.
- 33/kim ahar niśam anucintyam bhagavac caraņam na samsārah | cakṣuṣmanto apyandhāḥ ke syuḥ ye nāstikā manujāḥ ||









kim — о чем; anucintyam — размышлять; ahar — днем; nisam — и ночью; caraṇam — о деяниях; bhagavat — Господа; na saṁsāraḥ — а не о мире бывания; ke syuḥ — кто; api — хоть и; cakṣuṣmantaḥ — глаза имеют; andhāḥ — слепые; manujāḥ — люди; ye — которые; nāstikā — неверующие.

- 0 чем следует днем и ночью размышлять?
- О деяниях Господа, а не о мире преходящем.
- Кто слепые, хотя и зрячие?
- Люди, в Бога не верующие.

34/kaḥ paṅgur iha prathito
vrajati ca yo vārddhake tīrtham |
kiṁ tīrtham api ca mukhyam
citta malaṁ yan nivartayati ||

кай prathitaй — кто известен, провозглашен; panguh — калекой; ca yah — тот, кто; vrajati — идет, отправляется; tīrtham — в паломничество; vārddhake — в старом возрасте; kim — какое; tīrtham — святое место; api ca — самое; тикнуат — основное; yat — которое; nivartayati — освобождает; citta — разум; malam — от грехов, грязи.

- Кого калекой считают?
- Того, кто в паломничество собрался, когда уже старым стал.









- Какое место паломничества самое главное?
- То, которое разум от грязи очищает.

35/kim smartavyam puruşaih harināma sadā na yāvanī bhāṣā |
ko hi na vācyah sudhiyā
para doṣaścānṛtam tadvat |

kiṁ smartavyam — что помнить; puruṣaiḥ́ — человеку; sadā — всегда; nāma — имя; hariḥ — Господа; na yāvanī — не посторонние; bhāṣā — разговоры, слова; kaḥ sudhiyā — что умный; hi na vācyaḥ — не должен говорить; para — о чужих; doṣaḥ — недостатках; ca tadvat — и подобно этому; anṛtam — ложь.

- Что должен человек помнить неустанно?
- Имя Божье, а не разговоры чужие.
- Чего должен человек в своей речи избегать?
- Лжи и обсуждения недостаткое других.

36/kim sampādyam manujaih vidyā vittam balam yasah puņyam | kah sarva guņa vināsī lobhah satrus ca kah kāmah ||

kim sampādyam — в чем успех; manujaih — людей; vidyā —









в знании; vittam — богатстве; balam — силе; yaśaḥ — славе; puṇyam — благочестии; kaḥ vināśī — что уничтожает; sarva — все; guṇa — добродетели; lobhaḥ — алчность; ca kaḥ — а кто; śatruḥ — враг; kāmaḥ — похоть.

- В чем заключается величие людей?
- В знании, богатстве, силе, славе и благочестии.
- Что разрушает все добродетели?
- Жадность.
- А кто враг?
- Похоть

37/kā ca sabhā parihāryā
hīnā yā vṛddha sacivena |
iha kutra avahitaḥ syān manujaḥ
kila rāja sevāyām ||

kā ca sabhā — какого собрания; parihāryā — нужно избегать; hīnā — в котором отсутствуют; yā — те, кто; vṛdha — разумные, искушенные; sacivena — советники; kutra — где, в чем; iha — в этом мире; avahitaḥ syān — должен быть осторожен; тапијаḥ — человек; sevāyāт — заискивания, пресмыкания; kila rāja — перед правителями.









- Какого собрания нужно избегать?
- Где нет умных и опытных советников.
- Чего следует остерегаться в этом мире?
- Стать прислужником правителей.

38/ prāṇad api ko ramyaḥ kuladharmaḥ sādhu saṁgaś ca | kā saṁrakṣyā kīrtiḥ pativratā naija buddhiś ca ||

kaḥ ramyaḥ — что дороже; prāṇad api — даже жизни; kuladharmaḥ — духовные традиции семьи; saṁgaḥ ca — и общение; sādhu — со святыми; kā — кого, что; saṁrakṣyā — охранять; kīrtiḥ — честь своего имени; pativratā — преданную жену; naija ca — и свой; buddhih — интеллект.

- Что должно быть дороже самой жизни?
- Духовные традиции семьи и общение с праведными людьми.
- Что необходимо охранять?
- Честь своего имени, преданную жену и свой интеллект.

39/kā kalpalatā loke









sacchişyāyārpitā vidyā | ko akşaya vaţa vṛkṣaḥ syāt vidhivat satpātra datta dānam yat ||

kā — что; kalpalatā — подобно калпалате, легендарному дереву, исполняющему желания всех, входящих в его тень; loke — в этом мире; sat — достойному; śiṣyāya — ученику; arpitā — переданное; vidyā — знание; kaḥ — что; akṣaya vaṭa — вечное баньяновое; vṛkṣaḥ — дерево; syāt — есть; vidhivat — с соответствующим поведением, ритуалом, церемонией; satpātra — достойному человеку; datta — подарен, вручен; dānam — подарок; yat — который.

- Что в этом мире подобно легендарному дереву калпалата, исполняющему желания?
- Знание, переданное достойному ученику.
- А что подобно вечному баньяновому дереву?
- Дар, врученный достойному человеку
- с торжественным настроем мысли
- и соответствующими манерами.

40/kim śastram sarveṣām yuktiḥ mātā ca kā dhenuḥ | kim nu balam yad dhairyam ko mṛtyuḥ yad avadhāna rahitatvam ||

kim — какое; sastram — оружие; sarvesam — для scex; yuktih









— рассуждение; mātā — мать; ca kā — а кто; dhenuḥ — корова; kiṁ nu — что есть; balaṁ — сила, защита; yad — то, что есть; dhairyam — терпение; kaḥ mṛtyuḥ — что смерть, разрушение; yad rahitatvam — то, что есть отсутствие; avadhāna — восприимчивости, чуткости, внимательности.

- Какое оружие всем доступно?
- Сила рассуждения.
- Кто мать?
- Корова.
- Что может защитить?
- Собственное терпение.
- Что умертвляет?
- Отсутствие бдительности.

41/kutra viṣaṁ duṣṭajane kim iha aśaucam bhavet ṛṇaṁ nṛṇām | kim abhayam iha vairāgyaṁ bhayam api kiṁ vittam eva sarveṣām ||

kutra viṣam — где яд; duṣṭa jane — в развращенных людях; kim iha aśaucam — что эту загрязненность сознания; bhavet — дает, производит; ṛṇam — задолженности — материальные и духовные; пṛṇām — человека; kim abhayam iha — что бесстрашие; vairāgyam — непривязанность; kim bhayam api — что страх; vittam eva — воистину богатство; sarveṣām — для всех.









- Где собирается яд?
- В мысли порочных людей.
- Что порождает эту нечистоту сознания?
- Материальные и духовные долги человека.
- Что делает бесстрашным?
- Непривязанность.
- Что причина страха?
- Воистину единая для всех богатство.

## 42/kā durlabhā narāṇām hari bhaktiḥ pātakam ca kim hiṁsā | ko hi bhagavat priyaḥ syāt yo anyaṁ nodvejayed anudvignaḥ ||

kā durlabhā — что трудно достигается; патāṇāт — людьми; bhaktiḥ — любовь; hari — к Господу; са kim pātakam — а что грешно; hiṁsā — причинение вреда; kaḥ hi — а кто; bhagavat — Богу; priyaḥ syāt — дорог; yaḥ anyam — кто других; па udvejayet — не сердит, не беспокоит; anudvignaḥ — и сам не сердится.

- Что достигается людьми труднее всего?
- Любовь к Богу.
- Что грешно?
- Причинение вреда другим.









- Кто Господу дорог?
- Тот, кто других не злит и сам не злится.

43/kasmāt siddhiḥ tapasaḥ buddhiḥ kva nu bhūsure kuto buddhiḥ | vṛddhopasevayā ke vrddhā ye dharma tattvajñāḥ ||

kasmāt siddhih — откуда успех; tapasaḥ — из аскезы, устремления; kva nu buddhih — где интеллект; bhūsure — у браминов (bhūmi deva = bhūsura, досл. земной бог, т.е. брамин; брамины обладали высокой внутренней культурой и мудростью, поэтому их почитали как богов на земле); kutaḥ buddhiḥ — откуда разум; vṛddha upasevayā — почитанием старших; ke vṛddhā — кто старший; ye dharma — тот, кто дхармы; tattvajñāḥ — знает сущность.

- Что приводит к успеху?
- Напряженное устремление.
- Где обитает разум?
- У браминов.
- Как возникает этот разум?
- В результате почитания старших,
- а также служения им.
- Кто старший?
- Знающий истину Дхармы.









44/sambhāvitasya maraṇād adhikam kim duryaso bhavati | loke sukhī bhavet ko dhanavān dhanam api ca kim yatasceṣṭam ||

sambhāvitasya — для уважаемого человека; maraṇād — смерти; adhikam kim — что хуже; duryaso bhavati — это позор, бесчестье; loke — в мире; sukhī — счастлив; bhavet kaḥ — кто бывает; dhanavān — богач; dhanam — богатство; api ca kim — а что есть; yataḥ — то, откуда; ca iṣṭam — желаемое.

- Что хуже смерти для почитаемого человека?
- Бесчестье.
- Кто в мире бывает счастливым?
- Богатый.
- А что такое богатство?
- То, что способствует удовлетво рению желаний.

45/sarva sukhānām bījam
kim puṇyam duḥkham api kutaḥ pāpāt |
kasya aiśvaryam yaḥ kila
śaṅkaram ārādhayed bhaktyā ||









ватvа — всего; викhānām — счастья; bījam kim — основа, корень, что; риṇyam — добродетель; duḥkham api — а несчастье; kutaḥ — откуда; pāpāt — от греха; kasya — кому; aiśvaryam — божественные черты; yaḥ kila — кто именно; śaṅkaram — Шанкару (Шиву); ārādhayet — почитает; bhaktyā — с преданностью.

- Что есть основа всего счастья?
- Добродетель.
- А несчастье откуда?
- От греха.
- Кто божественные черты обретает?
- Тот, кто Шиву Шанкару с преданностью почитает.

46/ko vardhate vinītaḥ ko vā hīyeta yo dṛptaḥ | ko na pratyetavyo brūte yaścānṛtaṁ śaśvat ||

kaḥ vardhate — кто растет, восходит; vinītaḥ — благонравный, скромный; kaḥ vā hīyeta — а кто нисходит; yaḥ dṛptaḥ — кто гордый, наглый; kaḥ na pratyetavyaḥ — кому не верить; yaḥ brūte — кто говорит; ca anṛtam — ложь, неправду; śaśvat — постоянно.









- Kmo socxodum?
- Смиренный.
- А кто нисходит?
- Высокоме рный.
- Кому не надобно доверять?
- Тому, кто лжет постоянно.

47/kutrānṛte'apyapāpam
yaccoktam dharma rakṣārtham |
ko dharmo abhimato
yaḥ śiṣṭānām nijā kulīnānām ||

kutra anṛte — когда неправда; api apāpam — все же не грех; yat ca uktam — когда сказанное произнесено; artham — ради, во имя; rakṣa — охраны; dharma — дхармы; kaḥ dharma — что дхарма; abhimataḥ — рассматривается как; yaḥ śiṣṭānām — то, что есть культура, традиции, обычаи; nijā — собственных; kulīnānām — предков, семьи.

- Когда неправда все же не является грехом?
- Когда слова произносились ради защиты своей собственной дхармы.
- Что такое дхарма?
- Те культурные и морально-духовные устои и традиции,









которых придерживались предки и старшие в семье.

48/sādhu balam kim daivam kaḥ sādhuḥ sarvadā tuṣṭaḥ | daivam kim yat sukṛtam kah sukṛtī ślāghyate ca yaḥ sadbhiḥ ||

sādhu — мудреца, праведного; balam kim — сила откуда; daivam — от Бога; kaḥ sādhuḥ — кто мудрец; sarvadā — всегда; tuṣṭaḥ — спокойный, уравновешенный; daivam kim — что божественное; yat sukṛtam — добродетельные поступки человека; kaḥ sukṛtī — кто добродетелен; ca yaḥ — тот, кто; sadbhiḥ — праведными; slāghyate — признан, восхваляем.

- Откуда сила мудреца?
- От Бога.
- Кто мудрец?
- Тот, кто всегда уравновешен.
- Что божественному уподобляется?
- Добродетельные деяния.
- Кто добродетелен?
- Тот, кого праведные возлюбили.









49/grha medhinaś ca mitram kim bhāryā ko grhī ca yo yajate | ko yajño yaḥ śrutyā vihitaḥ śreyaskaro nṛṇām ||

gṛha medhinaḥ — домохозяина; ca mitram kim— настоящий друг кто; bhāryā — преданная жена; kaḥ gṛhī ca — а кто домохозяин; yaḥ yajate — кто жертвует; kaḥ yajñaḥ — что жертвоприношение; yaḥ śrutyā — то, что в Шрути( в Ведах); vihitaḥ — установлено; śreyaskaraḥ — для более высокого продвижения; nṛṇām — людей.

- Кто истинный друг домохозяина?
- Преданная жена.
- А кто домохозяин?
- Совершающий обряды жертвоприношения.
- Что составляет суть жертвоприношения?
- Обязанности, установленные Ведами, исполнение которых способствует духовному росту людей.

50/kasya kriyā hi saphalā
yaḥ punarācāravān śiṣṭaḥ |
kaḥ śiṣṭo yo veda
pramāṇavān ko hataḥ kriyā bhraṣṭaḥ ||









кавуа kriyā — чей ритуал; hi saphalā — действительно плодотворен; yaḥ punaḥ — того, кто всегда; āсāravāt — соблюдает предписания чистоты; śiṣṭaḥ — и добродетелен; kaḥ śiṣṭaḥ — кто добродетелен; yaḥ veda — кто Веды; pramāṇavān — считает авторитетом; kaḥ hataḥ — кто мертв; kriyā — обязанности; bhraṣṭaḥ — отбросивший.

- Чей ритуал будет действительно плодотворным?
- Того, кто всегда добродетелен и ведет чистый образ жизни.
- А кто добродетелен?
- Кто руководствуется предписаниями Вед.
- Кто мертв, хоть и живой?
- Отбросивший обязанности, указанные Ведами.

51/ko dhanyaḥ saṁnyasī
ko mānyaḥ paṇḍitaḥ sādhuḥ |
kaḥ sevyo yo dātā
ko dātā yo arthi tṛptim ātanute ||

каḥ dhanyaḥ — кто богатый; saṁnyāsī — саньяси — монах, отрекшийся; kaḥ mānyaḥ — кто почитаем; paṇḍitaḥ — ученый. умный; sādhuḥ — обладающий добрым характером; kaḥ sevyaḥ — кому служить; yaḥ dātā — дарящему; kaḥ dātā — кто дает;









yaḥ arthi — кто нуждающимся; trptim — удовлетворение, помощь; ātanute — дает, оказывает.

- Кто богатый?
- Саньяси от всего мирского отрекшийся.
- Кого следует уважать?
- Того, кто мудр и обладает благонравным характером.
- Кто достоин служения?
- Милосердный.
- Кто милосерден?
- Тот, кто помогает нуждающимся.

52/kim bhāgyam dehavatām ārogyam kah phalī kṛṣikṛt | kasya na pāpam japataḥ kaḥ pūrṇo yaḥ prajāvān syāt ||

kim bhāgyam — что счастье; dehavatām — для воплощенных; ārogyam — крепкое здоровье; kaḥ phalī — кто пожинающий; kṛṣi kṛt — в поле работающий (т.е. занимающийся своим собственным делом); kaṣya na pāpam — кому быть без грехов; japataḥ — повторяющему имя Господне; kaḥ pūrṇaḥ — кто реализовался; yaḥ prajāvān syāt — у кого достойные наследники,









- Что счастье для людей?
- Крепкое здоровье.
- Кто плоды пожинает?
- Тот, кто своим делом занимается

прилежно.

- Кто от грехов освободится?
- Тот, кто неустанно имя Господне повторяет.
- Кто полноты своей достиг?
- Имеющий достойных наследников.

53/kim duşkaram narāṇām yan manaso nigrahaḥ satatam ko brahmacaryavān syāt yascāskhalitordhva retaskaḥ ||

kim duṣkaram — что самое трудное; narāṇām — для людей; yat manasaḥ — свой ум; nigrahaḥ — обуздывать, контролировать; satatam — постоянно; kaḥ brahmacaryavān syāt — кто обладатель целомудрия; yaḥ ca retaskaḥ — чья энергия семени; askhalita — непоколебимо; ūrdhva — обращена вверх.

- Что наиболее сложно для людей?
- Свой ум всегда в равновесии удерживать.
- Кто истинно целомудренен?









- Тот, кто энергию семени своего
   в медитации постоянно наверх устремляет.
- 54/kā ca para devatoktā
  cicchaktiḥ ko jagat bhartā |
  sūryaḥ sarveṣām ko
  jīvanahetuḥ sa parjanyaḥ ||

kā ca para — кто наивысшим; devatā — божеством; uktā — провозглашен; cit śaktiḥ — сила чистого сознания; kaḥ jagat — кто вселенной; bhartā — Повелитель; sūryaḥ — солнце; sarveṣām — всего сущего; kaḥ jīvana — что жизни; hetuḥ — основа; saḥ parjanyaḥ — это дождь.

- Кого прославляют как наивысшее божество?
- Бхагавати силу чистого Сознания.
- Кто Владыка вселенной?
- Солнце.
- Что причина жизни всего сущего?
- Дождь.

55/kaḥ śūro yo bhīta
trātā trātā ca kaḥ sadguruḥ |
ko hi jagat gururuktaḥ
śambhuḥ jñānam kutaḥ śivād eva ||









кай śūraй — кто герой; yah bhīta — тот, кто напуганных; trātā — охраняет, спасает; са кай trātā — а кто защитник; sadguruй — духовный наставник; кай hi jagat — кто всего мира; guruй — духовным учителем; uktaй — назван; śambhuй — Шамбху — Владыка; jñānam kutaй — знание откуда; śivād eva — воистину от Шивы.

- Кто герой?
- Тот, кто испуганных защищает.
- Кто истинный защитник?
- Духовный Учитель.
- Кого почитают духовным Учителем всего мира?
- Шамбху-Владыку.
- Откуда знание приходит?
- Воистину от бога Шивы.

56/muktim labheta kasmāt mukunda bhakteḥ mukundaḥ kaḥ | yastārayed avidyām kā cāvidyā yad ātmano asphūrtiḥ ||

тиктіт — свобода; labheta kasmāt — как достигается; bhakteḥ — преданностью; тикипаа — к Мукунде (одно из имен бога Вишну); тикипаḥ kaḥ — кто Мукунда; yaḥ tārayet — тот, кто помогает перейти; avidyāт — незнание; kā ca avidyā









- а что неведение; **yad ātmanaḥ** когда об Атмане; **asphūrtiḥ** отсутствует знание.
  - Как достигается свобода?
  - Сердечным устремлением к Мукунде.
  - Кто Мукунда?
  - Тот, кто неведение превозмочь помогает.
  - А что такое неведение?
  - Отсутствие знания своего истинного "Я" Атмана.

57/kasya na śoko yaḥ syād
akrodhaḥ kim sukham tuṣṭiḥ |
ko rājā rañjana kṛt
kaśca śvā nīcasevako yaḥ syāt ||

кавуа па śokaḥ — кто не грустит; уаḥ syād akrodhaḥ — кто не впадает в злость; kim sukham — что счастье; tuṣṭiḥ — удовлетворение; kaḥ  $r\bar{a}j\bar{a}$  — кто правитель;  $ra\tilde{n}jana$  kṛt — исполняющий желания; kaśca śvā — кто псу подобен; yaḥ  $n\bar{i}ca$  — кто недостойным; sevakaḥ syāt — прислуживает.

- Кто от грусти свободен?
- Тот, кто злости не подвержен.
- Что есть счастье?









- Состояние удовлетворенности.
- Кто истинный правитель?
- Исполняющий потребности людей.
- А кто псу подобен?
- Прислуживающий порочным.

58/ ko māyī parameśaḥ
ka indrajālāyate prapañco'yam |
kaḥ svapna nibho jāgrad
vyavahāraḥ satyam api ca kim brahma ||

каф тāyī — кто повелитель майи; parameśaф — верховный Владыка; каф indrajālāyate — что кажется волшебством; ayam prapañcaф — эта иллюзорная вселенная; каф вvapna — что сну; nibho — подобно; jāgrad — в бодрствовании; vyavahāraф — активность; satyam api — воистину истинная Сущность; са кіт brahma — что Брахман.

- Kmo Управитель Maüu?
- Парамешвара Верховный Владыка.
- Что волшевству подобно?
- Эта изменчивая вселенная.
- Что сну подобно?
- Деятельность в состоянии бодрствования.
- Что истинная Реальность?
- Брахман.









59/kim mithyā yad vidyā
nāśyam tuccham tu śaśa viṣāṇādi |
kā cānirvācyā
māyā kim kalpitam dvaitam ||

kim mithyā — что заблуждение; yad vidyā — то, что в присутствии знания; nāśyam — разрушается, забывается; tuccham tu — что есть несуществующее, пустота; śaśa — зайца; viṣāṇa ādi — рога и подобно этому; kā ca anirvācyā — что не поддается определению; māyā — майя; kim kalpitam — что проекция; воображаемое, ложное наложение несуществующих атрибутов; dvaitam — двойственность.

- Что заблуждение?
- То, что исчезает, когда появляется знание.
- Что есть бессодержательность?
- Рога зайца, и тому подобное.
- Что невозможно определить ни как истинное, ни как ложное?
- Майю.
- Что есть проекция?
- Дуальность.

60/kim pāramārthikam syāt advaitam cājñatā kuto anādiḥ | vapuṣaś ca poṣakam kim









#### prārabdham cānna dāyi kim cāyuḥ ||

kim pāramārthikam syāt — что служит высшему назначению; advaitam — недуальность(адвайта); ca ajñatā kutaḥ — откуда неведение; anādiḥ — оно не имеет начала, оно вечно существующее; vapuṣaḥ — тела; ca poṣakam kim — что кормит; prārabdham — прарабдха карма, т.е. карма, которая дает непосредственные результаты и является причиной, удерживающей тело в воплощенном состоянии, пока эта карма не исчерпает себя; ca anna — пищу; dāyi kim — что дает; ca ayuḥ — жизнь, которая определяется прарабдха кармой.

- Что есть то, что служит высшему Назначению?
- Адвайта недуальность.
- Откуда неведение появилось?
- Оно постоянно, ибо безначально.
- Что поддерживает тело?
- Прарабдха карма.
- A umo numaem meso?
- Длительность жизни, отпущенная прарабдха кармой.

61/ko brāhmaņair upāsyo gāyatry arkāgni gocaraḥ śambhuḥ | gāyatryām āditye cāgnau śambhau ca kim nu tat tattvam ||









каф brāhmaṇaiф — с кем мудрые люди; upāsyaф — должны общаться в медитации; śambhuф — с Шамбху; gocaraф — к которому ведут; gāyatrī — мантра Гаятри; arka — солнце; agni — огонь; gāyatryām — в мантре Гаятри; āditye — в солнце; са agnau — в огне; śambhau — и в Шамбху; са kim nu — что; tat tattvam — это Реальность.

- К кому должен в медитации устремляться мудрый?
- К Шамбху, на которого указует мантра Гаятри, солнце и огонь.
- Что общего в мантре Гаятри, солнце, огне и Шамбху?
- Их единая Сущность: Реальность
  - Истина Шива.

62/pratyakṣa devatā kā
mātā pūjyo guruś ca kaḥ tātaḥ |
kaḥ sarva devatātmā
vidyā karmānvito vipraḥ ||

**pratyakṣa** — видимый, проявленный; **devatā kā** — бог кто; **mātā** — мать; **ca kaḥ guruḥ** — а кто старший; **pūjyaḥ** — которого надо уважать; **tātaḥ** — отец; **kaḥ sarva** — кто со всеми; **devata** — божествами; **atmā** — тождественен; **vidyā** — знание; **karma** — истинные поступки; **anvitaḥ** — достигший,









реализовавший; viprah — мудрец, брамин.

- Кто зримый Бог?
- Мать.
- Кто старший, которого следует уважать?
- Отец.
- Кто со всеми богами тождествен?
- Мудрец, достигший Знания и воплотивший его в жизни.

63/kaś ca kula kṣaya hetuḥ
santāpaḥ sajjaneṣu yo akāri |
keṣām amogha vacanam
ye ca punah satya mauna śama śīlāḥ ||

кай са hetuй — что обуславливает; kšaya — разрушение; kula — семей; yah akāri — те, кто причиняют; santāpaй — муки, боль; sajjaneşu — справедливым; keṣām vacanam — чьи слова; amogha — не лживые, верные; ye ca punaй — тех, кто всегда; satya — правдивы; mauna — молчаливы; šama — спокойны; šīlāй — по характеру.

- Что является причиной разрушения семьи и общества?
- Причинение страданий праведным.
- Чъи слова непогрешимы?









— Тех, кто по характеру своему всегда правдивы, молчаливы и уравновешены.

64/kim janma viṣaya samgaḥ
kim uttaram janma putraḥ syāt |
ko aparihāryo mṛtyuḥ
kutra padam vinyasec ca dṛk pūte ||

kim janma — что рождение; viṣaya — к внешним объектам; saṃgaḥ — привязанность; kim uttaram — что следующее; janma — воплощение; putraḥ syāt — в своем сыне; kaḥ aparihāryaḥ — что неизбежно; mṛtyuḥ — смерть; kutra padam — где ногу; vinyaset ca — положить; dṛk — которое воспринимается; pūte — чистым.

- Что является причиной воплощения?
- Привязанность к внешним объектам.
- Как приобретается второе рождение?
- В сыне своем.
- Что неизбежно?
- Смерть.
- На каком месте следует остановиться?
- Которое на первый же взгляд светлым кажется.









65/pātram kim annadāne
kṣudhitam ko arcyo hi
bhagavad avatāraḥ |
kaś ca bhagavān maheśaḥ
śaṅkara nārāyan ātmaikah ||

kim pātram — кто достоин; anna dāne — даяния - еды; kṣudhitam — голодный; kaḥ arcyaḥ hi — кого следует почитать; bhagavat — Господа; avatāraḥ — Воплощение; kaḥ ca bhagavān — кто Бог; maheśaḥ — верховный владыка; śaṅkara — с Шанкарой; nārāyaṇa — и Нараяной; ātma ekaḥ — тождественный.

- Кто достоин принять подарок еду?
- Голодиый.
- Кого надлежит почитать?
- Аватару Господа Воплощение.
- Кто Господь?
- Тот единый верховный Владыка, которого почитают и как Шанкару, и как Нараяну.

66/phalam api bhagavad bhakteḥ kim tal loka svarūpa sākṣāttvam | mokṣaś ca ko hy avidy āstamayaḥ kaḥ sarva veda bhūḥ atha ca om ||









кіт phalam api — какова награда; bhakteḥ — за устремление, любовь; bhagavat — к Господу; sākṣāttvam — прямое, действенное постижение, реализация; tat — Его; loka — мира, плана, уровня; svarūpa — Его сущности, истинной природы; са каḥ токṣaḥ — что освобождение; hi avidya — воистину, неведения; āstamayaḥ — прекращение, отмирание, исчезновение; каḥ sarva — что всех; veda — Вед; bhūḥ — источник, основа (здесь двойное значение: Откуда рождены все Веды? Что рождено из всех Вед?); atha ca — действительно это; от — АУМ.

- Какова награда за преданность Господу?
- Прямое постижение Его Сущности

и Твердыни.

- Что такое освобождение?
- Исчезновение неведения.
- Что является источником для всех Вед
- и что все Веды породили?
- Воистину, это священный слог АУМ.

67/ity eṣā kaṇṭhasthā
praśnottara ratna mālikā yeṣām |
te muktābharaṇā iva
vimalāścābhānti sat samājesu ||

iti — итак; yeṣāт — те, на чьих; kaṇṭhasthā — шеях (символ голоса — Речи); esā mālikā — это ожерелье; ratna —









жемчужное; praśna — вопросов; uttara — и ответов; te — те; iva abharaṇā — как будто украшены; mukta — жемчугом; vimalāḥ ca — ярко; abhānti — сияют; samājeṣu — в обществе; sat — мудрецов.

Итак, те, на чьих шеях находится это ожерелье из вопросов и ответов, украшенные жемчугом этим, сияют ярко в обществе мудрых.

Конец трактата "Жемчужное ожерелье вопросов и ответов"









### आत्म बोध:

## $\overline{\mathbf{A}}\mathbf{T}\mathbf{M}\mathbf{A}\mathbf{B}\mathbf{O}\mathbf{D}\mathbf{H}\mathbf{A}\mathbf{H}$

Самопознание









1/ tapobhih kṣīṇapāpānām śāntānām vītarāginām | mumukṣūṇām apekṣyo ayam ātmabodho vidhīyate ||

tapobhiḥ — аскезами; kṣīṇa — уничтожившие; pāpānāṁ — грехи; śāntānāṁ — уравновешенным, спокойным; vītarāgiṇām — непривязанным; титиkṣūṇām — стремящимся к освобождению; арекṣyaḥ — нужный для тех; ауат — этот трактат; ātmabodhaḥ — самопознание; vidhīyate — сочинен.

Ради тех, кто к освобождению стремится, кто аскезами грехи уничтожил, уравновешенным и непривязанным стал — для них сочинен этот трактат "Самопознание".

2/ bodho anyasādhanebhyo hi sākṣān mokṣaika sādhanam | pākasya vahnivaj jñānam vinā mokṣo na siddhyati ||

bodhaḥ — внутреннее постижение; anya — из других; sādhanebhyaḥ — духовных дисциплин; hi — воистину; sākṣān — прямое; mokṣa — для освобождения; eka — единственное; sādhanam духовное средство; pākasya — для приготовления еды; vahni vat — как огонь; jñānam — без знания; vinā mokṣa — освобож-









дения; **па віddhyatі** — не достигнет.

Нбо, по сравнению с другой духовной практикой, постижение самого себя воистину единственное средство для обретения свободы.
Как огонь необходим для приготовления еды, так без знания не достигнуть освобождения.

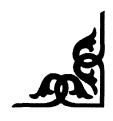
3/ avirodhitayā karma nāvidyām vinivartayet | vidyā avidyām nihantyeva tejastimirasanghavat ||

avirodhitayā — не противоречит; karma — деятельность; avidyāт — неведение; na vinivartayet — не разрушает, не прекращает; vidyā — знание; avidyāт — неведение; nihanty — разрушает; eva — только; tejaḥ — свет; timira — тьму; sangha — густую; vat — как.

Действие не может устранить неведение, ибо они непротиворечивы.

Лишь знание способно преодолеть незнание, подобно свету, поглощающему густую тьму.









4/ avacchinna ivājñānāt tannāśe sati kevalaḥ | svayaṁ prakāśate hy ātmā meghāpāye aṁśumān iva||

avacchinna iva — как будто обусловленное, обладающее предикатами; ajñānāt — из-за незнания; tat nāśe sati — это (незнание) уничтожено; kevalaḥ — полный, единый; svayaт — своей сущностью; prakāśate — сияет; hi ātmā — воистину Атман; megha — облако; apāye — исчезает; aтśumān iva — как солнце.

Нз-за незнания ограниченным кажется "Я". Но преодолено незнание — и вот Атман в целокупности своей воистину Самим Собой сияет, подобно солнцу, когда исчезнут облака.

5/ ajñāna kaluṣaṁ jīvam
jñānābhyāsād vinirmalam |
kṛtvā jñānaṁ svayaṁ naśyej jalaṁ
katakareṇuvat ||

abhyāsād — посредством постоянной практики (медитации на Брахмана); jñāna — знание (истинной сущности своего "Я"); vinirmalam — освобождает, вызволяет (от посторонних и ложных мыслей); jīvam — душу; kaluṣaṁ — запачканную; ajñāna — незнанием; kṛtvā — (это) осуществив; jñānaṁ — знание; svayaṁ — само; naśyet — растворяется; katakareṇu vat — подобно









порошку ореха катака; **jalaṁ** — в воде (порошок этого ореха имеет способность очищать воду, поглощая из нее грязь, после чего сам исчезает, растворившись в воде).

Посредством практики неустанной знание очищает душу, загрязненную незнанием. Совершив это, знание само исчезает, подобно порошку ореха катака в воде.

6/ samsārah svapnatulyo hi rāgadveṣādi samkulah | svakāle satyavad bhāti prabodhe saty asad bhavet ||

**8amsārah** — преходящий мир; **svapna** — сну; **tulyo hi** — воистину равнозначен; **rāga** — страстями; **dveṣa adi** — неприязнью и др.; **samkulah** — переполненный; **svakāle** — в свое время (т.е. пока присутствует незнание); **satya vad bhāti** — кажется истинным; **prabodhe saty** — после пробуждения (духовного); **asad** — недействительным; **bhavet** — стаңовится.

Этот мир преходящий, переполненный страстями, неприязнью и многим другим, действительно похож на сон.









В какое-то время он будто-бы истинным кажется, но становится нереальным после пробуждения души.

7/ tāvat satyam jagad bhāti śuktikā rajatam yathā | yāvan na jñāyate brahma sarvādhisthāvam advayam ||

tāvat — так долго; satyam — истинным; jagad — мир; bhāti — кажется, есть; śuktikā — в раковине (перламутровая раковина, сверкая на солнце, похожа на кусок серебра); rajataṁ yathā — как серебро; yāvan na jñāyate — пока не познан; brahma — Брахман; sarva — всего сущего; adhiṣṭhānam — основа; advayam — недвойственный.

Мир, словно иллюзия серебра в перламутре, до тех пор воспринимается как истинный, пока не познан Брахман недвойственный — основа всего сущего.

8/ upādāne akhilādhāre jaganti paramešvare | sarga sthiti layān yānti budbudānīva vāriņi ||









upādāne — в материальной причине; akhila — вселенной; ādhāre — опора; jaganti — миры; parameśvare — в Господе; sarga — проявление, творение; sthiti — сохранение; layān — разрушение; yānti — достигают; budbudāņi iva — как пузыри; vāriņi — в воде.

Миры рождаются, живут и умирают в их материальной обусловленности — основе всей вселенной.
Но это и есть сам Верховный Владыка.

9/ saccid ātmany anusyūte nitye viṣṇau prakalpitāḥ | vyaktayo vividhās sarvā hāṭake kaṭakādivat ||

**sat** — бытие; **cit** — сознание; **ātmani** — чья природа; **anusyūte** — во всепроникающем; **nitye** — вечном; **viṣṇau** — Вишну; **prakalpitāḥ** — придуманы, спроецированы на; **vyaktayaḥ** — сущности, формы; **vividhāḥ** — разнообразные, различные; **sarvā** — все; **hāṭake** — в золоте; **kaṭaka ādi** — браслеты и другие (украшения); **vat** — подобно тому, как.

Подобно тому, как браслеты и другие золотые украшения сделаны из одной общей основы — золота,









так все разнообразие творения
(имена и формы)
проецируется на вечного, всепроникающего
Вишну,
природа которого — Бытие и Сознание.

10/yathākāśo hṛṣīkeśo nānopādhigato vibhuḥ | tad bhedād bhinnavad bhāti tannāśe kevalo bhavet ||

уаthā — подобно тому, как; vibhuḥ — всепронизывающий, вездесущий; akāśaḥ — эфир, небо; hṛṣīkeśaḥ — Владыка; nāna разными; upādhi — ограничениями; gataḥ — обусловленный, связанный; tad bhedād — из-за этой разницы; bhinna — разделенным, разнообразным; vad bhāti — кажется (Господь тоже); tat эта (разница, т.е. упадхи); nāśe — разрушена, устранена; kevalaḥ — единственным, целостным; bhavet — становится, раскрывается как.

Подобно всеохватывающему небу, Владыка, сопричастный со многими ограничениями,

кажется меняющимся (из-за этой обусловленности (упадхи)). Но когда устранены ограничения,









обнаруживается Сущность Владыки — единственность и целостность.

11/nānopādhi vasād eva jātināmāsramādayaḥ | ātmany āropitās toye rasa varņādi bhedavat ||

vaśād eva — из-за связи; nāna — с различными; upādhi — ограничивающими условиями; jāti — касты; nāma — имя; aśrama ādayaḥ — стадия жизни и другое; āropitāḥ — проецируются; ātmani — на Атмана; vat bheda — как разница; rasa — вкуса; varṇa adi — цвета и др.

Из-за связи Атмана с разными условиями на Него провцируются и имена и касты, периоды жизни и другое — как придают воде вкус, цвет и иные различия.

12/pañcīkṛta mahābhūta sambhavam karma sañcitam | sarīram sukha duḥkhānām bhogāyatanam ucyate ||

**8ambhavam** — рожденное; **mahā bhūta** — из великих (пяти) элементов; **pañcīkṛta** — которые прошли через процесс пятиричности; **karma sañcitam** — приобретенное прошлой карми-









ческой деятельностью; **śarīra**m — грубое, физическое тело; **ucyate** — сказано; **ayatanam** — вместилище; **duḥkhānām bhoga** — для испытывания страданий и; **sukha** — удовольствий.

Сказано про грубое, физическое тело:
Оно рождено из пяти великих тонких элементов,
ставших грубыми вследствие процесса пятиричности\*;
оно приобретено прошлыми деяниями, и в нем находят место удовольствия и страдания.

13/pañca prāṇa mano buddhi daśendriya samanvitam | apañcīkṛta bhūtottham sūkṣmāṅgam bhogasādhanam ||

райса — пяти; prāṇa — жизненных сил; manaḥ — разума; buddhi — интеллекта; daśa — десяти; indriya — органов чувств (восприятия и действия); samanvitam — состоящее; bhūta — из тонких элементов; apañcīkṛta — которые не прошли через процесс пятикратного взаимодействия; uttham — возникло; sūkṣma —

<sup>\*</sup> Процесс пятиричности — процесс пятикратного взаимодействия, посредством которого пять первоначальных тонких элементов вселенной, смешиваясь друг с другом в различных пропорциях, образуют грубые элементы, которые в свою очередь являются основными строительными элементами для формирования физической вселенной.







тонкое; aṅgaṁ — тело; bhoga — для испытывания удовольствий и страданий; sādhanam — инструмент.

Состоящее из пяти жизненных сил, разума, интеллекта и десяти органов (восприятия и действия), рожденное из первоначальных тонких элементов, не прошедших через процесс пятиричности, тонкое тело является инструментом для приобретения опыта.

14/anādy avidyānirvācyā kāraņopādhir ucyate | upādhi tritayād anyam ātmānam avadhārayet |

**anādi** — безначальное; **avidyā** — незнание; **anīrvācyā** — невыразимое, неподдающееся объяснению; **kāraṇa** — причинным; **upādhir** — условием, ограничением (Атмана); **ucyate** — называется; **upādhi** — ограничений (т.е. грубого, тонкого и причинного); **tritayād** — от трех; **anyam** — различается; **ātmānam** — Атман; **avadhārayet** — утвердись в понимании того, что.

Безначальное, неподдающееся объяснению незнание названо причинным ограничением — телом









(спроецированным на Атмана). Утвердись в понимании того, что Атман отличается от этих трех ограничений (тел).

15/pañcakośādi yogena tat tanmaya iva sthitaḥ | śuddhātmā nīlavastrādi yogena sphaţiko yathā ||

yogena — посредством связи, взаимоотношения; pañca — с пятью; kośa adi — покровами и др. (составленными из: пищи, жизненной энергии, мысли, разума и блаженства); śuddha ātmā — чистый Атман; sthitaḥ — становится; iva tat tanmaya — тождественным с ними, уподобляется им; nīla — с голубой; vastraādi — тканью и тп.; yogena — из-за контакта; yathā sphaṭikaḥ — подобно тому, как кристалл.

Будучи сопричастен пяти своим оболочкам, чистый Атман как бы тождественен им, — подобно тому, как кристалл кажется синим, если с синей тканью соединен.

16/vapus tuṣādibhiḥ kośair yuktam yuktyavaghātataḥ | ātmānam āntaram śuddham vivicyāt tandulam yathā ||









**tuṣa** — от шелухи; **vapuḥ** — тела; **ādibhiḥ** — и другого; **kośair** — от оболочек; **yuktaṁ** — соединенными; **yukti** — обдумывание (логический прием); **avaghātataḥ** — ударяя; **ātmānam** — "Я" Атмана; **āntaram** — наиглубиннейшее; **śuddhaṁ** — чистое; **vivicyāt** — должно отделить; **tandulam** — зерно; **yathā** — подобно тому, как.

Как дроблением рис от шелухи отделяют, так посредством различения отделяется глубинный, чистый Атман от шелухи тела — пяти оболочек и прочего, с которым связано "Я".

17/sadā sarvagato apyātmā na sarvatrāvabhāsate | buddhāvevāvabhāseta svaccheşu pratibimbavat ||

**sadā** — всегда; **sarvagataḥ** — вездесущий; **api ātmā** — хотя Атман; **na sarvatra** — не везде; **avabhāsate** — светит (т.е. не всюду раскрывает Самое Себя); **buddhau eva** — только в постигающем интеллекте; **avabhāseta** — светит; **svaccheṣu** — в прозрачном, чистом; **pratibimba vat** — как отражение в воде.

Хотя Атман всегда вездесущ, Свет Его не во всем выявляется. Лишь в интеллекте сияет Атман —









#### как отражение в чистой воде.

18/dehendriya mano buddhi prakṛtibhyo vilakṣaṇam | tad vṛtti sākṣiṇaṁ vidyād ātmānaṁ rājavat sadā ||

deha — от тела; indrya — органов чувств; тапаф — ума; bud-dhi — интеллекта; prakṛtibhyaф — пракрити — материи; vilakṣaṇam — различный; tad vṛtti — их функций, активности; sākṣiṇaṁ — наблюдателя, свидетеля; vidyād — знай, осознавай; sadā — всегда, постоянно; ātmānaṁ — Атмана как; rāja vat — подобно царю.

Сознавай Атмана всегда отличным от тела, органов чувств, ума и интеллекта, а также от недифференцированной материи. Подобно королю, Атман лишь Зритель, наблюдающий за их деятельностью.

19/vyāpṛteṣvindryeṣvātmā vyāpārīvāvikinām | dṛśyate abhreṣu dhāvatsu dhāvanniva yathā ṣaṣī ||









vyāpṛteṣu — в действующих; indriyeṣu — органах чувств; ātmā — Атман; vyāpāra eva — действующим тоже; avivekinām — нераспознающим; dṛṣ́yate — кажется; abhreṣu — облака; dhāvatsu — двигаются; dhāvan iva — кажется бегущей; yathā śaśī — как луна.

Когда органы чувств деятельны, незнающие думают, что действует сам Атман. —

Так и луна движущейся выглядит, тогда как проплывают облака.

20/ātma caitanyam āśritya dehendriya mano dhiyaḥ | svakīyārtheṣu vartante sūryālokam yathā janāḥ ||

āśritya — находясь в зависимости от; ātma caitanyam — Атмана, сознания; deha — тело; indrya — органы чувств; manaḥ — ум; dhiyaḥ — интеллект; vartante — заняты; вva kīyārtheṣu — своей соответствующей работой; yathā janāḥ — как люди; alo-kam — от света; sūrya — солнца.

Завися от Атмана, то есть Сознания, тело, органы чувств, ум и интеллект свои функции выполняют;









так труд человеческий зависит от света солниа.

21/dehendriya guṇāu karmāṇy amale saccid ātmani | adhyasyanty avivekena gagane nīlatādivat ||

avivekena — посредством неразличения; adhyasyanty — накладывают; guṇāu — атрибуты, качества, характеристики; karmāṇi — деятельность; deha — тела; indrya — органов чувств; amale — на чистого, лучезарного; ātmani — Атмана; sat cit — бытие и сознание; vat — как; gagane — на небо; nīlata adi — голубизну и др. атрибуты.

Подобно тому, как незнание небу принисывает

синеву и другие атрибуты, так и люди, не различая, на Атмана — чистое бытие и сознание проецируют качества и деятельность тела и органов чувств.

22/ajñānān mānasopādheḥ kartṛtvādīni cātmani | kalpyante ambugate candre calanādi vathāmbhasah ||









ajñānān — из-за незнания; upādheḥ — ограничения; mānasa — ума; kartṛtva adīni ca — исполнительность и др.; ātmani — на Атмана; yathā calana — как движение; adi — и др. (качества); ambhasaḥ — воды; kalpyante — накладывают, наделяют; candre — на луну; ambugate — отраженную в воде.

Как на луну, отраженную в воде, проецируют ложно движение и другие ее качества, так и ограничения ума: например, деятельность, иль что-нибудь еще, из-за незнания к Атману относят.

23/rāgecchāsukha duḥkhādi buddhau satyām | suṣuptau nāsti tan nāśe tasmād buddhes tu ātmanaḥ ||

rāga — привязанность, страсть; icchā — желание; sukha — удовольствие; dukha adi — страдание и тп.; buddhau — интеллект; satyāт — присутствует, то есть деятелен; pravartate — действуют; suṣuptau — во сне; па asti — не существуют; tan nāse — (когда интеллект) растворен, бездеятелен; tasmād — итак, таким образом; buddheḥ tu — только интеллекту; па ātmanaḥ — а не Атману.

Страсти, желания, удовольствия и страдания









проявляются лишь в присутствии интеллекта.

Но в глубоком сне их нет, ибо исчезает на это время интеллект. Поэтому они сопричастны не Атману, а исключительно интеллекту.

24/ prakāśo arkasya toyasya śaityam agner yathośnatā | svabhāvaḥ saccidānanda nitya nirmalatātmanaḥ ||

prakāśaḥ — лучезарность; arkasya — солнца; toyasya — воды; śaityam — прохлада; agneḥ — огня; yathā — как; uṣṇatā — жар; svabhāvaḥ — сущность; sat cit ānanda — бытие-сознание-блаженство; nitya — вечность; nirmalata — чистота; ātmanaḥ — Атмана.

Лучезарность — вот сущность солнца, прохлада — воды, и жар — огня.
Так сущность Атмана — бытие — сознание — блаженство — вечность — чистота.









# 25/ātmanas saccidamsas ca buddher vṛttir iti dvayam | samyojya cāvivekena jānāmīti pravartate ||

ātmanaḥ — Атмана; sat cit — бытие и сознание; aṁsaś — аспекты; ca buddheḥ — и интеллекта; vṛttiḥ — модификации; iti dvayam — эти два; saṁyojya ca — соединяясь; avivekena — незнанием; jānāmi — "Я знаю"; iti — такое; pravartate — возникает.

Когда посредством незнания соединяются аспекты Атмана — бытие и сознание с модификациями интеллекта, — то объединение этих двух производит мнение "Я знаю".

26/ātmano vikryā nāsti buddher bodho na jātvapi | jīvas sarvamalam jñātvā kartā drasteti muhyati ||

ātmanaḥ — со стороны Атмана; vikryā — видоизменения, модификации, преобразования; na asti — не существуют; buddheḥ — в интеллекте; bodho — сознание; na jātu — не присутствует, не принадлежит; api — воистину; jīvaḥ — душа (человек); sarvam — все; alam — тщетно, напрасно; jñātvā — зная; kartā — я









деятель, исполнитель; **draṣṭa** — я видящий; **iti muhyati** — так заблуждается.

# Воистину Атман никогда не претерпевает изменений.

а интеллект сам по себе никогда не обладает сознанием. Но душа человека, знание которого лишь тщета,

в заблуждение погружается, думая: "Я деятель, и я зритель."

27/rajju sarpavad ātmānam jīvam jñātvā bhayam vahet | nāham jīvaḥ parātmeti jñātaścen nirbhayo bhavet ||

rajju — веревка; sarpa — змея; vad — как; ātmānam — Атмана; jīvam — душой; jñātvā — полагая; bhayam — страх; vahet — схвачена, испытывает; na aham jīvah — я не душа; para atma — я высший Атман; iti jñātah — это кто знает; cet — если; nirbhayo — бесстрашным; bhavet — становится.

В заблужденьи веревку змеей считают. Так, если Самое Себя— Атмана—









человек душой полагает, то он неизбежно в страхе пребывает. Но когда осознано: "Я не душа, Я высший Атман" тогда достигается бесстрашие.

28/ātmāvabhāsayaty eko buddhyādīn indriyāņy api | dīpo ghaţādivat svātmā jaḍais tair nāvabhāsyate ||

ātmā — Атман; avabhāsayati — освещает; ekaḥ — исключительно; buddhi ādīn — интеллект и др.; indriyāṇi api — органы чувств; dīpaḥ — лампа; ghaṭa adi — горшок и др.; vat — как; sva ātmā — своя собственная сущность (Атман); taiḥ jaḍaiḥ — этими объектами; na avabhāsyate — не может быть освещена.

Как лампа, помещенная в горшке, его собою озаряет, так Атман один освещает интеллект, органы чувств и другое. А эти бессознательные объекты не могут Атмана — Сущность свою — освещать.









29/svabodhe nānya bodhecchā bodha
rūpatayātmanaḥ |
na dīpasyānyadīpecchā yathā svātmaprakāśane ||

**sva bodhe** — в самопознании; **anya** — другого; **bodha** — знания; **na icchā** — не желает; **boddha** — сознание; **rūpataya** — из-за своего характера; **ātmanaḥ** — Атман; **yathā** — как; **dīpasya** — лампе; **na icchā** — не нужна; **anya dīpa** — другая лампа; **pra-kāśane** — для самопроявления.

Горящей лампе не нужна иная лампа, чтобы увидеть ее свечение.
Так в самопознании нет желания какого-либо иного знания, ибо раскрыта сущность Атмана—Самого Себя как Сознания, то есть Высшего Познания.

30/nişiddhya nikhilopādhīn neti netīti vākyataḥ | vidyādaikyaṁ mahāvākyair jīvātma paramātmanoh ||

**niṣiddhya** — отринув; **nikhila** — полностью все; **upādhīn** — ограничения, условия; **neti neti** — не это, не это; **iti vākyataḥ** — с помощью высказываний; **vidyād** — пойми, вмести; **ekyam** — единство; **mahā** — посредством великих; **vākyaiḥ** — изречений; **jīv** 









ātma — индивидуальной души; paramātmanoḥ — и верховного Атмана.

При помощи утверждения "не это, не это", отринув полностью все ограничения, посредством великих ведических изречений осознай единство индивидуальной души и верховного Атмана.

31/āvidyakam śarīrādi dṛśyam budbudavat kṣaram | etad vilakṣaṇam vidyād aham brahmeti nirmalam ||

āvidyakam — незнанием (рожденные); šarīra ādi — тело и тому подобные; dṛśyam — видимые (объекты); budbuda vat — пузырям подобны; kṣaram — недолговечны; etad — от них; vilakṣaṇam — отличающийся; vidyād — знай; aham brahma iti — я есмь Брахман; nirmalam — чистый, незапятнанный.

Тела и прочее, незнанием рожденные, являются проявленными объектами; а все, что проявлено, то преходяще как пузыри. Свое отличие от объектов осознай, мысля:

Свое отличие от объектов осознай, мысля: "Я чистый, незапятнанный Брахман."









32/dehānyatvān na me janma jarākāršyalayādayaḥ | śabdādi viṣayais saṅgo nirindriyatayā na ca ||

deha — от тела; anyatvān — отличен; na те — нет для Меня; janma — рождения; jarā — старости; kāršya — исхудания; laya — смерти; adayaḥ — и других; šabda adi — звук и другое; viṣayaiḥ — с объектами органов чувств; saṅgaḥ nir — связи нет; indriya tayā — органов чувств; na ca — я без.

"Я" отличается от тела.
Поэтому нет для Меня никаких перемен — рождения, старости, истощения или смерти. "Я" не связано с органами чувств, иль с их объектами — звуком и другими. Ибо "Я" — вне органов чувств.

33/amanastvān na me duḥkha rāga dveṣa bhayādayaḥ | aprāṇohy amanāś śubhra ity ādi śruti śāsanāt ||

**amanastvān** — не содержащее ум; **na me** — нет для меня; **duḥkha** — страданий; **rāga** — страстей; **dveṣa** — злобы; **bhaya ādayaḥ** — страха и другого; **aprāṇohi** — без жизненного дыхания; **amanāḥ** — без ума; **śubhra** ity **ādi** — чистое и тп.; **śruti** —









писания; **śāsanāt** — утверждают.

"Я" отличается от ума.
Поэтому нет для Меня страданий,
нет страстей, злобы, страха иль иного.
Сказано же в писаниях, что Атман
вне жизненного дыхания и ума,
что Атман чист, и так далее.

34/nirguņo nişkriyo nityo nirvikalpo nirañjanaḥ | nirvikāro nirākāro nitya mukto asmi nirmalaḥ ||

nirguṇaḥ — без атрибутов; niṣkriyaḥ — бездеятельно; nityaḥ — вечно; nirvikalpaḥ — лишенный ложных понятий и каких-либо умственных модификаций; nirañjanaḥ — незапятнано; nirvikāraḥ — без перемен; nirākāraḥ — без форм; nitya — вечно; mukto — свободно; asmi nirmalaḥ — я чисто.

"Я"— вне атрибутов, оно бездеятельно и вечно:

оно лишено ложных понятий и умственных модификаций. "Я" незапятнано, вне перемен и форм, оно чисто и вечно свободно.









35/aham ākāśavat sarvam bahir antargato acyutah | sadā sarvasamas siddho nissango nirmalo acalah ||

aham — Я; ākāša vat — эфиру подобно; sarvam — все; bahir — снаружи; antaḥ — изнутри; gataḥ — нахожусь, проникаю; acyutaḥ — неизменно; sadā — всегда; sarva samaḥ — во всем (т.е. в любых условиях) одинаково; siddhaḥ — самосущее (в других редакциях текста встречается слово śuddhaḥ — чистое); nissangaḥ — непривязанное; nirmalaḥ — незапятнанное; acalaḥ — неподвижное.

Подобно эфиру, "Я" наполняет все, снаружи, а также изнутри;
"Я" — неизменно, всегда во всем постоянно, самосущее и непривязанное, чистое и неподвижное.

36/nitya śuddha vimuktaikam akhandānandam advayam satyam jñānam anantam yatparam brahmāham vatat

**nitya** — вечен; **śuddha** — чист; **vimukta** — свободен; **ekam** — един; **akhanda** — неделим, цел (т.е. не подверженный ограничениям









пространства, времени и вещественности); **ānandam** — блаженство; **advayam** — недвойственен; **satyaṁ** — истина; **jñānam** — знание; **anantam** — беспредельность; **paraṁ brahma** — высший Брахман; **yat** — который.

Я воистину тот высший Брахман, который вечен, чист, свободен, един, целостен и недвойственен; чья сущность — Блаженство, Истина, Знание и Беспредельность.

37/evam nirantara kṛtā brahmaivāsmīti vāsanā | haraty avidyā vikṣepān rogān iva rasāyanam ||

evam — таким образом; nirantara — непрерывно; kṛtā — практикуемая; brahma eva asmi — я есмь воистину Брахман; iti vāsanā — такая мысль, осознавание, постижение; harati — разрушает; avidyā — незнание; vikṣepān — и его проявления — проекции (avarana u vikṣepa); rogān — болезни; iva rasāyanam — как лекарство.

Таким путем постигаемая неустанно мысль "воистину, Я Брахман Есмь" незнание разрушает, и его проекции тоже, —









подобно лекарству расаяна, которое все болезни изгоняет.

38/vivikta deśa āsīno virāgo vijitendriyaḥ | bhāvayed ekam ātmānam tam anantam nanyadhīh ||

vivikta — в уединенном; deśaḥ — месте; āsīnaḥ — сидя; virāgaḥ — в отрешении (т.е. с умом, свободным от привязанностей и желаний); vijita — контролируя; indriyaḥ — органы чувств; bhāvayed — медитируй на; ekam — единого; ātmānam — Атмана; tam — того, кто; anantam — беспределен; ananya — о чем-либо ином; dhīḥ — не думая.

В уединенном месте усевшись: ум от страстей отреши, контролируй органы чувств, всецело мысли устреми, на единого Атмана медитируй, на того, кто есть Беспредельность.

39/ātmany evākhilam dršyam pravilāpya dhiyā sudhīḥ | bhāvayed ekam ātmānam nirmalākāšavat sadā ||









ātmani eva — в Атмане одном; akhilaт — весь; dṛśyaт — видимый мир; pravilāpya — растворить; dhiyā — интеллектом; sudhīḥ — умный; bhāvayed — созерцает; ekam — единым; ātmānaт — Атмана (т.е. свое "Я"); nirmala — чистому; ākāśa vat — эфиру (небу) подобно; sadā — всегда.

Пусть умный человек весь этот видимый мир в Атмане растворит при помощи интеллекта, и Себя-Атмана постоянно единым осознает — как небо безоблачное однородно.

40/rūpavarņādikam sarvam vihāya paramārthavit | paripūrņa cidānanda svarūpeņāvatisthate ||

rūpa — формы; varṇa ādikaṁ — касты и другое; sarvaṁ vihāya — от всего отказавшись; parama artha — высшую цель, истину; vit — достигший; paripūrṇa — с полным; cid ānanda — сознанием и блаженством; svarūpeṇa — как, как тождественное с; avatisthate — пребывает.

Кто высшую Реальность познал, отбросив формы, касты и все внешнее, тот с беспредельным Сознанием и Блаженством пребывает в единстве.









41/jñātr jñāna jñeya bhedaḥ pare nātmani vidyate | cidānandaika rūpatvād dīpyate svayam eva tat ||

jñātr — познающий (субъект); jñāna — знание; jñeya — познаваемое (объект познания); bhedaḥ — различие между; pare — в высшем; atmani — Атмане; na vidyate — не известна; rūpatvād — чья природа; cid ānanda eka — сознание, блаженство, единство; dīpyate — сияет; svayam eva tat — сам-по-себе.

Различие между познающим, познаваемым и познанием не признается в высшем Атмане.
Ибо Сам-по-Себе сияет Атман, единый, тождественный с Сознанием и Блаженством.

42/evam ātmāraņau dhyāna mathane satatam kṛte | uditāvagati jvālā sarvājñānendhanam dahet ||

evam — таким способом; ātma araņau — в дровах души; dhyāna — медитации; mathane — трение; satatam — постоянно; kṛte — осуществляя; udita — поднимается; avagati — знания; jvālā — пламень; sarva — все, полностью; ajñāna — незнания; indhanam — топливо; dahet — поглощает, уничтожает.









Когда в "дровах" на дне души
проходит непрестанно
"трение" медитации,
тогда вздымается пламень мудрости
и полностью сжигает топливо незнания.

43/aruņeneva bodhena pūrvam santamase kṛte | tata āvirbhaved ātmā svayamevāmsumān iva ||

**aruņena iva** — как зарей (Аруна — символ зари, возничий бога Солнца); **bodhena** — знанием; **pūrvaṁ** — сначала; **sat** — существующая; **tamase** — тьма; **kṛte** — уничтожена; **tata** — тогда; **āviḥ bhaved** — будет проявлен; **ātmā** — Атман; **svayam** — сам-по-себе; **eva amśumān iva** — как солнце.

Когда сначала существующее незнание рассеяно знанием, как тьма зарей — Аруной, тогда, подобно утреннему солнцу, раскрывается Атман — Сам-по-Себе.

44/ātmā tu satatam prāpto apy aprāptavad avidyayā | tan nāśe prāptavad bhāti sva kaṇṭhābharaṇam athā ||









ātmā — Атман; tu satatam — хотя всегда; prāptaḥ — достигнут (как вечно присутствующая реальность — Бытие); api — все же (как бы); aprāptavad — не реализован, не осознан; avidyayā — из-за незнания; tan — то (незнание); nāśe — уничтожено; prāptavad — проявленным, реализованным; bhāti — кажется, становится; sva kaṇṭha — на своей шее; abharanam — украшение; yathā — так же как.

Атман, хоть и постигнут в Себе всегда, из-за незнания кажется все же не постигнутым. Но только уничтожено незнание, и Атман сразу проявлен — будто бы постигнут. И это похоже на поиск бус, все время на шее висящих.

45/sthāṇau puruṣavad bhrāntyā kṛtā brahmaṇi jīvatā | jīvasya tāttvike rūpe tasmin dṛṣte nivartate |

sthāṇau — как дерево; puruṣavad — человеком; bhrāntyā — из-за заблуждения; kṛtā — кажется; brahmaṇi — на Брахмана; jīvatā — состояние индивидуальной души; jīvasya — души; tāttvike rūpe — истинная сущность; tasmin dṛṣṭe — то увидена, познана; nivartate — исчезает.









Как затуманенный взор принимает
пень за человека,
так незнание на Брахмана провцирует
состояние,
в котором "я" мыслит о себе как о душе.
Но когда познана истинная сущность души —
Брахман,
тогда прекращается состояние осознавания
себя душой.

46/tattva svarūpānubhavād utpannam jñānam añjasā | aham mameti cājñānam bādhate dig bhramādivat ||

tattva — Реальности; svarūpa — природы; anubhavād — восприятием; utpannam — рожденное; jñānam — знание; añjasā — немедленно; aham mama — "я" и "мое"; iti — такие (мнения); ca ajñānam — и незнание; bādhate — устраняет; dig — сторон (направлений); bhramādi — заблуждение; vat — как.

Знание, родившееся из осознания истинной природы Реальности, сразу разрушает незнание и мнение о "себе" и "моем",









подобно заре, устраняющей ночную путаницу в поиске тропы.

47/samyag vijñānavān yogī svātmany evākhilam sthitam | ekam ca sarvam ātmānam īkṣate jñāna cakṣuṣā ||

ватуад — полностью; vijñānavān — просветленный; yogī — йогин; вvātmani — в себе; eva akhilaт — воистину всю; sthitaт — вселенную; са sarvaт — и все; ātmānaт — Атманом; ekaт — единым; īkṣate — видит; jñāna — мудрости; саkṣuṣā — глазами.

Истинно просветленный йогин всю вселенную видит в себе самом, и Себя-Атмана, единого во всем, глазами мудрости постигает.

48/ātmaivedam jagat sarvam ātmano anyan na kiñcana | mṛdo yadvad ghaṭādīni svātmānam sarvam īksate ||

ātma iva — Атман действительно; idam — этот (материаль-









ный); jagat — мир; sarvam — весь; ātmanaḥ — от Атмана; anyan — отличного; na kiñcana — ничего нет; mṛdo — глина; yad vad — так же как; ghaṭa adīni — горшки и другое; sva — себя; ātmānaṁ — Атмана; sarvam īkṣate — все видит.

Воистину весь этот мир есть Атман, и ничего нет от Атмана отличного. Так и горшки и прочая утварь все ж остается глиной. Так мудрый осознает Себя-Атмана во всем.

49/jīvanmuktistu tad vidvān pūrvopādhi gunāmstyajet | sa saccidādi dharmatvam bhavet bhramara kīţavat ||

jīvanmuktiḥtu — освобожденный при жизни; tad — это (т.е. сказанное в прошлой шлоке); vidvān — знающий; pūrva — прежних; upādhi — ограничений; gunāms — атрибуты; tyajet — отвергает; sat cit ādi — бытия, сознания и тп.; dharmatvam — сущность, природу; sa bhavet — он приобретает (становится этим); bhramara — в насекомое брамара; kīṭa vat — как насекомое (превращается).

Освобожденный мудрец, обладая самопознанием,









свои прежние ограничения
и их качества отвергает;
и сам становится Реальностью,
чья природа — Бытие и Сознание,
как в примере с брамарой и китой.

50/tīrtvā mohārņavam hatvā rāga dveṣādi rākṣasān | yogī śānti samāyukta ātmārāmo virājate ||

tīrtvā — пройдя через; moha — заблуждения; arṇavaṁ — океан (намек на легенду, имеется в виду водное пространство, отделяющее Индию от Цейлона); hatvā — уничтожив, убив; rāga — страсти; dveṣa adi — ненависти и другого; rākṣasān — демонов (Равану и его последователей); yogī — йогин (здесь отождествляется с Рамой); śānti — с миром (т.е. с Ситой, своей любимой женой); samāyukta — соединенный; ātmārāmaḥ — в своем высшем "Я" находит удовлетворение; virājate — сияет.

Переправившись через океан заблуждений, покоривши демонов ненависти и страсти, сияет йогин, с миром слиянный и в себе самом блаженствующий.

51/bāhyānityasukhāsaktim hitvā atma sukha









# nivṛtaḥ | ghatastha dīpavac chaśvad antareva prakāśate ||

bāhya — к поверхностным, внешним; anitya — преходящим; sukhā — радостям; saktiт — привязанность; hitvā — отбросив; atma — Атмана; sukha — счастьем; nivṛtaḥ — довольный; ghata stha — вложенной в горшок; dīpa vat — подобно лампе; śaśvad — постоянно; antareva — внутри; prakāśate — сияет;
 (В другой редкции вторая строчка звучит: ghatasthadīpavat svasthah svāntareva).

К преходящим, мирским радостям привязанность уничтожив, в блаженстве Атмана утвержденный, силет йогин само-суще внутри себя, подобно горящей лампе в горшке.

52/upādhistho api tad dharmair alipto vyomavan muniḥ | sarvavin mūḍhavat tiṣṭhed asakto vāyuvac caret||

**upādhi stha** — в контакте с ограничениями; **api tad** — все же их; **dharmaiḥ** — чертами, атрибутами; **vyomavat** — как воздух; **muniḥ** — мудрец; **sarva vin** — всезнающий; **mūḍhavat** — подобно глупому; **tiṣṭhet** — живет; **asaktaḥ** — непривязанный;









vāyu vat — подобно ветру; caret — продвигается.

Среди ограничений находится мудрец, и все же он, подобно эфиру, их качествами не затронут.

Хоть и всезнающий, но ведет он себя будто городивый; и словно ветер вольный, шагает по миру непривязанный.

53/upādhi vilayād viṣṇau nirviśeṣam viśeu muniḥ | jale jalam viyad vyomni tejas tejasi vā yathā ||

upādhi — ограничения; vilayād — уничтожены; viṣṇau — в Вишну; nirviśeṣaṁ — в однородную реальность; viśeu — входит; muniḥ — мудрец; jale — в воде; jalaṁ — вода; viyad — воздух; vyomni — в воздухе; tejas — свет; tejasi — в свете; vā yathā — или как.

Но отброшены все ограничения, и мудрец погружается в Вишну — всенаполняющую Реальность, подобно тому, как вода соединяется с водой, воздух с воздухом или свет со светом.









54/yal lābhāu nāparo lābho yat sukhān nāparam sukham | yaj jñānān nāparam jñānam tad brahmety avadhārayet||

уаt lābhāu — которое достигнув; па арагаḥ — нет большего, иного; lābhaḥ — достижения; уат — которое; викhān — счастье; пāparaṁ sukham — нет высшего счастья; уат jñānān — которого знание; nāparaṁ jñānaṁ — нет высшего знания; tad brahma — То Брахман; ity avadhārayet — так осознай.

Осознай То — Брахманом, достижение которого несравнимо с иным достижением; блаженство от которого несравнимо с иным блаженством; знание о котором несравнимо с иным знанием.

55/yad dṛṣṭvā nāparam dṛṣyam yad bhūtvā na punarbhavaḥ | yaj jñātvā nāparam jñeyam tad brahmety avadhārayet ||

yad dṛṣṭvā — которое увидев; парагат — нет иного; dṛśyam — видимого; yad bhūtvā — которым став; па рипаф — нет









снова; bhavaḥ — рождения; yat jñātvā — которое познав; nāparaṁ jñeyaṁ — нет высшего знания; tad brahma — То Брахман; iti avadhārayet — это осознай.

Осознай То — Брахманом, узрев которого, больше нечего видеть; став которым, больше не надо родиться; познав которого, нечего более познавать.

56/tiryag ūrdhvam adhaḥ pūrṇaṁ saccidānandam advayam anantaṁ nityam ekaṁ yat tad brahmety avadhārayet ||

tiryag — поперек, в ширину;  $\overline{u}rdhvam$  — наверху; adhah — внизу;  $p\overline{u}rnam$  — полное; sat cit  $\overline{a}nandam$  — Бытие, Сознание, Блаженство; advayam — недвойственное; anantam — беспредельное; nityam — вечное; ekam — единое; yat — которое; tad brahma — То Брахман; tit avadharayet — это осознай.

Осознай То — Брахманом, как недвойственное Бытие, Сознание, Блаженство,

беспредельное, вечное, единое, заполняющее все в середине, внизу, а также и наверху.









57/atad vyāvṛtti rūpeṇa vedāntair lakṣyate avyayam | akhaṇḍānandam ekam yat tad brahmety avadhārayet ||

**atad vyāvṛtti** — способом, т.е. посредством процесса исключения — негации того, что не есть То; это метод "не это, не это" (отрицание того, что не есть Брахман; не просто негация, это отрицание, утверждающее Реальное; это вторая часть шлоки); **rūpeṇa** — объекты (т.е. то, что отрицается); **vedāntaiḥ** — Ведантой; **laķṣyate** — указано; **avyayam** — неизменное; **akhaṇḍa** — неделимое; **anandam** — Блаженство; **ekaṁ** — единое; **yat tad** — То, что; **brahma** — Брахман; **ity avadhārayet** — это осознай.

Осознай То — Брахманом, на которого указано Ведантой посредством отрицания того, что не есть То, а также на Него как на единое, неизменное, неделимое Блаженство.

58/akhaṇḍānanda rūpasya tasyānanda lavāśritāḥ | brahmādyās tāratamyena bhavanty ānandino khilāḥ ||









akhaṇḍa — целостное; ānanda — блаженство; rūpasya — чья природа; tasya — того; ānanda — блаженства; lava — часть, капля; āśritāḥ — привязанные; brahmā adyāḥ — Брахма и другие; tāratamyena — более или менее; bhavanti — становятся; ānandinaḥ — счастливы; akhilāḥ (в иной редакции lavāh) — все.

От Него, чья природа— неделимое
Блаженство,
Брахма и другие божества
получают каплю этого Блаженства

и с ней обретение некоторого счастья.

59/tadyuktam akhilam vastu vyavahāras cidanvitaḥ tasmāt sarvagatam brahma kṣīre sarpirivākhile ||

tad — с Тем (Брахманом); yuktam — соединено; akhilam — все (вселенная); vastu — вещи; vyavahāras — деятельность; cit anvitam — разумом проникнута; tasmāt — поэтому; sarvagatam — всенаполняющий; brahma — Брахман; kṣīre — в молоке; sarpis iva akhile — как масло во всем.

Вся материя сопричастна Брахману, а деятельность проникнута разумом.









Так Брахман наполняет все Собою как жир, присутствующий в молоке.

60/anaṇvasthūlam ahrasvam adīrgham ajam avyayam | arūpa guṇa varṇākhyam tad brahmety avadhārayet ||

апали — не тонкое; asthūlam — не грубое; ahrasvam — не короткое; adīrgham — не длинное; ajam — нерожденное; avyayam — неизменное; arūpa — не имеющее формы; guṇa — качества; varṇa — цвета; akhyam — имени; tad — То; brahma — Брахман; ity avadhārayet — это осознай.

Осознай: Брахман — То, не тонкое и не грубое, не короткое и не длинное, не рожденное, неизменное, не имеющее ни формы, ни качества, ни цвета, ни названия.

61/yad bhāsā bhāsate arkādi bhāsyair yattu na bhāsyate | yena sarvam idam bhāti tad brahmety avadhārayet ||









yad bhāsā — чьим светом; bhāsate — светятся; arka ādi — солнце и другие светила; bhāsyaiḥ — их светом; yat tu — но которое; na bhāsyate — не может быть освещено; yena — чьим (светом); sarvam idaṁ — все это (вселенная); bhāti — освещена; tad brahma — То как Брахман; ity avadhārayet — это осознай.

Осознай То — Брахманом, чье сияние озаряет всю вселенную, чьим сиянием светятся солнце и все светила, но Само которое не может быть освещено их светом.

62/svayam antar bahir vyāpya
bhāsayannakhilam jagat |
brahma prakāśate vahni prataptāyasa pindavat|

**svayam** — собою; **antar** — изнутри; **bahir** — извне; **vyāpya** — проникая; **bhāsayan** — освещая; **akhilaṁ** — всю; **jagat** — вселенную; **brahma** — Брахман; **prakāśate** — сияет; **vahni** — огонь; **pratapta** — раскаливший докрасна; **ayasa** — железный; **piṇḍa** — шар; **vat** — как.

Все Собою наполняя извне и изнутри, всю вселенную освещая,









сияет Брахман Сам-Собой, подобно огню, раскалившему докрасна железный шар.

63/jagad vilakṣaṇam brahma
brahmaṇonyan na kiñcana |
brahmānyad bhāti cen mithyā yathā
marumarīcikā ||

jagad — от вселенной; vilakṣaṇaṁ — отличается; brahma — Брахман; brahmaṇo — от Брахмана; anyat — отличного, иного; na kiñcana — нет ничего; brahmānyad — от Брахмана отличное; bhāti cen — если кажется; mithyā — иллюзия; yathā maru — как в пустыне; marīcikā — мираж.

Брахман отличается от вселенной, и все же нет ничего, что не есть Брахман. Если что кажется от Брахмана отличным, то это иллюзия — словно мираж в пустыне.

64/drśyate śrūyate yadyad
brahmanonyan na tadbhavet |
tattvajñānāc ca tad brahma saccidānandam
advayam ||









dṛśyate — видимо; śrūyate — слышимо; yad yad — что-либо; brahmaṇaḥ — как Брахман; anyan na tad bhavet — есть ни что иное; tattva — реальности, истины; jñānāt ca — знание; tad brahma — То — Брахман; saccidānandam — бытиесознание-блаженство; advayam — недвойственное.

Все, что видимо и слышимо, есть Брахман и ничто инов.
Кто знание Реальности обрел, тот Брахмана познал как То — недвойственное Бытие-Сознание-Блаженство.

65/sarvagam saccidātmānam jñāna cakşur nirīkṣate | ajñāna cakşur nekṣeta bhāsvantam bhānum andhavat ||

**sarvaga**m — все собою наполняющее; **saccidātmāna**m — бытиесознание-Атман; **jñāna** — мудрости; **cakṣuḥ** — глаза; **nirīkṣate** — видят; **ajñāna** — незнания; **cakṣuḥ** — глаза; **na ikṣeta** — не увидят; **bhāsvanta**m — сияющее; **bhānum** — солнце; **andhavat** — как слепой.

Лишь мудрости глаза постигают Атмана вездесущее бытие и сознание. Но глаза, покрытые незнаньем,









незрячими пребудут как слепому не узреть сияющего солнца.

66/śravaṇādibhir uddīpta jñānāgni paritāpitaḥ | jīvas sarvamalān muktas svarṇavad dyotate svayam ||

**śravaṇa** — слушанием; **ādibhir** — и другим (имеются в виду три практики: слушание, размышление и медитация); **uddīpta** — заженным; **jñāna agni** — огнем знания; **paritāpitaḥ** — согретая; **jīvaḥ** — душа; **sarva** — от всех; **malān** — нечистот; **muktas** — избавляется, освобождается; **svarṇa vad** — подобно золоту; **dyotate** — сияет; **svayam** — сама-по-себе.

Душа, раскаленная в огне познания, заженным слушаньем, размышлением и медитацией, очищается от всех нечистот, и словно золото сверкает сама-по-себе.

67/hṛdākāśodito hy ātmā bodha bhānus tamopahṛt | sarvavyāpī sarvadhārī bhāti bhāsayate'khilam ||









hṛd ākāśa — в эфире сердца; uditaḥ — восходит; hi ātmā — воистину Атман; bodha — познания; bhānuḥ — солнце; tama upahṛt — тьму разрушает; sarva vyāpī — все проникая; sarva dhārī — все поддерживая; bhāti — сияет; bhāsayate — освещает; akhilam — все.

Воистину Атман, солнце постиженья, поднимается из эфира сердца и разрушает тьму неведения. Все Собою проникая и все Собою сохраняя, сияет Атман Сам-Собою, освещая все вокруг.

68/dig deśa kālādy anapekṣya sarvagam śītādihṛn nityasukham nirañjanam | yas svātma tīrtham bhajate viniṣkriyaḥ sa sarvavit sarvagato'mṛto bhavet ||

dig — расстояния; deśa — места; kālādy — времени и др.; anapekṣya — не зависимый от; sarvagaṁ — вездесущий; śītādi — холод и др.; hṛn — уничтожающий; nitya sukhaṁ — вечное счастье; nirañjanam — незапятнанный; yaḥ svātma — тот, кто своей Сущности; tīrthaṁ — в святыне; bhajate — молится; viniṣkriyaḥ — бездеятельный (имеется в виду непривязанный к суете внешней деятельности); saḥ — тот; sarvavit — всезнающим;









**sarvagato** — вездесущим; **amṛto** — бессмертным; **bhavet** — станет.

Кто оставил все внешние деяния
и в месте священном устремляется
к Сущности своей —
Атману, не зависящему ни от места,
ни расстояния, ни времени,
но присутствует всюду —
незапятнанным и вечную радость приносящим,
устраняющим и холод и жару,
тот устремленный станет сам всезнающим,
вездесущим и бессмертным.

Конец трактата "Самопознание"





#### **ПРИЛОЖЕНИЕ**

Оригинальный санскритский текст трактатов.

Трактат І: "Десять шлок об Атмане".

दश ष्लोकी

न भूमिनं तोयं न तेजो न वायुः न सं नेन्द्रियं वा न तेषां समूहः । अनेकान्तिकत्वात् सुषुस्येकसिद्धः तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम ॥१॥

न वर्णा न वर्णाश्रमाचारधर्मा न मे धारणाध्यानयोगादयोऽपि । अनात्माश्रयाहंममाध्यासहानात् ॥२॥

न माता पिता वा न देवा न लोका न वेदा न यज्ञा न तीर्थं ब्रुवन्ति । सुषुप्तौ निरस्तातिशुन्यत्मकत्वात ॥३॥

न सांख्यं न शैवं न तत् पाञ्चरात्रं न जैनं न मीमांसकादेर्मतं वा । विशिष्टानुभूत्या विशुद्धात्मकत्वात ॥४॥

न चोर्ध्वं न चाथो न चान्तर्न बाह्यं न मध्यं न तिर्यज्ञ न पूर्वाऽपरा दिक् । वियद्वापकत्वादसण्डैकरूपः ॥४॥

न शुक्रं न कृष्णं न रक्तं न पीतं न कुब्जं न पीनं न ह्रस्वं न दीर्घं । अरूपं तथा ज्योतिराकारकत्वात् ॥६॥

न शास्ता न शास्त्रं न शिष्यो न शिक्शा न च त्वं न चाहं न चायं प्रपञ्चः । स्वरूपावबोधो विकल्पासहिष्णुः॥७॥ न जाग्रन् न मे स्वप्नको वा सुष्प्रिः न विश्वो न वा तैजसः प्राञ्जको वा । अविद्यात्मकत्वात त्रयाणं तृरीयः ॥८॥

अपि व्यापकत्वात् हितत्वप्रयोगात् स्वतः सिद्धभावादानन्याश्रयत्वात् । जगत् तुच्छमेतत् समस्तं तदन्यत्॥९॥

न चैकं तदन्यद् द्वितीयं कुतः स्यात् न केवलत्वं न चाऽकेवलत्वं । न शून्यं न चाशून्यमद्वैतकत्वात् कथं सर्ववेदान्तसिद्धम् ब्रवीमि ॥१०॥

दशष्लोकी संपूर्णा॥

#### Трактат II: "Восемь шлок — гимн Учителю".

गुर्व ष्टक म्

शरीरं सुरूपं तथा वा कलत्रं यशसारु चित्रं धनं मेरुतुल्यम् । मनसेन्न लग्नं गुरोरङ्किपचे ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥१॥

कलत्रं धनं पुत्रपौत्रादि सर्वं गृहं बान्धवाः सर्वमेतद्धि जातम् । मनश्चेत्र लग्नं गुरोरङ्किपचे ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥२॥

षदङ्गादिवेदो मुखे शास्त्रविद्या कवित्वादि गद्यं सुपद्यं करोति । मनश्रेत्र लग्नं गुरोरङ्किपदे ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥३॥

विदेशेषु मान्यः स्वदेशेषु धन्यः सदाचारवृत्तेषु मत्तो न चान्यः । मनश्चेत्र लग्नं गुरोरङ्किपये ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥४॥

क्षमामण्डले भूपभूपालवृन्दैः सदा सेवितं यस्य पादारविन्दम् । मनश्चेत्र लग्नं गुरोरङ्किपये ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥ ॥ ॥

यशो मे गतं दिक्षु दानप्रतापाज् जगद्वस्तु सर्वं करे यत्प्रसादात् । मनश्चेत्र लग्नं गुरोरङ्किपचे ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥६॥ न भोगे न योगे न वा वाजिराजौ न कान्तामुखे नैव वित्तेषु चित्तम् । मनश्चेत्र लग्नं गुरोरङ्किपदे ततः किं ततः किं ततः किं ॥७॥

अरण्ये न वा स्वस्य गेहे न कार्ये न देहे मनो वर्तते मे त्वनर्ध्ये । मनक्षेत्र लग्नं गुरोरङ्किपदे ततः किं ततः किं ततः किं ततः किं ॥ ८ ॥

गुरोरष्टकं यः पठेत् पुण्यदेही यतिर् भूपतिर् ब्रह्मचारी च गेही ।९।

#### Трактат III: "Удар по заблуждению".

भज गोविन्दम्
(मोह मुद्गर)

भज गोविन्दं भज गोविन्दं भज गोविन्दं मृढमते । संप्राप्ते सन्निहितं काले न हि न हि रक्षति डुकुञ्करणे ॥१॥

मूढ जहीहि धनागमतृष्णां कुरु सदुद्धिं मनसि वितृष्णाम् । यल् लभसे निजकर्मोपात्तं वित्तं तेन विनोदय चित्तम् ॥२॥

नारी स्तनभर नाभीदेशं दृष्ट्वा मा गा मोहावेशम् । एतन् मांसवसादि विकारं मनसि विचिन्तय वारम् वारम् ॥३॥

निलनी दल गत जलम् अतितरलं तद्वज् जीवितम् अतिशय चपलम् । विद्वि व्याध्य अभिमान ग्रस्तं लोकं शोकहतं च समस्तम ॥४॥

यावद् वित्तोपार्जन सक्तः तावन् निज परिवारो रक्तः । पश्चाज् जीवति जर्जर देहे वार्तौ कोऽपि न पुच्छति गेहे ॥४॥

यावत् पवनो निवसित देहे तावत् पृच्छिति कुशलं गेहे । गतवित वायौ देहापाये भार्य बिभ्यति तस्मिन काये ॥६॥ अर्थं अनर्थं भावय नित्यं नास्ति ततः सुखलेशः सत्यम् । पुत्रादिष धनभाजां भीतिः सर्वत्रेषा विहिता रीतिः ॥७॥

बालस्तावत् कीडासकः तरुणस्तावत् तरुणीसकः । वृद्धस्तावच् चिन्तासकः परे ब्रह्मणि कोऽपि न सकः ॥८॥

का ते कान्ता कस्ते पुत्रः संसारोऽयम् अतीव विचित्रः । कस्य त्वं कः कुत आयातः तत्त्वं चिन्तय तदिह भ्रातः ॥९॥

सत्सङ्गत्वे निस्सङ्गत्वं निस्सङ्गत्वे निर्मोहत्वम् । निर्मोहत्वे निश्चलतत्त्वं निश्चलतत्त्वे जीवन्मुक्तिः ॥१०॥

वयसि गते कः कामविकारः शुष्के नीरे कः कासारः । क्षीणे वित्ते कः परिवारो ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः ॥११॥

मा कुरु धन जन यौवन गर्वं हरति निमेषात् कालः सर्वम् । मायामयम् इदम् अखिलं हित्वा ब्रह्मपदं त्वं प्रविश विदित्वा ॥१२॥

दिनयामिन्यौ सायं प्रातः

शिशिरवसन्तौ पुनरायातः । कालः क्रीडित गच्छत्यायुः

तदपि न मुञ्चत्य् आशावायुः ॥१३॥

द्वादशमञ्जरिकाभिरशेषः
कथितो वैयाकरणस्यैषः ।
उपदेशोऽभृद्विद्यानिपुणैः
श्रीमच्छङ्कर भगवच्चरणैः ॥

पद्मपाद उवाच
का ते कान्ता धन गत चिन्ता
वातुल किं तव नास्ति नियन्ता ।
विजगति सज्जन संगतिर् एका
भवति भवार्णव तरणे नौका ॥१४॥

तोटकाचार्य उवाच जटिलो मुण्डी लुम्चितकेशः काषायाम्बर बहुकृत वेषः । पश्यन्नपि न पश्यति मृढो ह्युदर निमित्तम् बहुकृत वेषः ॥१५॥

हस्तामलक उवाच
अङ्गं गलितं पलितं मुण्डं
दशन विहीनं जातं तुण्डम् ।
वृद्धो याति गृहीत्वा दण्डं
तदिप न मुम्नत्याशा पिण्डम् ॥१६॥

सुबोध उवाच
अग्ने विद्धः पृष्ठे भानः
रात्रौ चुबुक समर्पित जानुः ।
करतल भिक्षस् तरुतलवासः
तदपि न मुम्बत्याशापाशः ॥१७॥

वार्तिककार उवाच

कुरुते गञ्जा सागर गमनं व्रत परिपालनम् अथवा दानम् । ज्ञान विहीनः सर्वमतेन मुक्तिं भजति न जन्मशतेन ॥१८॥

नित्यानन्द उवाच सुरमन्दिर तरुमूल निवासः शय्या भूतलम् अजिनं वासः । सर्वे परिग्रह भोगत्यागः कस्य सुस्रं न करोति विरागः ॥१९॥

आनन्दगिरिः उवाच योगरतो वा भोगरतो वा संगरतो वा संगविहीनः । यस्य ब्रह्मणि रमते चित्तं नन्दित नन्दित नन्दत्येव ॥ २०॥

दृढभक्त उवाच भगवद् गीता किंचिद् अधीता गङ्गा जल लव कणिका पीता । सकृद् अपि येन मुगरि समर्चा कियते तेन यमेन न चर्चा ॥२१॥

नित्यनाथ उवाच पुनरपि जननं पुनरपि मरनं पुनरपि जननी जठरे श्रयनम् । इह संसारे बहु दुस्तारे कृपयाऽपारे पाहि मुरारे ॥ २२॥

योगानन्द उवाच
रथ्या चर्पट विरचित कन्थः
पुण्यापुण्य विवर्जित पन्थः ।
नाहं न त्वं नायं लोकः

तदपि किमर्थं क्रियते शोकः ॥ २३॥

सुरेन्द्र उवाच कस्त्वं कोऽहं कुत आयातः का मे जननी को मे तातः । इति परिभावय सर्वम् असारं विष्यं त्यत्का स्वप्न विचारम ॥२४॥

मेधातिथिर् उवाच
त्विय मिय सर्वत्रैको विष्णुर्
व्यर्थं कुप्यसि मय्यसिहष्णुः ।
सर्वस्मित्रपि पश्यात्मानं
सर्वत्रोतसुज भेदाज्ञानम् ॥ २४॥

शतौ मित्रे पुत्रे बन्धौ मा कुरु यथं विग्रहसन्धौ । भव समचित्तः सर्वत्र त्वं वाञ्चस्यचिरात यदि विष्णुत्वम ॥ २६॥

भारतीवंश उवाच कामं कोधं लोभं मोहं त्यत्काऽत्मानं भावय कोऽहम् । आत्मज्ञान विहीना मूढाः ते पच्यन्ते नरकनिगृढाः ॥२७॥

सुमतिर् उवाच गेयं गीतानाम सहस्रं ध्येयं श्रीपतिरूपम् अजसम् । नेयं सज्जन सङ्गे चित्तं देयं दीन जनाय च वित्तम् ॥ २८॥

सुखतः कियते रामाभोगः पश्चाद्धन्त शरीरे रोगः । यद्यपि लोके मरणं शरणं तदपि न मुञ्जति पापाचरणम् ॥ २९ ॥

प्राणायामं प्रत्याहारं नित्यानित्य विवेका विचारम् । जाप्य समेत समाधि विधानं कुर्ववधानं महदवधानम् ॥३०॥

गुरु चरणाम्बुज निर्भर भक्तः संसाराद् अचिराद् भव मुक्तः । सेन्द्रिय मानस नियमाद् एवं द्रक्यसि निज हृदयस्थं देवम् ॥ ३१॥

इति मोहमुद्गरः संपूर्णः ।

मृदः कञ्चन वैयाकरणो डुकुञ्करणाध्ययन धुरीणः । श्रीमच्छंकर भगवच्छिष्यैर् बोधित आसीच्छोधित करणः ॥

भज गोविन्दं भज गोविन्दं भज गोविन्दं मृढमते । नाम स्मरणा दन्यम् उपायं निह पण्यामो भवतरणे ॥

## Трактат IV: "Созерцание Брахмана".

ब्रह्मानु चिन्तन म्

अहमेव परं ब्रह्म वासुदेवास्त्र्यमव्ययम् । इति स्यान्निश्चितो मुक्तो बद्ध एवान्यथा भवेत् ॥१॥ अहमेव परं ब्रह्म निश्चितं चित्त चिन्त्यताम् । चिद्रपत्वादसञ्गत्वादबाध्यत्वात् प्रयत्नतः ॥२॥ अहमेव परं ब्रह्म न चाहं ब्रह्मणः पृथक् । इत्येवं समुपासीत ब्राह्मणो ब्रह्मणि स्थितः ॥३॥ सर्वोपाधिविनिर्मुक्तं वैतन्यं च निरन्तरम् । तद्रह्माहमिति ज्ञात्वा कथं वर्णाश्रमी भवेत् ॥४॥ अहं ब्रह्मास्मि यो वेद स सर्वं भवति त्विदम् । नाभूत्या ईशते देवास्तेओआमात्मा भवेद्धि सः ॥४॥ अन्यो असावहमन्यो अस्मीत्युपास्ते यो अन्यदेवताम् । न स वेद नरो ब्रह्म स देवानां यथा पशुः ॥६॥ अहमात्मा न चान्योऽस्मि ब्रह्मैवाहं न शोकभाक । सचिदानन्दरूपोऽहं नित्यमुक्तस्वभाववान् ॥७॥ आत्मानं सततं ब्रह्म संभाव्य विहरन्ति ये । न तेषां दुष्कृतं किंचिदुष्कृतोत्था न चापदः ॥ आत्मानं सततं ब्रह्म संभाव्य विहरेत्सुखम् ॥ ६,९ ॥

क्षणं ब्रह्माहमस्मीति यः कुर्यादात्मचिन्तनम् । तन्महापातकं हन्ति तमः सूर्योदयो यथा ॥१०॥

आकाशाद्वायुरुत्पन्नो वायोस्तेजस्ततः पयः ॥११॥

अज्ञानाद्वह्मणो ज्ञातमाकाशं बुद्धदोपमम् ।

पृथिव्यप्सु पयो वहाँ वहिर्वायौ नभस्यसौ । नभोऽप्यव्याकृते तच शुद्धे शुद्धोऽस्म्यहं हरि: ॥१२॥ अहं विष्णुरहं विष्णुरहं विष्णुरहं हरि: । कर्तृभोकादिकं सर्वं तदविद्योत्थमेव च ॥१३॥ अच्युतोऽहमनन्तोऽहं गोविन्दोऽहमहंहरिः । आनन्दोऽहमशेषोऽहमजोऽहममृतोऽस्म्यहम् ॥१४॥ नित्योऽहं निर्विकल्पोऽहं निराकारोऽहमव्ययः । सिचदानन्दरूपोऽहं पङ्चकोशातिगोऽस्म्यहम् ॥ १४ ॥ अकर्ताऽहमभोक्ताऽहमसंगः परमेश्वरः । सदा मत्सन्निधानेन चेष्टते सर्वमिन्द्रियम ॥१६॥ आदिमध्यान्तमुक्तोऽहं न बद्धोऽहं कदाचन । स्वभावनिर्मलः शुद्धः स एवाहं न संशयः ॥१७॥ ब्रह्मैवाहं न संसारी मुक्तोऽहमिति भावयेत् । अशक्रवन्भावयितुं वाक्यमेतत्सदाऽभ्यसेत् ॥ १८॥ यदभ्यासेन तङ्गावो भवेङ्गमरकीटवत् । अत्रापहाय सन्देहमभ्यसेत्कृतनिश्चयः ॥१९॥ ध्यानयोगेन मासैकाद्गुह्महत्यां व्यपोहति । संवत्सरं सदाऽभ्यासात्सिद्धष्टकमवाप्नयात् । यावज्जीवं सदाऽभ्यासाज्जीवन्युक्तो भवेद्यतिः ॥ २०॥ नाहं देहो न च प्राणो नेन्द्रियाणि तथैव च । न मनोऽहं न बुद्धिश्व नैव चित्तमहंकृतिः ॥ २१॥

अहास पृथिवी ज्ञाता ततो व्रीहियवादिकम् ।

नाहं पृथ्वी न सलिलं न च विह्नस्तथाऽनिलः । न चाकाशो न शब्दश्च न च स्पर्शस्तथा रसः ॥ २२॥ नाहं गन्धो न रूपं च न मायाऽहं न संस्तिः । सदा साक्शिस्वरूपत्वाच्छिव एवास्मि केवलः ॥ २३॥ मय्येव सकलं जातं मिय सर्वं प्रतिष्ठितम । मिय सर्वं लयं याति तद्गृह्मास्म्यहमद्ग्यम् ॥२४॥ सर्वज्ञोऽहमनन्तोऽहं सर्वेशः सर्वशक्तिमान । आनन्दः सत्यबोधोऽहमिति ब्रह्मानुचिन्तनम् ॥ २४॥ अयं प्रपञ्चो मिथ्यैव सत्यं ब्रह्माहमव्ययम् । अत्र प्रमाणम वेदान्ता गरवोऽनभवस्तथा ॥ २६॥ ब्रह्मैवाहं न संसारी न चाहं ब्रह्मणः पथक। नाहं देहो न मे देहः केवलोऽहं सनातनः ॥२७॥ एकमेवाद्वितीयं वै ब्रह्मणो नेह किंचन ॥ २८॥ हृदयकमलमध्ये दीपवद्वेदसारं प्रणवमयमतर्कां योगिभिर्ध्यानगम्यम । हरिगुरुशिवयोगं सर्वभृतस्थमेकं सकुदपि मनसा वै चिन्तयेदाः स मुक्तः ॥ इति ब्रह्मानुचिन्तनं संपूर्णम् ॥ २९ ॥

## Трактат V: "Восемь шлок — Гимн Дакшинамурти".

दक्षिणामृतिं अष्टकम्

विश्वं दर्पण दृष्यमान नगरी तुल्यं निजान्तर्गतं पृष्यन्नात्मिन मायया बहिरिवोङ्गतं यथा निद्रया । यः साक्षात्कुरुते प्रबोध समये स्वात्मानमेवाद्वयं तस्मै श्री गुरुम्तयं नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥१॥

बीजस्यान्तरिवाङ्करो जगद् इदं प्राङ् निर्विकल्पं पुनर् माया किल्पत देश काल कलना वैचित्र्य चित्रीकृतम् । मायावीव विजृम्भयत्य् अपि महायोगीव यः स्वेच्छ्रया तस्मै त्री गुरुमूर्तयं नम इदं त्री दक्षिणामूर्तये ॥२॥

यस्यैव स्फुरणं सदात्मकम् असत् कल्पार्थगं भासते माक्षात् तत्त्वमसीति वेद वचसा यो बोधयत्य् आश्वितान् । यत् साक्षात्करणाद् भवेन् न पुनरावृत्तिर् भवांभोनिधौ तस्मै श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥३॥

नानाच्छिद्र घटोदरस्थित महादीप प्रभा भास्वरं ज्ञानं यस्य तु चक्षुरादि करण द्वारा बिहः स्पन्दते । ज्ञानामीति तम् एव भान्तम् अनुभात्य एतत् समस्तं जगत् तस्मै श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥४॥

देहम् प्राणम् अपीन्द्रियाण्यपि चलां बुद्धिं च शून्यं विदुः स्त्रीबालान्धजडोपमास् त्वहम् इति भ्रान्ता भृशं वादिनः । माया शक्ति विलास कित्यित महाव्यामोह संहारिणे तस्मै श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥४॥

गहु ग्रस्त दिवाकरेन्द्र सदृशो माया समाच्छादनात् मन् मात्रः करणोपसंहरणतो योभूत् सुषुप्तः पुमान् । गगस्वाप्सम् इति प्रबोध समये यः प्रत्यभिज्ञायते मिमे श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥६॥ बाल्यादिष्वपि जाग्रदादिषु तथा सर्वास्ववस्थास्वपि व्यावृत्तास्वनुवर्तमानम् अहम् इत्य् अन्तः स्फुरन्तं सदा । स्वात्मानं प्रकटीकरोति भजतां यो मुद्रया भद्रया तस्मै श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री ॥७॥

विश्वं पश्यित कार्य कारणतया स्व स्वामि संबन्धतः शिष्याचार्यतया तथैव पितृ पुत्राद्य आत्मना भेदतः । स्वप्ने जाग्रति वा य एष पुरुषो माया परिभ्रामितः तस्मै श्री गुरुमृर्तये नम इदं श्री दक्षिणामृर्तये ॥ ८॥

भूर् अम्भांस्यनलो निलोम्बरम् अहर्नाथो हिमांशुः पुमान् इत्याभाति वराचरात्मकम् इदं यस्यैव मूर्त्य् अष्टकम् । नान्यत् किञ्चन विद्यते विमृशतां यस्मात् परस्माद् विभोः तस्मै श्री गुरुमूर्तये नम इदं श्री दक्षिणामूर्तये ॥९॥

सर्वात्मत्वम् इति स्फुटीकृतम् इदं यस्माद् अमुष्मिं स्तवे तेनास्य श्रवणात् तदर्थं मननाद् ध्यानाच सङ्कीर्तनात् । सर्वात्मत्व महाविभूतिसहितं स्याद् ईश्वरत्वं स्वतः सिद्धोत् तत् पुनर् अष्टथा परिणतं चैश्वर्यम् अव्याहतम् ॥१०॥

चित्रं वटतरोर् मूले वृद्धाः शिष्याः गुरुर् युवा । गुरोस् तु मौनं व्यास्त्यानं शिष्यास् तु छिन्न संशयाः ॥ श्रीदिविशनमूर्त्यष्टकम् संपूर्नं ॥

#### Трактат VI: "Жемчужное ожерелье вопросов и ответов".

प्रक्रोत्तर - रत - मालिका

कः स्रलु नालंकियते दृष्टादृष्टार्थ साधन पटीयान् । अमुया कण्ठ स्थितया प्रश्लोत्तर रत्न मालिकया ॥१॥

भगवन् किम् उपादेयम्
गुरु वचनं हेयम् अपि किम् अकार्यम् ।
को गुरुः अथि गत तत्त्वः
शिष्य हितायऽओदातः सततम ॥२॥

त्वरितं किं कर्तव्यं विदुषां संसार सन्ततिच्छेदः । किम् मोक्ष तरोर् बीजं सम्यक् ज्ञानं किया सिद्धम् ॥३॥

कः पथ्यतरो धर्मः
कः शुचिर् इह यस्य मानसं शुद्धम् ।
कः पण्डितो विवेकी
किं विषं अवधीरणा गुरुष् ॥४॥

किं संसारे सारम् बहुशो अपि विचिन्त्यमानम् इदम् एव । किम् मनुजेष्विष्ट तमम् स्व पर हिताय्ऽओद्यतम् जन्म ॥४॥

मदिर् एव मोह जनकः
कः स्नेहः के च दस्यवो विषयाः ।
का भव वल्ली तृष्णा
को वैरी यस्त्वनुद्योगः ॥६॥

कस्माद् भयम् इह मरणात् अन्धाद् इह को विशिष्यते रागी । कः शूरो यो ललना लोचन बाणैर न च व्यधितः ॥७॥

पातुं कर्णाञ्चलिभिःकिम् अमृतम् इह युज्यते सद् उपदेशः । किम् गुरुताया मूलम् यद् एतद् अप्रार्थनं नाम ॥८॥

किम् गहनं स्त्री चरितम् कश्चतुरह् यो न सन्डितस् तेन । किम् दुःसं असन्तोषः किम् लाघवं अधमतो याञ्च ॥९॥

किम् जीवितम् अनवद्यम् किम् जाड्यम् पाठतोऽप्यनभ्यासः । को जागर्ति विवेकी का निद्रा मृदता जन्तोः ॥१०॥

निलनी दल गत जलवत् तरलम् किम् यौवनं धनं चायुः । कथय पुनः के शशिनः किरणसमाः सज्जना एव ॥११॥

को नरकः परवशता किम् सौरूयं सर्व सङ्ग विरतिर्या । किम् सत्यम् भृत हितं प्रियम् च किम् प्राणिनाम् असवः ॥१२॥

कोऽअनर्थ फलो मानः का सुखदा साधु जन मैत्री । सर्व व्यसन विनाशे को दक्षः सर्वथा त्यागी ॥१३॥

किम् मरणं मूर्बत्वम् किम् चानर्षं यद् अवसरे दत्तम् । आमरणात् किम् श्रल्यम् प्रच्छन्नम् यत् कृतम् पापम् ॥१४॥

कुत्र विधेयो यत्नो विद्याभ्यासे सद् औषधे दाने । अवधीरणा क्क कार्या स्नल परयोषित् परधनेषु ॥१५॥

काहर् निश्रम् अनुचिन्त्या संसार असारता न तु प्रमदा । का प्रेयसी विधेया करुणा दीनेषु सज्जने मैत्री ॥१६॥

कण्ठ गतैर् अप्य् असुभिः कस्य ह्यात्मा न शक्यते जेतुम् । मूर्खस्य शङ्कितस्य च विषादिनो वा कृतघ्रस्य ॥१७॥

कः साधुः सद्भृतः कम् अधमम् आचक्षते त्वसद् वृत्तम् । केन जितम् जगद् एतत् सत्य तितिक्षावता पुंसा ॥१८॥

कस्मै नमाम्सि देवाः कुर्वन्ति दया प्रधानाय । कस्मात् उद्देगः स्यात् संसार अरन्यतः सुधियः ॥१९॥

कस्य वशे प्राणिगणः

दया प्रधानाय । कस्मात् उद्देगः स्यात् संसार अरन्यतः सुधियः ॥१९॥

कस्य वजे प्राणिगणः सत्य प्रिय भाषिणो विनीतस्य । क्व स्थातव्यं न्याय्ये पथि दृष्टादृष्ट लाभाध्ये ॥ २०॥

कोऽअन्धो योऽअकार्य रतः को बिधरो यो हितानि न श्रुणोति । को मूको यः काले प्रियाणि वक्तम् न जानाति ॥ २१॥

किम् दानम् अनाकाङ्कम् किम् मित्रम् यो निवारयति पापात् । कोऽअलङ्कारः शीलम् किम वाचां मण्डनम सत्यम ॥२२॥

विद्युद् विलसित चपलं किम् दुर्जन संगतिर् युवतयश् च । कुल शील निष्प्रकम्पाः के कलि काले अपि सज्जना एव ॥ २३॥

चिन्तामणिर् इव दुर्लभम् इह किं कथयामि तचतुर् भद्रम् । किं तद् वदन्ति भ्यो विधृत तमसा विशेषेण ॥

दानं प्रिय वाक् सिंहतं ज्ञानम् अगर्वम् क्षमान्वितम् शौर्यम् । वित्तम् त्याग समेतं दुर्लभम् एतत् छतुर् भद्रम् ॥ २४,२४॥ किं शोच्यं कार्पण्यं सित विभवे किं प्रषस्तम् औदार्यम् । कः पूज्यो विद्वद्भिः स्वभावतः सर्वदा विनीतो यः ॥ २६॥

कः कुल कमल दिनेशः
सित गुण विभवे अपियो नम्नः ।
कस्य वर्षे जगद् एतत्
प्रिय हित वचनस्य धर्म निरतस्य ॥ २७॥

विद्वन् मनोहरा का सत् कविता बोध वनिता च । कंन स्पृशति विपत्तिः प्रवृद्ध वचनानुवर्तिनं दान्तम् ॥ २८॥

कस्मै स्पृहयति कमला त्वनलस चित्ताय नीति वृत्ताय । त्यजति च कं सहसा द्विज गुरु सुर निन्दाकरं च सालस्यम् ॥२९॥

कुत्र विधेयो वासः सज्जन निकटे अथवाकाश्याम् । कः परिहायों देशः पिशुनयुतो लुब्ध भूपश्र च ॥ ३०॥

केन अशोच्यः पुरुषः प्रणत कलत्रेण धीर विभवेन । इह भुवने कः शोच्यः सत्यपि विभवे न यो दाता ॥ ३१॥

किं लघुताया मूलम् प्राकृत पुरुषेषु या याच्चा । रामाद अपि कः शूरः स्मर शर निहतो न यश् चलति ॥ ३२॥ किम् अहर् निशम् अनुचिन्त्यम् भगवच् चरणम् न संसारः । चक्षुष्मन्तो अप्यन्धाः के स्युः ये नास्तिका मनुजाः ॥ ३३॥

कः पङ्गुर् इह प्रथितो व्रजित च यो वार्द्धके तीर्थम् । किं तीर्थम् अपि च मुख्यम् चित्त मलं यन निवर्तयति ॥ ३४॥

किं स्मर्तव्यं पुरुषै: हरि-नाम सदा न यावनी भाषा । को हि न वाच्य: सुधिया पर दोषश्चानृतम् तद्वत् ॥ ३४॥

किं संपारां मनुजैः विद्या वित्तं बलं यशः पुण्यम् । कः सर्व गुण विनाशी लोभः शत्रुश च कः कामः ॥ ३६॥

का च सभा परिहार्या हीना या वृद्ध सचिवेन । इह कुत्र अवहितः स्यान् मनुजः किल राज सेवायाम् ॥३७॥

प्राणद् अपि को रम्यः कुलधर्मः साधु संगश् च । का संरक्ष्या कीर्तिः पतिव्रता नैज बुद्धिश् च ॥ ३८॥

का कल्पलता लोके सच्छिष्यायार्पिता विद्या । को अक्षय वट वृक्षः स्यात् विधिवत् सत्पात्र दत्त दानम् यत् ॥३९॥

#### Приложение

किं शस्त्रम् सर्वेषां युक्तिः माता च का धेनुः । किं नु बलं यद् धेर्यं को मृत्युः यद् अवधान रहितत्वम् ॥४०॥

कुत्र विषं दुष्टजने किम् इह अशौचम् भवेत् ऋणं नृणाम् । किम् अभयम् इह वैराग्यं भयम् अपि किं वित्तम् एव सर्वेषाम् ॥४१॥

का दुर्लभा नराणाम् हरि भक्तिः पातकम् च किम् हिंसा । को हि भगवत् प्रियः स्यात् यो अन्यं नोद्वेजयेद् अनुद्विग्नः ॥४२॥

कस्मात् सिद्धिः तपसः बुद्धिः क्व नु भूसुरे कृतो बुद्धिः । वृद्धोपसेवया के वृद्धा ये धर्म तत्त्वज्ञाः ॥ ४३॥

संभावितस्य मरणाद्
अधिकं किं दुर्यशो भवति ।
लोके सुस्री भवेत् को धनवान् धनं अपि च किं यतस्रेष्टम् ॥४४॥

सर्व सुसानाम् बीजम् किं पुण्यम् दुःसम् अपि कृतः पापात् । कस्य ऐश्वर्यं यः किल शङ्करम् आराधयेद् भक्त्या ॥४४॥

को वर्धते विनीत: को वा हीयेत यो दृप्त: । को न प्रत्येतव्यो बूते यञ्चानृतं शश्वत् ॥४६॥ कुत्रानृतेऽअप्यपापम् यद्योक्तं धर्म रक्षार्थम् । को धर्मो अभिमतो यः शिष्टानाम् निजा कुलीनानाम् ॥४७॥

साधु बलम् किं दैवं कः साधुः सर्वदा तुष्टः । दैवं किं यत् सुकृतम् कः सुकृती झाष्यते च यः सिद्धः ॥ ४८॥

गृह मेधिनश् च मित्रं किं भार्या को गृही च यो यजते । को यज्ञो यः श्रुत्या विहितः श्रेयस्करो नृणाम् ॥४९॥

कस्य किया हि सफला यः पुनराचारवान् श्रिष्टः । कः शिष्टो यो वेद प्रमाणवान् को हतः किया भ्रष्टः ॥४०॥

को भन्यः संन्यसी को मान्यः पण्डितः साधुः । कः सेव्यो यो दाता को दाता यो अर्थि तृप्तिम् आतनुते ॥४१॥

किं भाग्यं देहवताम् आरोग्यं कः फली कृषिकृत् । कस्य न पापं जपतः कः पूर्णो यः प्रजावान् स्यात् ॥४२॥

किम् दुष्करम् नराणाम् यन् मनसो निग्रहः सततम्। को ब्रह्मचर्यवान् स्यात् यस्चास्म्रलितोर्ध्व रेतस्कः ॥४३॥ का च पर देवतोका चिच्छकिः को जगत् भर्ता । सूर्यः सर्वेषाम् को जीवनहेतुः स पर्जन्यः ॥४४॥

कः शूरो यो भीत त्राता त्राता च कः सद्गुरुः । को हि जगत् गुरुरुकः शम्भुः ज्ञानम् कृतः शिवाद् एव ॥ ४४॥

मुक्तिम् लभेत कस्मात्
मुकुन्द भक्तेः मुकुन्दः कः ।
यस्तारयेद् अविद्याम्
का चाविद्या यद् आत्मनो अस्फूर्तिः ॥४६॥

कस्य न शोको यः स्याद्
अकोधः किम् सुखम् तृष्टिः ।
को राजा रम्नन कृत्
कम्च म्वा नीचसेवको यः स्यात् ॥४७॥

को मायी परमेशः
क इन्द्रजालायते प्रपञ्चोऽयम् ।
कः स्वप्न निभो जाग्रद्
व्यवहारः सत्यम् अपि च किम् ब्रह्म ॥ ४८॥

किम् मिथ्या यद् विद्या नाष्ट्यम् तुच्छम् तु श्रश्न विषाणादि । का चानिर्वाच्या माया किम् कल्पितम् द्वैतम् ॥ ४९॥

किम् पारमार्थिकम् स्यात् अद्वैतम् चाञ्चता कृतो अनादिः । वपुषश् च पोषकम् किम् प्रारब्धम् चान्न दायि किम् चायुः ॥ ६०॥ को ब्राह्मणैर् उपास्यो गायत्र्य् अर्काग्नि गोचरः श्रम्भुः । गायत्र्याम् आदित्ये चाग्नौ श्रम्भौ च किम् नु तत् तत्त्वम् ॥ ६१॥

प्रत्यक्ष देवता का माता पूज्यो गुरुश् च कः तातः । कः सर्व देवतात्मा विद्या कर्मान्वितो विप्रः ॥६२॥

कण् च कुल क्षय हेतुः सन्तापः सज्जनेषु यो अकारि । केषाम् अमोघ वचनम् ये च पुनः सत्य मौन शम शीलाः ॥६३॥

किम् जन्म विषय संगः किम् उत्तरम् जन्म पुत्रः स्यात् । को अपग्हि।यों मृत्युः कुत्र पदम् विन्यसेच् च दृक् पूते ॥६४॥

पात्रम् किम् अन्नदाने क्षुधितम् को अर्च्यो हि भगवद् अवतारः । कण् च भगवान् महेशः शङ्कर नारायण् आत्मैकः ॥६५॥

फलम् अपि भगवद् भक्तेः

किम् तल् लोक स्वरूप साक्षात्त्वम् ।

मोक्षण् च को ह्य अविद्य आस्तमयः

कः सर्व वेद भृः अथ च ओम् ॥ ६६॥

इत्य् एषा कण्टस्था प्रञ्जोत्तर रत्न मालिका येषाम् । ते मुक्ताभरणा इव विमलाञ्चाभान्ति सत् समाजेषु ॥६७॥

### Трактат VII: "Самопознание".

#### आत्म बोध:

तपोभिः क्षीणपापानां शान्तानां वीतरागिणाम । मुमुक्षूणाम् अपेक्ष्यो अयम् आत्मबोधो विधीयते ॥१॥ बोधो अन्यसाधनेभ्यो हि साक्षान् मोक्षेक साधनम् । वाकस्य वड्डिवज् ज्ञानं विना मोक्षो न सिद्धाति ॥२॥ अविरोधितया कर्म नाविद्यां विनिवर्तयेत । विद्या अविद्यां निहन्त्येव तेजस्तिमिरसन्धवत् ॥३॥ अवच्छित्र इवाज्ञानात् तन्नाशे सति केवलः । स्वयं प्रकाशते ह्या आत्मा मेघापाये अंशुमान् इव ॥४॥ अज्ञान कलुषं जीवम् ज्ञानाभ्यासाद् विनिर्मलम् । कृत्वा ज्ञानं स्वयं नश्येज् जलं कतकरेणुवत् ॥ 🗴 ॥ मंसारः स्वप्नतुल्यो हि रागद्वेषादि संकुलः । स्वकाले सत्यवद् भाति प्रबोधे सत्य असद् भवेत् ॥६॥ तावत् सत्यम् जगद् भाति शुक्तिका रजतं यथा । यावन् न ज्ञायते ब्रह्म सर्वाधिष्ठावम् अद्भयम् ॥ ७॥ उपादाने अखिलाधारे जगन्ति परमेश्वरे । सर्ग स्थिति लयान् यान्ति बुद्धदानीव वारिणि ॥ ८॥ मिचिद् आत्मन्य् अनुस्यूते नित्ये विष्णौ प्रकल्पिताः । व्यक्तयो विविधास् सर्वा हाटके कटकादिवत् ॥९॥ <sup>यथाकाओ</sup> हुषीकेशो नानोपाधिगतो विभुः ।

<sup>तद्</sup> भेदाद् भिन्नवद् भाति तन्नाशे केवलो भवेत् ॥१०॥

नानोपाधि वशाद् एव जातिनामाश्रमादयः । आत्मन्य आरोपितास् तोये रस वर्णादि भेदवत् ॥ ११ ॥ पञ्चीकृत महाभूत संभवं कर्म सञ्चितम् । शरीरं सुख दुःखानां भोगायतनम् उच्यते ॥१२॥ पञ्च प्राण मनो बुद्धि दशेन्द्रिय समन्वितम् । अपञ्चीकृत भूतोत्थं सूक्ष्माङ्गं होगसाधनम् ॥१३॥ अनाद् अविद्यानिर्वाच्या कारणोपाधिर् उच्यते । उपाधि त्रितयाद् अन्यम् आत्मानम् अवधारयेत् ॥१४॥ पञ्चकोशादि योगेन तत् तन्मय इव स्थित: । शुद्धात्मा नीलवस्त्रादि योगेन स्फटिको यथा ॥१४॥ वपुस् तुषादिभिः कोशैर् युक्तं युक्त्यवघाततः । आत्मानम् आन्तरं शुद्धं विविच्यात् तन्दुलं अथा ॥१६॥ सदा सर्वगतो अप्यात्मा न सर्वत्रावभासते । बुद्धावेवावभासेत स्वच्छेषु प्रतिबिम्बवत् ॥१७॥ देहेन्द्रिय मनो बुद्धि प्रकृतिभ्यो विलक्षणम् । तद् वृत्ति साक्षिणं विद्याद् आत्मानं राजवत् सदा ॥१८॥ व्यापृतेष्वन्द्रोष्वात्मा व्यापारीवाविकिनाम् । दृश्यते अभ्रेषु धावत्सु धावन्निव यथा षषी ॥१९॥ आत्म बैतन्यम् आश्रित्य देहेन्द्रिय मनो धियः । स्वकीयार्थेषु वर्तन्ते सूर्यालोकं यथा जनाः ॥२०॥ देहेन्द्रिय गुणाउ कर्माण्य् अमले सिच्चद् आत्मनि । अध्यस्यन्त्य अविवेकेन गगने नीलतादिवत ॥ २१॥

अज्ञानान् मानसोपाधेः कर्तृत्वादीनि चात्मनि । कल्प्यन्ते अम्बुगते चन्द्रे चलनादि अथाम्भसः ॥ २२॥

रागेच्छासुख दुःसादि बुद्धौ सत्यां । सुषुप्तौ नास्ति तन् नाशे तस्माद् बुद्धेस् तु आत्मनः ॥ २३॥

प्रकाशो अर्कस्य तोयस्य शैत्यम् अग्नेर् यथोण्णता । स्वभावः सम्बदानन्द नित्य निर्मलतात्मनः ॥ २४॥

आत्मनस् सच्चिदंशश् च बुद्धेर् वृत्तिर् इति द्वयम् । संयोज्य चाविवेकेन जानामीति प्रवर्तते ॥ २५॥

आत्मनो विक्र्या नास्ति बुद्धेर् बोधो न जात्वपि । जीवस सर्वमलं ज्ञात्वा कर्ता दृष्टेति मुह्यति ॥ २६॥

रज्जु सर्पवद् आत्मानं जीवं ज्ञात्वा भयं अहेत् । नाहं जीवः परात्मेति ज्ञातश्चेन् निर्भयो भवेत् ॥ २७ ॥

आत्मावभासयत्य एको बुद्धादीन् इन्द्रियाण्य् अपि । दीपो घटादिवत् स्वात्मा जडैस् तैर् नावभास्यते ॥ २८॥

स्वबोधे नान्य बोधेच्छा बोध रूपतयात्मनः । न दीपस्यान्यदीपेच्छा यथा स्वात्मप्रकाशने ॥ २९ ॥

निषिद्ध निम्निलोपाधीन् नेति नेतीति वाक्यतः । विद्यादैक्यं महावाक्यैर् जीवात्म अरमात्मनोः ॥ ३०॥

आविद्यकं शरीरादि दृश्यं बुद्धुदवत् क्षरम् । एतद् विलक्षणं विद्याद् अहं ब्रह्मेति इर्मलम् ॥ ३१॥

देहान्यत्वान् न मे जन्म जराकार्श्यलयादयः । शब्दादि विषयैस् सङ्गो निरिन्द्रियतया न च ॥३२॥

अमनस्त्वान् न मे दुःस राग द्वेष भयादयः । अप्राणोह्य अमनाश् शुभ्र इत्य् आदि श्रुति शासनात् ॥ ३३॥ निर्गुणो निष्क्रियो नित्यो निर्विकल्पो निरम्ननः । निर्विकारो निराकारो नित्य मुक्तो अस्मि निर्मलः ॥३४॥

अहम् आकाशवत् सर्वं बहिर् अन्तर्गतो अच्युतः । सदा सर्वसमस् सिद्धो निस्सङ्गो निर्मलो चलः ॥ ३४॥

नित्य शुद्ध विमुक्तैकम् अखण्डानन्दम् द्वयम्। सत्यं ज्ञानम् अनन्तम् यत्परं ब्रह्माहम् वतत्॥ ३६॥

एवम् निरन्तर कृता ब्रह्मैवास्मीति वासना । हरत्यु अविद्या विक्षेपान् रोगान् इव रसायनम् ॥३७॥

विविक्त देश आसीनो विरागो विजितेन्द्रियः । भावयेद् एकम् आत्मानं तम् अनन्तम् नन्यधीः ॥३८॥

आत्मन्य् एवास्त्रिलं दृश्यं प्रविलाप्य धिया सुधीः । भावयेद् एकम् आत्मानं निर्मलाकाशवत् सदा ॥ ३९॥

रूपवर्णादिकं सर्वं विहाय परमार्थवित् । परिपूर्णं चिदानन्द स्वरूपेणावतिष्ठते ॥ ४०॥

ज्ञातृ ज्ञान ज्ञेय भेदः परे नात्मिनि विद्यते । चिदानन्दैक रूपत्वाद् दीप्यते स्वयम् एव तत् ॥४१॥

एवम् आत्मारणौ ध्यान मथने सततं कृते । उदितावगति ज्वाला सर्वाज्ञानेन्धनं दहेत् ॥४२॥

अरुणेनेव बोधेन पूर्वं सन्तमसे कृते । तत आविर्भवेद् आत्मा स्वयमेवाम्श्रमान् इव ॥४३॥

आत्मा तु सततं प्राप्तो अप्य् अप्राप्तवद् अविद्यया । तन् नाशे प्राप्तवद् भाति स्व कण्टाभरणं अथा ॥४४॥

स्थाणौ पुरुषवद् भ्रान्त्या कृता ब्रह्मणि जीवता । जीवस्य तास्विके रूपे तस्मिन् दृष्टे निवर्तते ॥४४॥

#### Приложение

तत्त्व स्वरूपानुभवाद् उत्पन्नं ज्ञानम् अञ्चसा । अहं ममेति चाज्ञानं बाधते दिग् हमादिवत् ॥ ४६॥ सम्यग् विज्ञानवान् योगी स्वात्मन्य् एवास्त्रिलं थितं । एकं च सर्वम् आत्मानम् ईक्षते ज्ञान चक्षुषा ॥४७॥ आत्मैवेदं जगत् सर्वम् आत्मनो अन्यन् न इञ्चन । मृदो यद्वद् घटादीनि स्वात्मानं सर्वम् क्षते ॥ ४८॥ जीवन्मुक्तिस्तु तद् विद्वान् पूर्वीपाधि उनांस्त्यजेत् । स सचिदादि धर्मत्वं भवेत् भ्रमर ईटवत् ॥ ४९॥ तीर्त्वा मोहार्णवं हत्वा राग द्वेषादि राक्षसान् । योगी शान्ति समायुक्त आत्मारामो विराजते ॥५०॥ बाह्यानित्यसुखासिकं हित्वा अत्म सुख निवृतः । घतस्थ दीपवच छश्वद् अन्तरेव प्रकाशते ॥ ५१॥ उपाधिस्थो अपि तद् धर्मैर् अलिप्तो व्योमवन् उनिः । सर्वविन् मृदवत् तिष्ठेद् असक्तो वायुवच् अरेत् ॥ ५२॥ उपाधि विलयाद् विष्णौ निर्विशेषं विशेउ मुनिः । जले जलं वियद् ब्योम्नि तेजस् तेजसि वा यथा ॥ ५३॥ यल् लाभाउ नापरो लाभो यत् सुस्तान् नापरं उसम् । यज् ज्ञानान् नापरं ज्ञानं तद् ब्रह्मेत्य् वधारयेत्॥ ४४॥ यद् दृष्ट्वा नापरं दृश्यं यद् भूत्वा न उनर्भवः । यज् ज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तद् ब्रह्मेत्य् वधारयेत् ॥ ४४ ॥ तियंग् ऊर्ध्वम् अधः पूर्णं सिचदानन्दम् द्वयम्। अनन्तं नित्यम् एकं यत् तद् ब्रह्मोत्य् वधारयेत् ॥ ५६॥ अतद् व्यावृत्ति रूपेण वेदान्तैर् लक्ष्यते अव्ययम् ।

असण्डानन्दम् एकं यत् तद् ब्रह्मेत्य् वधारयेत् ॥ ५७॥

असण्डानन्द रूपस्य तस्यानन्द लवाश्रिताः । ब्रह्माद्यास तारतम्येन भवन्त्य आनन्दिनो सिलाः ॥४८॥ तद्युक्तम् अस्तिलं वस्तु व्यवहारश् चिदन्वितः। तस्मात सर्वगतं ब्रह्म क्षीरे सर्पिरिवासिले ॥५९॥ अनण्वस्थूलम् अहस्वम् अदीर्घम् अजम् अव्ययम् । अरूप गुण वर्णास्त्र्यम् तद् ब्रह्मेत्य् वधारयेत् ॥६०॥ यद् भासा भासते अर्कादि भास्यैर् यत्तु न हास्यते । येन सर्वम् इदं भाति तद् ब्रह्मेत्य् वधारयेत् ॥६१॥ स्वयम् अन्तर् बहिर् व्याप्य भासयन्नस्तिलं अगत् । ब्रह्म प्रकाशते विह्न प्रतप्तायस पिण्डवत् ॥६२॥ जगद् विलक्षणं ब्रह्म ब्रह्मणोन्यन् न किञ्चन । ब्रह्मान्यद् भाति चेन् मिथ्या यथा मरुमरीचिका ॥६३॥ दृश्यते श्रूयते यदाद् ब्रह्मणोन्यन् न तद्भवेत् । तत्त्वज्ञानाच् च तद् ब्रह्म सचिदानन्दम् अद्वयम् ॥६४॥ सर्वगं सचिदात्मानं ज्ञान चक्षुर् निरीक्षते । अज्ञान चक्षुर् नेक्षेत भास्वन्तं भानुम् अन्धवत् ॥ ६४ ॥ श्रवणादिभिर् उद्दीस ज्ञानाग्नि परितापितः । जीवस् सर्वमलान् मुक्तस् स्वर्णवद् द्योतते स्वयम् ॥ ६६ ॥ हृदाकाशोदितो ह्य आत्मा बोध भानुस् तमोपहृत् । सर्वव्यापी सर्वधारी भाति भासयतेऽखिलम् ॥६७॥ दिग् देश कालादा अनपेक्ष्य सर्वगं शीतादिहन् नित्यसुखं निरम्ननम् । यस स्वात्म तीर्थं भजते विनिष्क्रियः स सर्ववित् सर्वगतोऽमृतो भवेत् ॥६८॥

#### БИБЛИОГРАФИЯ

- \* Complete works of Shri Shankaracharya in the original Sanskrit. Samata Books, Madras 1981, vol.1-10.
- \* Atmabodha. Tr.by S.Nikhilananda. Shri Ramakrishna Math, Madras 1994.
- \* Bhaja Govindam. C.Rajagopalachari. Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay 1993.
- \* Bhaja Govindam. Swami Chinmayananda. Central Chinmaya Mission Trust, Bombay 1991.
- \* Dakshinamurti Stotram and Dashasloki of Shri Shankaracharya. By Swami Gambhirananda. Shri Ramakrishna Math, Madras 1985.
- \* Prashnottara ratna malika of Shri Shankaracharya. By Swami Tapasyananda. Shri Ramakrishna Math, Madras 1991.
- \* T.M.P. Mahadevan. The Hymns of Shankara. Motilal Banarsidas, Delhi 1990.
- \* Madhava-Vidyaranya. Shankara-Dig-Vijaya. Madras 1986.
- \* Swami Mukhyananda. Acharya Shankara. Advaita Ashrama, Kalady 1987.
- \* H.H. Shri Candrashekharendra Saraswati. Adi Shankara, His life and times. Bombay 1988.
- \* A.Kuppuswami. Shri Shankara Bhagavatpadacarya. Madras 1991.
- \* A. Kuppuswami. Shri Shankaracharya and His Connection with Kanchipuram. Kanchipuram 1994.
- \* The Greatness of Sringeri. Tattvaloka Publication. Bombay 1993.
- \* T.S.Narayana Shastry. The Age of Shankara. Madras 1971.
- \* D.Nath Pal. Shankara the Sublime. Calcutta 1912.
- \* N. Venkata Raman. Shankaracharya the Great and his Successors in Kanchi. Madras 1923.
- \* N.Ramesam. Shri Shankaracharya. Published by Shri Bhavanarayana Swami. Temple, Ponnur 1959.

#### ОГЛАВЛЕНИЕ

| Введение V-VII                                         |
|--------------------------------------------------------|
| Предисловие VIII-XVIII                                 |
| Пандит Д.Ч.Бхаттачариа, Шастри. "Сознание" XIX-XXX     |
| <b>Трактат І. "Десять шлок об Атмане"</b> <i>1</i>     |
| Трактат II. "Восемь шлок — Гимн Учителю" 15            |
| Трактат III. "Устремись к Говинде",                    |
| или "Удар по заблуждению" <i>23</i>                    |
| <b>Трактат IV. "Созерцание Брахмана"</b> 53            |
| Трактат V. "Восемь шлок — Гимн Дакшинамурти" 77        |
| Трактат VI. "Жемчужное ожерелье вопросов и ответов" 93 |
| <b>Трактат VII. "Самопознание"</b> 147                 |
| Приложение                                             |
| Библиография                                           |

## Библиотека "Духовное наследие Индии"

В 1995-1998 годах "Обществом Рамакришны" и "Обществом Ведической Культуры" в данной серии выпущены следующие издания:

#### Вишну-Пурана

Веданта-Сутра (Афоризмы о Высшей Реальности)

Катха Упанишад и Тайтирия Упанишад (с комментариями Шри Шанкарачары)

Шри Шанкарачарья "Семь трактатов"

Готовятся к публикации:

Мистические и религиозные обряды индуизма

Ишопанишад и Кена Упанишад (с комментариями Шри Шанкарачарьи)

Боги и Богини Индии

Большая Энциклопедия священнных преданий индуизма (в четырех томах)

Тайное учение Бхагавата-Пураны

Подробную информацию можно получить по адресам: "Общество Рамакришны": 191028, Санкт-Петербург, а/я 214. "Общество Ведической культуры": 195426, СПб-426, а/я 302.

Шри Шанкарачарья. Семь трактатов (пер. с санскрита). СПб. Общество «Адити», «Общество Рамакришны», 1999 г. — 248 с.

Составление, перевод, предисловие Алены Адамковой.



Издательство «АДИТИ»
196247, Санкт-Петербург, а/я 48
тел. (812) 112-56-99
e-mail: agni@aditi.spb.ru

Отпечатано по договору №7/р от 07.07.98 с оригинал-макета в типографии «All India Press» Kennedy Nagar, Pondicherry—605001 INDIA Тираж 3000 экз.

