# З А П И С К И ИСТОРИКО-ФИОЛОГИЧЕСКАГО ФАКУЛЬТЕТА ПЕТРОГРАДСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

Часть CXII

### И. М. Волковъ.

## **ДРЕВНЕ-ЕГИПЕТСКІЙ БОГЪ**

СЕБЕКЪ.

**ПЕТРОГРАДЪ.** Типографія Россійской Академіи Наукъ.

1917.

#### ПРЕДИСЛОВИЕ

Предлагаемая вниманию читателей работа ставит своей задачей исследование одного из частных вопросов древнеегипетской религии, именно вопроса о боге Себеке. Мною имелось в виду проследить на основании дошедшего до нас исторического материала, правда, скудного и разрозненного, ход египетских религиозных представлений о божестве, религиозно-исторические судьбы которого тесно связаны с судьбами одного из наиболее распространенных в древнем Египте животных — крокодила. В выборе для своего исследования именно частного специального вопроса, а не общей какой-либо темы из богатого содержания египетской религии я руководился глубоким убеждением, что в настоящее время история египетской религии находится еще в той стадии своего научного развития, когда, как и двадцать лет тому назад (во время появления в свет известного труда проф. Б. А. Тураева о боге Тоте), для успехов ее поступательного движения нужны не многообъемлющие труды общего характера с черезмерным применением синтеза и чересчур смелыми обобщениями, а осторожные монографические исследования аналитического [II] характера, касающиеся отдельных явлений религиозной жизни или отдельных лиц египетского пантеона. Само собою разумеется, этим вовсе не исключается применение в подобного рода работах и синтеза, лишь бы только последний в своих операциях не выходил далеко за пределы обобщения фактов, относящихся к данному специальному религиозноисторическому вопросу. В последнее тридцатилетие, по счастливому почину Масперо, египтологи, в противовес Бругшу, и вступили на этот пока единственно нормальный и надежный путь в деле разработки истории египетской религии и до сих пор продолжают идти по нему, как, напр., у нас в России проф. Б. А. Тураев с его упомянутой выше замечательной монографией о боге Тоте. К такого рода исследованиям примыкает по своему предмету и задаче и предлагаемая вниманию читателей работа о боге Себеке, являющаяся, насколько мне известно, первым и пока единственным специальным исследованием об этом божестве, если не считать посвященной ему словарной статьи Рёдера в «Словаре греческой и римской мифологии» Рошера.

В заключение, вспоминая лица и учреждения, оказавшие мне ту или иную помощь при написании настоящей работы, считаю приятным долгом принести глубокую благодарность своему многоуважаемому учителю, профессору Борису Александровичу Тураеву за его незаменимое ученое содействие и нравственную поддержку мне как во всех вообще моих научных занятиях, так и при составлении настоящей книги. Считаю также своею обязанностью выразить искреннюю признательность Историко-филологическому Факультету Петроградского Университета, [III] давшему мне возможность напечатать настоящую работу в его «Записках», и профессору Берлинского Университета Ад. Эрману за его любезное разрешение мне (во время моих занятий во вверенном ему Берлинском музее) ознакомиться с научным материалом по вопросу о боге Себеке, собираемым для проектируемого «Египетского словаря»<sup>1</sup>, и издать в настоящей работе некоторые остававшиеся до сих пор неизданными памятники Берлинского музея, имеющие отношение к вопросу о боге Себеке<sup>2</sup>.

И. Волков

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На дальнейших страницах этот материал цитируется нами под сокращением Wb. (= Wörterbuch).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Эти памятники приложены нами на отдельных таблицах в конце книги.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ І.

К истории вопроса.

Браться за исследование вопроса о боге Себеке, как и за исследование многих других вопросов древнеегипетской религии, с твердой надеждой достигнуть сколько-нибудь значительных научных результатов стало возможно лишь с очень недавнего сравнительно времени. Во всяком случае, до славного открытия Шампольона<sup>3</sup> нельзя было и мечтать об этом. Правда, в распоряжении немногих исследователей древнеегипетской религии, работавших дешифрирования гиероглифов, имелся довольно значительный до количественно классический материал. Но, будучи для Египта иноземными, сообщения классиков, понятно, в историческом отношении далеко не могут сравняться с источниками туземными. К тому же, они важны исторически собственно лишь для современной им позднеегипетской эпохи. Кроме того, классический материал далеко не в одинаковой мере касается отдельных сторон известного вопроса из области древнеегипетской религии, зачастую сгущая краски одной стороны и совсем замалчивая другую. Вследствие этого оказывается решительно невозможным на основании одного лишь классического материала, без проверки и пополнения его данными туземных источников, составить цельное, не страдающее [2] односторонностью представление о том или ином предмете из области древнеегипетской религиозной истории. В особенности следует сказать это о божествах, принадлежавших, подобно предмету нашего исследования — Себеку, к сравнительно скромным, второстепенным величинам египетского пантеона. Характеризуя эти божества, классические писатели редко дают более или менее живой и полный образ их, в большинстве же случаев ограничиваются сообщением о какой-либо одной стороне известного божества, почему-нибудь особенно бросившейся им в глаза. Так, будучи очень словоохотливыми относительно крокодила, символического священного животного Себека, и его культа в Египте, классические авторы не сообщают почти ничего о самом Себеке, как духовном божественном существе, и о значении его в египетских религиозных представлениях. Научную важность классических сведений из области древнеегипетской религии понижает и то обстоятельство, что многие из них прошли чрез греческое мировоззрение авторов, обработавших ИХ применительно К началам своего религиозно-философского миросозерцания и, в интересах последнего, не останавливавшихся при рассмотрении вопросов древнеегипетской религии пред рискованными теориями и домыслами. Сказанное о классических авторах почти в той же степени приложимо и к древнехристианским церковным писателям, которыми также пользовались до-шампольоновские исследователи древнеегипетской религии. Основанные на исключительно такого рода источниках, работы этих исследователей, разумеется, не могли быть ни полными, ни точными изображениями действительного хода древнеегипетской религиозной истории. Исследователю вопроса о Себеке решительно нечего почерпнуть из «Pantheon Aegyptiorum» Яблонского<sup>4</sup> и «De cultu animalium inter Aegyptios et Iudaeos commentatio» Шумахера<sup>5</sup> — двух наиболее [3] значительных для до-шампольоновской египтологии трудов из области древнеегипетской религии. Деятельность Шампольона, дешифрованием гиероглифов и работами над ними открывшего миру новую огромную научную область в виде египтологии, оказалась весьма плодотворною и для нашего вопроса. Во время своей экспедиции в Египте Шампольон посетил многие местности, имевшие в древности близкое отношение к культу Себека, описал их и сохранившиеся в них древнеегипетские памятники и сообщил некоторые из

.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Род. в 1790 г., † 1832 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Paul Ernst Jablonski, Pantheon Aegyptiorum. Frankfurt a. M., 1750.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ioh. Heinrich Schumacher, De cultu animalium inter Aegyptios et Iudaeos commentatio. Brunswig, 1773.

текстов, которыми последние были покрыты $^6$ . Правда, в своем «Le Panthéon égyptien» $^7$  сам он не использовал этих текстов в применении к вопросу о Себеке, но зато с этого времени они были к услугам всякого желающего заняться обработкой их. Это не замедлил сделать, правда, лишь отчасти Розеллини, в своих «I monumenti dell'Egitto e della Nubia» не только вновь издав добытый Шампольоном и опубликованный в его монументальных изданиях материал, но и сделав опыт обработки его в дополнительных к вышеназванному изданию «I monumenti...» томах текста<sup>9</sup>. Шампольоном и Розеллини была впервые отмечена наличность культа Себека в Омбосе, хотя и они оба, и их преемники по науке ошибочно отождествляли этот город с Омбосом — местом культа бога Сета, пока Питри не открыл в 1896 году развалин этого последнего города. Из необозримого множества материала, собранного во время нескольких [4] экспедиций, следовавших одна за другою после экспедиции Шампольона, в особенности во время немецкой экспедиции во главе с Лепсиусом. (1842-1845 гг.), известная часть его выпала и на долю нашего вопроса, хотя и далеко не столь значительная, как на долю многих других вопросов древнеегипетской религии и мифологии. Во времени издания в «Denkmäler...» 10 Лепсиуса некоторых письменных и вещественных памятников, имеющих известное отношение к культу Себека, впервые стало возможно очертить, хотя пока еще только самыми общими штрихами, образ этого божества. Опыты этого, своим началом восходящие к самому Лепсиусу<sup>11</sup>, делались, хотя и не часто, до самого последнего времени. Но все те из них, которые были сделаны до девяностых годов прошлого столетия, когда, благодаря работам Масперо и Эрмана, в египтологии окончательно установился исторический метод, окончились полною неудачей. Крайняя скудость источников по нашему вопросу, накоплявшихся очень медленно, и принадлежность их почти исключительно к позднеегипетской эпохе должны были бы, кажется, навести тогдашних исследователей вопроса на мысль о необходимости тщательного критического анализа материала, обращения строгого внимания на время его происхождения и воздержания от обобщений, не оправдываемых анализируемым материалом и потому пока еще преждевременных. Но, как это ни странно, означенная мысль, по-видимому, не предносилась сознанию исследователей старой школы, а если и предносилась, то не оказала на них никакого влияния. Старое ложное мнение о неподвижности древнеегипетской культуры во всех ее областях, пристрастие к культурно-историческим обобщениям, [5] предвзятое понятие о религии солнца в Египте, из которой будто бы вытекали и к которой сводились все без исключения явления древнеегипетской религиозной жизни, преуменьшение трудностей египетского языка и излишне самоуверенное обращение с ним сильно вредили правильному решению вопроса о Себеке как и всех вообще вопросов древнеегипетской религии и мифологии. В типичном для этой школы труде Бругша «Religion und Mythologie der alten Aegypter» 12 упомянутые отрицательные стороны ее работы выступают особенно ярко: тексты птолемеевской и римской эпох о Себеке, часто не точно, а иногда и произвольно переведенные, принимаются в качестве свидетельств одинаково важных для всех периодов

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> I. F. Champollion, Monuments de l'Égypte et de la Nubie d'aprés les dessins éxecutéssur les lieux. Paris, 1835–1845. 4 тома; Monuments de l'Égypte et de la Nubie: Notices descriptives conformes aux manuscrits autographes

réligés sur les lieux par l'auteur. Paris, 1844 sq. 2 тома.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I. F. Champollion le Jeune, Le Panthéon égyptien. Paris, 1823.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> I. Rosellini, I monumenti dell'Egitto e della Nubia, disegnati dalla spedizione scientifico — letteraria toscana in Egitto. Pisa, 1832–1844. 3 тома таблиц и 9 томов текста.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> I. Rosellini, I monumenti... Parte terza. Monumenti del Culto. Tomo unico. Pisa, 1844.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> R. Lepsius, Denkmäler aus Ägypten und Äthiopien, nach den Zeichnungen der von S. M. Friedrich Wilhelm IV nach diesen Ländern gesendeten und in den Jahren 1842–1845 ausgeführten wissenschaftlichen Expedition. Berlin. 1849–1858. 6 частей; его же, Texst und Ergänzungsbände. Leipzig, 1897 f.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> R. Lepsius, Ueber den ersten ägyptischen Götterkreis (B Abhandlungen der Kgl. Preuss. Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse. 1851. S. 157–214)

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> H. Brugsch, Religion und Mythologie der alten Aegypter. Leipzig. 1887–1890.

древнеегипетской религиозной истории, вследствие чего получается впечатление, будто бы за всю многовековую историю древних египтян их представления о Себеке не подвергались ни малейшим изменениям; встречающиеся в текстах примеры приложения Себеку свойств высшего божества и отожествления его с богом солнца принимаются за вполне достаточное доказательство того, что и Себек был божеством солнца; для объяснения имени бога придумываются крайне рискованные этимологические комбинации. Не отрицая некоторой заслуги Бругша пред нашим вопросом (он впервые отметил оаз Файюм, как область, кирием которой был Себек<sup>13</sup>), и главный город этой области Крокодилополь, как центральное место его культа<sup>14</sup>, установил наличность почитания его в разных местностях Дельты<sup>15</sup> [6] и т. п.), приходится, однако, признать, что неисторичностью приемов своей работы он не только не двинул вперед, но даже затормозил правильное решение его.

К счастью для науки, во вторую половину деятельности Бругша научное преобладание в египтологии уже вполне перешло к новой возглавляемой Масперо и Эрманом школе с его строго историческим методом. Масперо была окончательно утверждена в науке очень плодотворная и для нашего вопроса мысль, что египетская религия, подобно семитическим, начала свое бытие в виде отдельных, разобщенных друг от друга местных культов<sup>16</sup>. В общем религиозно-историческом труде Штраусс-унд-Торнея<sup>17</sup>, бывшем первым опытом применения начал новой школы к изучению древнеегипетской религии, встречаем и в отношении к вопросу о Себеке постановку, отвечающую требованиям исторического метода, хотя в смысле количественном автор дал совсем мало нового сравнительно с Бругшем, так как в его распоряжении был в сущности тот же самый материал, дополненный лишь крайне скудными новыми данными из текстов пирамид и Книги Мертвых. Материал по вопросу о Себеке, между тем, постепенно накоплялся, все более приближая науку к возможности знать не одно лишь имя и самые общие свойства нашего бога. Со времени издания и научной обработки файюмских письменных и вещественных памятииков египтологами Плейте $^{18}$ . Ланцоне $^{19}$ , Питри $^{20}$ , [7] Грифисом $^{21}$  и Шпигельбергом<sup>22</sup> впервые стало возможно научное ознакомление, хотя и неполное, с культом Себека в Файюме, где он сам и разные формы его занимали положение кириев. Издание омбосских храмовых надписей, выполненное Морганом, Бурианом, Легрэном, Жекье и Барсанти<sup>23</sup>, вводить исследователя в изучение культа Себека в другом важнейшем месте его почитания — Омбосе.

Кроме названных изданий, имеюших наибольшую важность для нашего вопроса, за

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Geographische Inschriften altägyptischer Denkmäler I, S. 231 (sn, Thesaurus inscriptionum Aegyptiacarum. III). Berlin. 1858; Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde, 20 (1882), S. 89–91; Dictionnaire geographique de l'Ancienne Égypte... Leipzig. 1879. P. 769. 1072.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Dict. géogr., p. 678. 804; Relig. u. Mythol., S. 508; Die Aeeyptologie. Abriss der Entzifferungen und Forschungen auf dem Gebiete der ägyptischen Schrift, Sprache und Alterthumskunde. Leipzig. 1891. S. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Dict. géogr., p. 1002–1004. 1044 sq.; Relig. u. Mythol., S. 599 f.; D. Aegyptologie, S. 448 f.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> G. Maspero. Études de mythologie et d'archéologie égyptiennes. I. II. Paris. 1898; Histoire ancienne des peuples de l'Orient classique. I. Paris. 1895.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Victor von Strauss-und-Torney, Der altägyptische Gotterglaube. Heidelberg, 1889–1891.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> W. Pleijte, Over drie handschriften op papyrs bekend onder de titels van Papyrus du Lac Moeris du Fayoum et du Labyrinthe (в Verhandelingen der Koninkhjke Akademie van Wetenschappen. Afdeeling Letterkunde. Zestiende deel, 1886)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> R. V. Lanzone, Les Papyrus du Lac Moeris. Turin, 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> F. Petrie, Hawara, Biahmu and Arsinoe. London, 1889; его же, Kahun, Gurob and Hawara. London, 1890; его же, Illahun, Kahun and Gurob. 1889–1890. London, 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> F. Griffith, The Petrie Papyri. Hieratic papyri from Kahun and Gurob. Plates and text. London, 1898.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> W. Spiegelberg, Die demotischen Denkmäler. II. Die demotischen Papyrus Strassburg i. E. 1908 (в Catalogue général dos antiquités égyptiennes du musee du Caire. Vol. XXXIX).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Catalogue des monuments et inscriptions de l'Egypte antique. Première. Haute Egypte. Par I. de Morgan, U. Bouriant, G. Legrain, G. Jéquier, A. Barsanti. Vienne. 1895. 3 тома.

Grenfell-Hunt-Smyly, The Tebtunis Papyri I 1902; Grenfell-Hunt (Goodspeed), The Tebtunis Papyri II 1907.

последнее тридцатилетие вышло в свет значительное количество изданий со случайными данными о Себеке и его культе. Это же тридцатилетие предоставило в наше распоряжение совершенно новый вид научного материала по вопросу о Себеке — греческие папирусы из Египта<sup>24</sup>. Те из них, которые происходят из Файюма, — особенно из Димэ и Умм-эль-Барагата, — сообщают много ценных, хотя и отрывочных [8] сведений о культе Себека и его форме в разных частях Файюма, служа существенно важным дополнением к материалу гиероглифипческому.

Обнародованный до сих пор материал по вопросу о Себеке пока еще ни разу не был во всем своем объеме сведен воедино и обработан для монографии об этом боге. Частичное же использование его, кроме статей Кребза<sup>25</sup>, Вилькена<sup>26</sup> и Зете<sup>27</sup> и книг Видеманна<sup>28</sup>, Циммерманна<sup>29</sup>, Гопфнера<sup>30</sup> и Отто<sup>31</sup>, сделано Рёдером в статье «Sobk», написанной в 1908 году для греко-римского мифологического словаря Рошера<sup>32</sup>. В этой ценной для нашего вопроса работе, являющейся пока единственной монографией о Себеке, использованы собственно одни лишь гиероглифические и гиератические памятники, притом почти в той только мере в какой они скопированы для составляемого в настоящее время в Берлине Египетского Словаря; демотический материал оставлен совсем без внимания; данные греческих папирусов равно как и классических и христианских писателей использован в самой незначительной степени. Автор дает исторический очерк собственно одних [9] лишь религиозных представлений древних египтян о Себеке, оставляя без рассмотрения внешние формы, в которых проявлялся культ этого божества.

#### II. Источники.

Хотя для вопроса о Себеке в распоряжении науки в настоящее время имеется значительно больше научного материала, чем тридцать лет тому назад, однако и теперь его нельзя признать обильным. Главную часть его составляют надписи и вообще письменные памятники<sup>33</sup>, как религиозного, так и светского [10] характера, из которых первые особенно

Crcnfell and Hunt, The Amherst Papyri Part I (1900). Part II (1901).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Grenfell, Hunt, Hogarth, Fayûm towns and their papyri 1900. Aegyptische Urkunden aus d. kgl. Museen zu Berlin, herausg. von der Generalvervaltung. Grechische Urkunden I 1895. II 1898. III 1903. IV 1905 f.

F. G. Kenyon, Greek papyri in the Brit. Museum. Catalogue with texts I 1893. II 1898. III (при участии Н. І. Bell'a) 1907.

I. P. Mahaffy, The Flinders Petrie Papyri I 1891. II 1893; I. P. Mahaffy ad I G Smyly III 1905.

С. Wessely (при участии L. Mitteis'a), Corpus papyrorum Raineri archiduci I 1895

C. Wessely. Papyrorum scriptuirae graecae specimina isagogica 1900

G. Vitelli. Papiri greco-egizii, publicata dalla R. Accademia dei Lincei. Vol. primo, 1906; D. Comparetti. Papiri greco-egizii, publicata dalla R. Accademia dei Lincei. Vol. secondo 1911.

I. Milne. Greek inscriptions 1905 (в Catalogue general. Vol. XVIII и др.)

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Krebs, Neues aus dem Fayum und dem Soknupaios-Tempel (в Ä.Z. 31 [1893]); Aegyptische Priester unter romischen Herrschaft (в Ä.Z. тот же том).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> U. Wilcken, Der Labyrintenbauer Petesuchos (B Ä.Z. 22 [1884]).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> K. Sethe, Der Name des Gottes Sucho (B Ä.Z. 50 [1912]).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> A. Wiedemann, Herodots zweites Buch mit sachlichen Erlauterungen, Leipzig, 1890.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> F. Zimmermann, Die ägyptische Religion nach der Darstellung der Kirchenschriftsteller und die ägyptischen Denkmäler. Paderborn, 1912 (B Stidien zur Geschichte und Kultur Altertums, herausgegeben von E. Drerup, H. Grunme und I. P. Kirsch. V Band. 56 Heft).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Th. Hopfner, Der Tierkult der alten Aegypter nach der griechischromischen Berichten und den wichtigeren Denkmälern. Wien, 1914 (B Denkschriften der K. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philosophischhistorische Klasse 57. Band. 2. Abhandlung).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> W. Otto, Priester und Götter im hellenistischen Aegypten. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte des Hellenismus. Leipzig und Berlin, 1905. 1908. 2 тома.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> W. H. Roscher, Ausfürliches Lexikon der griechischen und Mythologie. Sp. 1093–1120.

<sup>33</sup> Из них назову здесь так называемый файюмский папирус, а также не изданные еще иллахунские папирусы и

важны для изучения самых религиозных представлений древних египтян о Себеке, последние же для ознакомления с внешними формами его культа. Списки египетских божеств, молитвенные призывания их, среди которых есть и предназначенные специально для Себека, посвятительныя надписи в честь его, перечни пожертвований, сделанных для его храмов, личные имена и географические обозначения, заключавшие в себе в виде составной части имя Себека или одной из его форм, и проч. — таков главный, да почти исключительным образом письменный материал пио нашему вопросу. За исключением немногих случаев, среди этого материала, разбросанного по многочисленным, часто мало доступным собраниям и изданиям, нет произведений, которые целиком относились бы к нашему вопросу, касаясь существенных его сторон данные о Себеке, большею частью в виде пеясных мифологических намеков, отдельных эпитетов, общих богословских мест и пр., поддаются извлечению из всей массы материала лишь как бы мелкими крупицами.

Из вещественных памятников в качестве источников для нашей работы важное значение имеют остатки храмов Себека в Файюме (правда, дошедшие до нас в очень небольшом числе) и Омбосе, множество мумий его символического священного животного — крокодила, немногие греко-римские монеты номов, в которых Себек был чтим преимущественно пред другими божествами, и особенно произведения изобразительных искусств и художественного производства.

Вследствие существенно важного значения изобразительных искусств в культуре и религии древних египтян, пользовавшихся [11] ими для выражения религиозных представлений наравне с текстами, в художественных произведениях находят себе наглядпое выражение многие из представлений о Себеке. Без принятия во внимание такого рода иллюстраций нередко и самые тексты ускользали бы от надлежащего понимания, н исследование было бы очень далеким от полноты, требуемой современным научным положением нашего вопроса.

Надлежащему решению последнего сильно повредило бы также пренебрежение относящимися к нему данными классических и древнехристианских писателей. Правда, как классики, так особенно древнехристианские авторы были сравнительно хорошо осведомлены собственно только относительно позднейших эпох древнеегипетской культуры; однако в

папирусы с гимном Себеку. Первый из названных папирусов — файюмский — составлен, вероятно, жрецами храма Себека в Крокодилополе файюмском и происходит, несомненно, уже из греческого времени. Дошел до нас в обрывках, принадлежащих разным владельцам. Два обрывка относящиеся к одной и той же редакции папируса, изданы Мариеттом в Papyrus du Musée du Boulaq, t. I, pl. 1-5 1871, а в 1881 г. Плейте сделал опыт соединения этих двух обрывков с третьим, найденным в бумагах Гарриса после его смерти и принадлежащим другой редакции папируса, в вышеупомянутом Over drie handschriften. Наконец, Ланцоне посчастливилось получить в свое распоряжение несколько обрывков папируса (один из которых был предоставлен ему В. С. Голенищевым), и в 1896 г. он издал новые обрывки вместе с опубликованными раньше в виде одного цельного текста в «Les papyrus du Lac Moeris. Turin. 1896. Папирус содержит в себе географическо-мифологическую номенклатуру разных местностей Файюма, причем с одною из этих местностей в тесную связь поставляется тот или иной египетский ном с его богомкирием и местными религиозно-мифологическими воззрениями. Среди всех упомянутых в папирусе божеств Себек, как и следовало ожидать от документа, возникшего в жреческой среде Крокодилополя файюмского — главного очага культа этого бога, занимает первое место, он несравненно чаще других богов называется владыкою той или иной из выведенных в папирусе местностей, и прочие боги отожествляются с ним, принимая, подобно ему, крокодилий вид. — Иллахунские папирусы, найденные мною из недавних немецких ученых экспедиций в Египте и в настоящее время хранящиеся в Берлинском музее, заключают в себе акты повседневной жизни обитателей Иллахуна, одной из файюмских местностей и относятся ко времени 12-13 династий. Папирусы подготовляются к изданию Дэво и Меллером, которыми, с разрешения проф. Эрмана, и были предоставлены мне для ознакомления и частичных извлечений. Нумерация паширусов, удержанная и мною при цитировании, временная, и возможно, что при издании папирусов она будет изменена. —Папирус с гимном Себеку, относящийся к 12 д., принадлежит Гардинеру, который любезно разрешить мне сделать частичные извлечения из него, предполагая лично обработать и издать его в недалеком будущем.

ввиду известного бытового консерватизма египтян, в особенности в религиозной области, сообщения упомянутых авторов при надлежащем критическом отношения к ним могут иметь значение и для суждения о древнейших периодах истории египетской религии. И в отношении нашего вопроса мы встречаемся со случаями, когда классические и древнехристианские свидительства вполне или, по крайней мере, отчасти подтверждаются данными туземных источников.

## III. Себек и его священное животное — крокодил.

На всем протяжении древнеегипетской истории религиозно-исторнческие судьбы Себека тесно связаны с судьбами одного из наиболее распространенных в древности в Египте животных — крокодила. Вместо полной орфографии имени бога с фонетической передачей его, во многих текстах находим изображение крокодила, иногда на почетной подставке, без всяких фонетических добавлений. Почти на всех памятнаках искусства и художественной промышленности, где представлен Себек, он изображен в виде крокодила или человека с крокодильей головой. В некоторых из усвояемых Себеку черт [12] харакгера встречаются некоторые, хотя и очень слабые, намеки на физические и духовные свойетва крокодила<sup>34</sup>. Наконец, наиболее обширные кладбища с бальзамированными крокодилами найдены главным образом в тех местностях Египта, где, по свидетельству текстов, Себек польловался особенным религиозным почитанием.

Своим происхождением эта тесная религиозно-историческая связь Себека с крокодилом восходит к типичнейшему для древнего Египта религиозно-бытовому явлению культу животных<sup>35</sup>.

Подобно другим народностям, и египтяне некогда находились на той ступени культурного развития, когда человек беспомощно стоял среди окружающей его девственной природы, чуствуя себя вполне зависимым от нее. Во всех многообразных предметах и явлениях природы, особенно же в недоступных их пониманию, первобытные обитатели нильской долины видели проявления могущественных таинственных сил то благодетельных, то губительных для человека. Стремясь же понять природу этих сил, но, подобно детям, не будучи в состоянии постигнуть различие между жизнью природы и своей собствениою, первобытные епиптяне оживотворяли природу и [13] наделял ее особою жизненною силой, которая в виде самостоятельного духа присуща каждому предмету и явлению ее и неотделима от них, и придавали даже предметам мертвой природы человеческие свойства, настроения и потребности. Эти предметы то благоволят к человеку, подобно добрым людям принося ему пользу или отгоняя от него вред, то, подобно людям злым, оказываются злыми, враждебными в отиошении к нему и опасными для его личного и имущественного благосостояния. Такое направление первобытного мышления, приведшее древнейших египтян к фетишистическому обоготворению предметов или явлений внешней природы,

2

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> См. к этому, между прочим, эпитеты Себека: «с зеленым и дительным зрением, поднятым вверх челом (?)...» K. Sethe, Die altägyptischen Pyramidentexte nach den Papierabdrucken und Photographien des Berliner Museums neu herausgegeben und erläutert. Text. Band I und II. Leipzig, 1908. Kapit. 106) и с острыми зубами» (гимн Себеку, стр.4; F. Petrie. Hawara...1.3).

<sup>35</sup> По вопросу о культе жнвотных в Египте см.: A. Wiedemann, Die Religion der alten Aegypter (в Darstellungen aus dem Gebiet der nichtchristlichen Religionsgeschichte, III. Band). Munster i. W. 1890. S. 90 f.; его же, Le Culte des Animaux en Égypte (в Muséon. VIII); его же, Quelques Remarques sur le Culte des Animaux en Égypte (в Museon. Nouvelle série. VI); его же, Herodots zweites Buch, S. 271 f.; его же, Der Tierkult der alten Aegypter (в Der Alte Orient 14. Jahrgang. Heft 1). Leipzig, 1912; G. Maspero, Quelques Cultes et quelques Croyances papulaires des Égyptiens (в Études de Mythologie... II, F. Zimmermann, Die ägyptische Religion... (S. 87–135); Th. Hopfner, Der Tierkult der alten Aegypter...; G. Roeder, Das ägyptische Pantheon (в Archiv für Religionswissenschaft. 15. Band [1912]. S. 73–77).

представляло собою очень благоприятную почву для возникновения религиозного почитания животных В животных очень ярко проявляется сходная с человеческою индивидуальная духовная жизнь. Поразительная приспособляемость животных к жизни окружающей природной среды, высокая целесообразность их инстинктов, ум, ловкость, сила и прочие физические и духовные способности их, нередко превосходящие способности самого человека, — все это, естественно, должно было привести первобытных егпптян к убеждению, что в животных кроется что-то высшее, превосходящее человека, вызвать в них чувство изумления и страха пред животными с их по-человечески произвольными действиями, могущими быть направленными как на пользу, так и во вред человеку, и, наконец, навести их на мысль о почитании животных в служении им, как богам, в целях расположения их в свою и пользу и предотвращения возможного с их стороны вреда, другими словами — на мысль о культе животных<sup>36</sup>.

Подобно некоторым другим представителям древнеегипетского животного мира, крокодил должен был очень сильно действовать на воображение и мышление первобытных египтян.

Это хищное пресмыкающееся, в настоящее время в изобилии [14] водящееся в водах большей части Африки<sup>37</sup>, как прибрежной, так и внутренней, было одним из наиболее распространенных животных древнего Египта во все эпохи его истории. В первобытные же времена берега Нила, наверное сплошь покрытые девственными лесами, речные песчаные отмели, озера и болота с их зарослями и небольшие потоки, бежавшие среди скал и пригорков, кишели крокодилами. Недаром в римских изображениях египетского ландшафта крокодил вместе с гиппопотамом, ихневмоном, ибисом и змеею выступает в качестве необходимой принадлежности ландшафта<sup>38</sup>.

Нрав крокодила и отношение его к другим животным и к человеку должны были создать ему в глазах египтянина репутацию не благодетельного, а злого, губительного существа, опасного для всего живого, соприкасающегося с ним. Египтянина, как и современного суданца, не могли не поражать и не ужасать страшная хищность крокодила, проявляечая в отношении почти ко всем живым существам, с которыми он в состоянии справиться, начиная с рыб и кончая крупными млекопитающими и человеком, наглая дерзость, обнаруживаемая им в воде даже у самого берега, вблизи человеческих жилищ, хитрость и коварство, с какими он подстерегает добычу, и молниеносная, расчитанная на верный успех стремительность, с какою он бросается на нее. Несчастные случаи с животными и людьми — жертвами крокодилов, во множестве отмечаемые современными путешественниками по Судану, в древнем, а тем более в первобытном Египте, несомненно, были заурядным явлением. Память о них сохранилась как в туземных, так и в классических и древнехристианских свидетельствах. На египетских рельефах нередки изображения [15] крокодила, подстерегающего переходящие реку стада и пастухов, которые криками отгоняют хищника<sup>39</sup>. Для защиты от крокодилов составляли специальные магические формулы, заклинавшие чудовищ не вредить человеку или скоту<sup>40</sup>. С жалобами на хищников и просьбою об ограждении от них обращались иногда к нашим богам<sup>41</sup>. По словам классических и древнехристианских писателей, появление крокодилов на побережье Нила

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> A. Wiedemann, Der Tierkult der alten Aegypter, S. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Брэм, Жизнь животных. Перевод под. редакц. проф. А. С. Догеля. Том III. С.-Петербург. 1902. Стр. 161 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> A. Erman, Die ägyptische Religion. 2. Auflage. Berlin. 1909. S. 261 (воспроизведен нильский ландшафт на римском глиняном рельефе, хранящемся в Берлинском Antiquarium'e; A. Wiedemann, Herodots zweites Buch. S. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Lepsius, Denkmäler... II 43a, 77, 105b, 127, 130.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Lepsius, D. VI, 112, 156 сл.; A. Erman, Aegypten und aegyptisches Leben im Altertum. Tübingen. 1885. S. 473; G. Maspero, Les contes populaires do l'Egypte ancienne. Troisième édition. Paris. P. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Магический папирус Гарриса (F. Chabas, Le papyrus magique Harris. Chalon-sur-Saon. 1860. 7.1.4; 8.5.

было обычным явлением в разных частях Египта, как, например, в Хеммисе $^{42}$ . Мытье ног, черпанье воды и даже плаванье по Нилу близ Коптоса, Омбоса и Арсиноэ были сопряжены с опасностью стать жертвой крокодила $^{43}$ . Печальная репутация крокодила, как наглого хищника, нашла себе яркое выражение, между прочим, в том, что некоторые слова, служившие для обозначения дурных душевных свойств и качеств, детерминировались знаком крокодила $^{44}$ .

При вышеозначенном направлении своего мышления первобытные египтяне, очень часто оказывавшиеся совершенно бессильными в борьбе с крокодилами, которые наполняла ужасом окрестности своих стоянок, естественно, проникались взглядом на них, как на высшие, сравнительно с людьми, существа, в отношении к которым от людей требуется почитание [16] и служение. Обязанный своим происхождением чувству ужаса пред крокодилами, этот взгляд подкреплялся, к тому же, рядом, хотя нередко и ошибочных, наблюдений над некоторыми из природных свойств крокодила, казавшимися чудесными, в роде того, например, чго крокодил-самка кладет свои яйца как раз на той черте прибрежной полосы, до которой в известном году дойдут нильские воды во время разлива реки 45.

Так возник и утвердился культ крокодилов во многих местностях Египта. Главнейшими средоточными пунктами его были, как и следовало ожидать, те места, где крокодилы водились в особенном изобилии, ежедневно давая знать о себе окрестным жителям проявлениями хшцности и мнимо-чудесными свойствами. Привыкнув представлять себе полнтический строй своих маленьких государств, бывших прототипом позднейших номов, в виде патриархальной монархии, первобытные египтяне, мышление которых не подмечало существенного различия между духовно-бытовым укладом человека и животного, предполагали наличность монархического начала и во взаимоотношениях отдельных представителей почитаемых ими животных видов. Один из множества крокодилов, обитающих в известной местности, удостоивался, по каким-ю пока еще непонятным для нас основаниям, чести возведения в звание верховного главы, царственного представителя всех прочих крокодилов, стоящего на страже их безопасности и благосостояния, требующего от жителей данной местности почтения к ним и мстящего за причиняемый им вред<sup>46</sup>. Подобно земному царственному властелину (фараону), стоящему неизмеримо высоко над подданными и, вследствие своей недосягаемости, кажущемуся им каким-то особенным, существенно отличным от [17] них, сверхъестественным существом, верховный крокодил был окружаем ореолом царственного величия, и его сородичи играли по отношению к нему роль подданных. Судя по аналогии с культом других животных видов<sup>47</sup>, а также по религиозно-бытовой практике более поздних периодов древнеегипетской истории<sup>48</sup>,

-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Гелиодор, Aethiopicon, VI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Элиан, Natura animalium, X, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Напр. 3d «приходить в ярость, неистовствовать»,  $f^{\epsilon}$  «нечто злое» и др. См. к этому замечания Диодора, Климента Александр. и Афанасия Александр., — Диодора, Bibliotheca historica (Bibliotheca Teubneriana. Lipsiae. 1893); III, 4.3: ... δ δὲ κροκόδειλος σημαντικός ἐστι πάσης κακίας...; Климента Александр., Stromata (Migne, Patrologiae cursus completus. S. gr. T. IX), V, 7: ... καὶ κατ' ἄλλο πάλιν σημαινόμενον ὁ κροκόδειλος ἀναιδείασ...; Αφαнасия Александр., Oratio cotra gentes (Migne, S. gr. T. XXV), 23: ὁ γοῦν παρ' ἐτέροις προσκυνόμενος ὧς θεὸς κροκόδειλος, οὖτος παρὰ τοῖς πλησίον βδέλυγμα νομίζεται.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Плиний, Historia naturalis, VIII, 89; Плутарх, De Iside et Osiride 75; Элиан, V, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> A. Wiedemann, Quelques Remarque... (B Muséon, Nouvelle série. VI. P. 119).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> См. V. Loret, Les enseignes des tribus (Revue égyptologique. X. [1902]). Ср. также очень древнее почитание Аписа, священного животного Пта.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Один рельеф из храма Себека в Крокодилополе фаюмском из времени Аменемхета III представляет крокодилообразного Себека сидящим на штандарте (Schäfer, Zierinschrift aus einem Tempel des XIX. Jahrhunderts v. Chr. [в Amtliche Berichte aus den Kgl. Kunstsammlungen. Berlin. November 1911]). Во многих собраниях египетских древностей обильно представлены фигурки божеств, в том числе и Себека, из разного материала. предназначавшиеся для ношения на штандартах (см., напр., Ausfürliches Verzeichnis der ägyptischen Altertümer und Gipsabgüsse. 2. Auflage. Berlin, 1899. S. 252–253. 280).

верховный крокодил уже в первобытную эпоху содержался при храме главного города области, преданной культу крокодилов, будучи окружен величайшим почетом<sup>49</sup>, питаем жертвенными яствами и молитвенно призываем своими почитателями, а изображение его, как патрона чтущей его области, служило областным гербом и было носимо на штандартах и почетных подставках на войне и во время торжественных религиозных процессий.

По мере того, как религиозная мысль первобытных египтян в течение ряда веков переходила от фетишистического образа представлений о предметах внешней природы к анимистическому воззрению на них, как на ввдимые оболочки, формы воплощения высших духовных существ, верховный крокодил, подобно представителям других животных видов, получил значение пожизненного воплощения одного из этих высших духовных существ,  $\bigcap$ 

именно того, которое обозначается египетским именем уверенностью, были-ль эти более духовно понимаемые существа, избиравшие животных формами своего земного существования, самостоятельным приобретением религиозного сознания туземного [18] африканского хамитского населения, прежде чтившего животных фетишистически, или же, как предполагает Видеманн, они принесены на берега Нила вторгнувшимися в нильскую долину в доисторические времена азиатскими прасемитами с их более возвышенными, сравнительно с туземно-африканскими, представлениями о высших существах, как духовных сущностях, обычно принимающих человеческий вид в качестве орудия своего земного воплощения<sup>50</sup>. Религиозно-мифологическое взаимоотношение Себека и крокодила, как и отношение всех вообще египетских божеств к их священным животным<sup>51</sup>, говорит, по-видимому, скорее в пользу предположения Видеманна, как ни темен до сих пор самый вопрос о доисторическом вторжении азиатов в Египет. Между духовным обликом Себека, как бога, поскольку он выступает в памятниках, и природными свойствами его священного животного, по-видимому, вовсе нет того внутреннего соответствия, наблюдая которое первобытные египтяне должны были бы неизбежно прийти к мысли видеть воплощение Себека именно в крокодиле, а не в другом каком животном. Одетый в шкуру злейшего животного, бог Себек в религиозных представлениях выступает, как увидим ниже, добрым и благодетельным для мира и людей существом. Трудно допустить, чтобы один и тот же народ сблизил и слил эти два противоположные порядка идей. При вышеотмеченном же предположении Видеманна это сближение и слияние становятся понятными. В них можно видеть результат религиозно-бытового компромисса между туземными хамитами и азиатскими прасемитами, вызванного их многовековым сожительством. В момент взаимной встречи оба порядка религиозных представлений были выработаны, по-видимому, уже настолько прочно и так глубоко укоренились в религиозном [19] сознании своих носителей, что ни один из них не мог быть вытеснен или подавлен другим. Но, с другой стороны, они не остались и обособленными друг от друга рядами религиозных представлений. Продолжительное сожительство их привело к тому, что в животном, чтимом туземным африканским населением в известной области Египта, с течением времени начинали и привыкали видеть земное воплощение наиболее чтимого божества поселившихся в данной области азиатских прасемитов, не считаясь с тем, что, может быть, между животным и божеством вовсе нет какого-либо сходства, не говоря уже о тождестве. Так два существа, не имевших первоначально ничего общего между собою, были соединяемы в одно новое смешанное божество. Аналогичным образом и из слияния крокодила, божества туземного африканского населения, с одним из божеств азиатских прасемитов, вторгнувшихся в

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> См. сообщение Диодора I, 84, и Страбона XVII, 811–812.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> A. Wiedemann, Ethnographie préhistorique et le tombeau royal de Négadah (в De Morgan, Recherches sur les origines de l'Égypte. II. Paris. 1897. P. 223 sq.); его же, Quelques Remarques... (в Muséon, Nouv. Série. VI. P. 124).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> За исключением Гора и сокола.

нильскую долину, образовался исторический бог Себек<sup>52</sup>.

Стремясь точнее определить взаимоотношение двух разнородных составных элементов божества, египетское богословие более поздних, исторических эпох пришло к взгляду, что в избранном экземпляре известного животного вида, так называемом верховном животном воплощается душа божества, его  $\kappa a$  или  $\delta a^{53}$ . Наличность же не одного, а нескольких экземпляров животного, считавшихся воплощениями божества в [20] разных частях Египта, а также, может быть, вера в необходимость для бога обладать несколькими душами, чтобы одновременно пребывать на небе, на земле и в преисподней, постепенно навели на мысль, что у бога несколько душ, которые, не переставая составлять единую душу божества, поделены между разными экземплярами животного вида, посвященного данному божеству. Обладая единою душой, Себек в то же время распределяет ее между несколькими избранными экземплярами семейства крокодилов, и в этом смысле один из текстов выражается так:

«боги Себеки — души крокодилов» 54.

Божественное достоинство Себека считалось присущим и избранным экземплярам крокодилов, духовным началом которых была душа самого божества. Эти экземпляры, чтимые в разных местностях Египта, в своей совокупности обозначались общим наименованием «боги Себеки» 55, в соответствии с чем находятся как встречаемые в текстах случаи помещения знака божества в качестве детерминатива после знака крокодила<sup>56</sup>, так и сообщение Страбона<sup>57</sup>, по которому у египтян избранные животные сами по себе назывались  $\theta \epsilon o i$ . Наряду с основной формой нашего божества Sbk, в греческой передаче  $\Sigma o \hat{\nu} \chi o \varsigma$ , в текстах «богов Себеков». Таковы выступает несколько таких божества Πετεσοῦχος, [21] Σοκνοπαῖος, Σοκνεβτῦνις  $^{59}$ , Πνεφερῶσ $^{60}$  и Φεμβροῆρις  $^{61}$ . Κ эτοй же группе божеств, по всей вероятности, принадлежит  $\Sigma$ οκανοβκοννεύς  $^{62}$ ,  $\Sigma$ οχεαβόνθις  $^{63}$ ,  $\Sigma$ υκατοῖμις  $^{64}$ ,  $\Sigma$ οκονπιεῖος  $^{65}$ , несомненно тождественный с  $\Sigma οχοπιαιιις 66$  и  $[\Sigma οκ]νεβνηιις 67$ .

Перенося божественное достоинство богов на их священных животных, тексты, с

11

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> A. Wiedemann, Quelques Remarque... (B Muséon, Nouv. Série. VI. P. 124).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> В текстах пирамид (К. Sethe, Pyramidentexte, Кар. 90) имеется следующее обращение к Себеку: «Себек, владыка в 3jrw, ты спускаешься к своим полям, ты объезжаешь внутренность своих ksbt-деревьев, твой нос вдыхает благовония sst, ты даешь ка Унаса взойти к нему, на его сторону, подобно тому, как это твое (ка) восходить к тебе. В Книге Мертвых. (G. Naville, Das ägyptische Todtenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie. Berlin, 1886. Кар. 171, 3) покойный призывает «Себека крокодилопольского, Себека во всех его многочисленных именах, во всех его местах, где любит пребывать его ка». В одном из текстов птолем. храма в Омбосе (Catalogue des monuments... III, pl. 636) о Себеке говорится как о существе, ка которого не знают.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M. G. Lefébure, Les hypogées royaux des Thèbes. Partie IX, pl. XVIII, 86 (в Mémoires publiées par les membres de la Mission archéologique française au Caire. 2. Paris. 1886).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Catalogue général... Vol. XXXIX. 30605, 5. 11. 12. 30606, 4. 5. 30619, 4. 31179 1. 4. 6. 12. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Например, там же, 30605, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> XVII, 803.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> F. Petrie, The labyrinth, Gerzeh and Mazghuneh 1912. P. 31; Pleijte, II XI; H. Lanzone, Dizionario di mitologia egizia. Torino. 1881. P. 449.

 $<sup>^{59}</sup>$  С этими тремя божествами мы неоднократно встретимся в дальнейшем изложении, где нами и будут цитированы памятники, в которых идет речь о них.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Annales du Service des antiquités de l'Egypte. T. X, p. 163; BGU. 707, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> P. Teb. I 87, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> P. Fay. 18, 3; 137, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> P. Teb. I 115, 10. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> BGU. 488, 4. 9.

<sup>65</sup> BGU. 229, 1; 230, 1

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> BGU. 296, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> P. Teb. I 6, 3.

другой стороны, иногда резко подчеркивают, в свою очередь, и животный элемент в природе этих богов. Это видно уже из того, что, как нами было упомянуто выше  $^{68}$ , во многих текстах вместо полного фонетического написания имени Себека стоит гиероглиф крокодила. За это же говорит и то обстоятельство, что в текстах Себек называется иногда «почтенным божественным крокодилом, таким образом, вышедшим из первобытных вод»  $^{69}$  или так же просто «крокодилом», как например  $\Pi$ етеσοῦχος  $\theta$ εὸς κροκόδειλος  $^{70}$ ,  $\Pi$ νεφερῶς  $\theta$ εὸς μέγας κροκόδειλος  $^{72}$ .

При означенном взгляде на взаимоотношение духовного и мифического элементов природы Себека египтяне, естественно, смешивали их названия, употребляя их в речи одно вместо другого, и обозначение даже одного из них считая вполне достаточным для выражения понятия о целом образе Себека, составившимся из соединения высшего духовного существа с животным [22] орудием его воплощения. Подтверждением сказанного могут служить, например, имена  $\Sigma o \hat{\nu} \chi o \xi^{73}$  и  $\Pi \epsilon \tau \epsilon \sigma o \hat{\nu} \chi o \xi^{74}$ , безразлично употребляемые в текстах для обозначения самих божеств и посвященных им избранных крокодилов.

Так с течением времени в религиозном сознании стушевывалась двойственность природы Себека, как и других божеств, представляемых в животном виде. Наличность ее, однако, никогда не ускользала совсем от религиозного сознания, наглядным подтверждением чего служат смешанные божеские образы, часто выступающие на памятниках египетского искусства и представляющиеся столь неестественными для глаз зрителя — неегиптянина: к человеческому туловищу приставляло голову известного священного животного.

Участи такого способа изображения не избегнул и Себек. На памятниках он представляется и в виде крокодила, и вполне человекообразным и в виде смешанного существа.

Случаи изображения в виде человека крайне редки, хотя, несомненно, этот тип представления Себека далеко не позднего происхождения. Мы встречаем его уже при  $18\,$  д. в элефантинском храме Аменхотепа  $\mathrm{III}^{75}$ . Этот же вид изображения мы находим при Осорконе  $\mathrm{II}$  ( $22\,$  д.) в его юбилейной зале в Бубасте  $^{76}$  и в птолемеевское время в омбосском храме  $^{77}$ .

Животный тип изображения Себека, своим началом восходящий, несомненно, к глубочайшей древности, встречается нередко начиная с эпохи Среднего царства, когда мы видим [23] его на рельефах храма Себека в Крокодилополе файюмском<sup>78</sup>. На одном камнепечати из эпохи Нового царства Себек Ра представлен в виде крокодила с головой сокола <sup>79</sup>. Гранитная фигура из Тмаи-эль-Амдид из позднего времени показывает Себека в виде крокодила с мумией Озириса на спине<sup>80</sup>. В крокодильем образе Себек нередко выступает

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Стр. [11]. См. также ниже, стр. [25].

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 374.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> P. Teb. I 84, 78. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Annales du Service... T. X, p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> P. Teb. I 87, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Страбон, Geographica XVII, 811.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> U. Wilcken, Der Labyrintherbauer Petesuchos (в Ä.Z. 22 [1884] S.186).

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Th. Ioung, Hieroglyphe, pl. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> E. Naville, The Festival-Hall of Osorkon II in the great tempel of Bubastis. 1892. Pl. VII (β Egypt Exploration Fund. X).

<sup>77</sup> Rosellini, Monum. d. Culto, pl. XLVI, 2 = Catalogue des monuments... II, pl. 243. К рассматриваемому типу изображения Себека см. также Lanzone, Dizionario... Tav. CCCLIII.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Берлинский музей, № 16953 = Schäfer. Zierinschrift... (в Amtl. Berichte... Nov. 1911), известняковая плита из храма Себека в Крокодилополе фаюмском из врем. Аменемхета III, на рельефном изображении которой приставлены два крокодила сидящими на штандартах.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Берлинский музей, № 13928. Рисунок 1.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Берлинский музей, № 11486. См. также тождественную по сюжету деревянную статуэтку в Лейденском музее (зал 26).

также в файюмском папирусе<sup>81</sup> и других памятниках греко-римского времени<sup>82</sup>.

Несравненно чаще, однако, изображения Себека в виде крокодила с человеческой головой как в рельефах и рисунках, так и в скульптуре. Из изображений первой категории назовем следующие: на рельефах заупокойного храма Неусерре (5 д.) у Абусира<sup>83</sup>; на бегигском обелиске Сезостриса I (12 д.)<sup>84</sup>; в списках богов в Мединет-Абу (время Тутмоса III из 18 д.) 85; на рельефах Рамсеса I (из 19 д.) в Карнаке 66 и Сети I (из той же д.) там же 87; на скальной стеле у первого нильского порога, представляющей файюмского Себека (время Рамсеса II из той же д.)<sup>88</sup>; на стеле Рамсеса V (из 20 д.) в [24] Сильсилэ<sup>89</sup>; на могильном камне у Фив из эпохи Н. ц.<sup>90</sup>; на скале в Шатауи, в Нубии, из той же эпохи<sup>91</sup>; в файюмском папирусе 92; в птолемеевском храме в Омбосе 93; в птолемеевском храме в Сиене 94; в Филах из греческого  $^{95}$  и римского времени $^{96}$ ; на саркофаге из Хавары из греческ. врем. $^{97}$ . Скульптурные изображения Себека в смешанном виде состоят главным образом в небольших фигурках бога из разного материала — дерева, бронзы, золота и т.п. и относятся к позднему времени. Таковы, между прочим, две фигуры Себека из Саиса (в настоящее время в Каире)<sup>98</sup>; фигура неизвестного происхождения (там же)<sup>99</sup>; маленькая золотая фигурка (там же)<sup>100</sup>; две бронзовых фигуры (в Берлине)<sup>101</sup>; бронзовая фигура Британского<sup>102</sup> и бронзовая статуэтка Болонского музея<sup>103</sup>; деревянная статуя во Флоренции<sup>104</sup>; две бронзовых статуэтки в Императорском Петроградском Эрмитаже<sup>105</sup>; [25] плита в Московском музее изящных искусств имени Императора Александра III 106 и др. Из больших каменных статуй Себека, вообще очень редких и принадлежащих к поздним эпохам, упомянем очень

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Например, Plijte II/XI, XII; Lanzone, VI/ср. ряд, VII/23, VII/ср. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Гранитная фигура крокодила, вероятно, из Крокодилополя файюмского от 58 г. до Р.Х. (U. Wilcken, Der Labyrintherbauer Petesuchos [в Ä.Z. 22, S. 136 f.]); изображение крокодила над текстом известняковой стелы, найденной в развалинах Крокодилополя файюмского (Annales du Service... X. р. 155); Фигуры двух крокодилов на стеле из Теадельфии (там же, р. 163); Catalogue des monuments... II, pl. 422; III, pl. 1025.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs Ne-user-re'. Abhandlungen Deutschen Orient-Gesellschaft in Abusir 1902-1904. Leipzig, 1906. Abb. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Lepsius, D. II 119a, 8 ряд.

<sup>85</sup> Lepsins, D. III 37b.

<sup>86</sup> Lepsius, D. III 124a.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Lepsius, D. III 125a, c.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Catalogue des monuments... I. p. 95. № 149. bis.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Lepsius. D. III 223b.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> F. Quibell, Ramesseum, London. 1898 (B Egyptian Research Account. II) I. Pl. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Lepsius, D. III 114h.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Hanp. Pleijte, I/XVI, III XXIII, IV лев. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Catalogue des monuments... Vol. II–III. Очень часто.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Aug. Mariette, Monuments divers recueillis en Égypte et en Nybie. Paris. 1872. Pl. 23 = Catalogue des monumeuts... I, p. 50.

<sup>95</sup> Lepsius, D. IV 29a.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Lepsius, D. IV 77c.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> F. Petrie. Hawara... Pl. I.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> G. Daressy, Statues des divinités. 38684. 38685 (B Catalogue géneral.. Vol. XXVIII).

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Там же, 38686.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Там же, 38687.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Берлинский музей, № 2472 = Roeder, Sobk. Abb. 3 (по неизданной фотографии Берлинск. музея). 2 478. Рисунок 2.

<sup>102</sup> Берлинский музей, № 22924 (A guide to the third and fourth Egyptian Rooms. London. 1904. P. 158).

<sup>103</sup> G. Kminsk-Szedlo, Museo civico di Bologna. Catalogo di Antichità Egizie. Torino, 1895. № 210.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> E. Schiaparelli, Museo archeologico di Firenze. Antichità Egizie. Roma, 1887. № 134.

<sup>105</sup> Ermitage imperial. Inventaire de la Collection Égyptienne. P. 55 (Arm. III 481 — сидящий Себек с короной Верхнего Египта и лежащими на коленях руках. Агт. III 482 — стоящий бог с короной атеф). Рисунки 3

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Рисунок 5.

поврежденные статуи, найденные в развалинах лабиринта $^{107}$ , и обломки двух других статуй, находящиеся в настоящее время в Берлине $^{108}$ .

Так на памятниках всех периодов древнеегипетской истории сохранились следы двойственной природы Себека, в образе которого, вероятно, слились два совершенно разнородных религиозно-мифологических элемента — животное бог туземного африканского хамитского населения и более духовно понимаемое божество азиатских прасемитов, в доисторические времена вторгнувшихся в нильскую долину и слившихся с туземцами в один египетский народ.

#### IV. Имя бога.

Во все эпохи древнеегипетской истории имя Себека пишется как идеографически гиероглифом крокодила, иногда на почетной подставке, так и фонетически. Выписанным фонетически мы встречаем его уже в текстах пирамид, где оно выступает в виде трех консонантов  $\| \mathcal{S}bk^{109} \|$ . С этим составом консонантов мы находим его на протяжении всей древнеегипетской истории на памятниках всех трех видов египетской письменности. Редкими сравнительно исключениями [26] являются лишь вставка так называемых слабых вокалов  $\sqrt[4]{j^{110}}$  или  $\sqrt[4]{\sum_{i}}jw^{111}$  после второго консонанта и замена  $\sqrt[4]{k}$  через  $\sqrt[4]{k^{112}}$ . Последнее явление представляет собою, по-видимому, результат безграмотности или небрежности писцов, смешивавших гомофоны в написании, и для фонетики имени Себека не имеет значения. Первое же находится в непосредственной связи со смягчением, а затем выпадением J, второго консонанта имени, — явлением очень редким в египетском языке<sup>113</sup>. Означенное явление ни в каком случае не позднее эпохи Нового царства, как видно из после второго консонанта), аналогичного с нередким в египетском языке написанием j после r, указывающим на смягчение r, поведшее в коптском языке к выпадению его или сохранению в виде  $j^{114}$ . За наличность рассматриваемого явления в персидскую и грекоримскую эпохи говорит греческая передача имени Sbk чрез  $\Sigma o \hat{\nu} \chi o \varsigma$ ; а также передача его без b в [27] сложенных с  $\Sigma o \hat{\nu} \chi o \varsigma$ ; собственных — божеских 115, личных 116 и географических 117 —

 $^{108}$ Берлинский музей, № 1449. 7674. Рисунки 6 и 7.

115 Например, Πετεσούχος, Σοκνοπαίος, Σοκνεβτύνις и другие.

 $<sup>^{107}</sup>$  F. Petrie, The labyrinth... Pl. XXIV, 2, 3, 4.

<sup>109</sup> К. Sethe. Die Pyramidentexte, гл. 90 и 106 по тексту пирамиды Унаса (в последнем случае имя бога детермировано знаком крокодила) и гл. 97 по тексту пирамиды Пиопи II (в качестве детерминатива является так назыв. «божеская» птица на почетной подставке — , между тем как в этой же самой главе по тексту пирамиды Унаса мы видим идеографическое начертание.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> М. G. Lefébure. Les hypogées royaux... Pl. XVIII, 86 (из врем. Сети І. І.F. Champollion. Notices descriptives... II. 75,19, храм Амона в Карнаке, гипостиль, колонна 3D (из того же врем.); Lepsius, D. III 125с, храм Амона в Карнаке, колонна 1F (из того же врем.); храм в Мединет-Абу, вход в 1 двор и 1 пилон, западн. сторона ворот (во дворе), из врем. Рамсеса III (неизд. Wb.); храм в Карнаке (дважды, из того же врем.; Wb., по копии Зете 20, 13; 20, 35); Храм Хонса в Карнаке, темное помещение Q (из того же врем.; Wb., по копии Зете 4, 31); F. Quibell, Ramesseum, pl. 27, 2.

<sup>111</sup> Папирус Салльер II 18, 2. IV 6, 5–6. IV 21, 2–3. IV 16, 10–17, 1. IV 17, 3–4 (в Select papyri in the hieratic character from the collections of the British Museum. London. 1842–1860); Папирус Анастаси VII, 9, 5–6 (в Select раругі...); Каирский музей, Wb. № 362 (из эпохи Нов., ц.; по копии Зете 24, 33).

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. VI 5a (из врем. Аменемхета III); Lepsius, D. III 223b (из врем. Рамсеса V); файюмский папирус, напр. Pleijte I/VIII = Lanz. I/III, Pleijte II/XIX = Lanz. II/XXXIX, Pleijte IV/I = Lanz. IV/XIII и др. <sup>113</sup> Примеры его у К. Sethe, Der Name des Gottes Suchos (в Ä.Z. 50 [1912] S. 80–83).

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> K. Sethe, Der Name... (в Ä.Z. 50 [1912]. S. 81); А. Erman, Ägyptische Grammatik. 3. Auflage. 1911. § 108.

именах 118.

То обстоятельство, что в коптском нет передачи имени Себека, восходящей непосредственно к его египетской форме, в арамейских же документах V ст. до P.X. оно не вокализировано  $^{119}$ , делает невозможным установление вполне достоверной вокализации его. Единственным опорным пунктом для установления ее служит греческая передача имени —  $\Sigma \hat{v} \hat{v} \hat{v} \hat{s}$ . Судя по этой передаче, коренным вокалом египетского имени бога было не краткое о после первого консонанта, как обычно думают вокализируя его через  $\hat{s}obk$  (восходящее к  $\hat{s}obkej$  или  $\hat{s}obkew$ )  $\hat{s}obkew$ , а скорее долгое  $\hat{u}$ , как предполагает  $\hat{s}obkej$ . Но и греческой формы не видно, где стоял вокал в египетском имени — после ли первого консонанта, или же за вторым. В первом случае египетское имя имело бы вид  $\hat{s}obek$  без окончания, в последнем же оно звучало бы как  $\hat{s}bokej$  с окончанием на слабый вокал, остающийся здесь без написания  $\hat{s}obekej$ 

Недостаточность данных, как видим, не позволяет идти дальше шатких предположений по вопросу о вокализации имени Себека. Мы предпочли поэтому в нашей работе передавать его условно через форму  $\acute{S}ebek$ , вокализируя его, таким образом, [28] подобно большинству египетских слов, для которых не находим эквивалентов в коптском и других языках.

В соединениях с собственными именами — божескими, личными и географическими — основа  $\Sigma ov\chi$  — греческой передачи стоить, как отметил, между прочим  $3 ete^{123}$ , в и потому выступает в сокращенной форме. При этом в одних случаях сокращенная форма совершенно теряет ударение, как формы  $\Sigma \epsilon \kappa$ -,  $\Sigma \kappa \epsilon$ -,  $\Sigma \kappa$ -,  $\Sigma \chi$ -. В других случаях сокращение основы не повело к полной потере ударения, как в формах  $\Sigma o\chi$ -,  $\Sigma o\kappa$ -,  $\Sigma v\kappa$ . Означенные изменения основы имени Себека в соединениях с собственными именами, несомненно, восходят еще к классическим эпохам египетской истории, хотя отсутствие вокализации в египетском письме и не позволяет нам проследить их в эти эпохи.

Исследователям древнеегипетской религии хорошо известно, насколько бесплодными оказываются в большинстве случаев опыты перевода египетских божеских имен, для чего приходится прибегать иногда к очень рискованным этимологическим комбинациям. Себек в этом отношении вполне разделяет судьбу прочих египетских богов, почему, насколько нам известно, никто и не брался за опыт перевода его имени, за исключением Бругша, который в течение своей ученой деятельности предложил два перевода этого имени, по смыслу прямо противоположные друг другу и, кажется, оба неправильные 124. До сих пор остаются

 $<sup>^{116}</sup>$  Например, Σουχίων, Σοχώτης, Σοκμ $\hat{\eta}$ νις, Σοκμ $\hat{a}$ ς и мног. другие.

<sup>117</sup> Например, Βοσώχις, Κερκεσούχα (κώμη), Κερκεσούχων "Ορος (κώμη).

<sup>118</sup> Немногими следами полного звукового состава имени бога в греческом являются, по-видимому, написания в роде Πετεσοῦβκις (I. P. Mahaffy and I. G. Smyly, The Flinders Petrie Papyri III [1905] 38, 4.11) и Τασωοῦκις (BGU 297, 7; P. Lond. II 27,40; P. Fay. 78, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Corpus inscriptionum Semiticaium. Pars. 2. Inscriptiones Aramaicae. 1889. № 9, 13 (?), 171 (?), 35, 147В 12. См. к этому W. Spiegelberg, Aegyptisches Sprachgut aus den aus Aegypten stammenden aramäischen Urkunden der Perserzeit (в Orient. Studien Theodor Nöldeke zum 70 sten Geburtstag, 1906).

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Подобно именам Mönt, Chöns в Sökr, которые в соединениях с собственными именами в греческом вокализируются долгим ō, обычно передающим египетское краткое ŏ в закрытом слоге. K. Sethe, Der Name... (в Ä.Z. B. 50 [1912]. S. 82).

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Там же.

<sup>124</sup> Первоначально он (Relig. und Mythologie... S. 588) возводил имя *Śbk* к однозвучному корню *s<sup>c</sup>bk* с детериннативом ножа и значением «отрезать, отделять» (Brugsch, Hiéroglyphisch-demotisches Wörterbuch, Supplement, S. 1032) и сообразно с этим в боге и его священном животном видел «раздирателя, разъединителя». Впоследствии же он стал определять значение означенного имени в смысле совершенно противоположном, производя его от «стягивать вместе, собирать, соединять» (Wörterbuch, S. 1193−1194; Suppl., S. 1030−1031) вследствие чего Себек из «разъединителя» превратился у него в

неизвестными ни коренное значение слова Śebek, ни представляемая им этимологическая форма. Более или [29] менее достоверным можно считать лишь следующее: одним из значений слова  $\acute{S}bk$  (если только не единственным его значением) было «крокодил» (крокодил вообще или какая-нибудь определенная разновидность его) 125, и таким образом Себек назван именем посвященного ему животного.

Из имен разных форм Себека далеко не все поддаются уяснению своего значения. Для меня, по крайней мере, остается неясным значение имен  $\Phi_{\epsilon\mu}$ βροήρις, Σοκεαβόνθις, Συκατοίμις, Σοκονπιεῖος (=Σοκοπιαῖίς) и [Σοκ]νεβνη̂ις. У форм, поддающихся переводу своих имен, одни имена возникли из эпитета бога, обозначающая какое-нибудь из его свойств, как R3h  $\epsilon$ «страшная глотка» и  $\Pi \nu \epsilon \phi \epsilon \rho \hat{\omega} \varsigma$  «прекрасноликий». Другие указывают на местность, где особенно чтилась и играла роль кирия известная форма Себека, как  $\Sigma o \kappa \nu \epsilon \beta \tau \hat{\upsilon} \nu \iota \varsigma =$ же свидетельствуют, о сближении и слиянии Себека с другими божествами, как  $\dot{S}bk - r^{\epsilon}$  «Себек-Ра», Σοκοπιχόνσις  $^{126} = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 = 126 =$ Σοκανοβκουνεύς  $\mathbb{Z}$   $\mathbb{Z}$  «Себек-Анубис (сильный [?])». Наконец, имя  $\mathbb{Z}$  Пετεσοῦχος соответствует египетскому  $P_3 + dj + Sbk$  «дарованный Себеком». Это божеское имя, часто встречающееся в качестве обозначения божества в греческих [30] папирусах из Египта, является редким, если даже не единственным исключением из длинного ряда египетских личных имен, образованных соединением выражения  $p_3$ - $d_j$  «дарованный» с именем того или иного божества: имена этого последнего рода, как известно, служили для обозначения простых смертных, а не божеств. Означенное обстоятельство, а также некоторая неестественность обозначения одного божества, как дара со стороны другого, естественно возбуждают вопрос, не принадлежало ли имя  $\Pi \epsilon \tau \epsilon \sigma o \hat{\nu} \chi o \varsigma$ первоначально кому-нибудь из людей и не было ль оно лишь впоследствии почему-либо перенесено на одну из форм Себека. Как ни темен до сих пор данный вопрос, мне все-таки представляется очень правдоподобным предположение Вилькена 128, по Пετεσούχος первоначально было именем не бога, а героизированного или обожествленного фараона, именно Аменемхета III, который, как соорудитель лабиринта и главный виновник расцвета Файюма<sup>129</sup>, казался файюмскому населению благодетельным «даром» местного кирия Себека и еще в римское время  $^{130}$  был чтим в Файюме под именем  $\Lambda a\mu a\rho\eta_{\varsigma}$ ,  $\Pi \rho a\mu a\rho\eta_{\varsigma}$ , пли Працарр $\hat{\eta}_{\varsigma}^{131}$ . Возможно, что в каком-нибудь из файюмских храмов (вероятнее всего в г. Арсиноэ) обожествленный фараон обладал культом совместно с одним из избранных

<sup>«</sup>соединителя» (Relig. und Mythol... S. 88, 156, 588).

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Brugsch, Wörterbuch, S. 1194–1195; Suppl., S. 1032.

<sup>126</sup> BGU 1023, 5; E. Breccia. Inscrizioni greche e latini. Le Caire, 1911 (B Catalogue général... Vol. LVII). № 40a, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Annales du Service... T. X, p. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> U. Wilcken. Der Labyrintherbauer Petesuchos (в Ä.Z. 22 [1884], S. 136–139).

<sup>129</sup> Ср. слова Плиния о лабиринте в Historia naturalis (Bibliotheca Teubneriana. Lipsiae. 1880), 36, 18: «qui primus factns est ante annos, ut traduit, MMMDC a Petesuchi rege sive Tithoe».

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> На одной стеле частного лица, изданной в F. Petrie, Hawara... Pl. VII 2 и обработанной Рубензоном и

священных животных Себека, и это сожительство с течением времени повело [31] к безотчетному перенесению имени царя и на его соседа по культу — священного крокодила. Аналогичные случаи, когда совместность или даже простое соседство культов влечет за собою перенесение существенных черт и имени одного божества на другое и даже полное смешение их друг с другом, нередки в древнеегипетской религиозной истории<sup>132</sup>. [32]

-

<sup>132</sup> Таковы, например, соединениz Пта с Сокаром в Мемфисе, Себека с Гором в Файюме и с Гор-уром в Омбосе.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

Себек в религиозных представлениях.

#### V. Себек и Файюм.

Подобно другим египетским богам Себек первоначально был чисто местным божеством. Но в то время как многие из его коллег по пантеону с течением времени малопомалу возвысились до положения великих всеегипетских богов с повсеместным и общенародным почитанием их, Себек навсегда, за исключением разве эпохи 12–13 династии, остался при своей скромной роли местного божества и второстепенной величины египетского пантеона, главным и, вероятно, исходным пунктом его культа был Файюм с его метрополией «Шедит». В египетских памятниках, начиная с текстов пирамид 133, восходящих к [33] глубочайшей древности, и кончая текстами греко-римской эпохи мы очень часто встречаемся с эпитетом Себека «шедитский».

Именем Файюма, древнеегип.  $t3-\check{s}^{134}$  «озерная страна» обозначается обширная (около 60 кв. килом.) область, лежащая на запад от нильской долины, приблизительно в 100 километрах на юг от южного угла Дельты. В историческое время эта область принадлежала к 21-му верхнеегипетскому ному, образуя собою в греко-римскую эпоху арсиноитский ном. В геологическом отношении Файюм, подобно другим оазисам, тянущимися параллельно нильской долине, представляет собою большую котловину в ливийской пустыне, но, в отличие от этих оазисов, отстоящих далеко от реки, он лежит у самой нильской долины, на расстоянии не более одного часа ходьбы от нее, и соединяется с Нилом чрез овраг в ливийской горной цепи. В доисторические времена, равно как и при новых династиях, нильская долина наполнялась водою на ширину гораздо большую сравнительно с настоящим временем, и вследствие этого, а также благодаря значительному понижению (12 футов) почвы нильской долины по мере приближения ее к Файюму, Нил во время половодья превращал весь Файюм в одно большое озеро, соединенное с долиною широким рукавом. Питаемый непосредственно Нилом в периоды его разлива, [34] Файюм, кроме того, получал нильскую воду чрез так называемый канал Иосифа (Бар Юсуф). Этот рукав Нила, представляющий собою, вероятно, остаток нильского русла третичной эпохи, отделяется от Нила под 27,5° с.ш., несколько южнее Берше, и, пройдя вдоль левого берега Нила около 100 нем. миль, входит в Файюм по вышеупомянутому оврагу, прорезывающему скалистую преграду между Нилом и Файюмом. Результатом деятельности Нила и канала

«Inscription upon an egyptian altar at Turin»: A. Mariette, Abydos. Description des fouilles exécutées sur l'emplacement de cette ville. T. I. Paris, 1869 Pl. 44. Храм Сети I, коридор X) и  $\stackrel{\frown}{}$   $\stackrel{\frown}{\otimes}$  nb  $\check{S}dt$  «владыка Шедита» (напр., Louvre C, 39 из Средн. ц., изд. Pierret, Recueil d'inscriptions inedites du Musée égyptien du Lourre. 2-ème partie. P. 23; F. Petrie, The labyrinth, Gerzeh and Mazghuneh. 1912. Pl. XXXVIII, из птолем. врем.).

135 В Файюмском папирусе (Pleijte V/III) есть эпитет Себека 💮 🗸 🖂 lpr-ib t3-š «чтимый в озерной стране».

<sup>133</sup> К. Sethe, Pyramidentexte, гл. 348. Из памятников Древнего царства эпитет *šdtj* мы находим также в надписи подле рельефного изображения Себека в заупокойном храме Heyceppe, царя 5 династии, близ Абусира (L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs Ne-user-Re'. Abhandlungen der Deutschen Orient-Gesellschaft in Abusir 1902−1904. Leipzig. 1907. S. 92, Abb. 70). Кроме этого эпитета, для обозначения тесной связи Себека с Шедитом в египетских текстах изредка встречаются также эпитеты *imj šdt* «пребывающий в Шедите, (напр., в надписи на туринском жертвеннике [из позднеегипетского времени?], изданной в Transactions of the society of Biblical archaeology III, pl. 1, col. B, 14, в приложении к статье 1

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Коптск. фюн Phjom, откуда арабск. Faijûm.

Иосифа было превращение Файюма в огромный бассейн верховой воды, приносимой чрез мелкий болотистый вход, при чем, вследствие сильного подъема отложений, этот бассейн в большей части своего дна превратился в подобие болота, в роде современных нам озер приморской полосы нильской Дельты. Наиболее низкую часть Файюма занимало огромное озеро (3 кв. мили) mr-wr, греч. Моїріς, ссевшееся мало-помалу до размеров теперешнего стоячего озера Биркет-ель-Курун, лежащего много ниже морского уровня. Желание увеличить площадь обрабатываемой земли, бывшей сравнительно небольшою в узкой, хотя и длинной нильской долине, естественно побуждало, несомненно, уже фараонов Древнего царства обратить особенное внимание на Файюм, заливаемый илистою нильскою водой, и предпринять здесь в обширных размерах гидравлические работы в целях отвоевания плодородных пространств у болотисто-озерной области, уменьшения размеров озера и согласования его деятельности с работою Нила. В этих видах, вероятно, были углублены некоторые части котловины, проведены каналы, осушившие часть почв и давшие плодороднейшие земельные участки, устроены плотины и шлюзы, регулировавшие количество воды в каналах, проведенных из озера, и т.п. Начатое в эпоху Древнего царства, дело открытия Файюма было продолжено и закончено фараонами Среднего царства, именно представителями славной 12-й династии. Всецело отдавшись заботам о культивации Файюма, фараоны этой династии вместо Фив жили преимущественно вблизи Файюма, в крепости Иттауи, близ нынешнего Лишта, к югу от [35] Мемфиса. Сезострис II построил для себя город в пирамиду в Кагуне у Иллахуна, к востоку от входа в Файюм. Аменемхет же III, построивший одну пирамиду у Дашура, жил преимущественно в самом Файюме и свою вторую пирамиду построил у Хавары. Этот последний фараон выполнил задуманный еще первыми царями 12-й династии план постройки высоких крепких предохранительных стен на месте входа нильской воды в Файюм, причем вход и обратный выход нильской воды были урегулированы посредством шлюза у Иллахуна. Благодаря этим стенам, длиною около 40 килом., у болотистого озера было отвоевано около 11,000 кв. килом. плодородной почвы. Несмотря на то, что, как мы видим, Аменемхет III лишь урегулировал деятельность естественного Меридова озера, существовавшего еще задолго до него, предпринятые им здесь гигантские гидравлические и оросительные сооружения, особенно у Иллахуна, с течением времени повели к представлению 136, будто вся эта масса воды — искусственный бассейн-резервуар, обязанный своим происхождением царю Ламарису, в имени которого Λαμάρης  $^{137}$ , Πραμαρής или Πραμαρρής легко узнать N-m3 $^{\circ}t$ -r $^{\circ}$ , тронное имя Аменемхета  $III^{138}$ более других фараонов потрудившегося над упорядочением Файюма. Работы по осушению Файюма в целях расширения плодородной земельной площади продолжались, несомненно, и в эпохи, следующие за временем 12 династии, особенно же при Птолемеях, и к римскому времени Меридово озеро значительно уменьшилось в своих размерах сравнительно с предшествующими эпохами 139. [36]

Являясь древнейшим и главным местом культа Себека, Файюм вместе с тем был, вероятно, и местом, где раньше, чем в других местах, сложился круг религиозных представлений об этом боге. К сожалению, ни из Файюма, ни из других мест до нас не дошло почти ничего из религиозных памятников древнейших периодов, и потому о характере и судьбах египетских религиозных представлений о Себеке мы можем судить лишь по источникам, восходящих не далее эпохи Среднего царства, когда богословская работа

.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Напр., Геродот II, 101; 149.

<sup>137</sup> Манефон, Epitome по Евсевию. У Юлия Африкана по описке стоит Λαχάρης.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> См. выше, стр. [30].

<sup>139</sup> R. H. Brown, The Fayûm and lake Moeris. London. 1892; Grenfell, Hunt and Hagarth, Fayûm towns and their papyri 1900; F. Petrie, Hawara...; его же, Kahun...; его же, Illahun...; J. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. Berlin, 1887. S. 224 ff.; E. Meyer, Geschichte des Altertums. Zweite Auflage. I B., 2. Häfte. Stuttgart und Berlin, 1909. S. 266 ff.; J. H. Breasted, Geschichte Ägyptiens, Deutsch von H. Ranke. Berlin, 1910. S. 176 f.

жречества сильно затемнила первоначальный характер божеств, искусственно сблизив их одно с другим. Правда, в этих сравнительно поздних текстах многое восходит, несомненно, к глубокой древности, однако нельзя ручаться за то, что древняя традиция сохранилась в них в своей непосредственности и чистоте, и что воссоздаваемый по ним религиозномифологический образ Себека будет правдоподобен и по отношению к эпохам, предшествующим периоду Среднего о царства 140.

Взгляд на Себека, как на божество водного царства и земного плодородия.

Внимание древних египтян всегда обращала на себя теснейшая связь крокодила, священного животного Себека, с водною стихией, его большая приспособленность к воде сравнительно с сушею и положение его, как сильнейшего, среди большинства обитателей водного царства и побережья. В глазах египтян крокодил был по преимуществу водным обитателем, и [37] вода была как бы его собственною, специально ему принадлежащею стихией. Вода и крокодил были в некотором смысле как бы даже синонимами. «Я пребывающий в воде, я — крокодил...». говорится в одном месте Книги Мертвых 141. В папирусе с магическими изречениями для матери и ребенка (из конца эпохи гиксосов или начала Нового царства) подчеркивается быстрота движений крокодила именно в воде, будучи сравниваема с быстротою действия змеиного яда «...крокодил быстрый в воде, змея быстрая в отношении яда» $^{142}$ .

Эта то мысль о тесной связи крокодила с водным царством религиозным сознанием древних египтян была расширена в смысле такого же близкого отношения и между Себеком, священным животным которого был крокодил, с одной стороны, и водою — с другой. По одному месту Книги Мертвых, «те, кто подносят ножи под грешников и находятся позади *Htpś-hwś*, есть Себеки, (пребывающие) в воде» 143. Имея в виду тесную связь Себека с водною стихией, в частности с рекою Нилом, календарный мифологический папирус Салльер IV (из 19 династии) не советует умываться водою и ездить по Нилу в несчастное для Себека 22 паофи, когда у него отрезан язык<sup>144</sup>.

С таким взглядом на теснейшую связь между Себеком и водною стихией у древних египтян естественно соединялось представление о Себеке, как олицетворение этой стихии, божественном представителе и верховном главе как самой воды, так и всего живущего в ней или, по крайней мере, имеющего [38] к ней более или менее близкое отношение. Так, ему приписывается ниспослание на Египет его благодетельной реки: «(он [= Себек] — тот), из ног которого выходит Нил» 145. Ему, как верховному главе, подчинены типичные обитатели водного царства — рыбы; в текстах он называется иногда *пь sšnw* «владыкою рыб»<sup>146</sup>. Под покровительство Себека, как владыки водной стихии и рыб, естественно было поставить также места рыбной ловли, равно как и самый рыболовный промысел. А так как берега Нила с его каналами и болота Дельты и Файюма предоставляли большой простор, наряду с рыболовством, и для охоты на кишевшую в них пернатую дичь, то Себека считали также верховным покровителем мест охоты и самого охотничьего занятия.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> К дальнейшему изложению ср. G. Roeder, Sobk, II–VII.

<sup>141</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 88, 1–3 (по Aa).

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> A. Erman, Zaubersprüche für Mutter und Kind. Aus dem Papyrus 3027 des Berliner Museums (Aus den Abhandlungen der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften zu Berlin vom Jahre 1901). Berlin. 1901. E 3, 2.

 $<sup>^{143}</sup>$  E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 17, 41–43.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> 6, 5–6.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 39. <sup>146</sup> Museo archeologico di Firenze. Antichità egizie. Parta prima. № 1551 (2500) = Receuil de travaux relatifs à la philologie et à archeologie égyptiennes et assyriennes. XXI, p. 50, VII; Catalogue des monument ... III, pl. 341.

В гимне Себеку (из Среднего царства) 47 мы, действительно, находим в приложении к нему эпитет *nb hb* («владыка птичьей и рыбной ловли». Мало того: Себек иногда сам выступает в качестве божественного рыбака. Самое орудие рыболовства — сеть произошло, но Книги Мертвых. в связи с одним мифологическим эпизодом, в котором участвовал Себек, функционируя как раз в виде рыбака, правда по отношению не к рыбам, а к сыновьям Гора — Хапи и Амсету. На Себека, по словам этой книги, богом Ра было возложено поручение изловить сыновей Гора, происшедших в воде и скрывавшихся там: «Пусть приведут Себека, владыку болотной страны, для того, чтобы он поймал их в сеть, и он нашел их... Тогда Себек, владыка болотной страны, сказал: «я искал их и нашел их (барахтающимися?) под моими пальцами на берегу (?) воды. Я поймал [39] их сетью! Тогда произошла сеть» 148. Косвенное свидетельство о роли Себека, как рыбака, можно видеть в позднем тексте мистерий, в котором царь, выступающий крокодилообразного бога Гора в качестве собирателя членов Озириса, называется «рыбаком, выходящим ночью» <sup>149</sup>.

В виду того, наконец, что олицетворяемое и божественно представляемое Себеком водное царство является, в особенности благодаря Нилу с его периодическими наводнениями, источником плодородия нильской долины, Себека возвели в достоинство виновника производительной силы природы, в частности — оплодотворителя пахотных полей и лугов и, таким образом, сблизили его с Мином, тоже богом плодородия, и особенно с Нилом. Отмечая благодетельную для растительного царства роль Себека, аналогичную с ролью Нила, тексты величают его богом «из ног которого выходит Нил, который наводняет поле в свое время, дает процветать местам растений, делает праздничными часовни богов и богинь» $^{150}$ ; «Себеком — Ра, владыкою поля, господином зелени, из тела которого проистекают яства» $^{151}$ ; «Себеком — Ра, владыкою полевых приношений, господином зелени» 152; наконец, самим «Нилом, творящим существующее» 153. По-видимому, именно сближению Себека с Мином в отношении их роли, как оплодотворителей природы, обязано своим происхождением личное имя Sbk- $Mn^{154}$ , греч.  $\Sigma οκμηνις^{155}$ , из позднего времени. [40]

#### VII.

Сближение и отождествление Себека с другими божествами, в частности с Гором и Ра.

Со времени Среднего царства в египетской религии наблюдается очень оригинальное обыкновение, связанное своим возникновением жречествам местных божеств. Отдельные божества искусственно сближаются между собою, заимствуют друг у друга характерные черты их природы и функции их деятельности и даже отождествляются одно с другим, и имя одного нередко стоить рядом с именем другого в качестве его эпитета. Для обоснования такого отождествления жречествами старательно отыскивались или, если нельзя было отыскать, придумывались какие-нибудь общие черты двух божеских образов или какие-либо

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Стр. [4].

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 113, 4–7 (по Aa).

<sup>149</sup> Неизданная фотография из Филэ № 575 в Берлинском музее = J. Dümichen, Geographische Inschriften altägyptischer Denkmäler. III, Taf. XVII (H. Junker, Das Götterdekret über Ahaton B Denkschriften der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philos.-historische Klasse. B. LVI. S. 43, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Catalogue des monuments.. II, pl. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Там же II, pl. 479.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Там же II, pl. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Там же III, pl. 665.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> F. Griffith, Catalogue of demotic Papyri in the John Rylonds Library in Manchester. III. Manchester 1909. Pap. №

<sup>155</sup> Об этом имени см. ниже в перечне теофорных личных имен, сложенных с именем Себека или производных от него.

случаи их взаимоотношения. Плодом подобной работы являлось нередко отождествление даже таких божеств, которые не имели ничего общего между собою. Участи этого сближения и отождествления не избегнул и Себек, притом по отношению к божествам, с природою которых у него нет, по-видимому, решительно ничего общего. Таковы отождествления Себека с Амоном, Анубисом, Гебом, Хедж-нефером, Гором и Ра.

За отожествление его с Амоном, кроме сложного личного имени  $\Sigma ovx\acute{a}\mu\mu\omega\nu^{156}$ , говорит встречающееся на памятниках представление Амона в виде крокодила за смешение его с Анубисом, кроме личного имени  $\dot{S}bk$ - $Inpw^{158}$  — совместное [41] призывание Себека и Анубиса в одной заупокойной молитве в единственном числе, как если бы они были одним и тем же богом.

Отождествление Себека с Гебом многократно засвидетельствовано в надписях омбосского храма присоединением к нему, в качестве приложения, имени Геба с его эпитетами «отец богов» и «наследный князь богов» В греческих папирусах это отождествление нашло себе хорошее выражение в соединении Кроноса, сближаемого греками с Гебом, с богом Секневтунисом в форме  $\Sigma \epsilon \kappa \nu \epsilon \beta \tau \hat{\nu} \nu i \varsigma \delta \kappa a i K \rho \delta \nu o \varsigma^{162}$ .

О смешении Себека с Хедж-нефером сообщают нам памятники из Эсне, месте культа этой смешанной божеской формы. Здесь крокодил с солнечным диском на голове называется «Хедж-нефер-Себеком, сыном Нейт, почтенным богом, вышедшим из Pa, созданным творцом» 163, и царь многократно изображен приносящим жертву Хедж-нефер-Себеку- $Pa^{164}$  или Хедж-нефер-Себеку $Pa^{165}$ .

Несравненно более данных имеется в нашем распоряжении касательно отождествления Себека с Гором. Уже в эпоху Среднего царства в гимне Себеку<sup>166</sup>, в кагунских папирусах<sup>167</sup>, в гимнах коронам Себека (из конца периода гиксосов<sup>168</sup>, [42] а также, вероятно, и в царских надписях<sup>169</sup> Себек называется «Себеком шедитским, Гором, пребывающим в Шедите», будучи, таким образом, рассматриваем за одно божество с Гором, при чем как в этих, так и во всех других случаях сказуемое, относящееся к двойному подлежащему Себек-Гор, всегда стоит в единственном числе. В Новом царстве указанный эпитет Себека мы находим, между прочим в Большом папирусе Гарриса<sup>170</sup>. Особенно же часто он встречается в позднем файюмском папирусе<sup>171</sup>, причем отождествление двух богов

22

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> См. там же.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Так изображалась, напр., форма Амона, чтившаяся в Terti (в 3 номе В.Е.) Н. Brugsch, Dict. géogr., р. 956. 1351; его же, Relig. und Mythol., S. 597. Ср изображение Амона-Ра а-Ра в виде барана-сфинкса с крокодильим хвостом в файюмском папирусе (Lanzone VI/средн., ряд).

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Каирский музей № 20237, могильный камень из Средн., ц.

Some account of the Collection of Egyption Antiquities in the possession of Lady Meux. By W. Budge. Second edition. London. 1896. P. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Напр., Catalogue des monuments... II, pl. 43, 57, 336, 374; III, pl. 686 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Напр., Catalogue des monuments... II, pl. 11, 241, 270; III, pl. 591, 672, 921 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Grenfell-Hunt (Goodspeed), The Tebtunis Papyri II, 294, 5 (Σεκνεβτῦνις) 295, 6; 298, 7, 71; 599 (Σεκναιπτῦνις).

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Champollion, Monuments de l'Égypte et de la Nubie. Notices descriptives... II 145 quinquies 4.

<sup>164</sup> Lepsius, D. Text IV, 23, 8 (из времен Каракаллы); 29, 7 (из времен Адриана); 30, 12 (из времен Траяна); 30, 13. 33; Champollion, Monuments... Notices descriptives... II, 145 quater 1.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Lepsius, D. Text IV, 23, 10 (из времен Каракаллы).

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Стран 2 и 3.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> J. Griffith, The Petrie Papyri... Pl. XXXI, 30–36; XXXV, 1–9; XXXVI, 47–52.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> A. Erman, Hymnen an das Diadem der Pharaonen. Aus einem Papyrus der Sammlung Golenischeff. Ans den Abhandlungen der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften vom Jahre 1911. Berlin, 1911. 1, 4; 1, 5; 3, 1; 6, 1; 6, 2 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> F. Petrie, Hawara.. . Pl. VI, 5 a: *Śbk m Šdt hr-ib Šdt* (вероятно, вместо *Śbk m Šdt Ḥr hr-ib Šdt*); Lepsius, D. II, 140 a. k. и Text II, 19 и 20: *Śbk šdtj Ḥr* (вероятно, следует добавить *hr-ib Šdt*).

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Birch, Facsimile of an Egyptian Papyrus of the reign of Ramses III now in the British Museum. London, 1876. Pl. 61 b, 14–17.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Напр., Lanzone II/XXIII = Pleijte III/XXIII; Lanzone VI/ средний ряд и др.

здесь подчеркивается иногда употреблением именной формы с усилительным  $pw^{172}$ . Не почему-нибудь иному, как именно в силу предполагаемого тождества Себека и Гора файюмский бог называется иногда просто «Гором шедитским» 173. По этой же самой причине Гор в некоторых текстах и изображениях выступает пред нами в виде крокодила или, по крайней мере, человека с крокодильей головой. Так, в дендерасских мистериях Гор в образе крокодила собирает члены тела Озириса: «Пришел Гор и принес по воде члены Озириса в этот день (16 хоиака) в своем крокодильем образе для того, чтобы соединить их вместе (или под.) в доме Аписа, в своем имени крокодила, владыки Аписа в доме Аписа» 174. В крокодильем же виде выступает пред нами и Гор атрибисский 175. В файюмском папирусе Гор с [43] крокодильей головою сражается с Сетом, защищая тело Озириса 176; с такою же головою представлен в этом папирусе и Гор атрибисский 177. Даже в омбосском храме, где, в противоположность Шедиту, культы Себека и Гора были совершенно самостоятельны и обособлены друг от друга, сохранился намек на то, что по египетскому воззрению, оба эти бога составляют в сущности одно и то же божество: над двумя изображениями крокодилоголового бога стоит надпись  $\rlap/H r - w r^{178}$ , как называлась чтимая в Омбосе форма Гора. Смешение Себека с Гором нашло для себя наглядное выражение также в смешанном изображении крокодила с головою сокола 179, если, впрочем, не относить его насчет отождествления Себека с богом Ра. Отзвуком отождествления Себека с Гором служит также личное имя Себек-Гор<sup>180</sup>.

Своим началом это отождествление восходит, вероятно, к эпохе образования единого египетского государства из совокупности доисторических принильских областей. Гор был богом Гиераконполя, колыбели египетской государственности, резиденции первых южноегипетских царей. Благодаря этому, он при так называемых «служителях Гора» и вообще в древнейший период египетской истории стал на высокое положение бога царского дома и всего государства. По мере утверждения державной власти южноегипетских царей в нильской долине, в отдельных областях ее учреждался и культ Гора, как общегосударственного бога. В этих областях, однако, уже издавна, задолго до появления в них Гора, чтились местные [44] божества, как, например, Себек в Файюме, Омбосе, культ которых укоренился среди местных обитателей настолько прочно, что Гор не был в состоянии вытеснить его, несмотря на свое положение общегосударственного бога и патрона царского дома. С течением времени между ним и старыми местными богами установилось мирное сожительство, произошел компромисс, в силу которого оба божества — Гора местного бога, как, например, Себека, стали считать и религиозно чтить, как двуединую божескую личность.

Все вышеуказанные отождествления Себека с другими божествами не имеют под собою почвы во внутренних отношениях между отождествляемыми божествами, не оправдываются сходством существенных черт характера этих последних. являются искусственными. Как таковые, они не оказали сколько-нибудь заметного влияния на положение Себека в египетском пантеоне, и для мифологии не имеют никакого значения. Единственным исключением из этого является лишь отождествление Себека с

-

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Lanzone II/XXIII = Pleijte III/XXIII; Lanzone III/IX = Pleijte III/XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> F. Petrie, The labyrinth... Pl. XXIX 4.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> A. Mariette, Denderah. Desciption générale du grand temble. Paris. IV. Pl. 37, II 89–90.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> H. Brugsch, Reise nach der Grossen Oase el-Charge. Leipzig, 1878. Pl. 18, IV.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Lanzone I/XXXVI = Pleijte I/XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Lanzone V/XLIV = Pleijte VI/XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 398; III, pl. 522.

<sup>179</sup> Напр.. Regio museo di Torino ordinato e descritto da A. Fabretti, F. Rossi e R. V. Lanzone. Antichità egizie. Parte seconda. Torino 1888. № 94 3, фарфоровая фигурка; A Catalogue of the Egyptian Autiquities in the possession of F. G. Hilton Price. London. № 4826 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Каирский музей № 20425, могильный камень из Средн. ц.

гелиопольским божеством солнца Ра, которое хотя тоже не имело для себя достаточных оснований в природе отождествляемых божеств, но тем не менее сопровождалось важными для Себека религиозно-мифологическими последствиями. Со времени 5 династии Ра занял, вместо Гора, положение общегосударственного бога и сделался центром египетского пантеона, а все прочие местные божества отступили пред ним на задний план. Поддержание достоинства этих богов стало возможно для них не иначе, как только путем сближения и отождествления с богом Ра. Начиная с 5 династии, к этому средству, действительно, и прибегают местные жречества. Так возникли смешанные божества Амон-Ра, Хнум-Ра и др. То же самое произошло и с Себеком, соединившимся с богом Ра в лице Себек-Ра. Из памятников Среднего царства означенное явление констатируется гимном Себеку<sup>181</sup> и двумя могильными [45] камнями из Каирского<sup>182</sup> и Афинского<sup>183</sup> музеев. Со времени Нового царства это соединение многократно встречается на памятниках<sup>184</sup>. В файюмском папирусе надпись, помещенная подле изображения канала, гласит: «Он (канал) процветает с Себеком шедитским все дни; это — Ра на своем канале» 185. По другому месту папируса, одна из местностей Файюма представляет собою «седалище Амона-Ра, владыки канала; это — Себек, ниспровергающий на землю врагов Озириса» 186. В третьем месте того же папируса подле изображения крокодилоголового бога на троне, с диском среди уреев на голове, находится надпись: «...Себек шедитский... он — Атум...» (т.е. в сущности тот же бог солнца Ра) 187. Особенно часто отмечается тождество Себека и Ра омбосскими храмовыми текстами<sup>188</sup>. Отождествление этих божеств повело далее к взгляду на Себека, как на двойника Ра, его ка: в омбосских храмовых надписях Себек называется «ка Ра... вышедшим из океана и блистающим в своем диске» [46] Слияние Себека с Ра нашло себе внешнее выражение и в изображениях. В нашем распоряжении имеется немало фигурок, представляющих соединение крокодильего туловища с головою сокола, символа бога солнца 190. Как сам бог так и его священное животное в изображениях иногда снабжают постоянным атрибутом Ра — солнечным диском с уреем 191. Среди личных имен эпохи Среднего царства попадается и имя Себек-Ра<sup>192</sup>.

1

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Стран. 3.

<sup>182</sup> Lange–Schäfer, Grab- und Denksteine des Mittleren Reiches (в Catalogue général... 20151).

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Pörtner, Aegyptische Grabsteine und Denksteine aus Athen und Konstantinopel. S. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Храм в Луксоре, помещение Q (из врем. Аменхотепа III; по копии Зете, 1,17; Lepsius, D. III 125 с, храм Амона в Карнаке, колонна 1 F (из времени Сети I); Каирский музей (Wb. № 124), известняковая статуя (из врем. Рамсеса II; по копии Зете 26, 82/3); храм в Мединет-Абу, 2 двор (из врем. Рамсеса III: неизд., по копии Зете 15,75): храм Хонса в Карнаке. Помещение Q (из того же врем.; по копии Зете 4, 21); Lepsius, D. III 223 b (из зап. Сильсиле из врем. Рамсеса V); Туринский музей № 22 (?), группа супружеской четы, из Нов. ц.); F. Quibell, Ramesseum, pl. XXVII, 2. Могильный камень (из конца Нов. ц.); Catalogue des monuments... I, табл. 60 = A. Mariette, Monuments divers receuillis en Égypte et en Nubie. Paris. 1872–1889. Pl. 23., храм в Ассуане из врем. Птолемея III); Catalogue général... Vol. XXXIX. W. Spiegelberg. Die demotischen Denkmäler. II. Die demotischen Papyrus. Рар. № 30962 (из птолем. врем.).

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Lanzone II/I.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Lanzone I/III = Pleijte I/VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Lanzone IV/XIII = Pleijte VI/I.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Catalogue des monuments... II, pl.11, 40, 51; III, 519, 525, 542; и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Напр., G. Maspero, Guide du visiteur au Musée du Caire. 1902. № 1093 (р. 311); Берлинский музей, № 18928 (Ausführliches Verzeichnis... S. 422), камень-печать (из Нов. ц.?) и др.

<sup>191</sup> Напр., Lepsius, D. II, 3-й ряд, на обелиске Сезостриса I в Begig; Annales du Service des Antiquités de l'Égypte, t. X (1909), р. 155, на стеле из Арсиное (из птолем. врем.); там же, t. X, р. 162, 164, на стеле из Теадельфии (из того же врем.); в файюмском папирусе, Pleijte IV/II (с двумя уреями); Catalogue des monuments... II, pl. 41, 53, 164; III, pl. 519, 566–567, 714 (с двумя уреями) и др. В свою очередь и Ра иногда изображается с крокодильей головой, как, напр., на одном саркофаге из Нов. ц. (Берлинский музей), № 11986) и в файюмском папирусе, Lanzone III/II = Pleijte IV/лев. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Каирский музей, № 20032 и 20242, могильные камни из Средн. ц.

#### VIII.

## Влияние отожествления Себека с Ра на мифологию Себека и его положение в египетском пантеоне.

Отожествление Себека с богом Ра, бывшим главою египетского пантеона, имело, как уже было сказано выше, большое значение для его мифологии и сильно повлияло на его положение в пантеоне. Оно позволило жречеству Себека возвысить его из того скромного положения, которое он занимал до сих пор в пантеоне. В дошедших до нас от разных эпох египетской истории списках богов с указанием порядка их происхождения и следования друг за другом в качестве божественных царей и владык мира мы не находим Себека ни в цикле Ра, ни в озирисовом круге. Во всех этих списках — и из 18 династии<sup>193</sup>, и из конца эпохи Нового [47] царства 194 и из птолемеевского времени 195 — он следует за циклом Озириса, не будучи, таким образом, причисляем к первым величинам пантеона. Жречество Себека, понятно, не довольствовалось такою скромною ролью своего бога, — в своем патроне ему хотелось видеть не более, не менее как самого главу пантеона, Отождествление Себека с богом Ра как нельзя более содействовало осуществлению этой заветной мечты, и, начинаясь с эпохи Среднего царства, мы неоднократно встречаем Себека во главе божественной эннеады. Так, в одном из кагунских папирусов говорится, между прочим: «...милостью Себека шедитского, Гора, пребывающего в Шедите, с его божественною эннеадою, Себека, владыки Рахепт (?), с его божественною эннеадою. . .» 196. На саркофаги Анхруи (из птолем. времени) упоминается «жрец Себека, владыки правды, (в) великом месте, и его божественной эинеады» 197. К этому же времени относятся также выражения «Себек-Ра... князь, владыка божественной эннеады... он — отец всякого бога. . .» 198 и «отец богов, владыка божественной эннеады» <sup>199</sup>.

Благодаря отождествлению с богом Ра на Себека, как и следовало ожидать, были перенесены и некоторые свойства Ра. Как и Ра, он выступает пред нами обладающим множеством видов и имен и вместе с тем таинственным, недоступным по своей сущности не только для людей, но и для самих богов. Еще в Книге Мертвых упоминается о «Себеке во всех его многочисленных именах во всех городах, где [48] любит пребывать его ка» 200. В омбосских храмовых текстах Себек называется богом, «вида которого не знают» («вида которого не знают» («вида которого не знают» («вида которого не знают» («скрывающим свой вид») (познается вособою, с многочисленными явлениями») («скрывающим свой вид») (познается в водах в своих видах») (познается людьми... ка которого не знают, который скрывается в водах в своих видах»)

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> E. Naville, Deir el Bahri, pl. 101; Al. Gayet, Le temple de Louxor 1894 (в Mémoires de la Mission archéologique française au Caire XV), pl. 35 (Себек следует за Гором и Гатор); Lepsius, D. III, 37, храм в Мединет-Абу (после Гатор); храм в Луксоре (после Гатор).

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Lepsius, D. III, 126а, храм Амона в Карнаке (за Гатор); III, 222d, храм Хеопса в Карнаке (за Гатор); III, 214, храм в Мединет-Абу (имя Себека стоит между Тененет и Иунит).

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Lepsius, D. IV, 10 и 66b, храм Хонса в Карнаке (за Гатор); IV, 29 а и 31 а, храм U в Карнаке (за Гатор).

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> F. Griffith, The Petrie Papyri..., pl. XXXV, 1–9.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> F. Petrie, Hawara..., pl. II.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Lepsius, D. IV, 36 b.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 171, 3 (по Сс)

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Там же III, pl. 636.

 $<sup>^{203}</sup>$  Там же II, pl. 379.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Там же, pl. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Там же II, pl. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Там же III, 636.

#### Себек в его отношении к миру вообще и в частности к людям.

Возводя своего бога на положение верховного главы пантеона, жречества местных божеств, естественно, считали его вместе с тем искони существующим главным виновником всего мироздания. Не иначе обстояло дело и с Себеком, хотя, к сожалению, сведения об этом крайне скудны и почерпаются, к тому же, из поздних памятников. Отождествление Себека с Ра, общепризнанным в древнем Египте в качестве первобытного бога и творца всего существующего божеством, служило для египтян вполне достаточным основанием для такого взгляда на Себека. Твердую точку опоры этот взгляд находил и в самой природе крокодила, священного животного Себека. Исходя из факта почти постоянного пребывания крокодила в воде, было естественно предположить, что и воплощающийся в нем бог Себек от века пребывал в первобытной водной массе, в виде которой египтяне представляли себе [49] мировой хаос до момента мирообразования, и что все произошло чрез него, как творца. Роль изначального обитателя первобытного водного хаоса, на взгляд египтян, шла к Себеку, как крокодилообразному существу, ничуть не менее, если даже не более, чем к лягушкообразным и змеевидным существам, которыми египетское религиозное мышление населяло первобытный океан-хаос<sup>207</sup>.

К сожалению, невозможно определить, как древни воззрения на роль Себека в процессе мирообразования, и насколько широко они были распространены. Некоторое представление о них можно составить себе лишь по позднему файюмскому папирусу. Родиной их, вероятно, и был Файюм. Судя по содержанию названного папируса, Файюм, по верованию известной части египтян и прежде всего, конечно, файюмского жречества, имел ближайшее отношение к мирозданию, — в нем имела место вся история миротворения. В качестве демиургов здесь, по файюмскому папирусу, выступают божества, имевшие, по гермопольскому богословскому учению, отношение к мирозданию, именно Pa<sup>208</sup> и его божественная осьмерица Хмуну — четыре лягушкообразных и четыре змеевидных существа<sup>209</sup>, символы божеств хаоса и творения. Таким образом, на файюмских космологических представлениях заметно влияние гермопольской космогонии. Несмотря на это, однако, местный файюмский бог Себек не только не вытеснен на задний план космогонической драмы, но, напротив, выступает в ней действующим лицом наряду с Ра и его осьмерицею, иногда, как мы уже видели выше, будучи прямо отождествляем с Ра. Рядом с представлением плана Файюмского озера в файюмском папирусе сообщается: «Это место Хмуну...»<sup>210</sup>. Наряду с Хмуну в [50] папирусе многократно упоминается корова Ахет или Мехт-урт<sup>211</sup> символ неба и первобытного океана, выступающая здесь в человеческом виде с простертыми вверх руками<sup>212</sup>. В одном месте папируса проводится, по-видимому, та мысль, что в начале Хмуну создали Файюм, а вместе с последним возник и Себек<sup>213</sup>. По другому месту, виновником творения выступает сам Ра, предваряемый в своем шествии Хмуну и восседающий на спине коровы Ахет<sup>214</sup>. В третьем месте представлен только один Себек с многозначительными в отношении к роли его, как изначального божественного существа, эпитетами: «Возникший сам собою в океане, старейший (в?) Мехт-урт, божественный образ озера; он Ра-Гор-Яхути, он никогда не преходит и не утомляется, Себек

\_

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> G. Maspero, Études de mythologie... II, p. 233; H. Brugsch, Rel. und Mythol., S. 158 f.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Lanzone III/II = Pleijte IV/лев. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Pleijte III/XXIV № 9, 10, 11 и 12.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Pleijte III/XXIV № 8.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Напр., Pleijte III/XXIV 1.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Pleijte III/XXIV, центр. рисунок.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Pleijte III/XXIV № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Pleijte III/XXIV № 5 = Lanzone III/IX.

шедитский, Гор, пребывающий в Шедите»<sup>215</sup>. Наконец, в одном изображении папируса, касающемся времени, предшествующего мирообразованию, параллельно представлены крокодилоголовый Себек и «Ра обеих стран» плывущими в больших барках, первый — в «северном озере» первобытного океана, а второй — в «озере южном» <sup>216</sup>.

В файюмском папирусе, как видим, сохранились и уживались рядом следы двух разнородных воззрений на положение Себека в процессе мирообразования. По одному, он вместе с Файюмом является созданием Ра и Хмуну, и с этим взглядом на Себека вполне согласуется одно место омбосских храмовых текстов, по которому Себек «ниспровергает врагов своего отца Ра»<sup>217</sup>, а также эпитет «вышедший из Ра, созданный творцом», придаваемый Хедж-нефер-Себеку в текстах [51] Эсне<sup>218</sup>. По другому представлению, Себек самостоятельно возник в начале в водяном хаосе и вышел на свет, одновременно с этим образовав и весь мир, так что мироздание начинается вместе с его появлением из хаоса, подобно тому как, по гелиопольскому богословскому учению, оно начинается одновременно с выходом Ра из цветочной чашечки лотоса, плававшего по воде. В полном соответствии с этим последним воззрением на отношение Себека к процессу мирообразования поздние тексты прямо называют его «возникшим сам собою, с многочисленными явлениями»<sup>219</sup>; «возникшим в начале, первоначальным, происшедшим от самого себя, возникшим в первобытное время  $(?)^{220}$ ; «Себеком-Ра... великим богом, вышедшим из океана» $^{221}$ : «ка Ра, вышедшим из океана» 222; «великим богом, засиявшим в Нун» 223; «почтенным божественным крокодильим образом, вышедшим из океана»<sup>224</sup>.

Вышедши из первобытного водного хаоса, Себек, подобно Ра, создал все существующее. По словам поздних текстов, он «создал (все), что есть, и сотворил (все), что существует» <sup>225</sup>. Сами боги обязаны ему своим происхождением: «Себек... отец богов» <sup>226</sup>, «отец богов, владыка божественной эннеады» $^{227}$ , «Себек-Ра... князь, владыка божественной эннеады... он — отец каждого бога...» $^{228}$ . Им создана земля и все находящееся на ней: он «создал землю и сотворил (все), что на ней, для того что бы они (земля и земные твари? люди?) приходили к [52] нему преклоняясь»<sup>229</sup> или «чтобы они прославляли его могущество»<sup>230</sup>.

Уже из эпитета «владыка божественной эннеады», равно как из эпитетов «Себек(-Ра?), владыка неба»<sup>231</sup> и «Царь Верхнего и Нижнего Египта... Себек-Ра»<sup>232</sup> видно, что, сотворив мир, Себек, по воззрению его почитателей, управляет миром наподобие Ра и земных царей. О таком взгляде на Себека, как на царя, свидетельствует и частое

<sup>215</sup> Lanzone VI/сред. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Lanzone III/I = Pleijte IV/лев. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Champollion, Monuments... Notices déscriptives... II, 145 quinquies 4.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Lepsius, D. IV, 77c.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Там же II, pl. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> W. Spiegelberg, Die Demotischen Papyrus der Strassburger Bibliothek, Pap. № 31 (Taf. XV). Выражение «засиявший в Нун» в приложении к Себеку мы находим уже в гимне ему из Средн. ц. (стр. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 374.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Там же II, pl. 262, 280; Lepsius, D. IV, 34 b; IV, 77 с.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Catalogue des monuments. . II, pl. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Там же, pl. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Lepsius, D. IV, 36 b.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Catalogue des monuments .. III, pl. 636.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Там же II, pl. 426.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Lepsius, D. III, 114 h (из Нов. ц.).

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> K. Piel, Inscriptions hiéroglyphiques receuillies en Europe et en Égypte, publiées, traduites et commentées, serie II, p. 95–96  $\eta$ , 99  $\epsilon$ .

изображение как самого бога, так и его священного животного с короною на голове<sup>233</sup>. Себека наделяют короною самой разнообразной формы<sup>234</sup> — и короною атеф<sup>235</sup>, и коронами верхнеегипетскою<sup>236</sup> и нижнеегипетскою (несколько уклоняющейся от обычного типа)<sup>237</sup>, и двойною короною<sup>238</sup>, и короною типичною собственно для бога Монта<sup>239</sup> и своеобразною пучковидною короною<sup>240</sup> [53] Типичной же для Себека короною, встречающейся у него гораздо чаще сравнительно с другими богами, при том, что у всех трех форм его изображения<sup>241</sup>, является корона, древняя, наиболее простая форма которой состоит из пары выходящих из крокодильей головы бараньих рогов, на которых находится солнечный диск среди двух страусовых или гладких перьев. Подвергаясь с течением времени изменениям в отдельных своих частях и становясь все богаче и роскошнее, эта корона в существенном осталась неизменною на протяжении всей египетской истории.

Из конца периода гиксосов до нас дошел любопытный папирус с десятью гимнами 1242, прославляющими многообразную корону, блистающую на челе Себека и уничтожающую его врагов. Как показал Эрман 1243, издавший и обработавший означенный папирус, эти гимны первоначально прославляли диадему фараона, как его помощницу и защитницу против врагов, жрецы же Себека, трактовавшие своего бога по образцу земных царей, целиком применили к нему гимны, поставив в них на место царского имени имя Себека и заменив фигурирующих [54] в них подданных фараона «богами», как подданными Себека. Приводим некоторые места этих гимнов, в которых Себек выступает пред нами, как царь, украшенный и защищаемый своею многообразною короной: «Дай, чтобы Себек шедитский, Гор, пребывающий в Шедите, завоевал чрез тебя (корону Верхнего Египта) обе страны, чтобы он обладал ими. Дай, чтобы боги приходили, преклоняясь, к нему, Себеку шедитскому, Гору, пребывающему в Шедите, (ибо) ты — госпожа корон» 244; «Ты... корона *nt* (корона Нижнего Египта)... ты..., предназначенная Себеку... 245. Как прекрасно это око Гора..., блистающее на

2

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Ср. эпитет Себека «владыка короны (?), богатым (собств. многочисленный уреями» на статуе Берлинского музея № 11635 (из Нов. ц., из Диме).

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> См. Roeder, Sobk, VII, в особенности В 2 с и D.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Напр., Al. Moret, Catalogue du Musée Guimet. Galerie égyptienne (в Annales du Musée Guimet. Т. 32). С 23 (Pl. XXI, 23). Из 19 дин.: Lepsius, D. III, 223b, стела (из зап. Сильсиле, из врем. Рамсеса V); Ermitage Imperial. Inventaire de la Collection Égyptienne. Arm. III 482, бронз. статуэтка стоящего крокодилоголового Себека (рис. 4); Museo civico di Bologna. Catalogo di Antichità Egizie. № 210, статуэтка стоящего Себека; Catalogue des monumeuts... III, pl. 522.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Напр., Ermitage Imperial. Inventaire... Arm. III 481, üроВЗ. бронз. статуэтка сидящего крокодилоголового Себека (рис. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Напр., в файюмском папирусе, Lanzone VI/средн. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Напр., F. Petrie, Hawara..., pl. I, у одного из изображенных на саркофаге Анхруи (из птолем. вр.) крокодилоголовых божеств; в файюмском папирусе, Lanzone III/II = Pleijte IV/лев. ряд, Lanzone VI/II = Pleijte VI/XXXIII, Lanzone VI/XXI = Pleijte VII/XXXVII. Al. Moret, Catalogue du Musée Guimet. C 51 (Pl. XLVI, 51). Из римск. врем.

<sup>239</sup> Солнечный диск между двумя гладкими перьями с уреем или без него. Напр., Pleijte II/XI (без урея); F. Petrie, Hawara..., pl. I, у одного из изображенных на саркофаге Анхруи крокодилоголовых божеств (с уреем).

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Lepsius, D. III, 114 h (из Нов. ц.); Берлинский музей, № 2472, бронз. фигура = Roeder, Sobk, Abb. 3 по неизданной фотографии Берлинского музея; Берлинский музей, № 2473 (рис. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Напр., у Себека в виде крокодила: Н. Brudsch, Reise nach der Grossen Oase el-Charge, Taf. 18 IV (со сраусовыми перьями); Lanzone VI/сред. ряд (со сраусов. перьями; корона вставлена в нижнеегип. корону. У Себека в образе крокодилоголового человека: Lepsius, D. III, 124 а, на рельефе в карнакском храме (страусов. перья; из 20 дин., из Сильсиле); F. Quibell, Ramesseum, pl. XXVI, могильн. камень из Фив (страусов. перья; из Нов. ц.); Lepsius, D. IV, 10, храм в Карнаке (из птолем. вр.); IV, 29 а, Филэ (из того же врем.); Pleijte III/XXIII; Catalogue des monuments... III, pl. 542 (гладкие перья), 552 (страусов. перья), 554 (гладкие перья), 581 (страусов. перья) и мн. др.

A. Erman, Hymnen an das Diadem der Pharaonen. Berlin, 1911.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Там же, S. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Там же, текст 1,3–2,1.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Там же, текст 2,4–3,1.

голове Себека. Как прекрасен Себек, блистающий зеленью (короной), прекрасен благодаря своему большому оку лежащему под его бровью...<sup>246</sup>. Защити Себека от всего (дурного)»<sup>247</sup>; «Ты пробуждаешься в мире, змея находящаяся на Себеке шедитском, Горе, пребывающем в Шедите..., твое пробуждение мирно<sup>248</sup>. Пребывай на голове Себека, блистая на его челе в своем имени «богатая волхвованиями...» <sup>249</sup>. Ты, блистающая, защищавшая своего отца, всегда защищай Себека от врагов... <sup>250</sup>. Ты прекрасна на голове Себека в своем имени «мирра», ты заняла свое место на его темени в своем имени Wpt-rnnt, ты поднимаешься к нему на конечности его членов в этом своем имени «змея» 251; «...госпожа могущества, чрез которую (двойную корону) могуч Себек..., в этом своем имени «обе могучие». Себек, ты получил оба свои ока, вместе черное, белое (и) зеленое, восседающие на твоей короне. О, коршун-змея, находящаяся среди богов, восполнившая разделенное, завоевавшая обе страны, растущая на голове Себека для того, чтобы он завоевал обе [55] земли, дай, чтобы он был могуч среди богов» 252; «О, Себек возьми себе их обе, посаженные на твою голову, черную... и белую для того, чтобы она искореняла страшное. Возьми ее себе и ее красоту на себя, (а) раны, (исходящие из) нее красноты против своих врагов. Возьми ее на себя, зеленую... белую... Возьми себе оба свои ока, обеих своих дочерей, и тебе не будет недоставать их, и твоему лицу не будет недоставать твоих очей» 253; «Красная корона блистает на тебе, о, Себек, для того, чтобы ты был защищаем, красная корона возвышается на тебе для того, чтобы ты был защищаем... Все вы, боги, южные, северные, западные (и) восточные, вы, вся божественная эннеада, следующая за Себеком, ваши души да радуются этому царю Себеку, подобно тому как Изида радовалась своему сыну Гору, когда он был дитятею в Хеммисе» 254. «О, Себек, ты надел ее (корону-змею itf3t) на свою голову для того, чтобы быть великим чрез нее, чтобы быть высоким чрез нее, чтобы твоя сила была чрез нее велика среди богов... Ты привлекаешь к Себеку сердца всех чужеземцев южных, северных, западных и восточных...»<sup>255</sup>; «Приди к Себеку, ты, его око, приди к нему ты, разрезающая своих врагов в этом своем имени *Dndnjt*... Дай, чтобы Себек одержал верх над своими врагами, в то время как его геройская сила находилась бы в их сердцах, дай, чтобы боги шли за ним»<sup>256</sup>; «Ты пробуждаешься в мире, око Гора пробуждается в мире, Wnwnwt, находящаяся на челе его, (пробуждается) в мире... та, которую Себек принес от похитившего ее, в этом твоем имени «Wnwnwt». Приди к Себеку! Соединись с его телом, расти на его голове, овладей (?) его теменем. Дай Себеку радость среди богов...»<sup>257</sup>. [56]

Правя миром, как царь, Себек, по верованию его почитателей, промышляет о нем, в особенности о людях, Выше мы уже имели случаи говорить о нем, как божественном подателе полноводного Нила и земного плодородия, бывшего необходимым условием благосостояния обитателей нильской долины. Тексты знакомят нас и с некоторыми другими проявлениями промыслительной деятельности Себека в отношении к людям. В них Себек выступает пред нами внимательным к молитвенным призываниям людей и приходящим к ним на помощь в нужде: он — «благодетельный бог, приходящий к тому, кто взывает к

\_

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Там же, текст 5,6–6, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Там же, текст 6,5–7,1.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Там же, текст 7,2–3.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Там же, текст 8,5–9,1.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Там же, текст 9,3–4.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Там же, текст 9,5–10,1.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Там же, текст 11,2–12,1.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Там же, текст 12,1–13,5.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Там же, текст 14,1–15,1.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Там же, текст 16,1–17,2.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Там же, текст 19,2–4.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Там же, текст 19,4–20,3.

нему»<sup>258</sup>. В кагунских папирусах находим хорошее выражение народной веры в такую помощь со стороны Себека. Здесь слуга Реперсен уведомляет своего господина, что все дела его всюду обстоят вполне благополучно «милостью Себека, владыки ... ит (начало имени не сохранилось), царя Узертезена II и всех богов»<sup>259</sup>. Слуга Иеб, сообщая своему господину о том же, приписывает благополучие «милости Себека шедитского, Гора, [пребывающего в Шедите, Хент-хети, [владыки...], царя Аменемхета III и всех богов<sup>260</sup>; слуга Кемем — «милости Себека Рахенти (?), царя Аменемхета IV и всех богов»<sup>261</sup>; слуга Кемни — «милости Себека шедитского, Гора, пребывающего в Шедите, с его божественною эннеадою, Себека, владыки Рахент (?), с его божественною эннеадою, царя Узертезепа II и всех богов»<sup>262</sup>; слуга Нехи — «милости Себека шедитского, Гора, пребывающего в Шедите, царя Узертезена II и всех богов»<sup>263</sup>.

Одним из проявлений веры в помощь, оказываемую Себеком людям, являются также пожелания милости и благоволения со стороны Себека в приветствиях, которыми обменивались [57] друг с другом египтяне в переписке или личной беседе. В кагунских папирусах встречаем два примера такой формы приветствия. Слуга Сер в письме к кому-то (имя не сохранилось) шлет адресату пожелание «милости Себека, владыки Хени» 264, а другой слуга Анихерхепт желает своему адресату, настоятелю храма бога Ра, «милости Себека, владыки Нет...» (конец имени по сохранился) В птолемеевское время некто Некумози обращается к своим собеседникам с таким благопожеланием: «Себек с вами!» 266, совершенно наподобие нашего «да хранит вас Бог» или «Господь да будет с вами».

Из милостей, ниспосылаемых Себеком людям, в памятниках выступают пред нами исцеление от болезней, сообщение оракула и помощь при магическом воздействии человека на окружающий его мир.

Жрецы храма Сокнопэоса, Изиды и родственных богов в городе Сокнопэос-Несосе, обращаясь к местному стратегу с петицией о сохранении за их храмом владения 225 артабами пшеницы, для подкрепления своей просьбы напоминают ему, что он был исцелен от болезни Себеком, Изидою и родственными богами: Έπεὶ οὖν σέσωσαι ἐν τῆι ἀρρωστίαι ὑπὸ τοῦ Σοκνοπαῖτος θεοῦ μεγάλου καὶ Ἰσιος Σνεφερσῆτος θεῶς μεγίστης καὶ τῶν συννάων θεῶν, ἀξιυῦμεν, ἐὰν φαίνηται, συντάξαι...  $^{267}$ 

Вера в божественное предвидение будущего Себеком повела к обычаю обращаться к нему за оракулом, притом как в серьезных житейских положениях, так и в мелочных повседневных делах и заботах. Все известные нам случаи такого обращения к Себеку за оракулом относятся к [58] греко-римской эпохе. Интереснейшим из них является, бесспорно, обращенный к богу Сокнопэосу запрос относительно того, достанется-ль просителю в жены любимая им женщина, или нет: «Τῶ μεγίστω κραταιῶ θεῶι Σοκνοπαί[ωι]παρὰ ᾿Ασκλεπιάδου τοῦ ᾿Αρείου. Εἶ οὖ [δί] δοταί μοι σὖμβιῶσαι Ταπεθεῦ [τι] Μαρρείους οὖ μὴ γένηται ἄ [λλου] γυνή; ὑπόδειξόν μοι καὶ κυριωσ[όν] μοι τοῦτο τὸ γραπτόν. Πρόην δ᾽ [ἦν ἡ] Ταπεθεὺς ʿΩρίωνος γυνή (Ἔτους) λέ Καίσαρος Παχῶν α»  $^{268}$ . Больной вопрошает богов Сокнопэоса и Соконпиейоса об исходе своей болезни:

<sup>259</sup> F, Griffith, The Petrie Papyri... pl. XXVIII, 14–19.

<sup>261</sup> Там же, pl. XXXШ, 1–7.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Там же, pl. XXXI, 80–36.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Там же, pl. XXXV, 1–9.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Там же, pl. XXXVI, 47–52.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Там же, pl. XXVIII, 1–2.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Там же, pl. ХХУШ, 7–9.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> F. Griffith, Catalogue of demotic Papyri in the Johns Rylands Library in Manchester. Pap. № IX, 17, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Grenfell and Hunt, The Amherst Papyri. Part. II (1901). Pap. № XXXV, 31–36 (из Диме, от 132 г. до Р.Х.); L. Mitteis and U. Wilcken, Grundzüge und Chrestomatie der Papyruskunde. I. Band: Historischer Theil. 2. Hälfte: Chrestomatie von U. Wilcken. Leipzig–Berlin. 1912. S. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> C. Wessely, Papyrorum Scripturae graecae specimina isagogica. Leipzig, 1900. Taf. 12 n. 26; U Wilcken, Chrestomatie, S. 150.

«Σοκνοπαίωι Σοκνοπεῖος θεοί μεγάλοι μεγάλο[ι] παρά Στοτοήτις τοῦ Λπύνχεος τοῦ Τεσενοῦφις η μεν σοθη σω ταυτες ης εν εμο ασθενιας, τοῦτον μοι εξενικον» $^{269}$ . Один из вопрошателей желает узнать у бога Сухоса, будет ли он, вопрошатель, подвергнут допросу эпистратегом: «Σουξειθεω μεγαλω  $\mu \epsilon \gamma a \lambda \omega \cdot \epsilon i \mu \epsilon \lambda \lambda \omega \epsilon \xi \epsilon \tau [a \sigma] \theta \eta \nu a i υπο του επίστρατηγω...»^{270}$ Другой испрашивает Сокановконеса совета относительно того, оставаться-ль ему в Бакхиаде: « $\Sigma$ оку $\omega$ коуу $\hat{\theta}$ е $\hat{\omega}$ ог  $\mu\epsilon[\gamma\dot{a}]\lambda\omega$   $\mu\epsilon\gamma\dot{a}\lambda\omega$ ι. χρημ $\dot{a}$ τισον  $\mu$ οι,  $\dot{\eta}$   $\mu\epsilon\dot{\nu}$ νωι  $\dot{\epsilon}\nu$   $Baχχι\dot{a}\delta$ ι;  $\dot{\eta}$   $\mu\epsilon\lambda[\lambda]\omega$   $\dot{\epsilon}\nu$ τυνχ $\dot{a}$ νιν; τούτωι  $\dot{\epsilon}\mu$ οι  $\chi \rho \eta \mu \dot{a} \tau i \sigma \sigma \nu$ <sup>271</sup>. С таким же, по-видимому, запросом, только к богу Сокневтунису, обращался некто Лизимах, как это видно из его письма к сестре: «Λυσίμαχος  $Taaρμιύσι τ \hat{\eta} i \dot{a} \theta \epsilon \lambda (\phi \hat{\eta})$ χαίρειν.ἐπικέκριταί μοι μὴ καταβήναι εως τῆς κε, καὶ ὡς θέλει ὁ Σεκνεβτῦ(νις) ὁ κύριος θεὸς καταβήσομαι έλευθέρως... (ἔτους) ιβ Χοί(ακ)κ. κ»<sup>272</sup>.

При магическом воздействии человека на окружающий его мир Себек также оказывает большую помощь. В папирусе с магическими изречениями для матери и дитяти болезнь последнего отгоняется путем отождествления каждого члена его тела с одним из богов, причем селезенка отождествляется с [59] Себеком, как сердце ib — с Монтом, сердце  $h^{c}t_{i}$  — с Атумом, легкое — с Мином, печень (?) с [Гарсафисом] гераклеопольским, какой-то член, название которого в тексте испорчено,— с Нефертемом и т.д. <sup>273</sup> В другом магическом тексте, относящемся к эпохе Нового царства, Себек, владыка... (название местности испорчено) сам лично призывается на помощь вместе с Гором, владыкою... (название местности испорчено), каким-то другим, не названным по имени, божеством, создавшим Зіти, оком Ра, владычицей обеих стран, владычицею... (название местности испорчено; под упоминаемой здесь богиней разумеется, несомненно, Готор), и Гором, духом Анета<sup>274</sup>. Наконец в одной из магических формул, дошедших до нас в греческом переводе, относящемся к периоду между 3 столетием до Р.Х. и 4 стол. по Р.Х., маг выдает самого себя за Себека в целях более надежного достижения своей цели: «έ $\gamma$ ώ είμι είδωλος τοῖς κατα κλήθειαν είδωλοις, ομιώμενος κορκοδείλω έγω είμι Σῦχος»<sup>275</sup>. Вера в магическую помощь со стороны Себека нашла себе выражение, между прочим, в наблюдаемой в поздние эпохи распространенности амулетов с изображением крокодила, изготовляемых из фарфора и разного иного материала<sup>276</sup>.

Из всех людей царь, как сын богов<sup>277</sup> и сам земной [60] бог, находится, по верованию египтян, под особенным покровительством Себека, как и всех вообще божеств. Из всех смертных именно ему придается текстами эпитет «возлюбленный Себеком». Так названы фараоны Аменемхет  $\Pi^{278}$ , Аменемхет  $\Pi^{279}$ , Тутмос  $\Pi^{280}$ , Тутмос  $\Pi^{281}$ , Рамсес  $\Pi^{282}$  и один из

 $<sup>^{269}</sup>$  BGU 229 и 230, из Файюма, из 2/3 стол. по Р.Х.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> P. Lond. III 1267 (d), из 2 стол.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> P. Fay. CXXXVII, из Umm-el-'Atl, из 1 стол. по P.X.; U. Wilcken, Chrestomatie, S. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Р. Теb. II, 284, из 1 стол. до Р.Х.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> A. Erman, Zauberspritche für Mutter und Kind. U 5, 3–4.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Leiden I. 346, 1, 2–3 (Aegyptische monumenten van het Nederlandsche museum van oudheden te Leyde. II. Door C. Leemans. 1846. Tav. CXXXIX).

 $<sup>^{275}</sup>$  Этот испорченный текст следует восстановить, может быть, следующим образом:  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\dot{\epsilon}\dot{l}\mu$ είδωλον τοῖς κατ' ἀλήθειαν εἰδώλοις. ἐγώ εἰμι Σῦχος ὁμιώμενος κορκοδείλω»<sup>275</sup>. C. Leemans, Papyri graeci musei antiqnarii publici Lugduni-batavi. II, 1885. Pap. V, col. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Напр., S. Birch, Catalogue of the collection of Egyptian Anliquities at Alnwick Castle. London, 1880. № 882 (изображение двух крокодилов на обратной стороне овала); Museo civico di Bologna... № 1239–1242 (из φapφopa); Museo archeologica di Firenze. Antichità egizie ordinate e descritte da E. Schiaparelli. I. Roma, 1887. № 860 ([465] изображение двух крокодилов и богини Нейт; из фарфора); F. Petrie, Palace of Apris (Memphis ІІ). 1909. Р. 16, № 21 (бронзовый амулет, представляющий крокодила, несущего на себе ребенка); его же, Hyksos and Israelite Cities. 1906. Pl. XIX B; его же, Diospolis Parva P. 26 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Ср. эпитет  $\pi a \tau \rho o \pi a \tau \omega \rho$ , приданный Себеку на одной посвятительной стеле от 44–30 г. до Р.Х., по-видимому, с целью подчеркнуть отношение этого бога, как предка по отцовской линии, к Клеопатре VI и ее сыну Птолемею XVI Цезариону (Annales du Service... Т. X, p. 241).

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Цилиндр из коллекции проф. Б. А. Тураева; F. Petrie, Illahun..., p. 8, скарабей № 24.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Берлинский музей, № 16953 = Schäfer, Zierinschrift... (в Amtl. Berichte... Nov. 1911), известняковая плита из

Птолемеев<sup>283</sup>. В уста Себека текстами влагаются формулы всякого рода дарений царю. Так, на рельефном изображении на известняковой плите из храма Себека в Крокодилополе файюмском из времени Аменемхета III две руки, приставленные к штандарту с крокодилообразною фигурою Себека, протягивают к начертанию царского имени знаки жизни ('nh) и счастья (w3s) со словами от имени бога: «я дарую тебе всякую жизнь и всякое счастье в той (же) мере, в какой имеет их бог Pa»<sup>284</sup>. Подобное выражение (после тождественных выражений от имени Амона и некоторых других богов) стоит также в одной [61] из храмовых надписей в Мединет-Абу из времени Рамсеса III<sup>285</sup>. Рамсесу V Себек дарует, что все (враги? вражеские страны? негры?) преклоняются пред ним<sup>286</sup>. Внутренняя поверхность стен омбосского храма в изобилии покрыта подобными формулами дарений Себека Птолемеям и Цезарям<sup>287</sup>.

Помогая человеку при жизни последнего, Себек не оставляет его своею милостью и при переходе его в загробный мир, равно как и в самой загробной жизни. По словам чина бальзамирования, спина бальзамируемого покойника погружается в масло Себека шедитского<sup>288</sup>. Повязка, которою обвивается [62] тело покойника, называется в этом чине превосходной повязкою Себека шедитского<sup>289</sup>. По текстам пирамид Себек дает ка покойника взойти к последнему<sup>290</sup>, а по замечанию чина бальзамирования он (?) вместе с Гором

храма Себека в Крокодилополе файюмском; F. Petrie, The labyrinth..., pl. XXVIII, известняк, обломок, служивший основанием статуи; там же, p. 31, песчаник, косяк м.б., от входных дверей лабиринта; Lepsius, D. II 140 a. k., 19 и 20, архитрав лабиринта; Boeser und Holwerda, Beschreibung der ägyptischen Sammlung des Niderländischen Reichsmuseums der Altertümer in Leiden. II Abtheilung. Hasg, 1910. S. 8, Fig. 20, цилиндр; Sharpe, Egyptian Inscriptions. London, 1855. Pl. 23 с, цилиндр-печать; F. Petrie, Hawara..., pl. VI, 5 a.

<sup>280</sup> Каирский музей (Wb. № 216), дверная балка из (по копии Зете 23, 50).

<sup>282</sup> Каирский музей (Wb. № 124), известняк. статуя (из врем. Рамсеса II; по копии Зете 25 82/3).

<sup>283</sup> Catalogue des monuments... III, pl. 805 и 807 (имя царя не выписано в картуше).

- <sup>285</sup> Храм в Мединет-Абу, вход во 1 двор и 1 пилон, западн. сторона ворот (во дворе; неизд., Wb.).
- <sup>286</sup> Lepsius, D. III, 223, стела из западн. Сильсиле.
- <sup>287</sup> Напр., Catalogue des monuments... III, pl. 515: «Я дарую тебе хлебы, быков, гусей и всякие прекрасные вещи»;
- II, pl. 211: «Я дарую тебе все вещи, на которые светит солнце»;
- II, pl. 39: «Я дарую тебе, что полноводье приходит из Элефантины»;
- II, pl. 147: «Я дарую тебе большой Нил в его время»;
- II, pl. 280: «Я дарую тебе большой Нил, наводняющий пищею и питанием»;
- II, pl. 143: «Я дарую тебе поле, наводненное Нилом»;
- II, pl. 479: «Я дарую тебе все полевые произведения п все, проистекающее от полноводья (?)»;
- III, pl. 836: «Я дарую тебе поле, блистающее зеленью»;
- III, pl. 789 «Я дарую тебе жизнь, благополучие... радость, долговременность..., наслаждение... веселие»;
- III, pl. 522: «Я дарую, что твои очи видят в сокровенном»;
- III, pl. 527-528: «Я дарую тебе, что истина прочно пребывает во твоем сердце»;
- II, pl. 214: «Я дарую тебе великие короны Величества Ра»;
- III, pl. 930: «Я дарую тебе, что все страны и все чужие страны находятся под твоими сандалиями»;
- III, pl. 519: «Я дарую тебе Пунт, снабженный своими дарами»;
- III, pl. 760: «Я дарую, что божественная эннеада служит защитником твоих членов»;
- III, pl. 624: «Я дарую тебе великую силу, крепость и победу над всеми странами»;
- III, pl. 660-651: «Я дарую, что сила твоя пребывает в сердце богов»;
- III, pl. 669: «Я дарую, что сила твоя пребывает в сердцах людей»;
- III, pl. 635: «Я дарую, что Сехмет одолевает твоих врагов»;
- III, pl. 523: «Я дарую, что страх пред тобою пребывает в теле [твоих] врагов» и мн. др.
- A. Mariette, Les papyrus égyptiens du musée de Boulaq. Paris. Pap. №, pl. VII. 18–19 (Cp. G. Maspero, Mémoires sur quelques papyrus du Louvre. Paris. 1875 [B Notices et extraits des manuscrits XXIV]. P. 20).
- <sup>289</sup> Там же, VII, 18–19 n VI, 23 VIII, 1 (Ср. G. Maspero, Mémoires..., pl. 21).
- <sup>290</sup> K. Sethe, Pyramidentexte..., гл. 90 по тексту пирамиды Унаса.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Catalogue des monuments... III, pl. 978, песчаник, обломок, служивший верхним дверным косяком, из Омбоса; там же, табл. 982, дверной косяк, из Омбоса.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Берлинский музей, № 16953 = Schäfer, Zierinschrift... (в Amtl. Berichte... Nov. 1911), известняк, плита из храма Себека в Крокодилополе файюмском.

руководит покойником во время его путешествия по Нуну<sup>291</sup>. Как видно из множества дошедших до нас молитвенных обращений к Себеку о даровании покойнику заупокойных даров, по-египетски *hrw*<sup>292</sup>, каковым термином обозначалось все, считаемое необходимым для умершего в загробной жизни. Себеку верующей мыслью приписывалась также забота о снабжении ка покойника всем необходимым для него в будущей жизни. В означенных молитвенных обращениях Себек призывается и один и вместе с другими божествами. Для ка покойника просят быков, гусей, одежды, благовоний мазей, всяких прекрасных, чистых вещей, которыми живут боги <sup>293</sup>; жизни <sup>294</sup>, здравия, благополучия, веселия, радости, славы, власти<sup>295</sup>; благоуханного ветра для носа покойника<sup>296</sup>; хорошего погребения и заботы о покойном со стороны его близких 297; благоволения к покойнику со стороны царя, проявляющегося в царской заботе; о надлежащем [63] содержании могилы покойника<sup>298</sup>; о представления покойнику возможности пользоваться всеми жертвенными дарами, ежедневно приносимыми на жертвеннике бога, и, в виде живой душа, свободно входить и выходить из храма бога, например, для вкушения хлебов śnw и приношений df3w, полагаемых на жертвенник бога от имени ка покойника его близкими $^{299}$  в т.д. $^{300}$ . В одном месте книги Мертвых Себек вместе с богинею Нейт призывается «развязать покойника, развязать и отпустить его на землю и сделать, чтобы он был возлюбленным Небхерца»<sup>301</sup>. Не всем, однако, покойникам, а лишь праведным из них выпадает на долю пользоваться благоволением Себека в загробной жизни. Грешникам он не только не оказывает какой-либо поддержки на суде Озириса, но даже принимает участие в воздаянии им за их порочную жизнь. По одному месту книги Мертвых, в судебной зале Озириса «те, кто подносят ножи под грешников и находятся позади *Htpś-hwś*, есть Себеки, (пребывающие) в воде»<sup>302</sup>. Повидимому, именно этой вере египтян в загробную помощь Себека обязан своим [64] происхождением обычай изображать его на такой важной принадлежности покойника, как скарабей. Себек выступает здесь и один, и наряду с другими фигурами и изображается то в виде смешанного существа, то в образе крокодила, иногда с атрибутом божественного достоинства — короною.

Вечно и неустанно управляет Себек миром, промышляя о нем. Тексты прямо

\_

<sup>293</sup> Каирский музей, № 20433, могильн. камень из Средн. ц. Себек призывается вместе с Анубисом.

<sup>296</sup> Каирский музей (Wb. № 255), статуя из Нов. ц. (по копии Зете 23, 76/77).

<sup>298</sup> Lepsius, D. III, 200 с (из врем. Мернепта). Себек призывается вместе с Тоэрис.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> A. Mariette, Les papyrus égyptiens du musée de Boulaq. Pap. # 3, pl. VI, 23 — VIII. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Каирский музей, № 20481, могильн. камень из Средн. ц. Себек призывается вместе с Анубисом и Хонсом.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Или «дыхания жизни», как в надписи на одном дерев. палитре в Британском музее. (A guide to the third aud fourth egyptian rooms. P. 16 (№ 5516).

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> E. Schiaparelli, Museo archeologico di Firenze... № 834 (134), дерев. статуя Себека, вероятно, из Нов. ц; Туринский музей, № 22 (?), группа супружеской четы (из Нов. ц.).

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Five years explorations at Thebes. A record of work done 1907–11 by the Earl of Carnaroon and Howard Carter. London, New-York, Toronto and Melbourne. 1914. pl. XLIX, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Берлинский музей, № 11635, статуя из Диме (из Нов. ц); W. Budge<sub>r</sub> Some account of the Collection of Egyptian Antiquities in the possession of Lady Meux. Р. 143 sq., стела; Луврский музей, № 693, статуя (из позднеегипетского врем.). Себек призывается вместе с несколькими другими божествами.

<sup>300</sup> Из молитвенных обращений к Себеку о даровании покойнику заупокойных даров упомянем также следующие: Флорентийский музей № 1561 (2500), стела из Средн. ц. (лицевая сторона); F. Petrie, Kahun..., pl. XI, 12 (из того же врем.): Louvre, C. 145 (из того же врем.); Турннский музей. 75, гранитн. статуя (из того же вр.); Lepsius, D. Text IV, 91. Стела (из западн. Сильсиле, из 18 дин.). Себек призывается вместе с Амоном, Ра, Тумом, Нут, Гором, Сати и Аиукис: Марсельский музей № 8, гранитн. статуя (из Нов. ц.). Себек призывается вместе с Озирисом; Quibell, Ramesseum XXVII, 2. Могильный камень (из конца Нов. ц.). Себек призывается вместе с другими божествами, имена которых совершенно испорчены; Берлииский музей, № 11471, статуэтка (из поздн. вр.); F. Petrie, The labyrinth... Pl. XXXVIII два молитвенных обращения, одно к Себеку-Гору, другое — к Себеку, Осирису и Изиде.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch.., гл. 71, 15–16 (по Aa).

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Там же, гл. 17, 41–48.

#### X. Себек в сказаниях о боге Ра.

Не входя, в качестве постоянного числа, ни в цикл Ра, ни в круг Озириса, Себек, тем не менее, не остался вовсе вне общей жизни египетского пантеона. По одному месту Книги Мертвых, уже приведенному нами выше, он находится в свите Ра, исполняя, между прочим, его поручение разыскать скрывавшихся в воде сыновей Гора<sup>308</sup>. В файюмском папирусе Себек представлен несущим на своей спине Амона-Ра [65] в виде мумии, при чем в тексте, поясняющем изображение, замечается, что Себек с радостью исполняет эту почетную для него функцию<sup>309</sup>. В изображении одиннадцатого отделения преисподней, находившемся в абидосском храме Озириса, именно в среднем регистре, представляющем путь баркн бога солнца, предваряемой разными божествами, крокодилоголовый Себек открывает шествие 310. Он же, как показывают придаваемые ему текстами эпитеты, в качестве «князя востока, дающего взойти солнцу»<sup>311</sup> и «владыки восточной горы»<sup>312</sup>, пролагает богу солнца путь при восходе его на восточном горизонте, находясь на восточной стороне означенной восточной горы, которая, по египетскому воззрению, поддерживает небо, и на которой восходит солнце. На одном штандарте мы видим изображение крокодила, который, помещаясь на цветке лотоса, держит на себе священную барку Ра, а в последней находится открытый пустой наос, увенчанный соколом в короне<sup>313</sup>. В текстах позднего времени есть несколько мест, где Себек выступает в роли сына и защитника Ра. В одном из этих мест он называется «победоносным среди богов и богинь, защитником своего отца Pa, постоянно поражающим его врагов»<sup>314</sup>. По другому месту, упоминающему, между прочим, «барку [Pa]», Себек

\_

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Catalogue des monumeuts... II, pl. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> M. de Rochemonteix, Le temple d'Edfou. I (B Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au Cairo. X), p. 330–331.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Lanzone VI/LVII = Pleijte VI/XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Lanzone VI/средн. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> BGU IV, 1018, 2; другой пример скопирован Вилькеном с одного неизданного еще папируса Луврского музея (U. Wilcken. Grundzüge..., S. 105).

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> E. Naville.Das ägyptische Todtenbuch... гл. 13, 4–7 (по Aa).

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Lanzone VII/средн. ряд.

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> M. A. Murray, The Osireion at Abydos. 1904. Pl. XIV.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Dict. géogr. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> E. Naville. Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 108, 2–3.

<sup>313</sup> G. Maspero, Guide du visiteur au Musée du Caire. 1912. № 1032 (из саисской эпохи). См. к этому замечания Климента Александр. и Евсевия,— Климента Александр., Stromata (Migue, S. gr. T. IX), V, 7:

<sup>...</sup>Αἰγυπτίων οῖ μέν ἐπὶ πλοίου, οῖ δὲ ἐπὶ κροκοδείλου τὸν ἥλιον δεικνύουσι. συμαίνουσι δὲ ὅτι ὁ ἥλιος, δὶ ἀέρος γλυκεροῦ καὶ ὑγροῦ τὴν πορείαν ποιούμενος, γεννῷ τὸν χρόνον, ὄν αἰνίσσεται ὁ κροκόδειλος διὰ τινα ἄλλην ἱερατικὴν ἱστορίαν; Εвселия, Praeparatio evangelii, III, 11:

<sup>...</sup>ήλιον δὲ συμαίνουσι ποτὲ μὲν δὶ ἀνθρώπου ἐπιβεβικότος πλοίου, τοῦ πλοίου ἐπὶ κροκοδείλου κειμένου. δηλοῖ δὲ τὸ μὲν πλοῖον τὴν ἐν ὑγρῷ κίνεσιν, ὁ δὲ κροκόδειλος πότιμον ὑδωρ, ἐν ὧ φέρεται ὁ ἥλιος. ἐδήμαινετοίνυν ὁ ἥλιος δὶ ἀέρος ὑγροῦ καὶ γλυκέος τὴν περιπόλησιν ποιεῖσθαι...

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> K. Piel, Inscriptions hiéroglyphiques... Serie II, p. 99 β.

«ниспровергает врагов своего отца Ра»<sup>315</sup>. В третьем месте [66] изображена барка Ра со стоящим в ней человекообразным Себеком, который закалывает длинным копьем извивающуюся внизу змею, при чем он называется «Себеком отрезывающим... ниспровергающим змею Апопи в передней части барки Ра»<sup>316</sup>. Изображения, подобные только что упомянутому, нередки в египетских памятниках. Трудно сказать, почему Себек введен в круг, сказаний о боге Ра и борьбе его с Апопи. Вероятно, Себек заступает здесь место Сета, который по более древнему представлению, считался победителем и умертвителем Апопи<sup>317</sup>. В поздние времена Сет, как известно, превратился в религиозном сознании египтян в злого бога, врага и убийцу доброго Озириса, и, соответственно изменившемуся взгляду на природу Сета, его стали исключать из религиозных сказаний, в которых он прежде выступал в качестве одного из добродетельных действующих лиц, и заменять его в роли помощника бога Ра каким-нибудь иным божеством<sup>318</sup>. Вполне естественно, что выбор божества для замены Сета в том или ином религиозном центре большею частью, если не всегда, падал на наиболее чтимого здесь бога — местного кирия, как мы и видим это, между прочим, на примере Себека в Омбосе.

#### XI. Себек в сказаниях об Озирисе.

Наряду с богом Ра на протяжении всей египетской религиозной истории, в особенности же в поздние эпохи наибольшею популярностью в Египте пользовался, как известно, Озирис. Этот бог, бывший в глазах египтян божественным первенцем из мертвых, царем загробного мира и другом усопших, оказывал на народную религиозную мысль огромное влияние. Сказания об Озирисе, подобно мифам о боге Ра, с [67] течением времени все более и более окрашивают собою легенды о других божествах, и последние приводятся в связь с Озирисом, становясь в известное отношение к нему, несмотря на то, что у некоторых из них первоначально не было ничего общего с Озирисом и его циклом. Участи такого сближения с Озирисом не избегнул и Себек, также вошедший в круг сказаний об Озирисе, и началось это, несомненно, в очень раннее время. Уже в гимне Себеку<sup>319</sup> из Среднего царства этот бог выступает, как сын и защитник Озириса. По одному из вышеприведенных мест Книги Мертвых, Себеки, составляющие свиту Озириса, отправляют на загробном суде обязанности защитников правды и карателей зла: они «подносят ножи под грешников» <sup>320</sup>. В файюмском папирусе мы встречаем, между прочим, следующие выражения: «Эта местность по имени p3-grg есть место (пребывание) Амона-Ра, владыки канала; это Себек, повергающий на землю врагов Озириса» 321; «Эта местность..., есть святилище Себека шедитского в южном озере. Он Атум, владыка своего озера. Он находится на южной стороне озера,... (отгоняя?) Сета от (?) озера Озириса...»<sup>322</sup>. По словам эдфусского списка номов, «Себек находится в Просописе, охраняя божественные члены (Озириса) в южном канале» 323. Образ крокодила принимает и Гор, когда он, подобно Себеку, выступает в качестве помощника и защитника Озириса. В приведенной уже нами выше надписи из Дендера, касающейся мистерий Озириса, в обоснование празднества в честь Озириса, справляемого в

\_

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Там же, II, pl. 243 = Rosellini, Monum. del Culto, pl. 46, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> G. Roeder, Set (статья в W. H. Roscher, Ausführliches Lexikon der griechisch. und römischen Mythologie) H II. <sup>318</sup> Там же, К III.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Стран. 3. Здесь Себек представляется возлюбленным сыном Озириса нашедшим разбросанные Сетом члены тела своего отца, оживившим его, открывшим ему уста и накормившим его.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 17, 41–43.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Lanzone I/III = Pleijte I/VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Lanzone IV/XIII — Pleijte IV/I.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> M. de Rochemonteix, Le temple d'Edfou I, p. 330–331.

Аписе и Кузах 16 хойака, говорится, что некогда в этот день Гор, превратившись в крокодила, отыскал и собрал вместе божественные [68] члены тела Озириса, разрубленные и раскиданные по разным местам Сетом<sup>324</sup>. Хорошей иллюстраций к этому служат изображения Гора в образе крокодила, держащего на спине мумии. Таковы, например, гранитная фигура берлинского<sup>325</sup> и деревянная статуэтка лейденского<sup>326</sup> музеев. С этим же сюжетом мы встречаемся и в изображении на так называемых Адриановых воротах на о. Филэ: здесь среди болотной чащи символизирующей собою болота Дельты, пробирается крокодил держа мумии на своей спине<sup>327</sup>. И в файюмском папирусе Гор, вступающий в борьбу за Озириса, изображен если не вполне крокодилообразным, то, по крайней мере, крокодилоголовым<sup>328</sup>. Даже фараон в тех случаях, когда он, в качестве заместителя Гора, символически преподносит богу Озирису ном Апис, наделяется некоторыми чертами природы крокодила, в образе которого Гор некогда отыскал и собрал вместе члены тела Озириса: «Царь... преподносит тебе Апис со всякими хорошими вещами...»; «Твой сын Гор, как хишник, преподносит тебе твои вещи (= члены тела)»<sup>329</sup>.

#### XII

Возникновение и развитие взгляда на Себека, как на врага богов Ра и Озириса.

В поздние времена египетской истории Себека постигла печальная участь, подобная судьбе бога Сета. Бывший до сих пор добрым богом, другом, помощником и защитником Ра [69] и Озириса, Себек стал теперь и глазах если не всего египетского народа, то, во всяком случае, большей части его одним из чудовищ, враждебных и угрожающих богу солнца, превратился в помощника Сета и члена его свиты, отождествился со змеею Апопи, сделался врагом Ра и Озириса. Уже в туринском магическом папирусе из 20 династии Себек, как злой бог, приравнивается к врагам Ра и врагу Озириса — Сету: «Я прогоняю все злое и дурное... подобно тому как Ра спасся от врагов, как Хнум спасся от Себека и как Гор спасся от Сета»<sup>330</sup>. Под 14 мехира в папирусе Сальер IV упоминается об умерщвлении Себека, при чем умертвителем его является Сет, который, как известно, в наиболее древних мифологических сказаниях выступает в качестве доброго бога и друга Ра, убивающего змею Апопи, и, таким образом, Себек прямо отождествляется с Апопи: «14 мехира. Несчастный, счастливый, счастливый. В него (т.е. в этот день) не выглядывай, пока светло (или утром?). Это — день, в который Себек был замечен и умерщвлен Сетом, в передней части великой барки» 331. В одном из отделов так называемого магического папируса Гарриса, содержащем в себе множество заклинательных формул против крокодилов, крокодил неоднократно называется даже сыном Сета. «Вернись, мага-крокодил, сын Сета...» $^{332}$ . В «Книге о том, что находится в преисподней» в отделении 7-го часа изображен крокодил, сидящий на насыпи, под которою находится могила Озириса, и готовый поглотить бога в случае, если бы последний вздумал выйти из могилы, так что необходимы магические изречения для того, чтобы Озирис, не [70]

.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> A. Mariette, Denderah. IV, p. 37, ll. 89–90.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Берлинский музей, № 11486, гранитная статуя из Тмаи ель-Амдид (из позднего врем.).

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Th. Hopfner, Der Tierkult der alten Aegypter..., S. 130, Anmerk. X.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> H. Junker, Das Götterdekret über Abaton. S. 41 f.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Lanzone I/XXXVI = Pleijte I/XVI.

<sup>329</sup> Неизд. фотография из Филэ № 575 в Берлинском музее = J. Dümichen, Geographische Inschriften... III, 17 (цитиров. по H. Junker'y, Bas Götterdekret über Abaton, S. 42, Anm. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Papyrus de Turin, facsimilés par F. Rossi. avec explication, traduction et vocabulaire par W. Pleijte. Pl. CXVIII, 9–10, магические тексты из Нов. ц.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> 17, 3–4. Ср. указание папируса Несиамсу на изготовление восковой статуэтки Апофиса в образе крокодила (с заклинанием, имеющим целью помочь богу Ра в его ежедневной борьбе с Апофисом), подвергавшейся поруганию и сожигаемой на костре (W. Budge, Egyptian Magic, p. 78).

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> F. Chabas, Le papyrus magique Harris. Châlon-sur-Saon. 1860. Pl. 2 ll. X; pl. 6, ll. X.

боясь быть съеденным крокодилом, мог поднять из могилы свою голову и видеть бога солнца при проезде его в 7 час преисподней в ночной барке<sup>333</sup>. По эдфусскому мифу о борьбе Гора в виде крылатого солнечного диска с Сетом сообщники последнего «бросились в воду и приняли вид крокодилов и гиппопотамов», и при Эдфу Гор одолел и умертвил их в количестве 651<sup>334</sup>. Отголоски этого мифа о Горе нашли себе место у Плутарха<sup>335</sup> и Элиана<sup>336</sup>, по словам которых причиною ненависти египтян к крокодилу было именно превращение Сета-Тифона, врага Ра, и его сообщников в крокодилов для спасения от Гора или для борьбы с ним. Победа Гора над крокодилом многократно запечатлена на египетских памятниках. Таковы, например, очень частые изображения Гора, сидящим на крокодилах, помещаемые на стенах<sup>337</sup>, монетах, печатях и многих других предметах, а на одном римско-египетском изображении (теперь в Лувре) Гор представлен сидящим, на лошади и поражающим крокодила копьем<sup>338</sup>. Тождество крокодила с врагом Гора — Сетом в глазах египтян само собою предполагается одним из типичнейших сюжетов дендерасских и эдфусских 339 и храмовых рельефов, именно церемонией символического умерщвления крокодила царем, совершаемой пред лицом Гора. Возможно, что именно в силу [71] взгляда на Себека и его священное животное, как на врагов Pa и Озириса, слова с основным значением дурного, злого, как уже было сказано выше $^{340}$ , детерминируются знаком крокодила, что в списках богов, составленных в Дендера $^{341}$ , имя Себека совершенно не упоминается, и что в объяснение группы знаков, служащих для передачи названия города Дендера (изображение крокодила с гарпуном на спине и пером на голове) в одной из дендерасских надписей говорится: «Крокодил (Себек?). находящийся на этом месте, есть Сет»<sup>342</sup>. Наглядным выражением ненависти египтян к Себеку и крокодилу, как клевретам Сета, служат также ритуальные церемонии уничтожения крокодильих фигурок в храмах во время некоторых празднеств и умерщвление и даже ядение крокодилов в некоторых местностях Египта. В эдфусском большом праздничном календаре содержится, между прочим, предписание разбивать во время большого праздника в честь Гора две глиняных фигурки крокодила, привязанных одна к другой у шеи<sup>343</sup>. По свидетельству Плутарха<sup>344</sup>, в Аполлинополе Великом иногда старались поймать как можно более крокодилов, убивали их и бросали у храма Гора из мести за то, что некогда Сет принял крокодилий образ и благодаря этому спасся от Гора. По сообщению же Элиана<sup>345</sup>, пойманных в сети крокодилов вешали на персее, священном дереве Изиды, которая, как сестра и жена Озириса и мать Гора, была врагом Сета, наносили им множество ударов, умерщвляли их и вкушали от их мяса. [72] По

3

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> G. Jequier, Le livre de ce qu'il y a dans l'Hadès. Paris, 1894. P. 92–97.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> E. Naville, Mythe d'Horus. Geneve, 1870. Pl. XIII и XXII–XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> De Iside et Osiride (изд. G. Parthey, Plutarch über Isis und Osiris. Berlin, 1850), гл. 50.

<sup>336</sup> Natura animsilium, X, 21.

<sup>337</sup> Такова, напр., знаменитая меттерниховская стела, изданная В. С. Голенищевым (W. Golenischeff, Die Metternichstele in der Originalgrösse. Leipzig, 1877); Catalogue général... Vol. X. Textes et dessins magique par M. G. Daressy. 1093. Pl. I [№ 9401], II [№ 9402], IV [№ 9403], V [№ 9404, 9405] и мн. др.; vol. XXIX. Tome II. Statues des divinités par M. G. Daressy. 1905. Pl. XXXIV [№ 38618; № 38620; в обоих случаях с соколиною головою]: в Туринском музее (№ 240); в музее Calvet Авиньоне (Invent. Л; 58; цитиров. по Норfner'у, S. 181) и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> G. Roeder, Set, J II d.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> K. Piel, Inscription. hieroglyphiques... II, 102–103.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> См. выше, стр. [15], прим. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Lepsius, D. IV, 66 a (из врем. Птолемея XVI); IV, 83 a (из врем. Траяна).

J. Dümichen, Bauurkunde der Tempelanlagen von Dendera; H. Brugsch, Dict. géogr., p. 991; W.Spiegelberg B Receuil de travaux... XXIII (1901), S. 101 f.; F. Zimmermann, Die ägyptische Religion..., S. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> H. Brugsch, Drei Festkalender des Tempels von Apollinopolis Magna in Ober-Aegypten. Leipzig, 1887. Taf. VIII, Z. 27. E. v. Bergmann, Hieroglyphische Inschriften. Wien, 1879. S. 69, Tafel 64 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> De Iside et Osiride, гл. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Natura animalium, X, 21.

словам Геродота<sup>346</sup>, и жители Элефантины умерщвляли и ели крокодилов.

Трудно сказать, как рано Себек подвергся печальной участи отождествления со змеею Апопи, врагом Ра, а крокодилы стали врагами Гора и сообщниками Сета. Как видно из календарного папируса Салльер IV, означенный взгляд на Себека и его священное животное был налицо уже в конце Нового царства. Причиною же возникновения такого взгляда служили, несомненно, отвратительная природа крокодила, страшный вред и опасность от него для всего живого. Вполне естественно, что в тех местностях нильской долины, где искони не было культа Себека, и жителей которых поэтому ничто не удерживало от свободного проявления чувства ненависти к страшным хищникам (Эдфу, Дендера и др.), пришли к мысли придать как ненавистным животным, так и самому богу Себеку, постоянно воплощающемуся в них, возможно худшие и отвратительнейшие свойства и функции. В глазах же верных почитателей Ра и Озириса не могло быть свойства отвратительнее сыновства но отношению к Сету или орудия воплощения последнего, не было функции гнуснее роли сообщника Сета в борьбе с Гором, заместителя Апони в борьбе с Ра. А отсюда один шаг до отождествления крокодилов с сообщниками Сета или даже им самим, а Себека — с Апопи, отождествления, странным образом уживавшегося наряду с верованиями совершенно противоположного характера, видевшими в Себеке сына Ра и защитника его от Апопи и признававшими заслуги крокодилов в отношении к Озирису.

# XIII. Себек в его отношении к Нейт и другим богиням.

Представляя себе жизнь пантеона наподобие жизни человеческой и перенося в мир богов порядки и отношения земного мира, не исключая и семейных отношений, египтяне поставили и [73] Себека в известные отношения к некоторым богиням. На первом плане по степени близости к Себеку из них стоит саисская богиня Нейт, выступающая в памятниках в качестве матери Себека. Саис, главное место ее культа, отстоял всего в 150 приблизительно верстах от Файюма. Эта территориальная близость очагов культа двух божеств, вероятно, и вызвала сближение последних друг с другом, с течением времени поведшее к взгляду, на них, как на мать и сына. В самом Саисе, Себек наверное был издавна чтим, хотя находящиеся в нашем распоряжении данные<sup>347</sup> позволяют нам проследить его почитание здесь лишь в позднее время. Предание о взаимоотношении Себека и Нейт, как сына и матери, своим началом восходит, по-видимому, к глубочайшей древности. Уже в текстах пирамид это взаимоотношение отмечено вполне ясно: «Унас является, как Себек, сын Нейт»<sup>348</sup>; «Унас смотрит на вас (богов), как Гор смотрит на Изиду, Унас смотрит на вас, как Небеху-кау смотрит на Селкет, Унас смотрит на вас, как Себек смотрит на (свою мать) Нейт, Унас смотрит на вас, как Сет — на Тети-иб»<sup>349</sup>. В гимне Себеку<sup>350</sup> из Среднего царства встречаем, между прочим, такое выражение в обращении к Себеку: «...твоя мать Нейт...» В календарном папирусе Салльер IV под 11 мехира значится следующее: «Счастливый, счастливый, счастливый. Праздник Нейт в Саисе. Она зачала в своем доме... произошел Себек»<sup>351</sup>. В гимне Нилу упоминается о «Себеках, детях Нейт, прыгающих от радости»<sup>352</sup>. Свое отношение к Нейт, как к матери, Себек сохраняет за собою и в Эсне, где [74] он отождествляется с чтимым здесь Ра-Хеджнефером. На рельефах из римского времени в Эсне

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> II. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> См. ниже в отделе о культе Себека в Дельте и, в частности, в Саисе.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> K. Sethe, Pyramidentexte...,..., гл. 106 по тексту пирамиды.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Там же, гл. 97 по тексту пирамиды Унаса.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Стран. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> 16,10 – 17,1.

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> G. Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient classique. I. Paris, 1895. P. 41.

Себек называется «Хеджнефер-Себек-Ра, сыном Нейт» 353, «Хеджнефер-Себеком, сыном Нейт<sup>354</sup> и в изображении царского жертвоприношения выступает подле Нейт. С последним явлением — совместным выступлением и одновременным упоминанием Себека и Нейт в египетских памятниках мы встречаемся довольно часто. Так, на 3 ассиутских саркофагах (один из 9 или 10 дин., два другие — из 12 дин.)<sup>355</sup> за Себеком неизменно следует Нейт, хотя крайняя испорченность текста и не дает возможности проследить характер их взаимоотношения. В одном месте Книги Мертвых Себек и Нейт призываются непосредственно друг после друга: «Стой, Себек, находящийся на своей вершине, стой, Нейт, находящаяся на своем берегу...»<sup>356</sup>. В надписи туринского жертвенника при перечислении божеств, которым он посвящен, непосредственно вслед за Нейт выступает Себек<sup>357</sup>. Соединение Себека и Нейт в качестве сына и матери естественно повлекло за собою сближение с Нейт и священного животного Себека — крокодила. Это видно уже из следующих мест гимна из оаза Харге и одного заупокойного папируса: «Твое (бога солнца) изображение пребывает в доме царя Нижнего Египта, в гнезде владыки Саиса. Твоя мать Нейт обнимает тебя, как дитя сладостное в отношении любви... твоя одежда находится на руках двух крокодилов»<sup>358</sup>; «Божественная эннеада радуется при (произношении) твоего имени в Храме Нейт, в городе Саис шествует с призываниями при виде тебя. Он [75] одевает тебя в южном и северном доме, материи же являются работою двух божественных крокодилов». Если в приведенных текстах не определен характер отношений между Нейт и крокодилами, то имеющиеся в нашем распоряжении изображения не оставляют никакого сомнения в том, что крокодилы были мыслимы именно в качестве детей Нейт: в то время как на одних из этих изображений мы видим Нейт кормящею ребенка грудью<sup>359</sup>, на других она представлена кормящею одного или двух маленьких крокодилов<sup>360</sup>.

Совершенно одиноко стоят те тексты из позднего времени, в которых в качестве матери Себека называются Изида или Сехмет: «Эта местность, говорится в файюмском папирусе, по имени *wd<sup>c</sup>-tpw* есть место, ведущее от владения Себека шедитского к (местопребыванию) его матери Изиды, владычицы Афродитополя»<sup>361</sup>. В одном же из демотических папирусов, заключающих в себе гимн Себеку, текст которого, к сожалению, почти совершенно испорчен, есть, между прочим, такое выражение в применении к Себеку: «Себек... сын Сехмет...прекрасный юноша»<sup>362</sup>. Как видно уже из позднего происхождения приведенных текстов, сближение Себека с Изидою и Сехмет было не изначальным, а повторным, [76] производным явлением и своим возникновением обязано, вероятно, обычному в поздние эпохи египетской религиозной истории сближению и отождествлению

-

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Lepsius, D. Text IV, 30, 12 (из врем. Траяна); 30, 33. 33; Champollion, Monuments... Notices descriptives... II, 145, quater 1.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Champollion, Monuments... Notices descriptives... II, 145, quater 4.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> P. Lacau, Textes religieux. I c (B Receuil de Travaux... XXVI, p. 65.).

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 71, 15–16 (по Aa).

<sup>357</sup> Transactions of Socity of Biblical Archaeology III (1874). Pl. III, col. E. 6 (К статье «Inscription upon an egyptian altar at Turin»).

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> H. Brugsch, Reise nach der Grossen Oase el-Charge 25–27, Z. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> Dict. géogr, p. 1064. Напр., E V. Lanzone, Dizionario... Tav. CCCLV. 2.

<sup>360</sup> Напр., Ermitage Imperial. Inventaire... Arm. I 174, 177 и 178, статуэтки; Музей древностей при Юрьевском университете, № 22, статуэтка; Daressy, Statues des divinités. II (в Catalogue général... XXIX), Taf. 48, № 38968 sq., статуэтки; Regio Museo di Torino. Antichità egizie. I, № 317, статуэтки; Museo archeologico di Firenze; Antichità egizie. № 860 (465), CTaTySTKa; G. Maspero, Catalogue du Musée égyptien de Marseille. Paris 1889. № 826, статуэтка; E. Allemant, Collection d'antiquites égyptiennes. Londre. 1878. № 370 и 488, статуэтки; бронзовая статуэтка и гемма в Луврском музее (цитиров. по Е. Меуег'у, Neit [в Н. W. Roscher, Lexikon..., Sp. 509]) и др. В отличие от всех вышеприведенных примеров, на гемме вместо двух крокодилов пред нами выступает лишь один.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Lanzone II/XXIX = Pleijte II/XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> W. Spiegelberg, Die demotischen Papyrus der Strassburgfs Bibliothek 1012. P. № 31 (Tafel XV).

разных богинь одна с другою, в данном случае — Изиды и Сехмет с Нейт.

Судя по аналогии с другими египетскими божествами, можно было бы ожидать, что и Себека религиозная мысль соединить супружеским союзом с одною из многочисленных египетских богинь. Но, как это ни странно, памятники не называют ни одной богини в качестве супруги Себека. В них, правда, приводятся имена некоторых богинь, часто выступающих, подобно Нейт, подле Себека, но при этом не дается исследователю никакой точки опоры для квалификации их в качестве жен Себека. Этими богинями являются главным образом Тененет и Иунит, о природе и исходном пункте культа которых нам пока ничего неизвестно, и знаменитая Гатор. Все эти богини в текстах часто следуют непосредственно за Себеком. Так, в надписи на одной гранитной статуе из 22–26 династии (теперь в Каире) непосредственно вслед за Себеком выступают «Тененет, дочь Ра, и Анит (несомненно вариант имени Иунит), владычица земли» 363. С обеими этими богинями подле Себека мы встречаемся также в подписях храма в Дейр-ель-Бахри 364, луксорского храма 365, большого карнакского храма 366, карнакского храма Хонса 367, большого храма в Мединет-Абу и карнакского храма Анет 369. В омбосских же храмовых надписях из птолемеевского времени вместо Тененета и Иунит почти неизменно следует Гатор 370 (иногда в [77] форме Гатор-Нут) 371, изредка будучи заменяема богинями Нефтидою 372 или Snt-ntrt. 373

# XIV. Женская форма Себека.

373 Напр., Catalogue des monuments... II, pl. 211: III, pl. 522, 631. Выражение Snt-nfrt представляет собою, несомненно, лишь эпитет Изиды (в цитиров. местах Snt-nfr и изображена в виде женщины с головным убором Изиды), с которыми, в виде Νεφερσής и Σνεφερσής, мы встречаемся в применении к этой богине и в греческих текстах, напр., V. Schmidt, Glyptotheque Ny — Carlsberg. Choix de monuments Égyptiens. II serie Bruxelles. 1910. Figure 96: Е 507 (Inv. № 1238с), стела; ВЕU I 296, 12; Grenfell and Hunt, The Amherst Papyri Part II. Pap. № XXXV, 31–36 (из Диме, от 132 г. до Р.Х.).

 <sup>&</sup>lt;sup>364</sup> E. Naville, Deir el Bahri, pl. 101 (из 18 дин.).
 <sup>365</sup> Lepsius, D. III 74 (из врем. Аменхотепа III): А. Gayet, Le temple de Louxor. 1894 (в Mémoires... XV), pl. 35 (из того же времени).

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Lepsius, D. III 125а (из конца эпохи Нов. ц.).

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Там же IV 10 и 66b (из птолем. врем.).

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Там же III 37 (из 18 дин.); III 124 (из конца эпохи Нов. ц.).

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Там же IV 31a (из птолем. врем.).

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Напр., Catalogue des monuments... III, pl. 519, 523, 527–528, 549 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Напр., там же II, pl. 39, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Там же III, pl. 930.

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> W. Spiegelberg, Die demotischen Denkmäler II. Die demotischen Papyrus. Text. Pap. № 30605 (из Umm el Baragat, от 157/6 г. до Р.Х.), Z. 4 и др. Ср. там же, S. 21, Anmerk. 5. С женским же эпитетом *nbt* имя *Śbk* выступает также в надписи на дерев. статуе Себека во Флорентийском музее (Museo archeologico di Firenze. Antichità egizie. № 134) и на одном ушебти в Туринском музее (№ 581).

головою, причем богине придается эпитет wrt «великая» $^{375}$ , а другой раз — в омбосском храмовом [78] изображении — Себекет, сопровождающая Себека, представлена вполне человекообразною, причем ей усвояется эпитет nb(t) nbjt «владычица Омбоса»  $^{376}$ . От эпохи Среднего царства до нас дошло личное женское имя Себекет  $^{377}$ . [79]

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> R. V. Lanzone, Dizionario... Tav. CCCLV. I.

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 544. <sup>377</sup> Каирский музей, № 20540, стела из Средн. ц.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ. Культ Себека.

## XV. Места культа Себека.

### А. В Файюме.

Несмотря на довольно скромное положение Себека в египетском пантеоне, его культ, как общественный, официальный, так и частный, был распространен во многих местностях нильской долины, охватывая своими отношениями все классы египетского общества. Храмы в честь Себека, служащее ему жречество и его поклонников мы находим в изобилии по всему лицу древнего Египта, нередко далеко за пределами главнейших мест его почитания — Файюма и Омбоса. Причина такой распространенности культа Себека кроется, несомненно, в колонизации, вызвавшей оживленные сношения и тесную связь отдельных египетских областей одна с другою  $^{378}$ . Переселяясь почему либо из своей родной местности в другую, египтяне обычно переносили в последнюю и культ своего местного божества, которое, встретясь с местным божеством занятой переселенцами местности, входило в известную связь с ним, [80] пользуясь, в качестве  $\theta \epsilon \delta \varsigma \sigma \hat{\nu} \nu \nu a \delta \varsigma$  почитанием наряду с ним или даже оттесняя его на задний план и становясь, вместо него кирием данной местности.

Главнейшим очагом культа Себека во все периоды древнеегипетской истории был, как уже упомянуто выше, несомненно, древнейший и, по-видимому, исходный пункт его — Файюм. Эпитет «владыка озерной страны» (т.е. Файюма), приданный Себеку файюмским папирусом<sup>379</sup>, и изображение крокодила на монетах арсиноитского нома в греко-римскую эпоху<sup>380</sup> хорошо характеризуют роль его культа в Файюме. Действительно, вся эта обширная область, начиная с ее главного города Шедита и кончая небольшими поселками, разбросанными по берегам Меридова озера и многочисленных каналов, чтила Себека или одну из его форм в качестве своего кирия.

Говоря о местах культа Себека в Файюме<sup>381</sup>, следует начать, конечно, с главного города области — вышеупомянутого Шедита, который, как показывает наиболее частый эпитет Себека «Себек шедитский», в глазах египтян всегда быль важнейшим центром культа этого бога, подобно тому как, например, по отношению к культу Тота таким центром считался Ермонт или в отношены к Амону — Фивы. Шедит, в южной части местоположения которого в настоящее время находится Мединет-эль-Файюм, теперешний главный город файюмской провинции, лежал на берегу Меридова озера. В честь своего кирия город обозначался также именем pr-Śbk «дом/жилище Себека», переданным греками через  $K\rho \kappa \delta \delta \epsilon i \lambda \omega \nu \pi \delta \lambda \iota_{\varsigma}$  «город крокодилов». С конца второго столетия до P.X. заменяется греческим  $\Pi \tau \delta \lambda \epsilon \mu a i_{\varsigma} E \partial \epsilon \rho \gamma \epsilon \tau \iota_{\varsigma}$ , на место которого в римскую и византийскую эпохи, в свою очередь, обычно выступает [81] название  $A \rho \sigma \iota \nu o \tau \delta \lambda \iota_{\varsigma}$  «Как видно из текстов пирамид<sup>383</sup>, Шедит и его кирии уже в глубочайшей древности пользовались большою известностью и уважением в Египте. При 12 же династии, фараоны которой имели резиденцию в местностях, смежных с Файюмом, или даже в нем самом<sup>384</sup>, Себек из скромного положения местного кирия поднялся вдруг до значения бога царской резиденции, а, следовательно, и до значения

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> См., напр., А. Erman, Aegypten und aegyptisches Leben im Altertum, S. 83; Б. Тураев, Бог Тот, стр. 128 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Pleijte V/III

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Th. Hopfner, Der Tierkult..., S. 178.
<sup>381</sup> К дальнейшему изложению ср. Roeder, Sobk, I, B.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> P. Teb. II, p. 370 и 898 sq.; F. Petrie, Hawara..., p. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> K. Sethe, Pyramidentexte, гл. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> E. Meyer, Geschiclite des Altertums. S. 265 f.

бога общегосударственного. В северной части города, у самого берега Аменемхетом III был воздвигнут в честь него храм под названием «Аменемхет III вечно (да) живет в доме Себека шедитского» от которого, к сожалению, почти ничего не сохранилось до нашего времени. Для местопребывания прирученного священного крокодила, служившего воплощением Себека, при храме было выкопано, вероятно, особое озеро, отличное от Меридова, считаемого местопребыванием этого крокодила Диодором Возможно, что именно оно имеется в виду выражениями «озеро Себека» (из 18 династии) и «южное (в отличие от Меридова озера, лежащего на север от Шедита) озеро» (могильный камень из средн. ц.  $^{388}$ ) и Файюмский папирус  $^{389}$ . В греко-римское время, как видно из одного греческого папируса, при арсиноитском храме Себека имелся  $\kappa \rho o \kappa o \partial e i \lambda o \tau a \phi e i o v$ 

Кроме Шедита, бывшего главным Файюмским центром культа Себека, последний почитался еще в следующих местностях Файюма:

1) В Файюмском лабиринте, представлявшем собою ряд [82] строений, воздвигнутых несколько севернее канала Бар-Юсуфа, недалеко от входа последнего в Файюм. Сооруженный при Аменемхете III, лабиринт, по верному замечанию Манефона<sup>391</sup>, был первоначально предназначен служить заупокойным храмом при пирамиде этого фараона, к северной стороне которой он непосредственно и примыкал. Впоследствии же, как можно заключать из содержания файюмского папируса, свидетельств классических писателей  $(\Gamma$ еродота<sup>392</sup>, Диодора<sup>393</sup>, Страбона<sup>394</sup> и Плиния<sup>395</sup>) и результатов раскопок у Хавары, произведенных в 1888 году  $\Phi$ л. Питри $^{396}$ , лабиринт, кроме того, стал играть роль всеегипетского пантеона, в котором каждое из перенесенных в него местных божеств египетских номов пользовалось для отправления своего культа отдельным, специально ему предоставленным помещением. Сохранившиеся до настоящего времени остатки лабиринта слишком ничтожны для того, чтобы по ним можно было составить себе представление о его плане но, насколько можно судить но данным вышеупомянутых источников — файюмского папируса, классических авторов и раскопок Питри, лабиринт в этом отношении уклонялся от обычного типа египетского храма. В то время как в этом последнем имелось главное святилище, предназначенное местному кирию, наряду, с которым хотя и чтились другие θεὸς σύννασι, довольствовались второстепенными лабиринте, по-видимому, нет главного, центрального святилища, В возглавляющего собою ряд святилищ придельных. Напротив, в лабиринте, по-видимому, намеренно и систематически проведено устройство ряда одинаковых по [83] форме и величине помещений с явной тенденцией уравнять богов-насельников лабиринта в отношении культа. Эта тенденция, однако, не была выдержана до конца файюмскими богословами: они, вполне естественно, порадели своему патрону — файюмскому кирию Себеку. Как видно из файюмского папируса, Себек не довольствуется положением кирия в своем собственном, специально ему предоставленном храмовом помещении, а вторгается и в помещения других богов — обитателей лабиринта, становясь в то или иное отношение к ним

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> Lepsius, D. II 138e; F. Petrie, Hawara..., p. 56. Сохранившиеся от разных частей храма обломки см. на рисунках 12, 13 и 14.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> I 84.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> Lepsius, D. Text III 261a.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Catalogue général. Lange-Schäfer, Grab- und Denksteine des Mittleren Reiches № 20070.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Lanzone IV/XII = Pleijte IV/I.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Grenfell and Hunt, New classical fragments and other greek and latin papyri 1897. № 14d. Из Файюма. От 3 стол, до Р. X.

 $<sup>^{391}</sup>$  Λαμάρης (= Αμεμεμχετ ΙΙΙ), ὅς τὸν ἐν ᾿Αρσινοίτῃ (τ.ε. νομῷ) λαβύρινθον ἑαυτῷ τάφον κατεσκέβασε.

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> II 148.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> I 66.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> XVII 1, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> 36, 84 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> F. Petrie, Hawara..., p. 4 sq.

или даже, сливаясь с ними, о чем свидетельствует, между прочим, то обстоятельство, что некоторые из упоминаемых в файюмском папирусе обитающих в лабиринте божеств представлены крокодилоголовыми<sup>397</sup>. Культ Себека в лабиринте стоял в тесной связи с его культом в Шедите. Чтимым в лабиринте Себеком, как показывает его эпитет «Себек шедитский» в файюмском папирусе<sup>398</sup> и на обломках надписей, найденных в хаварских развалинах<sup>399</sup>, был не иной кто, как именно Себек шедитский. Самый файюмский папирус, большую часть своего содержания уделяющий Себеку лабиринтскому, был составлен, как уже было упомянуто выше<sup>400</sup>, по всей вероятности, шедитским жречеством. При раскопках в развалинах лабиринта Питри найдены обломки гранитных статуй Себека, а также масса имевших, по его мнению, отношение к культу Себека, гранитных столбиков с выгравированными на плоской вершине их лампадами и выходящими из этих последних языками пламени<sup>401</sup>. По сообщению Геродота<sup>402</sup>, в подземных [84] помещениях лабиринта вместе с гробницами царей, соорудивших лабиринт, находились также гробницы священных крокодилов, и это сообщение, по-видимому, вполне подтверждается раскопками Питри, нашедшего множество крокодильих погребений у восточного и юго-восточного углов хаварской пирамиды, таким образом — в непосредственном соседстве с лабиринтом 403.

- 2) В а) Иллахуне, местности, лежащей у поворота канала Бар-Юсуфа от нильской долины в сторону Файюма и получившей известность, между прочим, благодаря тому, что Усертезеном II здесь была построена пирамида и б) Кагуне, городке, выросшем из рабочего поселка, образовавшегося во время работ над упомянутою пирамидою. В иллахунских и кагунских папирусах, содержащих в себе акты повседневных отношений жителей обеих упомянутых местностей, нередко встречаем благоговейное упоминание чтимого здесь «Себека, владыки Иллахуна»<sup>404</sup>, равно как и «Себека шедитского, Гора, пребывающего в Шедите»<sup>405</sup>.
- 3) В T3-tn, греч. Т $\epsilon \beta \tau \hat{\nu} \nu \iota \varsigma$ , селении, расположенном в Полемоновом округе, у теперешнего Umm-el-Baragat<sup>406</sup>. Себек чтился здесь главным образом под местною формою  $\Sigma o \kappa \nu \epsilon \beta \tau \hat{\nu} \nu \iota \varsigma^{407}$ , в честь которого в селении был выстроен [85] храм<sup>408</sup>, между тем как упоминаемый греческими папирусами  $i \epsilon \rho \hat{\sigma} \nu$  ( $\Sigma o \nu \chi o \nu^{409}$ ) был, вероятно, храмом в честь арсиноитского (= шедитского) Себека, несомненно, пользовавшегося большим почетом не в

<sup>397</sup> Напр., Атум-Ра (Lanzone IV/XIII = Pleijte IV/I) Гор атрибисский (Lanzone V/XLIV = Pleijte VI/XXX) и др.

44

<sup>398</sup> Напр. Lanzone II/XXXIX = Pleijte II/XXIV; Lanzone II/XLIII = Pleijte II/XXIII; Lanzone III/IX = Pleijte III/XXIV и др.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Lepsius, D. II 140a. k и Text II 19 и 20 (из врем. Аненемхета III); F. Petrie, The labyrinth..., pl. XXXVIII (из птолем. вр.).

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> См. выше стр. [9], примеч. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> F. Petrie, The labyrinth, Gerzeh and Mazghuneb. P. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> II.148.

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> F. Petrie, Hawara..., p. 6.

<sup>404</sup> Напр., обрывки иллахунских папирусов № 10010, 10011 и 10015 по временной нумерации Дэво и Мёллера; F. Griffith, The Petrie Papyri.... pl. XI. 12: pl. XXXII, 13–16; pl. XXXIII, 1–7 (?); цилиндр из коллекции Мас Gregor'a

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> F. Griffith, The Petrie Papyri..., pl. XXXI, 30–36; pl. XXXY, 1–9; pl. XXXVI, 47–52.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> P. Teb. II, p. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> В папирусах, происходящих из Тебтуниса, Секнебтунису усвояются эпитеты θεὸς μέγας — напр.; в Р. Теb. I, 13,8. 42,3. 61.(b), 324. 62,7. 63,2. 84, 10. 92. Все папирусы из 2 ст. до Р.Х.; θεὸς μέγας μέγας — напр., Р. Теb. I, 60,10. II, 284,15. Оба папируса из 2 ст. до.Р.Х.; ὅ κύριος θεὸς; — Р. Теb. II, 281,5–6. Из 1 ст. до Р.Х. В Р. Теb. II, 294,5. 295,6 298,7. 71. 599,5 (все папирусы из 2 ст. до Р.Х.) бог выступает в смешанной форме Σοκνεβτῦνις ὁ καὶ Κρόνος. Эпитет «великий бог» (ntr <sup>(3)</sup>) в применении к Секнебтунису встречается также в демотических папирусах из Тебтуниса, относящихся к 1 ст. до Р.Х. (Catal. Génér. Demot. Urkuuden. Demot. Рар. 30632. От 100–99 г. до Р.Х.; 30626. От 94–93 г. до Р.Х.; 30631. От 86–85 г. до Р.Х. и др.).

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> Там же, № 294.6; 295.6; 298.6. Все эти папирусы относятся ко 2 столетию по P.X.

<sup>409</sup> Там же, № 281.8. 2 стол., до Р.Х.

Шедите только, а и во всех, даже наиболее удаленных от Шедита местностях Файюма<sup>410</sup>. Для погребения священных крокодилов Тебтунис обладал  $\kappa \rho o \kappa o \partial \epsilon \iota \lambda o \tau a \phi \epsilon \hat{\imath} o \nu$  или, по терминологии происходящих из этой местности демотических папирусов, «местом упокоения»<sup>411</sup>.

- 4) В Κερκεοσίρις, деревне в том же Полемоновом округе, вероятно у теперешнего Sharag, недалеко от Тебтуниса<sup>412</sup>. В папирусах, происходящих из Керкеосириса, пред нами выступает Πετεσουχος θεὸς κροκόδειλος τῆς κώμης. У деревни имелся κροκοδειλοταφεῖου<sup>413</sup>.
- 5) В Θεαδέλφεια, деревне в Темистовом округе, у теперешнего Harît<sup>414</sup>, где Себека чтили под формою  $\Pi \nu \epsilon \phi \epsilon \rho \hat{\omega} \varsigma$ )<sup>415</sup> и где находился храм в честь последнего, а также, вероятно,  $\kappa \rho \circ \kappa \circ \delta \in i \lambda \circ \tau \circ \phi \in i \circ v^{416}$ . Систематические раскопки в Теадельфии, начатые [86] Лефебюром, продолженные и законченные Бречия (Вгессіа) в 1913 г. 417, показали, что упомянутый храм был построен по египетскому храмовому плану из необожженных кирпичей и обращен к востоку. Храм, имевший в длину около 50 метров, состоял из трех дворов, следовавших непосредственно друг за другом по продольной оси здания, вестибюля и святого святых. На большом камне над входными вратами помещалась надпись от 34 царствования Птолемея Евергета (т.е. от 137 г. до Р.Х.), гласившая, что пилоны и каменный вестибюль храма были посвящены богу Пнеферосу в честь царя, его супруги и детей неким Агафадором из Александрии и его женой Исидорой. Пред входными вратами возвышались, охраняя их, две гранитных монолитных статуи львов, сидящих на корточках. По сторонам первого храмового двора, наиболее обширного из всех трех дворов, располагались различные помещения, соединявшиеся с двором множеством дверей. В стенах двора было проделано несколько прямоугольных ниш. покрытых фресками на сюжеты из области местного храмового культа. К сожалению, в большей своей части эти фрески крайне повреждены или даже совсем уничтожены. По обеим сторонам второго двора, менее обширного по сравнению с первым, возвышались каменные сфинксы. На одной из колонн этого двора начертана интересная надпись, гласящая, что колонна воздвигнута в честь Птолемея X и Клеопатры III компанией лиц, занимавшихся в  $X_{\epsilon\nu\sigma}\beta'\sigma\kappa$ иа разведением водяной дичи. На этой колонне еще сохранились подставки для поддержания факелов, освещавших помещение во время ночного богослужения. Кроме того, во втором дворе найдены носилки бога, оказавшиеся в [87] полной сохранности, и деревянная платформа, на которую они ставились, а также крокодилья мумия. На одной из колонн третьего, самого маленького двора изображена сцена возношения фимиама пред небольшим жертвенником, совершаемого военным лицом в полном вооружении, с короною на голове и блестящим нимбом вокруг нее; рядом с ним его боевая лошадь. На другой колонне уцелели лишь фигуры всадника и пехотинца, рядом с

 $<sup>\</sup>overline{^{410}}$  Ср. показательное для распространенности почитания Себека в Тсбтунисе обозначение этого селения, как  $\kappa \dot{\omega} \mu \eta \; \Sigma \dot{\omega} \chi o \upsilon$ ) в Р. Теb. I, 281,17–18. Из 2 ст. до Р.Х.

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> Напр., Catalogue général..., W. Spiegelberg, Die demotischen Papyrus. P. № 30605,4 (157/6 г. до Р.Хр.), 31179,5: *p3 с htp p3 msh*.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> P. Teb. II, p. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> P. Teb. I 88. 2 стол, до Р.Х.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> P. Teb. II, p. 379.

<sup>415</sup> οἱ ἱερεῖς τοῦ Πνεφερω (τος) θεοῦ μεγάλου κροκοδείλου του ὄντος ἐν Θεαδέλφειαι. Из 1 ст. до P.X. Annales du Service..., t. X (1909), p. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Последнее вероятно в том случае, если под ἀποθειουμένα ἱερὰ ζῶα, о могилах (ταφῶν) которых идет речь в найденном в Harît декрет Вереники IV о праве убежища для храма Пнефероса, следует разуметь, чтò очень правдоподобно, кладбище священных крокодилов. Annales du Senice... t. X (1909). P.162 sq.; P. Jougnet, Papyrus de Theadelphie. 1911. P. 15; G. Lefèbure, Un ἱερὸν ἄσυλον au Fayum в Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. 1908. P. 772–782.

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Результаты раскопок Бречия в Теадельфии изложены им в его Rapport sur la marche du Service du Musée d'Alexandrie en 1913. За неимением этого издания под руками мы излагаем его сообщения относительно культа Пнефероса в Теадельфии по извлечениям, сделанным из него в статьях J. Toutain'a, Le culte du crocodile dans le Fayoum Sons l'empire romain (в Revue de l'histoire des religions. Tome LXX, № 3. Mai—Juin. 1916) n J. Offord'a Alexandrian Archaeology (в Ancient Egypt. 1915. Pars II).

которым помещено изображение крокодильей мумии с высокою короной на голове. Следующий за третьим двором вестибюль, стены которого покрыты изображениями фигур с туловищем человека и головою животного, ведет в отдаленнейшую часть храма — святое святых Пнефероса. Почти все святое святых было занято огромным жертвенником, хранящемся в настоящее время в Александрии<sup>418</sup>.

- 6) В Едуперена, деревне в том же Темистовом округе, у теперешнего Qasr-el-Banat<sup>419</sup>. В этой местности Себек чтился наряду с некоторыми другими божествами, главным же образом с Изидою, выступающею здесь под формою  $\mathit{Ist-nfr-st}$ , греч.  ${}^{\circ}\mathsf{I}\sigma\iota\varsigma$   $\mathsf{N}\epsilon\phi\epsilon\rho\sigma\eta\varsigma$  «Изида с прекрасным троном»  $^{420}$ . Селение имело  $\sigma o \nu \chi \epsilon i o \nu^{421}$ , которым, вероятно, и был кирпичный храм, стоявший недалеко от селения в северо-западном направлении 422.
- 7) В  $\Sigma$ ок $\nu$ о $\pi$ аiо $\nu$  N $\hat{\eta}$  $\sigma$ о $\varsigma$ , деревне Гераклидова округа, лежавшей в птолемеевскую эпоху на острове Меридова озера в расстоянии 5 приблизительно километров от его северного берега, вследствие же энергичных работ птолемеевского правительства по осушению Меридова озера превратившейся из островной местности в материковый пункт, отстоявший [88] километрах в 3 от северного берега этого озера и занимавший место теперешнего Dime  $^{423}$ . Чтимой здесь формой Себека была  $\dot{S}bk$ -nb-p3-iw, в греческой передачи  $\Sigma$ ок $\nu$ о $\pi$ а $\hat{i}$ о $\varsigma$ ; «Себек, владыка острова» 424. Наряду с Сокнопосом здесь чтились также в качестве его θεοὶ σύνναοι  $^{\circ}$ Ισις Νεφερσης  $^{\circ}$ Ισις Νεφρέμμις  $^{425}$ , я также  $\Sigma$ οκνοπιεῖος  $^{426}$ . В селении имелся храм в честь Сокнопэоса с эпитетом  $^{i}$ ερὸν λόγιμον  $^{427}$ . В развалинах как самого храма, так и разбросанных вокруг него деревень, населенных отчасти храмовым жречеством, в 1887 году найдено множество греческих папирусов, дающих нам яркую картину храмового и жреческого быта и служебных отношений между храмовою администрациею и органами правительственной власти в Гераклидовом округе со стратегом во главе<sup>428</sup>.
- 8) В Караνіς, деревне в том же Гераклидовом округе, у [89] теперешнего Kom Uslîm<sup>429</sup>. где Себека чтили под формами  $\Pi \epsilon \tau \epsilon \sigma o \hat{v} \chi o \zeta$  и  $\Pi \nu \epsilon \phi \epsilon \rho \hat{\omega} \zeta$ , и где еще при Птолемеях был построен храм в честь этих богов 430. По словам Hogarth'a совместно с Frenfell'ем и Hunt'ом

<sup>423</sup> P. Teb. II, p. 402; F. Griffith, Catalogue of demotic Papyri in Ryland's Library. III, p. 168 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> J. Toutain. Le culte du crocodile... в Rev. de l'hist. des religions. Tome LXX. Р. 185–186; J. Offord. Alexandrian Archeology B Ancient Egypt. 1915. Pars II. P. 57–58.

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup> P. Teb. II, p. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> P. Fay. P. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> P. Petr. II. ii (1) 18. Из 8 ст. до Р.Х.

<sup>&</sup>lt;sup>422</sup> P. Fay. P. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> В папирусах, происходящих, из Димэ, Себек наделяется эпитетами *pntr* <sup>3</sup> — F. Griffith, Catalogue... III. Р. № XLIV, 7. 1 стол. до P.X.; Berlin. Demot. Urkunden. Taf. 45 и 47 (оба примера из 1 ст. по P.X.); θεὸς μέγας; — BGU 1,18.19.24. Файюм. 3 ст. по Р.Х. 16,6-7. Файюм. 2 ст. по Р.Х. Р. Lond. II, 216, 3. Димэ. 1 ст. по Р.Х.; θεὸς μέγας μέγας; — BGU 28,5-6. Файюм. 2 ст. по Р.Х. 149, 2. 6-7. 11-12. 15. Р. Lond. II, 353,7-8. Димэ. 3 ст. по Р.Х.; δ θεὸς μέγιστος; — Catal. géner... du Cairo. Milne, Greek inscriptions, № 9245.13. Стела из Димэ. От 95 Γ. до P.X.; C. Wessely, Papyrorum... Specimina isagogica. Tab. 7. № 8: ὁ θεὸς καὶ κύριος Σοκνοπαῖος — Cat. géner... du Caire. Milne, Greek inscriptions, № 9202. 3. Ot 24 г. до Р.Х. Из Димэ; δ μέγιστος κραταιὸς θεὸς — С. Wessely, Papyrorum... Specimina isagogica. Tab. 12. № 26.

<sup>425</sup> BGU I 296,14, из Файюма. 3 стол. по Р.Х.: ... καὶ τῶν λοιπῶν ἱερέων Σοκνοπαίου θεοῦ μεγάλου καὶ Σοκνοπιαῖίς θεοῦ μεγίστου καὶ ἱεροῦ χαριστησί[υ καὶ ³Ισιδος Νεφρέμιδος καὶ ³Ισιδος Νεφορσίους καὶ τῶν συννάων θεῶν ἱεροῦ λογίμου ἐν κώ μη Σοκνοπαίου Νήσου; Schmidt, Choix des monuments... II Serie. Figure 96: E 507 (Inv. № 1238c), стела: 'Αγαθή Τύχη. Σοκνοπαίου θεοῦ μεγάλου καὶ Εἶσις (?) ΝΕ — φέρσηι καὶ ΝΕ —...

 $<sup>^{426}</sup>$  BGU I 229 и 230 (οба папируса из 2 или 3 стол. по Р.Х.) (Σοκνοπαίου καὶ Σοκνοπαίος θεοι μεγαλοι) и в Р. Lond. ΙΙ, 353,7-9 (Β φορμε Σοκνοπιαις) ἱερέων πενταφυλιασ Σοὸνο[παιου θ]εου μεγάλου μεγάλου Σοκνο]πιαιιος  $\theta$ εοῦ μεγίστου. С ним несомненно тождественен  $\Sigma$ οκνοπιαῖίς выступающий пред нами в BGU I 296,12.

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> BGU I 296,12; III 706,5, из Файюма, 3 стол. по Р.Х.; Catalogue général... Milne, Greek inscriptions. № 9215, 8; Papyrorum... Specimina. Tav. 12. № 28.

<sup>428</sup> U. Wilcken, Grundzüge... I. Band, I Hälfte, S. XIX f.

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup> P. Teb. II, p. 382.

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup> P. Fav., p. 30 sq.; BGU III 707, 2 (2 cτοπ. πο P.X.): ἱερεῖς ἱεροῦ ὀντες ἐν κιὼμη Καρανίδι Πετεσουχου καὶ Πνεφερώτος; W. Dittenberger, Orientis graeci inscriptiones sclectae. Supplementum Sylloges inscriptionum graecarum. Vol. II.

открывшего и исследовавшего этот храм, он состоял из храма в собственном смысле и из различных сооружений, примыкавших к нему (в частности δειπνητήριον а, упоминаемого в одной из храмовых надписей). В полном соответствии с египетскими храмовыми планами храм представлял собою продолговатый четырехугольник около 23 метров длины и 16 ширины. Центральная часть храмового здания состоит из трех зал, идущих по продольной оси здания, и третья из них, отдаленнейшая от входа, была святым святых храма. По обеим сторонам центральных зал были расположены различные комнаты, предназначавшиеся, несомненно, для потребностей культа, хранения храмовой утвари и т.п., а также лестницы, ведшие на террасы или на верхний этаж храмового здания. Вне храма по обе стороны храмовых ворот, возвышались статуи львов, сидящих на корточках, по одной на каждой стороне. Своим возникновением храм, по словам Hogarth'а, восходит к птолемеевской эпохе. При одном из последних Птолемеев к северной храмовой стене был пристроен пропилон, реставрированный два века спустя, в царствование Коммода, на средства некоего Аполлония. При Веспасиане в северо-восточном углу стены был построен δειπνητήριον. В христианскую эпоху храм в собственном смысле был превращен в жилище, а в период арабского завоевания был покинут обитателями и мало-помалу занесен песком 431. [90]
9) В Вакхіа́ς, деревне в том же округе у теперешнего Umm-et-Atl 232, где Себек

- 9) В Вакхи́а $\varsigma$ , деревне в том же округе у теперешнего Umm-et-Atl<sup>4,32</sup>, где Себек выступает пред нами в форме  $\Sigma$ окахо $\beta$ кохе $\acute{\iota}\varsigma$ , в честь которого при Птолемеях был выстроен храм<sup>4,33</sup>. Последний, представляя собою продолговатый четырехугольник, заключал в себе три зала, расположенных анфиладою по продольной оси храмового здания. Обширнейшим из них был зал, примкнутый к храмовому входу. В отдаленнейшем от входа зале святом святых находились жертвенник и статуя бога. По обеим сторонам зал располагались многочисленные помещения, предназначенные для потребностей культа<sup>4,34</sup>.
  - 10) Β Πηλούσιον, в деревне οκοπο Σοκνοπαίου Νήσος; (в Темистовом округе  $^{435}$ ).

## Б. В Дельте.

Эпитет «владыка болотистой страны», приданный Себеку в одном из мест Книги Мертвых 436 и так подходящая к нему, как кирию болотистого в древности Файюма, хорошо характеризует и тесное религиозно-бытовое отношение его к Дельте с ее болотами и зарослями, изобиловавшей крокодилами не менее Файюма. Правда, нам ничего неизвестно о культе Себека в восточной Дельте, но зато памятниками ясно отмечаются места религиозного почитания его в Дельте западной, лежавшей недалеко от Файюма и, вероятно, входившей в бытовое и, в частности, религиозное соприкосновение с последним. Из [91] местностей западной Дельты религиозное почитание Себека можно проследить:

- 1) В номе *«imntj»* или ливийском (3-й ном Нижнего Египта) с главным городом Нарј, греч. "А $\pi$ и $\varsigma$ . Здесь наряду с главным божеством Гатор, выступающей под именем *Sntj*, чтился и Себек, если только, впрочем, именно на культ Себека в этом городе указывают слова текста дендерасских мистерий Озириса: «крокодил, владыка Аписа»  $^{437}$ .
- 2) В номе «*Sjpjt*-южный» или просопитском (4-й ном Н.Е.) с главным городом *Dk*<sup>c</sup>. Здесь Себек чтился народу с Амоном или Атоном-Ра, наделяясь эпитетом «Себек, владыка

<sup>№ 667 (61</sup> г. по Р.Х.): Πνεφερῶτι καὶ Πετεσύχω θεοῖς μέγιστος; 671.(79 г. по Р.Х.): Πνεφερῶτι καὶ

Πετεσύχωι καὶ τοῖς συννάοις θεοῖς μέγιστοις; 710 (190 Γ. πο Ρ.Χ.): Πετεσύχω θεῷ μεγάλῳ καὶ Πνεφερῶτι.

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup> Р. Fay, p. 30–35; J. Toutain, op. cit. в Rev. de l'hist des religions. T. LXX. P. 180. 182–183.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup> P. Teb., p. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> P. Fay., 18, 3, 1 или 2 стол. до P.X. Из Umm el 'Atl 137, l. 1 стол. из Umm el Atl (в форме Σοκωννωκοννεύς). В первом из этих папирусов бог надделен эпитетом θεὸς μέγας, во втором — θεὸς μέγας.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup> P. Fay., p. 36–38; J. Toutain, op. cit. в Rev. de l'hist. des religions. T. LXX. P. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> P. Lond. II, 363, 3. 1 или 2 ст.: [ἰερέων Σο]κνοπαίου του οντος ἐν κωμη Πηλουσιω; Р. Teb. II, p. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup> E. Naville, Das ägyptische Todtenbuch..., гл. 113, 2–6 (по Aa).

<sup>&</sup>lt;sup>437</sup> A. Mariette, Dcnderah. IV. P. 37, 11. 89–90; H. Brugsch, Die Aegyptologie. S. 448.

 $Dk^{\varsigma}$ »<sup>438</sup>.

- 3) В номе «Sjpjt северный» или саисском (5-й ном Н.Е.), с главным городом Саисом  $^{439}$ . Сближение культа чтимого в этом городе Себека с культом местной кирии Нейт  $^{440}$  пошло так далеко, что уже в доисторическую эпоху, как видно из текстов пирамид  $^{441}$ , Себек был рассматриваем, как сын Нейт. Саис, вероятно, и был исходным пунктом этой богословской традиции, вместе с культом Нейт и Себека перешедшей также и в другие местности, как это видим, между прочим, на примере Эснэ  $^{442}$ .
- 4) В номе «*Н³sw*» или ксоитском (6-й ном Н.Е.) с главным городом *Н³sww*, где Себек чтился, как и в Просописе, наряду с местным кирием Амоном-Ра<sup>443</sup>.
- 5) В номе «(Nfr?-)imntj» (7-й ном Н.Е.), территория [92] которого охватывает главным образом области Метелитес и Менелаитес классических авторов 444. В пределах этого нома пунктами религиозного почитания являются: а) Ht-nht или T3-nht, греч. Θῶνις (?), город в автономном округе нома Менелаитес 445. В этом городе был, по-видимому, посвященный специально Себеку храм 446; на монетах округа выступает изображение крокодила 747; в его пределах есть территория, носящая название «поле Себека» 448, да и самый город Ht-nht, как кажется, носит в честь Себека священное наименование «дома, жилища Себека» 6) R3-nfr, греч. Онуфис, в автономном округе того же наименования 50. «Себек, владыка Ранефера», чтился здесь, по словам одного позднего текста 451, совместно с Озирисом (в форме мумии), Гором, Изидою, четырьмя сыновьями Гора и Анубисом, составляя вместе с ними местную божественную эннеаду. Знаком крокодила на почетной подставки детерминированы названия некоторых местностей в пределах онуфитского округа 5, а на монетах этого округа, подобно монетам менелаитским, выступает пред нами изображение крокодила 53. в) В местности Db, владыкою которой Себек иногда называется в текстах, и в которой, может быть, имелся храм в честь него 454. [93]
  - 6) *Dndn*, городе, лежащем в западной части Дельты<sup>455</sup>.
  - 7) Dnjt, городе, лежащем в той же части Дельты<sup>456</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>438</sup> M. de Rochemonteix, Le temple d'Edfou. I (B Mémoires publiés par les membres... X), p. 330–331; Lanzone VI/XVII = Pleijte VI/XXIII; H. Brugsch, Die Aegyptologie; S. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup> H. Brugsch, Die Aegyptologie, S. 448–449.

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> О Нейт в Саисе см. Mallet, Le culte de Neit à Saïs (1888), где несколько затронут и вопрос об отношении Себека к этой богине.

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup> Sethe, Pyramidentexte..., гл. 97 и 106.

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> См. ниже под В, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>443</sup> H. Brugsch, Dict. géogr., p. 1295 sq.; Die Aegyptologie, s. 449.

<sup>&</sup>lt;sup>444</sup> H. Brugsch, Die Aegyptologie, S. 449.

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup> Там же, S. 449; Champollion, Monuments de l'Egypte... Notices descr. I 217: «бог Себек в *Ht-nht*».

<sup>446</sup> H. Brugscb, Dict. geogr., p. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup> H. Brugsch, Eine geographische Studie B Zeitschrift für aeg. Sprache. XVII (1879). S. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup> H. Brugsch, Dict. geogr., p. 1295. 1306.

<sup>&</sup>lt;sup>449</sup> H. Brugsch, Rel. und. Mythol. S. 601.

<sup>&</sup>lt;sup>450</sup> H. Brugsch, Die Aegyptologie, S. 449; Луврский Музей, № 693, «фигура мужчины на корточках (из позднесаитского врем.): *Sbk nb r3-nfrt*.

<sup>&</sup>lt;sup>451</sup> H. Brugsch, Dict. geogr., p. 1020.

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Там же, р. 1018 sq.

<sup>453</sup> Там же, р. 1018, где воспроизведена одна из этих монет; Th. Hopfner, Der Tierkult... S. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>454</sup> Туринский жертвенник без № pl. I, col. B, I. 15; Pleijte IV/I; H. Brugsch, Eine geographische Studie в Ä.Z. XVII (1879). S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup> Туринский музей, № 93, 26 (*Sbk nb Dndn*); Dict. geogr., p. 1351.

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> Туринский жертвенник без №, pl. III, col. E, 1. 6 (Nelt, *Sbk*, *Hr m Dujt*); Dict. geogr., p. 1350.

## В. В Верхнем Египте.

От Файюма и Дельты не отставал в отношении религиозного почитания Себека и Верхний Египет. Памятниками отмечается в этой части Египта целый ряд местностей с более или менее развитым культом Себека. Важнейшим центром его культа здесь является, несомненно, город *Ht-nbjt*, греч. Омбос, теперь Кот Ombos, первоначально бывший лишь небольшою крепостью в номе T3-hntj (1-й ном Верхнего Египта), служившею для отражения набегов нубийских племен на южно-египетскую границу, при Птолемеях же ставший главным городом нового омбитского нома и одним из важнейших городов Египта вообще. Город лежал на правом берегу Нила, занимая собою часть возвышенного плато, окруженного массою нагромождающихся одна на другую скал, расселины которых, омываемые Нилом, были столь же привлекательны для крокодилов, как и болота и заросли Файюма и Дельты. Раскопки развалин Омбосского плато, производившиеся в 1895 году Главным Управлением Попечения о Древностях (Direction générale du Service des Antiquités égyptiennes), увенчались, между прочим, открытием большого храма в южной его части. Как показывают надписи и изображения этого храма, воздвигнутого при Птолемеях, он был посвящен двум божествам — Себеку и Гор-уру, при чем, по-видимому, оба они занимали в Омбосе положение равноправных кириев; по крайней мере, из упомянутых храмовых надписей и изображений не видно, чтобы в глазах местного жречества один из этих богов имел предпочтение пред другим. Живя под одною храмового кровлей, [94] Себек и Гор в тоже время обладали, однако, каждый своим особым культом. У каждого из них были свои особые богослужебные обряды, совершенно независимые от обрядов бога-соседа, свои специальные празднества, справлявшиеся в дни, отличные от праздничных дней другого омбосского кирия и т.п. Обособленность культов двух божеств, обитавших в одном и том же храме, сильно отразилась на плане омбосского храмового здания, придав последнему существенную особенность сравнительно с другими египетскими храмами, именно — разделение его на две совершенно отдельные одна от другой и в тоже время, по-видимому, одинаковые по величине и форме половины — нефа. Из этих двух параллельных половин, тянущихся по продольной оси храмового здания, идущей в направлении с востока на запад, северная была посвящена культу Гор-ура, а южная — Себеку. Деление на две самостоятельные части охватывает собою все храмовые помещения. Так, например, в храмовом пилоне имеется две двери, из которых два параллельных хода ведут один к святилищу Гор-ура, другой — к святилищу Себека; для хранения священных барок этих богов служат две отдельные комнаты; храмовые залы распадаются каждая на две самостоятельные половины; на храмовом дворе стоят два жертвенника и два сосуда для жертвенных возлияний или для богослужебных омовений самые надписи и изображения, распределены между обеими половинами храма таким образом, что те из них, которые посвящены Себеку, помещены главным, да почти и исключительным образом в Себековой храмовой половине, а имеющие отношение к Гор-уру и его культу — в половине Гор-уровой 457. Кроме своего обычного названия T3-nbjt и священного обозначения ht-Hr «дом, жилище  $\Gamma$ op(-yp)'а» Омбос также и в честь Себека носил священное имя  $pr-\acute{S}bk$  «дом, жилище Себека» <sup>458</sup>. Несколько на восток от храмовой [95] площади, у теперешней деревни El-Chatb раскопками обнаружены места крокодильих погребений 459. На монетах омбосскаго нома обычно выступает изображение крокодила, подобно тому как это иметь место в менелаитском и онуфитском округах<sup>460</sup>. Как видно из вышеизложенного о Себеке в Омбосе, этот бог считался здесь местным кирием,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> Catalogue des monuments... II, р. 50; G. Maspero, Égypte (в серии «Aie-una — species mille. Histoire générale de l'art»). Paris. 1912. P. 235 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> Dict. géogr., p. 318. 688.

<sup>459</sup> Th. Hepfner, Der Tierkult... S. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>460</sup> Там же, S. 178.

вполне равноправным с другим кирием омбосского нома —  $\Gamma$ ор-уром, если только не пользовался даже некоторым предпочтением сравнительно с ним<sup>461</sup>.

Кроме Омбоса, имевшего значение главного верхнеегипетского центра культа Себека, последний чтился еще в следующих местностях Верхнего Египта:

- 1) В  $\acute{S}wn$ , греч.  $\Sigma \nu \acute{\eta} \nu \eta$ ) (в 1 номе Верхнего Египта), теперь Ассуан, городе, лежащем в нескольких верстах от первого нильского порога вниз по течению реки<sup>462</sup>. Себек чтился здесь наряду с местным кирием Хнумом и его божественными подругами богинями Сати и Анукис<sup>463</sup>.
- 2) В *Ḥnjt* (во 2 номе В. Е.), городе, расположенном у теперешнего Gebel Silsileh<sup>464</sup>. Здесь, как и в предыдущей местности, Себек чтился наряду с Хнумом, Сати и Анукис, причем в городе, по-видимому, имелся специально ему посвященный [96] храм<sup>465</sup>. Весьма возможно, что в обеих этих окрестностях почитание Себека возникло не самостоятельно, а было занесено сюда из лежащего поблизости от них главного верхнеегипетского центра культа Себека Омбоса.
- 3) В Nhb, греч. Эйлейтиаполь, бывшем в древнейшую эпоху главным городом 3 верхнеегипетского нома  $^{466}$ . Наличность религиозного почитания Себека в этой местности можно предполагать лишь на основании открытия здесь месте крокодильих погребений  $^{467}$ .
- 4) В Injt или Snj (Эснэ), греч. Латополис, заступившем место Nhb в качестве главного города 3 верхнеегипетского нома  $^{468}$ . В этой местности Себек является под формою Хеджнефер-Себек-Ра и Хеджнефер-Себека и чтится вместе со своей матерью Нейт, выступающей здесь в роли божественной подруги местного кирия Хнума  $^{469}$ . Около города имелся крокоде $i\lambda$ отафеiоv
- 5) В Śmnnw или  $Śwmnw^{471}$ , городе, лежащем, вероятно, между Гермонтом н Гебеленом, близ арабской деревни Rizagat<sup>472</sup>. [97] О почитании Себека здесь свидетельствуют эпитет «Себек, владыка Śmnw»<sup>473</sup> и личное имя nb-Śmmw<sup>474</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup> Кроме надписей омбосского храма, Себек ставится в связь с Омбосом еще, напр., в следующих текстах: G. Legrain, Notes d'inscription. III (в Annales de Service..., t. IV, р. 195). La chapelle Senmant à Gebel Silsilech, надписи на западной и северной стенах (из эпохи Нов. ц.); Lepsius, D. Text. IV 91 стела из 18 дин. (из западн. Сильсиле); Museo archeologico di Firenze. Antichità egizie. № 1657 и 1669, стелы из римск. врем.; Lepsius, D. IV 77с, из врем, императора Клавдия (из Филе) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>462</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 32 f.

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup> Луксор, Помещение Q (Бедекеръ), из врем. Аменхотепа III; Каир. музей, Wb. № 124, известняковая статуя из врем. Рамсеса II; Catalogue des monuments... I, p. 50 = A. Mariette, Monuments divers... pl. 23, храм в Ассуане (из врем. Птолемея III Эвергета I).

<sup>&</sup>lt;sup>464</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 37 f.

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup> K Griffith, The Petrie Papyri. Pl. XXVIII, 2 (из 12 дин.); G. Legrain. Notes d'inscription, III (в Annales du Service..., t. IV, p. 195). La chapelle Senmaut à Gebel Silsileh, надпись на южной стене (из эпохи Нов. ц.); Папирус Национальной библиотеки № 197, 7, оракул и ответ на него, из Нов. ц. (W. Spiegelberg, Correspondances des Rois Grands-Prêtres, p. 50): Lepsius, D. Text. IV 91, стела из 18 дин. (из западн. Сильсиле); Th. Joung, Hieroglyphs 60. храм Аменхотепа III в Ассуане; Lepsius, D. III 200с (из западн. Сильсиле, из врем. Мернепта); III 223b, стела из врем. Рамсеса V (из западн. Сильсиле); Catalogue des monuments... II, pl. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>466</sup> J. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> A. Widemann, Herodots zweites Buch. S. 301; Th. Hopfner, Der Tierkult... S. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>468</sup> J. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>469</sup> Lepsius, D. Text, IV 30, 12, из врем. Траяна; подобным образом 30, 13. 33; Champollion, Monum. 2, 145 quarter 1; Lepsius, D. Text. IV 29, 7. врем. Адриана; IV 23, 8. 10; Champollion, Monuments 2, 145 quinquies 4.

<sup>470</sup> См. ниже в перечне крокодильих кладбищ в конце § XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup> Об имени города см. W. Spiegelberg, Die Stadt Swmmv в Rec. d. Tr. XXVIII, p. 167 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>472</sup> По правдоподобному предположению Дарэсси, поддерживаемому Шпигельбергом (в статье, упомянутой выше, в предыд. примеч.), это — Страбонов (817) Κροκοδείλων πόλις τιμῶσα τὸ θηρίον, лежащий, по Страбону, между Ἐρμῶνθις (Гермонтис) и ᾿Αφροδίτης πόλις (Гебелен). Dict, géogr., p. 712; Maspero в Ä.Z. XX. S. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup> Aeg. Grabst. aus Athen und Konstantinopel. Taf. IV. № 11, мог. кам. Средн. ц.; Каирский музей, № 20433 и

- 6) В а)  $\mathit{Intj}$  и в)  $\mathit{Iw-m-jtrw}$ , демотич. 'mur (в том же номе), двух рядом лежащих городах (последний, как показывает самое название его, расположен на нильском острове), верстах в 35 на юго-запад от Фив, у нынешнего G'ebelên<sup>475</sup>. У этой последней деревни раскопками обнаружены места крокодильих погребений<sup>476</sup>.
- 7) В Фивах, (в 4 номе В.Е.)<sup>477</sup>, близ которых в [98] долине El-Assasif также найдены крокодильи кладбища с превосходно сохранившимися мумиями крокодилов<sup>478</sup>.
- 8) В  $\not Kbtj$ , греч. Коптос (в 5 номе В.Е.)<sup>479</sup>, где, по свидетельству Эрмана<sup>480</sup>, крокодил считался священным, и где тоже открыты места крокодильих погребений<sup>481</sup>.
- 9) В  $X\eta\nu o\beta \delta\sigma\kappa\iota a$  (в 7 номе В. Е.), коптск. фенеснт. у теперешнего Qasr-Seiâd<sup>482</sup>. В одной демотической надписи, происходящей из каменоломен Gebel-Tarif (близ El-Debbah) и сообщающей о находке крокодиленка и посвятительном приношении его в соседний храм, после слов  $\dot{S}bk$  nb легко вычитываются начальные знаки египетского названия этой местности  $\dot{s}n$ , соответствующие слогу фен его коптской передачи<sup>483</sup>. Косвенным подтверждением тожества египетского локального обозначения, начинающегося в упомянутой демотической надписи знаками  $\dot{s}n$  и названия  $X\eta\nu o\beta \delta\sigma\kappa\iota a$ , являющегося его греческой передачей, может служить свидетельство Александра Полигистора, по которому в  $X\eta\nu o\beta \delta\sigma\kappa\iota a$  крокодилы пользовались совершенно исключительными заботами о себе со стороны местных жителей  $^{484}$ .
- 10) В *Тw-n-ms* (в 8 номе В. Е.), греч. Модоал. где имелся особый храм в честь Себека<sup>485</sup>.
- 11) В  $N \check{s} jt$  (в том же номе), греч. Пто $\lambda \epsilon \mu a i \varsigma \mathring{\eta}$  ' $E \rho \mu \epsilon i \sigma v$ , у теперешнего El-Menshieh Подобно предыдущей местности, в  $N \check{s} jt$  имелся специально Себеку посвященный храм, и в

20481, мог. камни Ср. ц.; Petrie Illahun..., р. 8 = Scarabäen aus Kahun. 24. Скарабей из врем. Аменхотепа II; Medinet Habu, 2. Hof. Osirispfeiler vor d. Terrasse (из врем. Рамсеса III); Frazer, Scarabs, 28 и 33 (из Средн. ц.); Proc. Soc. Bibl. Arch. XXIV, р. 240 (из врем. Рамсеса III); Luxor, помещение Q (Бедекер), из врем. Аменхотепа III (копия Зете 1,17); Museo archeologico di Firenze. Antichità egizie. № 139 (из Нов. ц.); Туринский музей, № 93, 34 (Śbk m Śmn); Catalogue géner. Demot. Рар. № 30962, из птолем. пр. (найд. в Гебелене).

<sup>474</sup> Каирский музей, № 20015.

- <sup>475</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 64 f.: F. Griffith, Catalogue... III, р. 130; печать-цилиндр из конца 13 дин. (в Proc. Soc. Bibl. Arch. [1902], р. 250); Е. Harris A 2, 6–9 (= Amh. P. 9), из врем. Рамсеса IX; Р. Тигіп, изд. Плейте и Росси, 65с, счет из конца 20 дин.; там же, 100, 1–2, счет из того же врем.; там же, 157, 7–8, податной счет из того же врем.; Catalogue géner. Die demot. Pap. № 30704, из Гебелена (от 158–7 г. до Р.Х.); Griffith, Catalogue... III. № XVII (от 118 г. до Р.Х.); XX (от 116 г. до Р.Х.); XXI (от 112 г. до Р.Х.); XXII (от 115–108 г. до Р.Х.); XXXVIII (около посл. четв. 2-го стол. до Р.Х.); W. Spiegelberg, Strassburg. Demot. Papyrus. P. 7 (Taf. XV), от 111 г. до Р.Х.
- <sup>476</sup> H. Brugsch в Z. d. Berl, antrop. Gesel. 20, 209 (цитир. по A. Wiedemann, Herodots zweites Buch. S. 301).
- <sup>477</sup> Карнак, храм Амона, гипостиль, колонна 3d (из врем. Сети 1); А. Mariette, Abydos. I (из того же времени); Каирский музей, Wb. 124, статуя из врем. Рамсеса II); Quibell, Ramesseum 27, 2, могильн. камни из Нов. ц.; Туринский жертвенник без № pl. I, col. В, 1. 13; Геродот II 69. На Denkstein одного мужчины из Фив (Ausfürl. Verzeichn, № 8440, из Нов. ц.) изображен молящийся пред двумя рядами божеств. В верхнем ряду представлены сам молящийся, бог Амон, владыка Карнака, и маленький Амон-Ра, а в нижнем Пта, Собек, Амон и Сет.
- <sup>478</sup> Geoffroy, Ann. du Mus. d'hist. nat. Paris. 1807. IX. 386 sq.; Rec. d. Tr. IV. 52. Cp. Gorostarzu в Annales du Service..., t. II (1901), p. 182 sq. См. также (ниже, стр. [120], прим. 667) найденный в области Фив черепок (вероятно. из 2-й полов. птолем. эпохи), где идет речь о доставлении пищевых припасов для корма, повидимому, не кого иного, как именно священных крокодилов.

<sup>479</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 115 f.

<sup>480</sup> X, 24.

<sup>481</sup> A. Wiedemann, Herodots zweites Buch, S. 301; Th. Hopfner. Der Tierkult... S. 130.

<sup>482</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 142.

W. Spiegelberg, Eine demotische Inschrift vom Gebel el Tarif B Annales du Service..., t. X, p. 31 sq.

<sup>484</sup> Fragmenta historicorum Graecorum ed. C. Müller. III, 108.

<sup>485</sup> Dict, géogr., p. 688; P. Harris. I b, 8–10.

<sup>486</sup> I. Dümichen, Geographie des alten Aegyptens. S. 154: P. Harris. I 61a, 9–11.

честь священного животного этого бога самый город назывался «домом, жилищем крокодила».

- 12) В Антеополе, егип. Dwk3, копт, **тк** $\omega$ о $\gamma$  (в 10 номе В. Е.), у теперешнего Qau-el-Kebîr<sup>487</sup>. Монеты антеопольского нома носят на себе изображения крокодила или крокодила и женщины богини Нейт<sup>488</sup>.
- 13) В Thn (в 17 номе В. Е.), греч. Акорис, где в храме, построенном при Нероне, Себек чтился наряду с Амоном  $^{489}$ .
- 14) В T3-iw-d3jt (в 20 номе В. Е.), городе, представляемом в настоящее время развалинами El-Hibeh. Возможно, что у Себека, занесенного сюда, вероятно, из соседнего Файюма и чтившегося здесь наряду с местным кирием Амоном, а также с Ра, Мут, Хонсом и Тотом, в T3-iw-d3jt имелся отдельный храм. За северною стеною этого города раскопками обнаружено крокодилье кладбище<sup>490</sup>.
- 15) В Nrwdf, одном из гераклеопольских кварталов (в том же номе), куда, как и в предыдущую местность, почитание Себека было занесено, вероятно, из близлежащего Файюма  $^{491}$ .

Кроме вышеозначенных мест культа Себека, географическое положение которых представляется довольно ясным, с именем Себека в текстах ставится в связь еще несколько местностей, топография которых, однако, еще до сих пор не [100] поддается уяснению за недостатком научного материала. Так, в применении к Себеку мы находим в памятниках, между прочим, следующие выражения:

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> H. Brugsch, Die Aegyptologie... S. 444.

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> Th. Hopfner, Der Tierkult... S. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup> I. Dümichen, Geographie... S. 196; Lefébvre в Ann. du Serv. 6 (1905), р. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> F. Griffith, Catalogue... III, p. 37 sq., 42.

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> Берлинский музей, № 17658, дерев. саркофаг из могилы жреца бога Гарсафиса у Abusir el-Meleq (из римск. врем.).

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> Туринский музей № 93, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> Marseille 67, саркофаг из саисск. эпохи.

<sup>494</sup> Каирский музей № 1307, жертвенный камень. Из Древн. ц.

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> А. Mariette, Abydos.1, 44 (из врем. Сети I).

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> Rec. d. trav, XXXV. Livr. 3–4. Саркофаг из Gaou el-Kébir (из птолем. вр.).

<sup>&</sup>lt;sup>497</sup> A. Mariette, Abydos I, 44 (из врем. Сети I).

<sup>&</sup>lt;sup>498</sup> P. Mayer A Vs. 1, 11–13; Abbot 8b, 15–16.

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup> Каирский музей, Wb. № 255, статуя из Нов. ц.

# XVI. Жречество Себека.

Наличность в древнем Египте значительного числа храмов в честь Себека, большинство которых отмечено нами выше, уже сама по себе дает основание предполагать, что культ Себека обслуживался довольно многочисленным составом жречества. И это предположение вполне подтверждается памятниками. В последних пред нами выступает множество жрецов и вообще храмовых служащих Себека с такими же наименованиями, а, следовательно, и функциями, как и везде в Египте. Так, в текстах упоминаются:

1) W°b, в греческой передаче  $i\epsilon\rho\epsilon\dot{\nu}_{\varsigma}^{507}$ , хотя и трудно [102] сказать, идет ли при этом речь об w°b вообще, или же об w°b ка $\tau$ ° $\dot{\epsilon}$  $\dot{\xi}$  $o\chi\dot{\eta}\nu$ . Этот жреческий титул встречается в памятниках как Среднего и Нового царств, так и позднеегипетской и птолемеевской 11

<sup>500</sup> Туринский музей № 93, 33.

<sup>501</sup> Там же, № 93, 5.

<sup>502</sup> Мединет-Абу, вход в 1 двор и 1 пилон, западн. сторона ворот (во дворе). Из врем. Рамсеса III.

<sup>503</sup> Цилиндр из собрания проф. Б. А. Тураева (из врем. Аменемхета II).

<sup>504</sup> Карнак. Храм Мут. Статуи Ссхмера (из врем. Аменхотепа III).

<sup>505</sup> Туринский жертвенник без №, pl. I, col. B, 1. 16.

506 Берлинский музей, № 11486, Фигура крокодилообр. Себека, несущего крокодила на своей спине (из Tmai el-Amdid, из поздн. врем.). — Имя Себека стоит в связи также с местностями Тоσούχου ίδρυμα на троглодитском берегу (Страбон, XVI, 8. 770: ...εἶτα νῆσοι ἕς Λατομίαι καλούμεναι· καὶ μετὰ ταὖτα τὸ Σαβαϊτικὸν στόμα λεγόμενον καὶ ἐν τῆ μεσογαία φρούριον, Τοσούχου ίδρυμα· εἶτα λιμὴν Σαβὰ καὶ κυνήγιον ἐλεφάντων ὁμώνιμον αὐτ ῷ) и Βοσῶχις, распол. вероятно в панополитском номе, в котором лежит Хенобоскион, вероятное место почитания Себека (Aeg. Z. XXXII, 42; Pauly-Wissowa, Neue Bearb., Kol. 740).

507 Напр., Рар. Grenf. II 14 (d) 1–2, 3 стол, до Р.Х., из Димэ (жрецы Сухоса); Раругиз Тh. Reinach. Раругиз grecs et demotiques. 9 bis, 11 (жрецы Сухоса); Рар. Grenf. I 25 [2] 11; 27 [3] 7; 44 [2] 1 (оба последние папирусы из 2 ст. до Р.Х.); Р. Grenf. II 33, 3. От 100 г. до Р. Х.; 35, 4. 16. 1 ст. до Р.Х.; Рар. Lond. III 678, 5. 1 ст. до Р.Х. (везде жрец Сухоса и Афродиты); ВGU. 28,4. 2 ст. до Р.Х. Из Файюма (жрецы Сокнопэоса); 86,4 (тоже); Р. Amherst II 40,2; 58,4; 60,4 (жрец Сокнопэоса). Все три папируса из 2 ст. до Р.Х. Из Димэ; Рар... specimina. Таb. 8. № 12; Таb. 11. № 22 и 23; Таb. 12. № 28 (речь о жреце Сокнопэоса); Р. Amherst II. 30,4. 2 ст. до Р. Х. Из Димэ; 35,3. 2 ст. до Р.Х. Из Димэ; 41, 1 (жрецы Сокнопэоса, Изиды Неферсис и родственных богов, за исключением последнего папируса, где σύνναοι θεοί не упоминаются); ВGU. I 296,12 (жрецы Сокнопэоса, Сокопиэиса, Изиды Нефереммис и Изиды Неферсис). 3 ст. по Р.Х. Из Файюма; Р. Теb. 142, 2; 115, 20 (жрец Сокнебтуниса). Оба папируса из 2 ст. до Р.Х.; ВGU III 707,2 (жрецы Петесухоса и Пнефероса в Караниде).

 $^{508}$  Каирский музей, № 20030, могильн. кам. из Средн. ц.

 $^{509}$  Там же, № 1532, могильн. кам. приблиз. из начала Нов. ц.

<sup>511</sup> Напр., Rec. d. Тг. XXXV (1913). Liv. 1–2. Р. 88, демотич. пап. и др.

<sup>510</sup> F. Griffith, Catalogue... III. Р. № IX 5/15–17 (речь идет о времени Псамметиха I) и другие места этого папируса.

эпох. Кроме обычных  $w^c b$ , в одном тексте из Среднего ц. находим также титул  $w^c b$ - $3^{512}$ . обозначавший верховного жреца.

- 2) *It-ntr* (средн. ц.)<sup>513</sup>.
- 3) *Ḥm-nṭr* (в памятниках всех древнеегипетских эпох<sup>514</sup> кроме Среднего царства), в греческой передаче προφήτης<sup>515</sup>. Из ранговых ступеней, на которые подразделялся этот разряд жречества Себека, текстами отмечаются: а) *ḥm-nṭr tpj* (Нов. ц. <sup>516</sup> [103] и, может быть, птолем. вр. <sup>517</sup>), б) *Ḥm-nṭr śnnw* (поздн. вр. <sup>518</sup>), в) *nś-ḥm-nṭrw* (Нов. ц. <sup>519</sup> и, может быть, птолем. вр. <sup>520</sup>), г) *ḥ3tj-* <sup>c</sup> *nś ḥm-nṭrw* (Нов. ц. <sup>521</sup>), д) может быть, также *ḥrp ḥm-nṭrw* (птолем, вр. <sup>522</sup>).

  4) *ms šn* (птолем. вр. <sup>523</sup>), в греческой передаче λεσώνης (птолем. врем. <sup>524</sup>).

  - 5) sš  $mdt \ ntr$ , в греческой передаче  $i \epsilon \rho o \gamma \rho a \mu \mu a \tau \epsilon \dot{\nu}_{\varsigma}$  (птолем. вр.  $^{525}$ ).
- 6)  $Nb \ w^{c}b$ , в греческой передаче  $\nu\epsilon o\beta a\pi i\varsigma$ ,  $\nu\epsilon\beta oa\pi i\varsigma$  «владыка (= обладатель) чистоты, святости», отличительною чертою которого, по мнению Гриффисса, было, может быть, обрезание (римск. вр. <sup>526</sup>).
- 7) і́ і́ (?), ни имя, ни функции которого пока еще не поддаются объяснению (птолем.
  - 8) *Imj-ht-wr* (Средн. ц. <sup>528</sup>).
  - 9) Θεαγός (πτοлем. вр. <sup>529</sup>). [104]
  - 10) Wn (1 пол. птолем. эпохи<sup>530</sup>). греч.  $\pi a \sigma \tau o \phi \acute{o} \rho o \varsigma$ ; <sup>531</sup>.
  - 11) *Т3і h3bś* (Нов. ц. <sup>532</sup>).

Из Нов. ц.: Р. Mayer A Vs..l, 11–13 (юридич. документ); Фивы, могила Себекхотепа (из врем. Тутмеса. IV); Туринский папирус, изд. Плейте и Росси 65с (счет); 100,1-2, податной счет (из 20 дин.); 157, 8-9 (податной счет); Abbot 8a, 16-17; 8b, 15-16.

Из позднеегипетского времени: Marseille № 67, каменный саркофаг (из саисской эпохи); Берлинский музей № 11471, статуэтка.

Из птолем. времени: F. Petrie, Hawara... Pl. II и III, саркофаг Анхруи; Catal. génér. Demot. Papyr. № 30618. Vords. Kol. 5, on, 137-6 г. до Р.Х., из Umm el Baragat (пророк Себека); Rec. d. Tr. XXXV Liv. 3-4, саркофаг из Gaou el-

Из римского времени: Берлинский музей, № 17658, дерев. саркофаг из могилы жреца бога Гарсафиса у Abusir el-Meleq.

<sup>515</sup> Haпр., Wessely, Papyrorum..., specimina isagogica. Tab. 5. № 5; Tab. 6. № 6; Tab. 12, № 28 (везде жрец Сухоса); P. Amherst II 66,3. От 2 ст. до Р.Х. Из Димэ; 57, 2 (в обоих папирусах пророк Сокнопэоса).

- <sup>516</sup> Напр., Фивы, могила Хонсу (A) из врем. Рамсеса II; Каирский музей, Wb. № 87, дверная перекладина из одной могилы (из Крокодилополя, из врем. Рамсеса IX); там же, Wb. № 97, дверной косяк из одной могилы, из 20 дин.
- <sup>517</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. Ш, саркофаг Анхруи.
- <sup>518</sup> Луврский музей, № 693, статуя сидящего на корточках мужчины из позднесаисского врем.
- 519 Берлинский музей, № 1168, статуя из Димэ.
- <sup>520</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. III, саркофаг Анхруи.
- <sup>521</sup> Фивы, могила *Snnfrj* (В), из врем. Тутмеса III.
- <sup>522</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. III, саркофаг Анхруи.
- <sup>523</sup> Catal. génér. Demot. Papyr. № 30631. От 86–85 г. до Р.Х. Из Umm el Baragat.
- <sup>524</sup> P. Lond. III, 35, 11. 2 ст. до Р.Х. Из Димэ (λεσώνις του Σοκνοπαίου).
- <sup>525</sup> Catal. génér. Demot. Papyr. № 30704. Kol. II 1–2. От 158–7 г. до Р.Х., из Гебелена (*sš mdt nţr* Себека).
- <sup>526</sup> F. Griffith, Catalogue... III. .V XLV. A/2, 4: р. 301, примеч. 2 (а).
- 527 Catal. génér. Demot. Papyr. № 3061S (из Umm el Bagarat, из врем. Птолемея Евергета II). Vorders. К. 1, 5; № 30619 (от 138–7 г. до Р.Х., оттуда же). К. 1, 5 (із —жрец Секнебтуниса, как и в предыдущем случае); 3, 1. 6 (*iš* — жрец Себека); Rücks. 2 (*iš* — жрец Сокнопэоса [?]).
- 528 Берлинский музей, № 12546, статуэтка.
- <sup>529</sup> P. Teb. I 121, 76. 1 ст. до Р.Х. (θεαγοί Σούχου); 133. 2 ст. до Р.Х. (θεαγὸς Σούχου); ВGU 1023, от 185 г. по Р.Х. (θεαγοί или θεακοί Сокопихонсиса в Тебтунисе).
- <sup>530</sup> Catal. génér. Demot. Papyr. № 50021 из Umm el Baragat, из 1-й полов. птолем. периода (пастофор Себека).
- 531 P. Lond. ΙΙ, 344, 2–4 (οτ 193 Γ. πο Ρ.Χ.): τῶν β πρεσβυτέρων παστοφόρων ἱεροῦ λογίμου της επι κωμης Ναβαν[ης] Ισιδος Ναναιας και Σεραπίδος και Αρποκρατου και [Σ]ουχου θεων μεγιστων καὶ των συνναων θεων.

 $<sup>^{512}</sup>$  Луврский музей. С, 39, могильн. камень. Pierret, Inscr. du Louvre. II, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>513</sup> Лейденский музей, могильн. камень (без №).

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> Напр., из Древн. ц.: Каирский музей, № 1307, жертвенный камень.

- 12) Начальник музыкантов и начальник певцов (птолем. вр. 533).
- 13) Στολιστης<sup>534</sup>  $\mu$  'Απχιστολιστης<sup>535</sup>.

В состав жречества Себека входили также, правда, может быть, лишь номинально, и женщины, как видно из следующих жреческих титулов в применении к лицам женского пола:

- 1) 'І́є́рєїа (птолем. вр. <sup>536</sup>), соотв. егип. w'bt. 2) Ḥmt-ntr (Нов. ц. <sup>537</sup>). 3) Wrt-ḥnrt (Нов. ц. <sup>538</sup>).

- 4) Sm<sup>c</sup>jt (Нов. ц. <sup>539</sup>).

При некоторых храмах Себека состав жречества был настолько многочислен, что ему, подобно жречествам других божеств, приходилось разделяться на богослужебные чреды s3w, которым соответствуют греческие  $\phi \nu \lambda \alpha i$ . С такими чредами мы встречаемся уже в иллахунских папирусах из Среднего царства Находящимися в нашем распоряжении [105] документами греко-римской эпохи, как египетскими 741, так и греческими 642, констатируется наличность в это время пяти жреческих чред, в своей совокупности обозначаемых одним греческим словом πενταφυλία. 543. В Патирисе (рядом с *Iw-m-jtrv*) во главе первого из пяти жреческих классов, служивших, там Себеку и Афродите (= Гатор), стоял, в качестве φύλαρχος, сам царь, а во главе каждого из остальных четырех — жрец Себека и Афродиты<sup>544</sup>. В одном греческом папирусе пред нами выступают οί є πρεσβύτεροι ίεροῖς πενταφυλίας θεοῦ Σοκνοπαίου τοῦ  $\dot{\epsilon} \nu \epsilon \sigma \tau \hat{\omega} \tau o \zeta \kappa \gamma'$ . 545 Деление на чреды охватывало собою и женскую половину жречества Себека, как это видно из одного греческого документа, по которому жена жреца бога Сокнопэоса, принадлежащего к пятой филе, является жрицею того же бога, но первой филы 546.

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> Р. Harris. A 2, 6–9 (=Amh. Pap. 9), из врем. Рамсеса IX.

<sup>&</sup>lt;sup>533</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. III, саркофаг Анхруи.

<sup>534</sup> BGU 920, 4–5 (οτ 176 г. до P.X.): ʿΩρίων στολιστης Σούχου θεοῦ μεγάλου μεγάλου καὶ τῶν συννάων θεῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> Wessely, Papyrorum... specimina. Tab. 6. № 6; Χαιρήμων...  $\delta$  προ]φήτης καὶ  $(\dot{a}\rho[\chi_I\sigma\tau ο\lambda_I\sigma]\tau$ ής Σούχου  $[\theta\epsilon o]\hat{v}$  μ $[\epsilon\gamma\dot{a}\lambda]$ ου

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> F. Petrie, Hawara... р. 35; Papyrorum... specimina. Tab. 6 Л: 6; Pap. London II 299, 13. 2 стол. по Р.Х. (везде жрица Cyxoca); BGU. I 28, 10 ff. 2 стол. по Р.Х. Из Файюма; Pap. Strassb. 60, 3 (в обоих случаях жрица Сокнопэоса).

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> Туринский музей, Плейте и Росси 12 = Lepsius, Answahl... 14.

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> Фивы, могила Себекхотепа, из врем. Тутмеса IV.

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup> Каирский музей, Wb. № 362, стела *Nbjmn* (*j* ?).

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> Обрывок одного папируса (№ 10010 [r] по временной нумерации Дэво и Мёллера).

<sup>&</sup>lt;sup>541</sup> F. Petrie, Hawara... pl. III, саркофаг Анхруи; F. Griffith, Catalogue... III. № XVII, от 118 г. до Р.Х. (в Гебелен); XX, от 116 г. до Р.Х. (там же); XXII, от 115-108 г. до Р.Х. (там же); XXXVIII, около последн. четверти 2-го стол. до Р.Х., там же (везде жреческие филы Себека); Catal. génér. Demot. Papyr. № 30631, от 86–85 г. до P.X.; из Umm el Baragat (филы Секнебтуниса); Pap. demot. Strassb. 7, от 111 г. до Р.Х., из Гебелена: Рар. Demot. Wiss. Ges., 20, 14 (W. Spiegelberg, Zwei demot. Urkunden aus Gebelen B Rec d. Tr. XXXV. Livr. 1-2, p. 88), из совместного царствования Птолемея XI Александра и Вереники III (филы Себека).

<sup>&</sup>lt;sup>542</sup> Напр. BGU. 2S, 4–5. 2 стол, по Р.Х. Из Файюма. (жрец 5-й филы Сокнопэоса); 86, 3–4. 2 ст. по Р.Х. Из Файюма (жрец 4-й филы Сокнопэоса); 706, 5: 2 ст. до Р.Х. Из Файюма. ( $i \delta \phi \nu \lambda \hat{\eta} \varsigma$   $i \epsilon \rho o \hat{\nu} \lambda o \gamma i \mu o \nu \Sigma o \kappa v o \pi a i o \nu$  $N\hat{\eta}\sigma o \upsilon$ ) и др.

 $<sup>^{543}</sup>$  BGU. I 16, 6: οἱ ε πρεσβύτεροι ἱεροῖς πενταφυλίας θεοῦ Σοκνοπαίου τοῦ ἐνεστῶτος κγ' [=159—160  $\Gamma$ . πο P.X.]; II 433, 10 (πενταφυλία Σοκνοπαίου καὶ τῶν συνναίων θεῶν); P. Lond. II 353, 7–8 (3 ст. по Р.Χ. Из Димэ); ἱεροων πενταφυλίας Σοκνο[παίου θ]εου μεγάλου μεγάλου καὶ Σοκνοπιαιις θεου μεγιστου.

<sup>&</sup>lt;sup>544</sup> F. Griffith, Catalogue... III, р. 155 и прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>545</sup> BGU. I 16, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>546</sup> BGU. I 28, 10–11. 2 стол, по Р.Х. Из Файюма.

### XVII.

## Повседневное и праздничное богослужение в храмах Себека.

Отсутствие богослужебных книг из храмов Себека лишает нас возможности ознакомления с деталями его храмового [106] богослужебного чина, как повседневного, так и праздничного. Однако, судя по тому, что жрецы Себека по своим титулам, а, следовательно, и функциям, в сущности говоря, ничем не отличаются от жречества других богов, а также принимая во внимание, что богослужебные ритуалы большинства египетских божеств, насколько известно по богослужебным книгам их храмов, почти не разнятся между собою, можно думать, что и храмовой богослужебный чин Себека в общем, а, может быть, даже и в частностях не отличался от ритуала других египетских божеств. И в храмах Себека повседневное богослужение состояло, вероятно, из тех же священнодействий, что и везде в Египте 547: вхождения очередного жреца во святое святых храма, возжения огня пред ковчегом идола, каждения пред ним, открытия ковчега, омовения идола, умащения его благовониями, облачения его, принесения жертв в виде пищи и питья и знаков благоговения в виде цветов и разного рода символических предметов, и т. д., при чем каждое из этих священнодействий сопровождалось произнесением соответствующих изречений и молитв или пением гимнов.

Несколько раз в течение года в честь Себека справлялись празднества, имевшие отношение к различным мифическим происшествиям из жизни бога, или достопримечательным событиям из истории его культа. Из этих праздников в греческих папирусах упомянуты следующие: 1)  $\Sigma o \nu \chi e \hat{i} a$ , продолжавшиеся несколько дней  $^{548}$ . 2)  $\Gamma e \nu e \hat{i} a$   $\Sigma o \kappa \nu o \pi a \hat{i} o \nu$  в воспоминание появления на свет бога или его священного животного  $^{549}$ . [107] 3)  $Ka \theta i \partial \rho \nu \sigma i \zeta \nu a o \hat{i} \theta e o \hat{i} \Sigma o \kappa \nu o \pi a \hat{i} o \nu$  в ознаменование построения храма или сооружения ковчега для этого бога  $^{550}$ .

Подобно повседневному ритуалу и праздничный богослужебный чин Себека в общем, да, вероятно, и в частностях не отличался от ритуала в храмах других богов. Как и везде в Египте, в храмах Себека празднества ознаменовывались особенно обильными жертвоприношениями, более сложными и торжественными, сравнительно с повседневным культом, священнодействиями, в которых иногда принимал личное участие сам царь, обычно приносивший жертву богу $^{551}$  или подносивший ему цветы $^{552}$  или какой-либо предмет с символическим значением $^{553}$ . Неизменную, по-видимому, принадлежность празднеств составляли также торжественный процесс, в роде той, которая имела место 3-го паофи при

<sup>&</sup>lt;sup>547</sup> См., напр., о повседневном культе Амона О. v. Lemm, Das Ritualbuch des Amondienstes. Leipzig. 1882; о культе 'Гота — Б. А. Тураев. Бог Тот, стр. 112 и след. См. также А. Moret, Le rituel du culte divin journalier en Egypte. Paris. 1902 (в Annales du Musée Guimet. Bibliothèque d'études. T. XIV).

<sup>&</sup>lt;sup>548</sup> BGU. I 248, 12. 28. II ст. по Р. Х. Из Файюма.

<sup>&</sup>lt;sup>549</sup> Ταм же, 1, 24: μηνὶ Νέφ Σεβαστῷ ζ' (= 3 ноября) γενεσίοις Σοκνοπαίου θεοῦ μεγάλου; 149, 15 (3 г. по Р.Х. Из Файюма): 'Αθὺρ η' (= 4 ноября) λί[οις Σοκνοπαίου] θεοῦ μεγάλου μεγάλου.

 $<sup>^{550}</sup>$  Там же, 1, 28 (2 стол, по Р. Х: Из Файюма):  $T\hat{\nu}\beta$ і  $\eta'$  (= 3 января)  $\kappa[a]\theta$ ід $\rho\dot{\nu}\sigma\epsilon\omega$ ς  $\nu ao\hat{\nu}$   $\theta\epsilon\hat{\nu}$   $\Sigma$ ок $\nu o\pi a\acute{i}o\nu$ .

<sup>551</sup> Напр., Catalogue des monuments... II, pl. 123, 211, 233; III, pl. 554, 624, 650–651, 672, 686, 756; плита Московского Музея Изящных Искусства имени Императора Александра III (жертва из цветов, мяса и хлебов Ссбеку вместе с Тауерт и еще какою-то богиней; см. рисунок 5); Берлинский музей, № 18544, Denkstein из римск. времени (неизвестный царь приносит жертву пред Мином, Изидою, Харпократом, Себеком и двумя другими богами; см. рисунок 15).

<sup>&</sup>lt;sup>552</sup> Напр., Catalogue des monuments... II, pl. 143, 277, 397, 500; III, pl. 591, 628 (вместе с Гор-уром).

<sup>553</sup> Напр., два божественных ока (напр., Catalogue des monuments... II, pl. 398, 417; III, pl. 522); Фигурку богини Маат (напр., Catalogue des monuments... III, pl. 527–528, 751, 924); иероглифическое обозначение понятия «полевой участок» (напр., Catalogue des monuments... II, pl. 41, 164; III, pl. 542, 836, 965); иероглифич. знаки для возражений *nh* , *dd* , *w* , (напр., Catalogue des monuments... II, pl. 382; III, pl. 789) и др.

омбосском храме<sup>554</sup>, или той, которая, по свидетельству одного демотического папируса, совершалась в честь Сокнопэоса (?) 24-го пахонса в Нармутисе<sup>555</sup>. С пением [108] приличествующих случаю духовных песней жрецы  $\pi a \sigma \tau o \phi \delta \pi o \iota$  носили кругом храма корабль с изображением бога или возили последнее по храмовому священному озеру. Весьма вероятно, что в торжественной процессии участвовало и священное животное бога, ведомое особым храмовым служителем — вышеупомянутым  $\theta \epsilon a \gamma \delta \varsigma$ . В текстах находим упоминание и о священной «барке Себека» 556, которую, вероятно, предварял в процессионном шествии вышеназванный  $T_3 j - h_3 b \delta$ . До нашего времени сохранились происходящая из Теадельфии ручные носилки, на которых бога-крокодила носили во время богослужебных процесий 557.

#### XVIII.

Внешние проявления религиозного почитания Себека со стороны египтян вообще и в частности со стороны фараонов.

Как и следовало ожидать от религиозных египтян у них не было недостатка в проявлениях благочестивого внимания к Себеку, как и ко всем вообще богам. И это одинаково справедливо относительно как царей, так и обычных смертных. Памятником царских попечений о культе Себека являются многочисленные храмы в честь его, из которых многие были построены и поддерживались, несомненно, благодаря материальному содействию государственной казны. В особенности следует сказать это о вышеназванных храмах — шедитском, на который изливали свои щедроты фараоны 12 династии, а из них более всего Аменемхет III<sup>558</sup>, и омбосском, построенном при первых Птолемеях и пользовавшемся большими милостями со стороны [109] как самих Птолемеев, так и римских императоров<sup>559</sup>. Некоторые из храмов Себека получали от царей щедрые пожалования в виде крепостных, а также разного рода привилегии. Необычайно щедрый в отношении к главным храмам государства Рамсес III не оставил своею милостью и провинциальных храмов Себека. Как видно из большого папируса Гарриса, этот фараон пожаловал в шедитский храм Себека 146 человек крепостных  $^{560}$ , в храм Себека в  $\mathit{Iw-n-mš} - 38$  человек  $^{561}$ , а в храм того же бога в  $\mathit{Nsjt} - 22$  человека  $^{562}$ . Царица же Вереника IV по ходатайству жрецов храма Пнефероса в Теадельфии во втором году своего царствования (57–56 г.г. до Р.Х.) особым декретом пожаловала этому храму право убежища, бывшее привилегией большого морального и даже некоторого материального значения для египетских храмов<sup>563</sup>. Наконец, император Клавдий чрез своего египетского префекта Лузия Гету освободил жрецов Сокнопэоса от всяких барщинных пахотных работ 564. [110]

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>554</sup> Catalogue des monuments... II, pl. 424, 1. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>555</sup> Cat. génér. Dem. Pap. № 30619, 4–5, от 138–137 г, до Р.Х., из Umm el-Baragat.

<sup>&</sup>lt;sup>556</sup> Brit. Museum. A guide to the Egyptian Galleries (Sculpture). 1909. P. 142.

<sup>557</sup> I. Toutain, Le culte du crocodile... B Rev. de l'hist. des relig. Tome LXX, № 3. Mai–Iuin 1916. P. 156; J. Offord, op. cit. B Ancient Egypt. 1915. Pars II. P. 57.

<sup>558</sup> Напр., Lepsius, D. II 118g, надпись на обломке колонны, из Medinet el-Fayum. Речь идет о сооружении залы, несомненно, в крокодилопольском храме Себека: «[Царь построил для Себека то-то и то-то в]

Крокодилополе, соорудив для него залу, колонны и пол которой [строили из такого то и такого то камня]».  $^{559}$  Catalogue des monuments... II, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>560</sup> P. Harris, I 61b, 14–17.

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> Там же, I 61b, 8–10.

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> Там же, I 61а, 9–11.

<sup>&</sup>lt;sup>563</sup> G. Lefèbvre, Un ἱερὸν ἄσυλον... B Comptes rendus... 1908. P. 772–782.

<sup>564</sup> Этим актом Клавдий, по-видимому, лишь вновь подтверждает на будущее время сощальные привилегии жречеству Сокнопэоса, пожалованные последнему задолго до вышеупомянутого распоряжения императора. Содержание этого распоряжения излагается в дошедшей до нас надписи, заключающей в себе письмо Лузия Геты к стратегу арсиноитского нома Клавдию Лузанию от 5 апр. (по Milne; по Jouguet — от 29 марта) 54 г. по Р.Х. (Milne, Catalogue des Antiquités égyptiennes du Caire. Greek inscriptions, p. 10–11. №

Не менее, если даже не более египетских царей о славе Себека ревновали и их подданные, при чем эта ревность выливалась в довольно разнообразные формы. Находясь в тесной нравственной связи с местным храмом Себека, его почитатели вносили свою носильную лепту на поддержание и благоустройство этого храма, делая пожертвования на его нужды или принимая участие в тех или иных работах на его пользу. По словам одной посвятительной надписи в честь Сокнопэоса и Изиды Неферсес из птолемеевского времени на обетной стеле, поставленной в храме Сокнопэоса в  $\Sigma o\kappa vo\pi a iov$   $N\hat{\eta}\sigma o_{\xi}$ , купцы Гераклидова округа приняли на себя и свое потомство обязательство ежегодно доставлять в этот храм в виде дара  $182^{1/2}$  артабы пшеницы  $^{565}$ . А по свидетельству посвятительной надписи из римского времени на обетной стеле из того же храма Сокнопэоса, овцеводы деревни Нилополя реставрировали, во исполнение данного ранее обета, стены этого храма  $^{566}$ . От греко-римского времени в нашем распоряжении имеется несколько таких посвятительных надписей в честь той или иной формы Себека  $^{567}$ . [111]

Участвуя, в качестве богомольцев в храмовом культе Себека, его почитатели не забывали о нем и в будничной обстановке, своей повседневной жизни. В домах египтян поздних эпох, начиная с саисской, были в большом распространении небольшие глиняные и металлические фигурки Себека и его священного животного, пред которыми, как и пред фигурками других божеств и их священных животных, семья возносила свою домашнюю молитву.

Подобно именам других египетских божеств, имя Себека египтяне употребляли в клятвах, например, при заключении торговых и т. п. контрактов. По одному демотическому папирусу из птолемеевского времени, происходящему, вероятно, из Файюма, при заключении заемного договора один из контрагентов клянется в следующих выражениях: «клянусь Себеком, пребывающим здесь (т. е. в местном храме и городе), и всяким богом,

242; Inscr. Graec. ad res Romanas pertinentes, I, 1118; J. Toutain, Le culte du crocodile...,  $\mathbf B$  Revue de l'histoire des religions. Tome LXXI,  $\mathbf M$  3.—Mai—Juin. 1915. P. 177, 193): Λούσιος [Γέτας] Κλανδίωι Λυσανία στρατηγῶι 'Αρσινοείτου χαίρειν. Τὸ ὑπογεγραμμένον ἔκθεμα πρόθες ἐν οἶς καθήκει τοῦ νομοῦ τόποις, ἳνα πάντες εἰδῶσι τὰ ὑπ' ἐμοῦ κελενόμενα "Ερρωσο. Λούσιος Λούσιος [Γέτας] λέγει· 'Επεὶ 'Αρσονοείτου ἱερεῖς θεοῦ Σοκνοπαίου ἐνέτυχόν μοι λέγοντες εἰς γεωργίας ἄγεσθαι, τούτους μὲν ἀπολύω⟨ι⟩· ἐὰν δέ τις ἐξελεγθῆι τὰ ὑπ' ἐμοῦ ἃπαξ κεκριμένα ἢ προσταχθέντα κ⟨ε⟩ινήσας ἢ βουλεθεὶς ἀμφίβολα ποιῆσαι, κατ' ἀξίαν ἢ ἀργυρικῶς ἢ σωματικῶς κολασθήσεται. ( Έτους) ιδ' Τιβερίου Κλαυδίου Σεβαστοῦ Γερμανικοῦ Αὐτοκράτορος Φαρμοῦθι γ'.

<sup>566</sup> Надпись на одном из камней храмовой стены (F. Krebs, Aeg. Priester... в Ä.Z. XXXI, S. 33):

Ύπερ Καίσαρος Αὐτοκράτορος Θεοῦ ἡ οἰκοδομὴ τοῦ περιβόλου τῷ θεῶι καὶ κυρίῳ Σοκνοπαίωι παρὰ τω (чиτ. τῶν) ἐξ Νείλου πόλεως προβατοκ τη νοτροφη (чиτ. προβατοκτην νοτροφων) καὶ τῶν γυναικῶν καὶ τῶν τέκνων εὐχὴν (разум. κατ' εὐχὴν τ. e. ἐγένετο) <-2 (= ἔτους ἔκτου) Καίσαρος Φα-[....] (разум. фаменот или фармути).

<sup>568</sup> См. образцы их выше, стр. [24].

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> Берл. музей, стела из Диме (F. Krebs, Aegyptische Proester unter römischer Herrschaft в Ä.Z. XXXI, S. 31).

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> Напр., G. Lefébvre, Égypte gréco-romaine в Ann. d. Serv. X, p. 155–156, стела из Medinet el-Fayum, от 101 г. до Р.Х.; t. 9 (1908), p. 241, стела оттуда же, от 44–30 г. до Р.Х.: Ψπὲρ βασιλίσσης Κλεοπάτρας θεᾶς φιλοπάτορος καὶ βασιλέως Πτολεμαίου τοῦ καὶ Καίσαρος θεοῦ φιλοπάτ(ορ)ος καὶ φιλομήτορος καὶ τῶν προγόνων Σούχωι θεω(ι) μεγαλω(ι) μεγαλω(ι) πατροπάτορι. Πος Βατυτελέμ, βεροατήο, αβλαθέτος πος τα Βλεική Βημαγά Αρτεμίδωρ $(ο_5)$  (?); t. X, p. 161, стела из Tell-'Azab: Σοκοννοβχνοῦβι θεω μεγάλω μεγάλω 'Απῦ(γ)χις Πετοσίριος καὶ ἡ γυνὴ καὶ τὰ τέκνα εὐχήν, οἱ τὸν περίβολον; LE χοιὰχ γ-; V. Schmidt, Choix des mon ég... II Serie. Figure 96: E 507 (Inv. № 1238c), из птолем. вр.: 'Αγαθή Τύχη Σοκνοπαίου θεοῦ μεγάλου μεγάλου καὶ Εῖσις (?) Νεφέρσηι καὶ Νε-; W. Bit-tenberger, Orientis graeci inscriptiones selectae. Supplementum Sylloges... Vol. II, № 667 (οτ 61 г. по Р. Х.): Ψπèρ [Νέρωνος] Κλαυδίου Καίσαρος Σεβαστοῦ Γερμανιλοῦ αὐτοκράτορος καὶ τοῦ παντὸς αὐτοῦ ὄικου Πνεφερῶτι καὶ Πετοσοθχω θεοίς μεγίστοις έπζελ 'Ιουλίου Οὐηστίνου τοθ κρατίστου ήγέμονος, LZ' [Νέρωνος] Κλαυδίου Καίσαρος Σεβαστοῦ Γερμανιλοῦ [α]ὐτοκράτορος Ἐπειφ ιγ΄; 671 (οτ 79 г. πο Ρ.Χ.): Ψπὲρ Αὐτοκράτορος Καίσαρος ωνος ἀνέθηκαν εὐσεβείασ χάριν ἐπ' ἀγαθῶι. L ιε' Αὐρηλίου 'Αντωνίου Καίσαρος τὸ κυρίου, 'Αθὺρ κε'; 710 (οτ 190 г. πο Ρ.Χ.): ὑΨπὲρ Αὐτοκράτορος Καίσαρος Μαρκου Αὐρη(λ)ίου [Κ]ο[μό]δου Αντονίου Καίσαρος τὸ κυρίου Ἐὐτυχοῦς Σεβαστο[û] L (λ΄), Ἐπεὶφ Πετεσούχω θεῶ μεγάλω, καὶ Πνεφερῶτι τὸ π[ρ]οπύλα[ιον] χρύνω [διαφθαρε]ν [ἀ]νωρθωσεν έκ τοῦ ἰδίου 'Απολλώνιος ἐπ ἀγαθῶι.

почивающим здесь вместе с ним»<sup>569</sup>. Дословно тождественную с этою клятвенную формулу мы находим и в другом демотическом папирусе из той же птолемеевской эпохи, происходящем из *Тw-m-itrw*; к сожалению, повод к [112] клятве здесь остается совершенно неизвестным за испорченностью большей части текста папируса<sup>570</sup>.

В честь Себека египтяне нередко давали имена своим детям, как показывают и мужские и женские личные теофорные имена, производные от имени той или иной формы этого бога или сложенные с ним, в изобилии встречаемые нами на всем протяжении древнеегипетской истории. В некоторых из этих имен воспроизводится самое имя бога или какой-нибудь эпитет его, как это мы видим, например, в именах:

```
      Śbk<sup>571</sup>, греч. Σούχος<sup>572</sup> и Σουχᾶς <sup>573</sup> Себек».

      Śbkt «Себекет»<sup>574</sup>.

      Śbkw «Себеки»<sup>575</sup>.

      Ррј-Śbk «Пиопи-Себек»<sup>576</sup>.

      Nb-śmnw «Владыка Смену»<sup>577</sup>.

      Пνεφερῶς. P-nfr-ḥr «Прекрасноликий»<sup>578</sup>.

      Φεμβροῆρις «Фемброэрис»<sup>579</sup>.

      Πανοβχοῦαις «Слуга владыки пилона»<sup>580</sup>. [113]

      Σοκνοπαῖος = егип. Śbk-nb-p³-iw «Себек, владыка острова»<sup>581</sup>,

      В пругну именах солерукится просладиение бога в рину нек
```

В других именах содержится прославление бога, в виду чего в них к божескому имени присоединяется тот или иной похвальный эпитет. Таковы, например, имена:

```
\dot{S}bk-^{\circ}3 «велик Себек»^{582}. \dot{S}bk-wr «велик Себек»^{583}. \dot{S}bk-nht ^{584} греч. \Sigma \epsilon \kappa \nu \dot{\epsilon} \kappa \tau \iota \varsigma^{585} «силен (или победоносен) Себек».
```

<sup>&</sup>lt;sup>569</sup> F. Griffith, Catalogue... III, p. 161. Pap. № XXXVI, из царствов. Птолемея Александра I.

<sup>&</sup>lt;sup>570</sup> Catal. génér. Demot. Раруг, № 30727, из Гебелена.

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> Напр., Каирский музей, № 20035, могильн. кам. (мужское имя): Британский муз., № 417, тоже (м.); F. Griffith, The Petrie Papyri 14, 26 (м.). 15,18 (м.). 29,24 (м.); Каирский муз., № 20296, могильн. кам. (женское имя); 20540, тоже (ж.). Все эти памятники относятся к эпохе Среднего царства.

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> Напр., BGU. I 277 I, 14. 2 ст. по Р.Х. (м.); CPR XXT, 2. 2 стол. по Р.Х. (м.); Р. Lond. П 232. 2 ст. по Р.Х. (м.). <sup>573</sup> Напр., BGU. I 117,9. 2 ст. по Р.Х. (м.). 120, 5, тоже. 182,18. 1 ст. по Р.Х. (м.). 629. VS. 1. 2 стол, по Р.Х. (м.); Р. Lond. III 1171. От 8 г. до Р.Х. (м., отец и сын). 1177. 2 ст. по Р.Х. (м.); Р. Fay. 196. Конец 2 ст. по Р.Х. (м.). Р. Teb. II 318, 3. 6, 2 ст. по Р. Х. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>574</sup> Каирск. муз., № 20540, мог. кам. из Средн. ц. (ж.).

<sup>575</sup> Там же, № 20526, мог. кам. из Средн. ц. (м.); Луврск. муз., D 27 (м.), мог. к. (из Средн. ц. ?).

<sup>&</sup>lt;sup>576</sup> Луврск. м., С 33, мог. к. из Средн. ц. (м.).

<sup>577</sup> Каирск. м. №№ 20016. 20045. 20159. 20170 и др. мог. камни из Ср. ц. (м.); Брит, муз., № 362. 390, мог. камни Ср. ц. (м.); Луврск. м., С 13 (тоже); Лейденск. м., V 95 (тоже); Вена, Kunstnmseum, Stele 55, из Ср. ц. (м.); Фивы, могила *Nb-śwmnw* (копия Зете 11, 76). Из позд. Нов. ц. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> Р. Теb. II: 282, 14. Из 2 ст. до Р.Х. (м.); Р. Grenf. I 45, 1. От 19 г. до Р.Х. (м.). 46, 4. От 18 г. до Р.Х. (м.); Р. Grenf. II 46. Из 2 ст. по Р.Х. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup> Р. Теb. I S7. От 108–109 г. по Р.Х. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> P. Lond. III 872, 3. 20. 25. 2 ст. до Р.Х. (м.). 880, 17. 18. 25. 28, тоже. 883, 15. 25. 1 ст. до Р.Х. (м.). 1204, 20. 2 ст. до Р.Х. (м.). 1206. От 99 г. до Р.Х. (м.). 1208, 10. 12. От 97 г. до Р.Х. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> P. Lond. III 1170, 393. 3 стол. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>582</sup> Напр., Каирский музей, 20138. 20401. 20444. 20536, мог. камни из Ср. ц. (м.); Луврск. муз., С 13, тоже; Вена, Kunstmuseum, Stele 60, тоже; Луврск. м., С 181, мог. к. Ср. ц. (ж.); Каирск. м., 20022, мог. к. Ср. ц. (ж.). 20237, мог.к. Ср. ц. (ж.).

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> Напр., Болонск. муз., зал III № 1910, мог. к. Ср. ц. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>584</sup> Напр., Каирск. музей, 2093. 20170. 20223 и др. мог. камни Ср. ц. (м.); Вена. Kunstmuseum, Stele 52. Из Средн. ц. (м.); Луврск. муз., С 13, мог. к. Ср. ц. (м.); Лейденск. муз., V. 72, тоже (м.); Каирск. муз., 20025, мог. к. Ср. ц. (ж.); Рар. Leiden 370 Vs 14. Письмо из конца Нов. ц. (ж.). В Каирск. муз., 20026 (мог к. из Ср. ц.; м.), 20167 (мог. к. Ср. ц.; ж.), 20285 (мог. к. Ср. ц.; м.) и Мюнхен, Antiquarium 33 (мог. к., 18 дин.; м.) имя выступает в форме *Nht-Śbk*).

<sup>&</sup>lt;sup>585</sup> Напр., BGU 562. 2 ст. по Р.Х. Из Файюма (м.).

 $\dot{S}bk$ -nfrw  $r^{592}$ , греч. Σκεμιόφρις (у Манефона) «Себек — красота Ра». [114] *Mnh-sbk* «превосходен Себек» <sup>593</sup>. *Śbk-im³* (?) «приятен (или добр) Себек»<sup>594</sup>. *Sbk ndm* «сладостен Себек»<sup>595</sup>.  $\dot{S}bk$ - $htp^{596}$ , греч.  $\Sigma$ оχώτης $^{597}$  и  $\Sigma$ οῦχος ὁ καὶ ' $\Delta\gamma$ αθὸς  $\Delta$ αίμων $^{598}$  «Себек доволен (или милостив)». Нижеследующие имена заключают в себе краткое выражение веры в то или иное отношение Себека к новорожденному, названному его именем: *Śbkj*<sup>599</sup> и *Śbkjj* <sup>600</sup> «Себеков». Rdj- $\delta bk$   $^{601}$ , Djdjw- $\delta bk$   $^{602}$ ,  $\acute{S}bk$ -djdj  $^{603}$ , и P3-dj- $\delta bk$   $^{604}$ , греч. Пете $\sigma$ о $\tilde{\nu}\chi$ о $\zeta$  «Дарованный Себеком». [115]  $\dot{S}bk$ - $djt^{606}$  «дарованная Себеком».  $\dot{S}bk$ - $m\acute{s}^{607}$ , греч.  $\Sigma$ ок $\mu$ а $\varsigma^{608}$  «рожденный Себеком». <sup>586</sup> Напр., Брит, муз., № 573, мог. к. из вр. Сезостриса II (ж.). 587 Рамессеум, 32. Могила Птахотепа. <sup>588</sup> Beni Hassan, мог. 2. Newberry I pl. XXVI (= LD II 126), Z. 189–190 (м.); неизданн. Туринск. папирус (продолжение папируса № 96 издания Плейте и Росси). Колонна 2, 14 (м.). Податн. счет из конца 20 дин. <sup>589</sup> Туринск. пап. 76, 3 (изд. Плейте и Росси). Делов. докум. из 20 дин. (м.). <sup>590</sup> W. Spiegelberg, Die Demot. Denkm. II. Die Demot. Papyrus. Text. Pap. № 31207 (м.), из 1-й пол. птол. эпохи (из Гебелена); Rec. d. Tr. XXX, 147 (W. Spiegelberg, Demot. Miszellen, XXII). <sup>591</sup> Annales d. Serv., t. 9 (1908), p. 232. Документ относится ко врем. около полов. 3 стол. до Р.Х. (ж.). <sup>592</sup> M. Burchardt und M. Pieper, Handbuch der aegyptischen Königsnamen. 1. Heft, Leipzig. 1912. S. 29, Имя царицы 593 Болонский музей, зал III, № 1930 (по Kmineck-Szedlo — 1933), мог. кам. приблиз. из 19 дин. (м.; имя написано в виде Śbk-mnh). <sup>594</sup> Туринск. муз., № 94, мог. кам. из поздн. Средн. ц. (Rec. III 122 XV). Может быть, в греч. папирусах этому имени соответствует  $\Sigma$ ок $\mu$ а $\varsigma$ ? <sup>595</sup> Луврск. муз. С 175, мог. кам. из Средн. ц. (м.). Каирск. муз., № 20153, тоже (м.). <sup>596</sup> Лейденский музей, V 125, мог. кам. из Средн. ц. (м.); Берл. муз. № 1188, мог. к. 12 д. (м.); Каирск. м., №№ 20320. 20361. 20370 и мн. другие мог. камни из Ср. ц. (м.); Марсельск. муз., № 8, гран. статуя Нов. ц. (м.); там же, № 28, мог. к. Нов. ц. (м.); Берл. муз. 11635, статуя из Нов. ц., из Димэ (м.). Женское имя — Каирск. муз., № 20070. 20313. 20472 и др. мог. камни Ср. ц.; F. Griffith. The Petrie Papyri (Каирск. м. Ср. ц.) 30; 19-24. <sup>597</sup> Напр., Р. Теb. I 61 (a), 101. 2 ст. до Р.Х.; Р. Fay. 23 (col. I), 13. Из Harît, из 2 ст. по Р.Х.; 122, 4. Из Kasr el Banât, около 100 г. по Р.Х.; Р. Lond. III 676, 8. 47, 5 (в виде Σόχτης). Везде — мужское имя. <sup>598</sup> BGU. 243, 6. 2 ст. по Р.Х. (м.). <sup>599</sup> Мюнхен, Glyptothek 35, мог. кам. из Средн. ц. (м.); Каирск. муз., № 20189, мог. к. из Ср. ц. (м.). <sup>600</sup> A. Mariette, Mastabas. Eg (M.). <sup>601</sup> Луврский музей С 170, мог. кам. из Средн. ц. (м.). Написано в виде Śbk-rdj. <sup>602</sup> Каирск. музей, № 20022. 20236. 20292. 20298 и др. мог. камни Ср. ц. (м.): Лейденск. м, V. 6, тоже; Луврск. муз., С 240, тоже; Туринск. муз., № 9, раннее Нов. ц. (Rec. III 123 XVII).— Женское имя — Каирск. муз., № 20022, мог. к. Ср. ц. Всюду написание Śbk-djdjw. 603 Британск. музей, № 234, мог. кам. из Средн. ц. (м., отец и сын); Луврск. муз., С 13, тоже; Каирск..м., № 20021. 20133. 20316 и др. мог. камни (м.). <sup>604</sup> Напр., F. Griffith, Catalogue... III, XVII, v/1. 2 ст. до Р.Х. Из Гебелена. XXVII, v/1. 108–101 г, до Р.Х. Из Гебелена.  $^{605}$  Р. Теb. І 37, 1. 3. 27. 1 ст. до Р.Х. 43, 14. 2 ст. до Р.Х. 61 (а), 134. 2 ст. до Р.Х. (отец и сын); Р. ІІ 380, 8 и др. 1 ст. по Р.Х. Р. Fay. 18 (а), 3. 1 ст. до Р.Х. 39, 9. 36. 2 ст. по Р.Х.

Śbk-wśr, «крепок, могуч Себек»<sup>586</sup>.

*Śbk-śnb* «здрав (или силен) Себек»<sup>589</sup>.

Nfr-\$ $bk^{590}$ , греч.  $N\epsilon\phi\epsilon\rho\sigma\sigma\hat{v}\chi\sigma^{591}$  «прекрасен Себек».

*Śbk-k3j* «высок Себек»<sup>587</sup>. *Śbk-<sup>c</sup>nh* «жив Себек»<sup>588</sup>.

<sup>606</sup> Каирск. муз., 20444, мог. к. Ср. ц. (м.?).

607 Луврск. муз., С 37, мог. к. Ср. ц. (пол ?); Мюнхен, Antiquar. 38, мог. к. 18 д. (м.). Написание — *Śbk-mśw*;

Туринск, муз., 155, мог. к. Нов. ц. (м.); Gurob Pap.-Fragm. A. Rs 2, 11. Из 18 дин. (м.).

```
Nfrw-$bk$ (?) ^{614}, греч. N\epsilon\phi\epsilon\rho\sigma\sigma\hat{v}\chi\sigma\varsigma^{615} «красота Себека (?)». \dot{S}bk-$\dot{S}^{616} и \dot{S}^{3}-$bk^{617}, греч., м. б., \Sigma\iota\sigma\sigma\hat{v}\chi\sigma\varsigma^{618} «сын Себека» или, м. б., «сын,
[дарованный] Себеком».
             Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-Sbk-S3t-S3t-Sbk-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t-S3t
Себеком». [116]
             Hl-sbk^{622} «юноша (или девушка) Себека».
             S-\delta bk^{623}, греч., м. б., \Sigma \iota \sigma o \hat{\nu} \chi o \hat{\varsigma}^{624} «человек Себека (или принадлежащий Себеку), слуга
(?) Себека».
             Njśw-śbk<sup>625</sup> «принадлежащей Себеку».
             \acute{Sbk}-irj ^{626} греч., вероятно, \Sigma o \nu \chi \iota \rho^{627}, «принадлежащий Себеку сотоварищ (?) Себека».
             Паσοκνοπα\hat{i}ος \hat{j}028 = er. P3-\hat{j}5bk-nb-p3-\hat{i}w «принадлежащий Себеку, слуга Себека». Паυσορσο\hat{j}χος \hat{j}029 = erип. p3-\hat{i}s-\hat{j}r-\hat{j}bk «слуга Озириса—Себека».
             Τασοῦχος 630
             Ta\sigma \sigma \nu \chi \alpha \rho \nu \rho \nu^{63 \parallel} = \text{егип. } T3-5bk \ll \text{принадлежащая Себеку, служанка Себека}.
             Τασούχιον 632
^{608} P. Flor. I 104, 4. 10. 3 ст. по Р.Х. Из Файюма (пол ?).
<sup>609</sup> Р. Теb. I 91,13. 2 полов. 2 ст. по Р.Х.
<sup>610</sup> Британский музей, 577, мог. кам. из Сред. ц. 3. 5 (м.); 580, мог. кам. позднего Ср. ц. (м.). В обоих случаях
        написание — Śbk-sn.
<sup>611</sup> Каирск. музей, № 20012, мог. кам. из Средн. ц. (ж.). Написание — Śbk-snt.
<sup>612</sup> P. Grenf. I 25 [1] 5. 2 ст. до Р.Х.
613 Напр., Р. Petr. II [141] 47; Р. Teb. I 61 (a), 93. 103. 122 (м.). 2 ст. до Р.Х. 76, 14. 2 ст. до Р.Х. Р. Teb. II 280, 4
        (м.). 2 ст. до Р.Х. 281, 13 (м.). 2 ст. до Р.Х. В Р. Тев. I 59, 4 (м., от 99 г. до Р.Х.) написаше — Σοκονώφις.
<sup>614</sup> Каирск. музей, № 20530, мог. кам. из. Средн. ц. (ж.). Луврск. м., С 13, мог. к. Ср. ц. (ж.). С 27, тоже.
        Написание — Śbk-nfrw.
<sup>615</sup> См. выше, стр. [113].
616 Вена, Kunstmus., мог. кам. № 52, из Средн. ц. (м.). Каирск. муз., 20046. 20054. 20479 и др. мог. камни Ср. ц.
         (м.); Луврск, муз., С 13, мог. к. Ср. ц. (м.); Petrie, Kahun, Gurob, Hawara, pl. 11, 13. Из Ср. ц. (м.); его же,
         Illahun, pl. 12, 14 (м.) — Женское имя — Каирск. м., 20292, мог. к. Ср. ц.
617 Каирск. муз., 20413, мог. к. Ср. д. (м.); F. Griffith, The Petrie Papyri. 14, 49. (м.); Брит, муз., 83, наофорн.
         статуя из саисской эпохи (м.).
<sup>618</sup> P. Lond. II 231. P. Teb. I 94, 10 (м.). 2 ст. до Р.Х. 85, 89, тоже; Р. Р. Lond. II 254, 40 (отец и сын).
<sup>619</sup> Каирск. муз., 20172, 20206 и др. мог. камни Ср. ц. (ж.); Берлинск. муз., № 7286, мог. к. Ср. ц. (ж.); Брит, муз.,
         № 586, мог. к. 12 д.
620 Лионский музей, 149, мог. кам. из Средн. ц. (ж.); Каирск. муз., 20140. 20310, мог. камни Ср. ц. (ж.); Луврск.
         муз., С 192, мог. к. ранн. Нов. ц, (м.?); Фивы, могила Intfikr (по копии Зете 9, 5; м.).
<sup>621</sup> F. Griffith, Catalogue... III, XXX/4. 1 ст. до Р.Х. (ж.).
622 Catal. gener. Demot. Papyr. № 30801, из Гебелена, из птолем. врем. (м.).
623 Лейденский музей, V 71,15. Из Средн. ц. (м.).
<sup>624</sup> См. выше, стр. [115].
625 Pap. Bibl. Nat. 198, 3, 5–9, письмо из 20–21 дин. (м.).
626 Болонский музей, зал III 1910, мог. кам. из Средн, ц. (м.); Каирск. муз., мог., к. Ср. ц. (ж.). 20392 (м.); Луврск:
        муз. С 30, мог. к. Ср. ц. (м.).
<sup>627</sup> P. London IV 1441. 84.
628 BGU. I 201, 4. 2 ст. по Р.Х. Из Файюма (м.). 266, 5. 3 ст. по Р.Х (м.). 524, 15. 2 ст. по Р.Х. (ж.?). 657, 21 (м.). 2
        ст. по Р. Х.
629 BGU. 1048; U. Wilcken, Grundzüge... S. 105.
630 Pap. Grenf. II 53 (d) 7. 2 ст. по Р.Х. (по-видимому, мужское имя); Р. Loud. 119, 100. 2 ст. (по-вид., женское
```

 $\Pi$ ете $\sigma$ око $\nu$ о $\hat{\nu}$ оi $\varsigma$  = егип. P3-dj-sbk-jn-hrt «дарованный Себеком—Онурисом».

 $Sn\text{-}sbk^{610}$ , греч.  $\Sigma \epsilon \nu \sigma \sigma \hat{\nu} \chi \sigma \varsigma^{611}$  «подобный Себеку»,  $Snt\text{-}sbk^{612}$  «подобная Себеку».

 $\Sigma$ око $\nu \hat{\omega} \pi i \varsigma^{613}$  «с лицом Себека».

631 Напр., BGU. 6, 21. 2 ст. по Р.Х. (ж.). 95,19, тоже. 117, 18, тоже; Р. Fay. 28, 4. Из Um el 'Atl. 2 ст. по Р.Х. 100, 4.

7. 24 (двойное женское имя Хаоітору й каї Тоторуаріоу). От 99 г. по Р.Х. Из Harît.

```
Śbk-r-mtś <sup>636</sup> «Себек будет ей матерью (?)».
         Śbk-hw-ś3t <sup>637</sup> «Себек — защитник дочери». [117]
          Śbk-hwt <sup>638</sup> «Себек — защита».
         \acute{S}bk-m-s\r{f}^{639} «Себек — его защита».
         Śbk-m-s3ś <sup>640</sup> «Себек — ее защита».
         Śbk-šd <sup>641</sup> «Себек — спаситель».
         \acute{S}bk-m (?) \rlap{h}^{642} «Себек — попечитель, покровитель (?)».

      Śbk-śrnh 643
      «Себек дает жизнь».

      Śbk-htpw 644
      «Себек — мир, счастье».

      Śbk-t3<sup>645</sup> и Śbk-t3w 646
      «Себек — хлеб», «Себек — хлебы».

         \Sigmaокуо\hat{\wp}_{\chi los}^{647} = егип. \hat{S}bk-nht «Себек смоковница или \hat{S}bk-nhw, «Себек — защитник».
         \dot{S}bk-\dot{h}tpj <sup>648</sup> «Себек — моя милость (т. е. милостив ко мне)». \dot{S}bk-ij-n-j <sup>649</sup> «Себек пришел ко мне».
         Sbk-wr-n[j] ^{650} Себек (проявил себя) «великим в отношении ко мне».
          В некоторых именах мы находим следы смешения Себека с другими божествами, как,
нанример, в следующих именах: [118]
         \dot{S}bk(?)-mn^{651}, греч. f^{652} «Себек-Мин». \dot{S}bk-inpw^{653} «Себек-Анубис».
         Śbk-hr <sup>654</sup> «Себек-Гор».
         Śbk-r<sup>с 655</sup> Себек–Ра».
          \Sigma \omega_{\chi} \dot{a} \mu \mu \omega_{\chi}^{656} = \text{егип. } \dot{S}bk\text{-}imn \text{ «Себек--Аммон». а также в приведенных уже выше
<sup>632</sup> BGU. III 981 II, 24. 1 ст. по Р.Х. (ж.).
<sup>633</sup> P. Lond. II. 1 ст. по Р.Х. (ж.)
634 Луврск. муз., С 37, мог, кам. из Средн. ц. (м.). Написание — Śbk-mrj.
<sup>635</sup> Каирск. муз., № 1566, мог. кам. из Древн. ц. (м.).
<sup>636</sup> Гизе. Могила 45. Lepsius, D. II 27–29 (ж).
637 Мюнхен, Glyptothek 35, мог. кам. из Средн. ц. (ж.).
638 Каирск. муз., № 20031 (ж.?).
639 Каирск. муз., 20178, 20263, 20536 и др. мог. камни из Ср. ц. (м.); Берл. муз., № 2285, статуя Ср. ц. (м.);
      Луврск. муз. С 13, мог. к. Ср. ц. (м.). В последних двух случаях написание второй части имени — s3wf.
<sup>640</sup> Каирск. музей, № 20310, 20189, 20373, мог. камни из Средн. ц. (ж.). Лейденск. муз., V. 5, мог. к. из 12 дин.
      (ж.).
641 Museum в Agram'e (Wiedemann, № 3), мог. кам., несомн., из Нов. царства (ж.).
<sup>642</sup> Там же (Wiedemann, № 4), «стела-наос», несомн., из Средн. ц. (ж.).
643 Каирск. муз., 20091. 20129, мог. к. из Ср. ц. (м.). 20216, мог. кам. из Средн. ц. (м. и ж.). Вена, Kunstmus., мог.
      к. № 40, из Ср. ц.
<sup>644</sup> Лейденский музей, V 3, мог. кам. из 12 дин. (м.).
<sup>645</sup> Каирск. муз., № 20235, мог. кам. из Средн. ц. (ж.); собрание Amherst, № 554, мог. к. Ср. ц. (ж.); Proceed. of.
      Soc. of. Bibl. Arch. II, 420; Lieblein Nwb. 1906.
<sup>646</sup> Каирск. музей, № 20338, мог. кам. из Средн. ц. (ж.), собрание Amherst, № 554, мог. к. Ср. ц. (ж.). Proceed. of.
      Soc. of. Bibl. Arch. II, 420; Lieblein Nwb. 1906.
<sup>647</sup> P. Petr. II [11] 10. 3 ст. до Р.Х.; Р. Petr. III 71, 10. 102 II, 12 (Σοκνόχις).
<sup>648</sup> Дендера. Могила 7–10 д. Petrie, pl. 11 В.
<sup>649</sup> Лейденский музей, V 68, мог. кам из Средн. ц (м.). El Berscheh I. 11, Tomb 2 (м.).
<sup>650</sup> Marseille, № 27, мог. кам. из Средн. ц. (м.).
<sup>651</sup> F. Griffith, Catalogue... XXV 2/12. 2 ст. до Р.Х. Из Гебелена (м.).
<sup>652</sup> Напр., BGU. I 162, 2. 2 ст. по Р.Х. Из Файюма. 569 II, 1, тоже (отец и сын). 571, 18, тоже (отец и сын). Р. Теb.
     I 97, 4. 8. 2 ст. до Р.Х. Αὐρήλιος Σοκμήνις — BGU 667, 4. 3 ст. по Р.Х. Из Файюма.
<sup>653</sup> Каирский муз., № 20237, мог. кам. из Средн. ц. (ж.).
<sup>654</sup> Там же, № 20425, мог. кам. из Средн. ц. (м.).
<sup>655</sup> Там же, № 20032, 20242, мог. кам. из Средн. ц. (м.).
```

 ${
m T}$ а $\sigma$ ок $\mu$  $\hat{\eta}$  $\nu$ і $\varsigma$   $^{633}$  = егип. T3- $\dot{s}$ bk-mn «служанка Себека-Мина». Mrj- $\dot{s}$ bk  $^{634}$  «возлюбленный Себеком».

Śbk-r-mtf <sup>635</sup> «Себек будет ему матерью (?)»

именах.

Есть, наконец, несколько имен, имеющих отношение к внешнему культу Себека,

*Śbk-m-int* «Себек, пребывающий в долине» 657.

 $\dot{S}bk$ -m- $\dot{h}b$   $^{658}$ ,  $\dot{S}bk$ - $\dot{h}r$ - $\dot{h}b$  (?)  $^{659}$  «Себек в праздничном торжестве блистающий»

Sbk-m-h3t660 «Себек во главе, впереди (праздничной процессии)».

*Śbk-m-mrj* <sup>661</sup> «Себек на озере, на канале». *Śbk-m-š* <sup>662</sup> или *Śbk-š* <sup>663</sup> «Себек на озере». [119]

## XIX.

Отношение древних египтян к священному животному Себека — крокодилу.

Религиозное почитание Себека, само собою разумеется, отражалось очень благоприятно и на его священном животном — крокодиле, вызвав в отношении к этому, губительному для всего живого, пресмыкающемуся такое внимание и заботливость со стороны почитателей Себека, каких оно вовсе не заслуживало.

Особенно ревностными попечениями был окружаем, как и следовало ожидать, тот экземпляр крокодила, в котором в известной местности видели земное воплощение Себека, и который, по выражению Страбона, сам считался богом. Нахождение этого экземпляра, который, может быть, должен был, подобно Апису, отличаться от своих сородичей особыми, строго определенными физическими признаками, сопровождалось, как и нахождение Аписа, большим религиозным празднеством при местном храме. День нахождения избранного крокодильего экземпляра надолго остается в памяти местного населения, как это видно из надписи на одной дошедшей до нас гранитной статуе, представляющей собою, по-видимому, портретную статую избранного крокодильего экземпляра, найденного в июне 60 г. до Р. Х., и принесенной в дар, вероятно, арсиноитскому храму неким Аполлонием в апреле 58 года, т. е. целых два года спустя после нахождения священного животного 664. Жизнь избранного крокодильего экземпляра была обставлена большими удобствами. Местом его обитания служили храмовые озера и пруды, у берегов которых иногда устраивались особые крытые загородки, куда крокодил мог заползать, как это мы видим в одном рельефе абусирского храма  $\text{Неусерре}^{665}$ . Для ухода за животным [120] к нему были приставлены особые жрецы — 

<sup>657</sup> Вена, Kunstmuseum. Зал I, № VI, гранитн. статуя (= Rec. 7, 179).

<sup>663</sup> Луврский музей, С 171, мог. кам. из Средн. ц. (м.).

665 Обломок плиты с этим рельефом в настоящее время находится в Берлинском музее. Рисунок 16.

<sup>656</sup> Напр., R. Lond. II 313; BGU 18,10. 2 ст. по Р.Х. Из Файюма. 579, 3–4. 3 ст. по Р.Х. (м.); Р. Fay. L 11, 3–4. 2 ст. πο P.X. Из Kasr el Banat (m.), 'Αλεξανδρος ὁ καὶ Σουχάμμ[ων Μ]άρωνος του Σοῦχου — CPR I XXIV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>658</sup> Вена, Kunstmuseum, стела № 52, из Средн. ц. (м.). Каирск. м., № 20228, мог. к. Ср. ц. (м.). 20373, мог. к. Ср. ц. (ж.); Petrie, Koptos, 12, 2, мог. к. Ср. ц. (ж.).

<sup>659</sup> Мюнхен, Glyptothek 39, мог. кам. из Средн. ц. (м.); Каирск. муз., 20164 (м.), 20266 (ж.), мог. к. Ср. ц. <sup>660</sup> Луврск. музей, С 13, мог. кам. из Средн. ц. (м.); там же С 5, мог. к. 12 д. (ж.); Каирск. муз. 20457, 20491, 20496, мог. камни Ср. ц. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>661</sup> Каирск. музей, № 20401, мог. кам. из Средн. ц. (м.).

<sup>662</sup> Там же. № 20206, мог. кам. из Средн. ц. (м.).

<sup>&</sup>lt;sup>664</sup> U. Wilcken, Der Labyrinterbauer Petesuchos (в Ä.Z. 22 [1884] S. 136 f.). По словам издателя, камень с надписью и изображением крокодила происходит, по всей вероятности, из Арсиноэ.

<sup>666</sup> BGU. III 734,7. 33. 3 стол, по Р.Х. Из Файюма.— В Р. Тев. I 57 (114 г. до Р.Х.) идет речь о σαυρηται, в которых, по словам Вилькена (U. Wilcken, Chrestomatie..., S. 98), следует видеть сторожей крокодидов, судя по одному неизданному Берлинскому тексту (из римск. вр.), а также по одному Гейдельбергскому папирусу (от 22 г. Адриана), в котором говорится ο  $\dot{\epsilon}$ πιτηρηταὶ σαυρητ $(\omega \nu)$  κροκοδει $\lambda(\omega \nu)$ .

<sup>667</sup> Элиан, X, 21: τοῖς δὲ 'Ομβίταις καὶ συνήθεις εἰσί, καὶ μέντι καὶ ὑπακούσι καλούντων αὐτῶν οἱ τρεφόμενοι ἐν ταῖς ὑπ΄ αὐτῶν πεποιημέναις. κομίζουσι δὲ ἀρα αὐτοῖς κεφαλὰς τῶν ζώων τῶνθυομένων (αὐτοὶ γὰρ οὐκ ᾶν γεύσαιντο τοῦδε τοῦ

видимому,— в таком изобилии, что он, по выражению Аристотеля, был всегда сыт и даже пересыт  $^{669}$ . Уши животного украшали серьгами, а на [121] лапы надевали браслеты  $^{670}$ . Обильное питание и вообще хороший уход за избранным крокодилом с течением времени до такой степени приручали его к жрецам. что, по свидетельству классических авторов, он не только послушно шел на их зов, но даже позволял им гладить себя, прочищать себе зубы и даже спать рядом с собою  $^{671}$ .

В позднейшие эпохи египетской истории благочестивое внимание к священному животному Себека, прежде ограничивавшееся лишь избранным крокодильим экземпляром, стало простираться и на все семейство крокодилов, и вместо того, чтобы всячески истреблять этих чудовищ, почитатели Себека относятся к ним с большою терпимостью, видя в них сородичей самого бога, воплощающегося в избранном крокодильем экземпляре и, по выражению Страбона, смотря на них, как на  $i\epsilon\rho oi'^{672}$ . В нашем распоряжении имеется очень интересная в этом отношении надпись  $^{673}$  из каменоломен Gebel-Tarif, вероятно, из римской эпохи, сопровождаемая грубым изображением мужчины с крокодилом на руках. По словам надписи, некто Панофрис, рабочий из означенных каменоломен, нашедши крокодила, не только не умертвил его, а, напротив, приютил [122] его у себя и, дав ему имя p3-wr«принадлежащий великому», вероятно, принес его в дар храму в надежде за свой добрый поступок снискать себе и своим товарищам по работе в каменоломнях милость Феникса, Себека и Мина. Жизнь и безопасность крокодилов находились под надежною защитою почитателей Себека, бывших верными телохранителями священных животных своего бога. По свидетельству Аристотеля, когда, египетский наместник Клеомен, сын которого был пожран крокодилом, объявил жрецам, что он примется за истребление чудовищ, египтяне не остановились даже пред очень большими издержками для того, чтобы убедить наместника

μέρους) καὶ ἐμβάλλουσιν αὐτὰς, οἱ δὲ περὶ ταὐταις πηδῶσιν. — По одному демотическому черепку, вероятно, из 2 полов. птолем. эпохи, некоему Пехитесу, сыну Петеминиса, выдается расписка в том, что он уже в 32 году внес 20 артаб, причитавшихся с него в следующем 33 году в пользу каких-то священных животных (на корм их). Хотя издателю черепка не удалось установить достоверное чтение названия животных, но, принимая во внимание сообщения классич. авторов о кормлении свящ. крокодилов (Страбон XVII, 38; Геродот II, 69), а также факт покупки черепка в Луксоре, тк. обр. на месте Фив, как известно, чтивших Себека, можно, по его мнению, с значительной вероятностью предполагать, что в черепке идет речь именно о священных крокодилах в Фивах (W. Spiegelberg в Ä.Z. В. 50 [1912]).

<sup>668</sup> Страбон, XVII, 38: ... τρέται δὲ (речь идет о свящ. крокодиле в Арсиное) σιτίοις καὶ κρέασι καὶ οιν προσφερόντων ἀεὶ τῶν ξένων τῶν ἀπὶ θέαν ἀφικνουμένων. ὁ γοῦν ἡμέτερος ξένος, ἀνήρ τῶν ἐντίμον, αὐτόθι μυσταγωγῶν ἡμᾶς, συνῆλθεν ἐπὶ τὴν λίμην, κομίζων ἀπὸ τοῦ δείπνου πλακουντάριόν τι καὶ κρέας ὀπτὸν καὶ προγοίδιόν τι μελικράτου· εὐρομεν δὲ ἐπὶ τῷ χείλει κείμενον τὸ θηρίον· προσιόντες δὲ οἱ ἱερεῖς οἱ μὲν διέστησαν αὐτοῦ τὸ στόμα, ὁ δὲ ἐνέθγκε τὸ πέμμα καὶ πάλιν τὸ κρέας, εἶτα τὸ μελίκρατον κατήρασε· καταλόμενος δὲ εἰς τὴν λίμην διῆξεν εἰς τὸ πέραν· ἐπελθόντος δὲ καὶ ἄλλου τῶν ξένων κομίζοντος ἀπαρχὴν, λαβόντες περιῆλθον δρόμω καὶ καταλαβόντες προσήνεγκαν ὁμοίως τὰ προσενεχθέντα. Πο P. Τεb. I 33 (Vs., от 112 г. до P.X.) в инструкции, посланной александрийскими властями файюмским областным чиновникам относительно принятия мер к достойному приему одного римского сенатора, собирающегося посетить Файюм и ознакомиться с его достопримечательностями, предписывается по-казать высокому посетителю в числе файюмских достопримечательностей и процедуру кормления священных крокодилов.

 $<sup>^{669}</sup>$  Περὶ ζώων ἱστορίαι ΙΧ, 1, 2.

<sup>670</sup> Геродот, II, 69: ἐκ πάντων δὲ ἔνα ἐκάτεροι τρέφουσι κροκόδειλον δεδιδαγμένον εἶναι χειροήθεα, ἀρτήματά τε λιθινα χυτα καὶ χρύσεα ἐς τὰ ιὂτα ἐνθέντες καὶ ἀμφιδέας περὶ τοὺς ἐμπροσθέους πόδας, καὶ σιτία ἀποτακτὰ διδόντες καὶ περιέποντες ιὸς κάλλιστα ζῶντας. — За отсутствием у крокодила внешнего уха, серьги вдевали в отверстия, делаемые в самом черепе животного, что можно видеть на крокодильих мумиях из Assasif y Фив (Géoffroy, Ann. du Mus. d'hist. nat. Paris. 1807. IX. 386 sq. [цитир. по А. Видеманну, Herodots Zweites Buch. S. 301]).

<sup>671</sup> Плутарх, De soll. an. 23; Элиан, IV, 44; приведенное выше место из Страбона XVII. 38. Вероятно, именно сытому благодушию священного храмового крокодила обязан своим происхождением эпитет δ Σοῦχος δίκαιος у Дамасция, Vita Isidori (в Bibliotheca Фотия, с. 1048), поясняемый словами: «животное не причиняет вреда никакому живому существу».

<sup>&</sup>lt;sup>672</sup> XVII, 803.

<sup>673</sup> Из собрания Beaugé в Ассиуте. От нее сохранились лишь концы трех строк (W. Spiegelberg, Eine demotische Inschrift vom Gebel el Tarif в Ann. du Serv., 10, р. 31 sq.).

отказаться от своего намерения<sup>674</sup>. По словам Элиана, жители Коптоса, чтившие Себека, однажды распяли священную птицу чтимого в Дендера Гора из мести дендерассцам, как мы уже видели выше 675, жестоко преследовавшим крокодилов 676. На крокодилов же, как предмета вражды между отдельными египетскими номами, намекает и Ювенал, говоря в одной из своих сатир о столкновениях между дендерассцами и омбоссцами<sup>677</sup>.

Терпимость и даже доброжелательство, какими пользовалось священное животное Себека со стороны почитателей этого бога при своей жизни, в случае его смерти сменялись их заботами о приличном погребении его. Телесные останки издохшего избранного крокодильего экземпляра, который, как мы уже видели выше<sup>678</sup>, после своей смерти возводился, подобно людям и Апису, в достоинство нового Озириса под именем Озирис-Себек, по-видимому, всегда бальзамировались и приготовлялись в виде мумии. Судя по очень большому количеству дошедших до нас бальзамированных крокодильих трупов<sup>679</sup>, почетной операции [123] бальзамирования подвергались нередко и трупы крокодилов, считавшихся просто ієроі. Бывали, по-видимому, и такие случаи, когда крокодилы своим хищничеством выводили, наконец, из терпения даже почитателя Себека, и он умерщвлял их в целях самосохранения и соблюдения своего скота в целости, но потом, суеверно боясь мести со стороны Себека, считавшегося божественным главою и покровителем семейства крокодилов, наивно думал умилостивить бога тем, что бальзамировал убитого им же самим крокодила и предавал погребению 680.

Способ изготовления крокодильих мумий в общем не отличался от мумификации других священных животных. Продержав крокодилье тело в течение некоторого времени в натровом растворе, его обвивали полотняными пеленами, картоном или папирусом<sup>681</sup>, пропитанными смолистым веществом, а затем сжимали его тонкими пальмовыми прутьями, идущими в направлении его длины, после чего его снова стягивали полотняными пеленами. На некоторых особенно богато изготовленных мумиях сохранились даже следы позолоты. Мумии заключают в себе останки то одного большого крокодила, то нескольких маленьких, то, наконец, останки крокодила вместе с телом какого-нибудь другого животного, как, например, козла<sup>682</sup>.

Приготовленного к погребению крокодила, о кончине [124] которого, по-видимому, докладывалось иногда самому царю, в торжественной процессии доставляли к месту его вечного упокоения, к так называемому крокодегдотафейоу. В надписи на саркофаге из птолемеевского времени упомянуто, между прочим, что сам царь, узнав о кончине избранного крокодильего экземпляра, повелел предать его погребению: «Когда он (т. е.

<sup>&</sup>lt;sup>674</sup> Oekon. II, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>675</sup> Стр. [70]–[71].

<sup>676</sup> Χ. 24: σέβουσι δὲ οἱ Τεντυρῖται ἱέρακας οἱ Κοπτὸν οἰκούντες ὡς κροκοδείλων πολεμίους λυπεῖν προηρημένοι πολλάκις άνασταυροῦσιν ἱέρακας.

<sup>&</sup>lt;sup>677</sup> Sat. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>678</sup> См. выше, стр. [64].

<sup>&</sup>lt;sup>679</sup> Они имеются во многих египетских собраниях. См., напр., Museo civico di Bologna. Catalogo di Antichità Egizie. № 2042 — бальзамир. крокодил, 2043 — маленький бальзамир. крокодил, 2044–2047 — очень маленькие бальзамир. крокодилы, 2048 — 6 маленьких бальзамир. крокодилов, завернутых в полотно в виде одной связки, 2049 — голова бальзамир. крокодила, завернутая в полотно, 2351 — два бальзамир. крокодила, 2352 — бальзамир. крокодил, без хвоста, 2353 — два бальзамир. крокодила, завернутых в

<sup>&</sup>lt;sup>680</sup> A. Wiedemann, Quelques Remarques... в Le Muséon, Nouv. serie. Vol. VI. Р. 120–121.

<sup>&</sup>lt;sup>681</sup> При развертывании таких картонов на крокодильих мумиях, открытых Grenfell'ом и Hunt'ом в 1899–1900 гг. в юго-зап. углу Файюма, в Тебтунисе, кроме других драгоценных в научном отношении рукописей были найдены также документы, которым мы в значительной степени обязаны нашими сведениями о культе Себека в греко-римскую эпоху (U. Wilcken, Grundzüge... S. XXI).

<sup>682</sup> Lortet et Gaillard, La faune momifiée de l'ancienne Égypte в Archives du Museum d'Histoire naturelle de Lyon. Tome 8.1903. P. VI и 181–183.

крокодил) скончался в 34 году (или м. б., 34 лет?), Его Величество повелел упокоить Себека в его жилище» 683. На одной из фресок первого двора храма Пнефероса в Теадельфии мы видим обернутую в белую простыню крокодилью мумию с высокою короною на голове, торжественно восседающую на носилках, несомых четырьмя жрецами на плечах. Носилки продвигаются вперед среди толпы жрецов, расположившихся по обеим сторонам дороги с цветами и пальмовыми ветвями в руках. Шествие предваряется выступающими впереди носилок двумя жрецами с воздетыми руками, а навстречу им приближается еще группа жрецов, тоже с воздетыми руками<sup>684</sup>. Одним из обязательств, принимаемых на себя членами религиозного общества из мирян в Тебтунисе, как видно из учредительных декретов этого братства, дошедших до нас на трех демотических папирусах из птолемеевского времени, было следующее: «Мы тащим богов Себеков, сопровождая их для погребения, как (и) прежде (?). (Если) кто(-нибудь) из нас не выйдет вместе с нами, чтобы везти богов Себеков, и не будет сопровождать их при их погребении, то на него (должен быть наложен) штраф в 30 дебен, при чем над ним будет тяготеть и кара ([?] со стороны) богов Себеков за исключением вышеозначенных лиц (т. е. больных находящихся под арестом или на войне»<sup>685</sup>.

Выше 686, исследуя места культа Себека в Египте, мы уже [125] отмечали попутно и находившиеся в них кладбища крокодилов (крокодей дотафейа). Эти кладбища, как мы видели, были рассеяны по всей нильской долине, от Дельты почти до первого порога. Так, мы встречаем их в следующих местностях:

- а) в Дельте в Атрибисе (в 10 номе Н. Е.), где в качестве крокоделдотафейог в позднеегипетское время была использована могила некоего Мери, современника 6 династии, расположенная на вершине скалы высотою в 500 метров<sup>687</sup>;
- б) в Файюме —1) в Шедите-Арсиноэ<sup>688</sup>; 2) подле лабиринта или, может быть, даже в самом лабиринте, как утверждает Геродот, по словам которого в подземных помещениях лабиринта вместе с гробницами царей, соорудивших его, находились также гробницы священных крокодилов  $^{689}$ ; 3) в Тебтунисе, крокодендотафейох которого в дошедших отсюда демотических папирусах из птолемеевского времени носить название «место упокоения Себека у города Себека»<sup>691</sup>; в Керкеосирисе<sup>692</sup>; 5) в Теадельфии<sup>693</sup>; в) в Верхнем Египте — 1) в Омбосе<sup>694</sup>; 2) в Эйлейтиаполе<sup>695</sup>; [126] 3) в Эснэ<sup>696</sup>; 4) у

<sup>&</sup>lt;sup>683</sup> F. Petrie, Hawara... Pl. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>684</sup> J. Toutain, op. cit. в Rev. de l'hist. des relig. T. LXXI. Р. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>685</sup> Catal. génér. Demot. Papyr. № 30605, 11–12; 30619, 4; 31179, 12–15.

<sup>&</sup>lt;sup>686</sup> Стр. 81 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>687</sup> F. Petrie, Athribis. 1908. P. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>688</sup> Pap. Grenfell II. 1897. № 14 d. 3 ст. до Р.Х. Из Файюма.

<sup>689</sup> ΙΙ 148: οἱ γὰρ ἐπεστεῶτες τῶν Αἰγυπτίων δεικνῦναι αὐτὰ οὐδαμῶς ἤθελον, φάμενοι θήκας αὐτόθι εἶααι τῶν τε άρχὴν λαβύρινθον τοῦτον οἰκοδομησαμένων βασιλέων καὶ τῶν ἱρῶν κροκοδείλων; F. Petrie, Hawara... p. 6.

 $<sup>^{690}</sup>$  P. Teb. I 88, 4. 10. Это крокодеї $\lambda$ отафеї $\omega$  представляет собою обширное кладбище мумифицированных крокодилов, расположенное близ города (Grenfell und Hunt в Arch. f. Papyrusforschung I, S. 377-378; J. Toutain B Revue de l'hist. des relig., T. LXXI, № 3, p. 190).

<sup>&</sup>lt;sup>691</sup> Catal. génér. Demot. Papyr. № 30605, 4; 31179, 5 (*p*3 ° *htp p*3 *msh tmj Śbk*).

<sup>&</sup>lt;sup>692</sup> Р. Теб. I 88, 4. 2 стол. до Р.Х.

 $<sup>^{693}</sup>$  Правда, как уже замечено выше (стр. [85], прим. 416), вероятность наличности крокодеї $\lambda$ отафе $\hat{\epsilon}$ о $\nu$ 'а в Теадельфии основывается только на предположении, что в «священных обожествленных животных», о могилах которых идеть речь в декрете о праве убежища храма Пнефероса в Теадельфии, следует видеть, вместе с издателем этого документа, именно крокодилов, что, впрочем, почти несомненно, принимая во внимание, как отмечает издатель, близость Меридова озера к Теадельфии, пример нескольких соседних городов, обладавших кладбищами крокодилов, и, наконец, наличность культа крокодилообразного Пнефероса в самой Теадельфии (G. Lefèbvre, Un ἱερὸν ἄσυλον iaukov au Fayum в Comptes rendus... .1908. Р. 772-782).

<sup>&</sup>lt;sup>694</sup> См. выше, стр. [95]. В Британском музее (A guide to the third and fourth egyptian Booms, 3-й зал, № 38562) есть, между прочим, происходящая из омбосского крокодильего кладбища (у теперешней деревни El-

нынешнего Gebelên, близ которого в древности лежали города Intj и Iw-m-jtrw<sup>697</sup>; 5) в долине El-Assasif близ Фив<sup>698</sup>; 6) в Коптосе<sup>699</sup>; 7) у нынешнего Maabdeh (в пределах древнеегипетского 13 нома)<sup>700</sup>: 8) в T3-iw-d3jt<sup>701</sup>. [127]

ĸ

Chatb) мумия крокодила-самки, вдоль спины которой расположено несколько очень маленьких крокодилов, вероятно, ее детенышей.

<sup>695</sup> См. выше, стр. [96].

<sup>&</sup>lt;sup>696</sup> Могилы крокодилов, (относящиеся к греко-римскому времени) расположены в песчаной равнине к западу от города, у подошвы ливийской горной цепи, в человеческом некрополе грско-римской эпохи (Lortet et Gaillard, La faune momifiée..., р. 181).

<sup>&</sup>lt;sup>697</sup> См. выше, стр. [97].

<sup>&</sup>lt;sup>698</sup> См. выше, стр. [98].

<sup>&</sup>lt;sup>699</sup> A. Wiedemann, Herodots zweites Buch. S. 301; Th. Hopfner, Der Tierkult..., S. 130.

Lortet et Gaillard, La faune momifiée.... p. VI; A. Wiedemann, Herodots zweites Buch. S. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> F. Griffith, Catalogue... III, p. 42.

# ТАБЛИЦЫ С РИСУНКАМИ



Рис. 1.







Рис. 4.





Рис. 6.

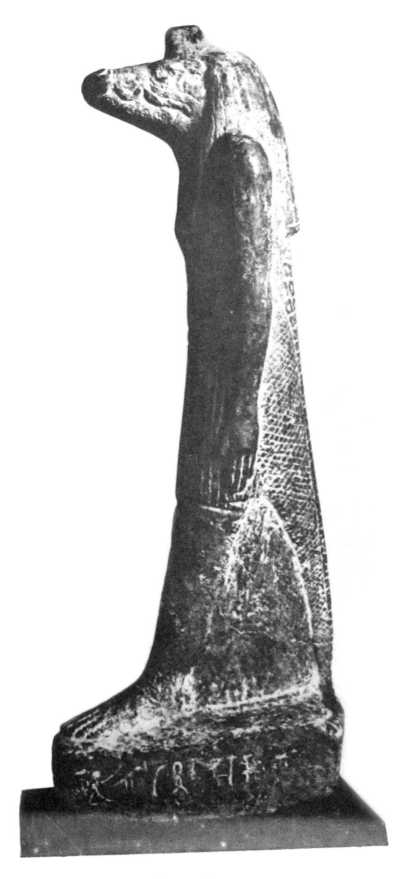


Рис. 7.



Рис. 8 (а).



Рис. 8 (б).



Рис. 9.



Рис. 10.



Рис. 11.

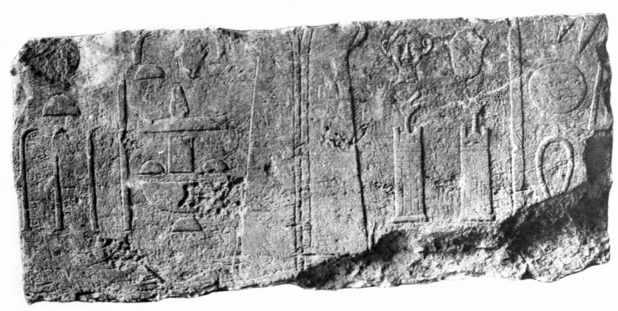


Рис. 12.





Рис. 14.



Рис. 15.

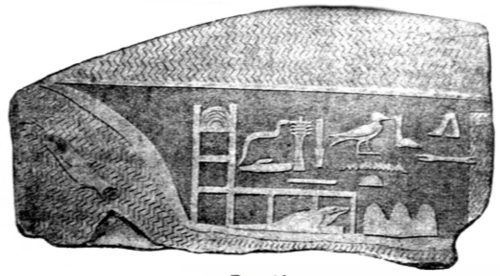


Рис. 16.



Рис. 17.



Рис. 18.