

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





## РУССКАЯ

## ИСТОРИЧЕСКАЯ БИБЛІОТЕКА

## РУССКАЯ

# **HCTOPHYECKAS BUBLIOTEKA**

ИЗДАВАЕМАЯ

АРХЕОГРАФИЧЕСКОЮ КОММИССІЕЮ

томъ седьмый

ПЕТЕРБУРГЪ--1882

DK3 R8 v.7

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STACKS JUN 1 9 1980

Напечатано по распоряженію Археографической Коммиссіи Министерства Народнаго Просвѣщенія.

Типографія А. М. Котонина и К<sup>о</sup>, у Обуховскаго моста, по Фонтанкъ, 93. NB. Первые 50 листовъ текста напечатаны въ типографіи В. Граціанскаго, Невскій, 46. Въ седьмый томъ «Русской Исторической Библіотеки» входитъ вторая внига «Памятниковъ полемической литературы въ Западной Руси».

Составъ этой книги слъдующій:

- 1) Во главъ помъщена рукопись, относящаяся къ 1603 году и въ первый разъ теперь напечатанная, именно «Вопросы и отвъты православному зъ папежникомъ». Это сочинение написано православнымъ. Оно содержить въ себъ пятьдесять вопросовъ и отвътовъ, въ которыхъ общедоступно показана разность между православиемъ и римско-католичествомъ, причемъ истина православия весьма осязательно доказана. Сочинение это не имъетъ въ виду отвътить на какое либо извъстное сочинение стороны Римско-католической; оно представляетъ образчикъ популярнаго, т. е. общедоступнаго сочинения, предназначеннаго для обращения въ тогдашней Западно-Русской православной средъ, въ качествъ надежнаго, убъдительно и ясно изложеннаго средства противъ Латино-Римской «прелести, т. е. противъ разнообразныхъ ухищреній и обольщеній. Съ этой точки зрънія, сочиненіе это не утратило своего значенія и досель, особенно для православныхъ обывателей Западной Россіи.
- 2) Старопечатная брошюра 1595 года—«Унія Грековъ съ костеломъ Римскимъ», принадлежащая по догадкамъ перу Ипатія Потья,—большая библіографичесская ръдкость, извъстная въ одномъ экземпляръ. Съ большою осторожностью, авторъ-уніатъ разръшаетъ споръ «межы Греки и Римляны», знакомить православныхъ съ «пургаторіемъ» (чистилищемъ), описываетъ въ свътлыхъ краскахъ «зверхность епископа Римскаго», подробно говорить объ антихристъ, причемъ приводитъ доказательства, что подъ именемъ антихриста не слъдуетъ разумъть папу Римскаго. Тотъ единственный экземпляръ, по которому воспроизведена эта брошюра, пріобрътаетъ особенную важность по тъмъ рукописнымъ православно-полемическимъ замъткамъ (относящимся къ концу XVI столътія), которыми покрыты поля брошюры.
- 3) Старопечатная брошюра 1608 года— «Гармонія Восточной Церкви съ костеломъ Римскимъ— такая же библіографическая рѣдкость, какъ и вышеупомянутая, и написана также уніатомъ. Но, она разнится по внѣшности,

содержанію и пріємамъ. Сочиненіе это, имъя въ виду «читателя хрестіанскаго такъ Русина, яко Рымлянина», написано въ перемежку; на двухъ языкахъ: Западно-Русскомъ и Польскомъ: «чого хто не дочитается въ Рускомъ, того довъдается въ Полскомъ писаню, въ чомъ ся згажаютъ, и въ чомъ отъ себе розни суть, и за якими пиніами». Содержаніе брошюры — параллельное разсмотръніе таинствъ и обрядовъ Православной Церкви и Римской. Пріємы полемическіе — очень ръзскіе, свидътельствующіе о крайнемъ раздраженіи автора. Особенно много достается извъстному православному борцу Стефану Зизанію: въ одномъ мъстъ онъ именуется «Стефанко Зизаній», въ другомъ— «Стефанъ Куколь», «новый теологъ», «старый баламутъ», и такъ далъе, А извъстный издатель «Требника» епископъ Гедеонъ Балабанъ названъ «проклятниъ баламутомъ», «кукгляромъ», «шалберомъ» и даже — «болваномъ»!!

- 4) Старопечатная книга 1577 года, содержащая въ себъ сочиненіе Петра Скарги «О единствъ церкви Божівй подъ однимъ пастыремъ и о Греческомъ отъ этого единства отступленіи», равнымъ образомъ, какъ и предыдущія двъ книги, большая библіографическая ръдкость, извъстная всего въ одномъ экземпляръ. Это первое изданіе. Второе изданіе, 1590 года, появилось со значительнеми отивнами, которыя всъ отивчены и указаны въ подстрочныхъ сноскахъ. Главы же совствъ передъланныя во второмъ изданіи, или вновь написанныя (собственно въ одной первой части), помъщены вслъдъ за симъ, въ видъ дополненія, вмъстъ съ нъсколько измъненнымъ выходнымъ листомъ и новымъ посвященіемъ (уже не князю Острожскому, а королю Сигизмунду III). подъ заглавіемъ:
  - 5) Новыя статьи Петра Скарги 1590 года;
- 6) Брошюра Бенедикта Гербеста 1586 года произведеніе незначительное какъ по объему, такъ и по содержанію. Не смотря на это, брошюра Гербеста весьма часто упоминается и даже цитуется въ православныхъ полемическихъ сочиненіяхъ. Это обстоятельство и побудило дать ей мъсто въ настоящей книгъ, чтобы имъть возможность судить о произведеніи Гербеста во всемъ его объемъ, къ тому же очень небольшомъ.
- 7) Старопечатная внига 1588 года, содержащая въ себъ сочинение Острожскаго священника Василія «О единой истинной православной въръ и о святой соборной апостольской церкви, откуду начало приняла, и како повсюду распростреся», представляетъ чрезвычайно разнообразное полемическое чтеніе, написанное вполнъ приличнымъ языкомъ, а не такимъ; какъ вышеупомянутая «Гармонія». Хотя Острожскій священникъ и не упоминаетъ о «Гармоніи», а равно и объ «Упін Грековъ», но подробно разбираетъ доводы, приводимые въ этихъ двухъ уніатскихъ брошюрахъ, и убъдительно, толково, опровергаетъ

ихъ. Въ трудъ священника Василія приведены многоразличныя свидътельства изъ литературы свято-отеческой, изъ льтописей и хроникъ; въ особенности же — подробно и вразумительно разсмотрънъ догматъ «о исхожденію Духа Святого», вопросъ «о первенствъ Римстемъ и о старшенствъ епископа ихъ», о «пургаторіъ», таинствахъ и обрядахъ, о календаръ, съ ключемъ и пасхальною таблицею. Въ этомъ отношеніи, рукопись, помъщенная въ началъ настоящей книги, представляеть нъкоторыя буквально-сходныя мъста съ сочиненіемъ священника Острожскаго.

- 8) Сочиненіе Петра Скарги «Берестейскій соборъ и оборона его 1596 года» воспроизведено, за отсутствіемъ перваго изданія (1596), съ изданія 1738 года. Это сочиненіе вызвало:
- 9) отвътъ со стороны православныхъ, знаменитый «Апокрисисъ Христофора Филалета». Это сочиненіе, какъ и нѣкоторыя другія, извъстно, въ настоящее время, въ двухъ текстахъ: Польскомъ и Западно-Русскомъ. «Апокрисисъ» имъетъ уже не однаго изслъдователя, имъетъ даже и переводчиковъ на современный Русскій языкъ; но тексты его (Польскій—1597 года, Западно-Русскій— не позже 1599) досель не были воспроизведены. Польскій текстъ напечатанъ по единственному, на сколько извъстно, старопечатному экземпляру, составляющему собственность профессора М. О. Кояловича. При сличеніи Западно-Русскаго текста съ Польскимъ, оказывается, что послъдній изъ нихъ есть оригиналъ сочиненія, а Западно-Русскій—переводъ, или, върнъе, вторая редакція представляеть большое количество отмънъ, поправокъ, пропусковъ, вставокъ, сокращеній и развитій, имъющихъ большую цъну и значеніе для историка и богослова; самый же текстъ перевода, кромъ того, весьма важенъ и для языкоизслъдователя.

Что касается объясненій къ тексту книги «Памятниковъ полемической литературы въ Западной Руси», то нъкоторыя изъ нихъ, болъе краткія, или отмъчены курсивомъ въ самомъ текстъ, или оговорены въ сноскахъ; болъе же подробныя отнесены въ конецъ тома, въ Примъчанія.

Тотчасъ послъ текста слъдуетъ трехчастный Указатель (лица; мъста; предметы и ръченія), составленный по тъмъ же правиламъ, какія были приняты для Указателя къ первой книгъ.

За Указателенъ помъщены Принъчанія.

Седьный тонъ «Русской Исторической Библіотеки» составленъ и изданъ подъ редакцією Члена Коммиссіи, Петра Гильтебрандта.

## Оглавленіе.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | стольцы                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| I. — Вопросы и отвъты православному зъ па-<br>пежникомъ 1603 года                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1—110                   |
| II.—Унія Грековъ съ костеломъ Римскимъ 1595 года                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 111-168                 |
| 145; о антихристь, 145—168).  III.—Гармонія Восточной Церкви съ костеломъ Римскимъ 1608 года                                                                                                                                                                                                                                                      | 169—222                 |
| IV.— О вдинствъ церкви Божіей Петра Сварги<br>1577 года                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>223</b> – <b>526</b> |
| V.— Новыя статьи Петра Скарги 1590 года<br>(Подробное оглавленіе на столбцахъ 534—539).                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>527</b> 612          |
| VI. — Брошюра Бенедикта Гербеста 1586 года .  VII. — О единой истинной православной въръ и о святой соборной апостолской церкви, откуду начало приняла, и како повсюду распростреся. Сочинение Острожскаго священ-                                                                                                                                | 613-632                 |
| ника Василія 1588 года.  (Предсловіе, 633—636; о единой въръ, 636—651; о въръ же, и еще о томъ повторити есть потребно, 651—662; о исхожденію Всесвятого и Животворящего Духа (отъ нъко-ихъ трудолюбныхъ старецъ, пачеже отъ Максима Грека) 662—715; о исхоженю Духа Святого (по другимъ источникамъ) 715—735; о первенствъ Римстемъ и о старшен- | 633—938                 |

столвцы.

ствв епископа ихъ, 736-747, 770-787; Варлама Калаверскаго-о начальствъ папинъ-посланіе къ нъкоему Францъшку, учителю Римское церкве, 748-770; сказаніе въкратив отъ летописца, сирвчь отъ кройникы, о Латынъхъ, како отступиша отъ православныхъ патріархъ и извержени бышя отъ первенства своего и отъ книгъ поминныхъ, и о иконоборныхъ парехъ въ Константинъ градѣ царствовавшыхъ еретицѣхъ, 788—800; о опрѣснъ-кахъ, 800—838; о суботнѣмъ пость (отъ правилъ) 838— 840; о возношеніи съвершеных службы, рекше-божественных литоргви, яко не подобаеть всегда творити въ дни святого поста, 840 -844; о брацѣ, сирѣчь о женитвѣ презвитеръ и діаконовъ, 844-845; о нѣакомъ чистцю, егоже Римскый имянують пургаторіумь, 845-853; о премънению дней и празниковъ, 853-910; таблица или ключъ на обрътеніе пасхи христіанское и Жидовское, 911-915; о церкви албо о храмѣ молитвенномъ, 915-917; о образохъ, рекше о иконахъ, 917-938).

#### VIII. — Берестейскій соборъ и оборона его. Сочиненіе Петра Скарги 1596 года. . . . . .

939 - 1002

(Namowa posłow krola imci do oddzielonych w Brześciu, ktorzy synod świętych rozrywać chcieli, 943-952; list uniey świętey, 953-956; ten synod porządnie y prawnie zgromadzony był, 958-960; nie była winna rzecz świeckim się z taką unią opowiedać, 961—964; monarchia abo jedynowładztwo kościelne w ewangeliey ufundowane jest, 964—966; rząd y przełożeństwo jednego z Piotrem s. nie umarło, ale na Rzymskich biskupach stanęło, 966—961; zwierzchności swojey Rzymski biskup używał nad wszytkiego świata kościoły - świadectwo Greckich doktorow, 971-973; biskupi ze wszytkiego chrześciaństwa do Rzymu appellowali; y o prawie kościelnym, o tym napisanym y w Ruskich Prawidłach oycow świetych nalezionym, 973—974; o Grekach y patriarchach Carogrodzkich, jako długo w jedności kościelney y pod posłuszeństwem papieskim żyli, y iako się od niego odrywając zasię wracali, 974-980; o ostatnim zjednoczeniu Grekow na synodzie Florenckim, 981-985; тестаментъ патріарха Іосифа, 981—982; рѣчь Византійскаго императора Іоанна Палеолога на синодъ Флорентійскомъ, 984-985; со віє działo z Greki y z Carogrodzkim państwem po synodzie Florenckim-powieść Gennadyusza, patryarchy Carogrodz-kiego, 985 — 988; vpominanie Gennadyusza do swoich Grekow, y zatym do narodow Ruskich y innych, 988—991; vpominanie chrześciańskie do Ruskich narodow, 991-996; przestroga na potwarzy przeciwnikow synodu Brzeskiego, 996--1002).

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | столв. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | столв.       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| List dawnieyszy Rozdział VII, zamykaiący w sobie wywody niektore, osobliwie z listu dzisieyszego papieża Rzymskiego, pokazuiące, że oddanie posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu naukę Cerkwie Oryentalney wywraca; y że metropolit y władykowie, ktorzy to pozłuszeństwo oddali,—nieprawdziwie y nieszczyrze, tylko dla snadnieyszego zwodzenia ludzi, za religiey Greckiey duchowne y za odnowiciele vniey Florentskiey się                  | 1137   | Листъ давнъйшій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1134<br>1138 |
| vdaią. Rozdział VIII, zamykaiący w sobie vważenia ludzi starożytney religiey Greckiey, ktore ich do przyjęcia nowego kalendarza niepochopnymi czynią.                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1147   | Роздёлъ 8, замыкаючій въ собъ уваженья людій старожитной релъи Греческой, которые ихъ до принятья нового календара непохопными чинять                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1184         |
| Odpowiedzi część wtora. O okolicznościach postepku ludzi starodawney religiey Greckicy na synodzie Brzeskim, ktorym synodowy dziciopis przyganił. Przedmowa na wtorą część                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | Отповъди часть вторая. О околичностяхъ поступку людей старожитной рельи Греческой на синодъ Берестейскомъ, которымъ дъеписъ причинъъ. Предмова на вторую часть                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
| odpowiedzi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1197   | отповъди                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1198         |
| ma, iedno oni?  II. Ieśliż to prawda, co synodowy dzieiopis twierdzi, iż świetscy ludzie do rozsądku nauki o wierze prawa żadnego nie maią, ale duchownych przełożonych, iako tych, ktorzy błądzić nie mogą, wiary naśladować, onym posłusznymi być y podlegać, y za nimi, iako owce za pasterzmi, zawszeiść powinni? Czego względem nie była winna rzecz, aby metropolit z władykami, vnią z kościołem Rzymskim czynić chcąc, był się z nią | 1201   | тамъ голосу не маетъ, одно они?  2. Если то правда, што синодовый дъеписъ твердитъ, ижъ свътскіе люде до розсудку науки о въръ права жадного не маютъ, але духовныхъ преложеныхъ, яко тыхъ, которые блудити не могутъ, въры паслъдовати, онымъ послушнымъ быти и подлегати, за ними, яко овцы за цастырми, ити повинни? Взглядомъ чого не бываетъ повинпая речь, абы митрополитъ зъ владыками, згоду съ костеломъ | 1203         |
| opowiedział ludziom świetskim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1221   | Римскимъ чинити хотячи, опо-<br>въдался былъ зъ нею людемъ<br>свътскимъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |

столв.

III. Ieśliż to prawda, co synodowy dziejopis twierdzi, że metropolit z swym towarzystwem, od Lwowskiego v Przemyskiego władykow, archimendrytow, ihumenow, popow, czerncow, a zgoła wszytkich duchownych religiey Greckiey z świetskimi zgromadzonych nie mogł być na synodzie Brzeskim, przez się samego naznaczonym, z vrzedu składan, a tym mniev wyklinan: bo by to było przeciwko rozumowi, przeciwko prawu Bożemu, przeciwko rządowi kościelnemu, przeciwko konfederacycy y przeciw zwierzchności k. i. m.? . . .

1259

IV. Ieśliż Brzeskim dnchownych y świetskich starożytney religiey Greckiev osob sprawom słusznie synodowy dziejopis przygania, z tey miary, że nie w cerkwi, ale w kamienicy, ktemu że nie przy metropolicie, ktory synod złożył, ale przy Przemyskim y Lwowskim władykach, ktorzy własnego podpisu rąk swoich odstapili, y przy Niceforze, ktory o szpiegierstwo iest obwiniony v zareczony, y przy heretikach v z marszałkiem heretickim są odprawowane?

1303

1333

1337

Odpowiedzi część trzecia.
O monarchiey abo iedynowkadztwie kościelnym papieżow Rzymskich.

Przedmowa na trzecią część odpowiedzi . . . . . . . . . . . .

I. Iesliż to prawda, co synodowy dzieiopis twierdzi, że monarchia abo iedynowładztwo kościelne w ewangeliey vfundowane iest?

II. Iesliż to prawda, co dzieiopis pisze, że Christus Pan owymi słowy: «tys Piotr, a na tey opoce zbuduię Kościoł Moy, y tobie dam klucze krolestwa

3. Если то правда, што синоловый дешисътвердить, ижъ митропилать (sic) зъ своимъ товариствомъ, отъ Лвовского и Премыского владыковъ, архимандритовъ, игуменовъ, поповъ, черицовъ, а згола всъхъ духовныхъ релѣи Греческой зъ свътскими згромаженыхъ не моглъ быти на синодѣ Берестейскомъ, черезъ себе самого пазначенымъ, зъ уряду складанъ, а тымъ менше проклинанъ: бо бы то было противко розуму, противко праву Божему, противко порядку костелному, противъ конфедераціи и противъ звърхности кродя его милости?

1260

4. Еслижъ Берестейскимъ духовныхъ и свътскихъ старожитпой релѣи Греческой особъ справамъ слушне синодовый двепись приганяеть, съ той мъры, же не въ церкви, але въ каменицы, ктому же не при митрополить, который синодъ зложилъ, але при Премыскомъ и Лвовскомъ владыкахъ, которые власного подпису рукъ своихъ отступили, и при Никифорф, который о шинкгирство естъ обвиненый и приручоный, и при еретикахъ зъ маршалкомъ еретицкимъ суть отправованы? . .

1304

Отповъди часть третяя.

О монархій албо единовластій костелномъ папежовъ Римскихъ.

1338

2. Если то правда, што дъсписъ пишетъ, же Христосъ Богъ—тыми словы: «ты еси Петръ, и на семъ камени збудую церковъ Мою, и тобъ

|                                    | столь.       |                                    | столь. |
|------------------------------------|--------------|------------------------------------|--------|
| obrony ymiłości, ktore patriarc-   |              | обороны и милости, што па-         |        |
| hom dzieiopis przypisuie, onych    |              | тріархомъ д'вепись принисуеть,     | •      |
| odstapić a do papieża Rzym-        |              | оныхъ отступити а до папежа        |        |
| skiego przyłączyć się godzi?.      | 1653         | Римского прилучитися годить?       | 1654   |
| Rozdział VI, zamykaiący w          |              | Роздълъ 6, замыкаючій въсо-        | 1,,01  |
| sobie listy niektore nawielebniey- |              | бъ листы нъкоторые навелеб-        |        |
| szego oyca Meletyusza, przed-      |              | нъйшого и всесвятъйшого куръ       |        |
| tym Alexandriyskiego, a teraz      |              | Мелетіа передътымъ Алексан-        |        |
|                                    |              |                                    |        |
| iuż Konstantinopolskiego patri-    |              | дрійского, а теперъ уже Кон-       |        |
| archy, za vsłyszeniem o ode-       |              | стантипополского патріархи,        |        |
| rwaniu metropolita y władykow      |              | за услышаньемъ о одорванью         |        |
| niektorych, do ludzi starożyt-     |              | митрополита и владыковъ нѣ-        |        |
| ney religiey Greckiey, tu w        |              | которыхъ, до людей старожит-       |        |
| tych państwach mieczkaiących,      | 1005         | ной въры Греческой, ту въ          |        |
| świeżo pisane                      | 16 <b>67</b> | тыхъ панствахъ мъшкаючихъ,         |        |
|                                    |              | свъже писаныи                      | 1668   |
| VII. Jeśliż duchownych sta-        |              | 7. Если духовныхъ старо-           |        |
| rożytney religiey Greckiey to      |              | житной релъи Греческой тое         |        |
| lepsze vczczenie kapłanstwa, o     |              | лъпшее пошанованье каплань-        |        |
| iakim im w papiestwie dzieio-      |              | ства, о якомъ имъ въ папествъ      |        |
| pis powieda, od posłuszeństwa      |              | двепись повъдаеть, отъ послу-      |        |
| patriarchow Orientalnych y od      |              | шенства патріарховъ Восточ-        |        |
| wiary ich odwiese a do odda-       |              | ныхъ и отъ въры ихъ отвести,       |        |
| nia posłuszeństwa papieżowi        |              | а до отданья послушенства          |        |
| Rzymskiemu słusznie przywieść      |              | папежови Римскому слушне           |        |
| ma?                                | 1709         | привести маетъ?                    | 1710   |
| VIII. Jeśliż to prawda, co         | 1100         | 8. Если то правда, што дъе-        | 1110   |
| dziojonie twiowdzi je nanjeż v     |              |                                    |        |
| dzieiopis twierdzi, iż papież y    |              | пись твердить, ижь папежь          |        |
| z swymi wiodąć Greckiey re-        |              | и зъ своими ведучи Греческой       |        |
| ligiey ludzie pod swoię zwierz-    |              | въры людей подъ свою зверх-        |        |
| chność, nie żadnego pożytku        |              | ность, не жадного пожитку          |        |
| swego w tym, ale tylko duchow-     |              | своего въ томъ, але толко ду-      |        |
| ney pociechy, zgody, miłości       |              | ховное потёхи, згоды, мило-        |        |
| chrześciańskiey, y postrachu he-   |              | сти христіанской, и постраху       |        |
| retykow y Turkow szuka             | 1737         | еретиковъ и Турковъ шукаетъ?       | 1738   |
| IX. Jeśliż, iako dziejopis         |              | 9. Еслижъ, яко дѣеписъ ра-         |        |
| radzi, ludzie starożytney re-      |              | дитъ, люде старожитной ре-         |        |
| ligiey Greckiey tego wdzięczni     | -            | льи Греческой, того вдячни         |        |
| być słusznie maią, że ich ta-      |              | быти слушне мають, же ихъ          |        |
| kimi sposoby, iakie teraz są w     |              | такими способы, якіе теперъ        |        |
| vżywaniu, do iedności z ko-        |              | суть въ уваженью, до едности       |        |
| ściołem Rzymskim przywodzą?        | 1753         |                                    |        |
| scioicii itzymskiii przywodzą:     | 1100         | съ костеломъ Римскимъ при-         | 1754   |
|                                    |              | водять?                            | 1754   |
| Zamknicnie odpowiedzi              |              | Замкненье отповыди                 |        |
| z prosbą y z vpominaniem do        |              | съ пр <b>озбою и зъ</b> упоминань- |        |
| Koronnych y w. x. Litewskic-       |              | емь до Коронныхъ и велико-         |        |
| go obywatelow                      | 1791         | го князства Литовского обы-        |        |
| yo ooyiotatototo                   |              | вателей                            | 1792   |
|                                    |              |                                    |        |
| V                                  |              |                                    |        |

(Лица; мъста; предметы и ръченія).  $\Pi$ ринаранир $\Pi$ 

### ВОПРОСЫ И ОТВЪТЫ

### ПРАВОСЛАВНОМУ ЗЪ ПАПЕЖНИКОМЪ

1603 года 1

|| (1) Вършы або стихи до того, што | А ты православія мужайся, народе, ЧИТАЛЪ, КОТОРЫМЪ КРАЕГРАНЕСУК СИцево: хранися Италиянъ. Хронологію старую прочитаючи, розумъти не трудно, писмо умъючи. Анатолинская церковъ, яко статечне на Христъ фундованую въру сполечне И зъ сынами своими неотмённе держить, со Христомъ Господемъ збираючи не грвшитъ.

Якось туть вътыхъ «Вопросёхъ и Отвётёхъ» читалъ,

и недармомъ на пятдесять главизнъ росписалъ,

Тиранского шаленства абымъ тя свободняъ, абысь въ двёма пятдесятниками не arontus.

Людскіе упорности огнемъ попаляетъ, Ілия з третего для покоры спасаеть. небесный царъ завше съ тобою естъ и буде!

#### (1 (об. 1) Реестръ.

- 1.—О розмноженю въры Римское.
- 2.—О примноженю сыновъ презъ крещеніе.
  - 3.—О схизматицехъ.
- 4.—О правдивомъ вызнаню въры Греческое.
  - О сумболюмъ.
  - 6.-О дванадцати члонкахъ.
- 7.—О вызнаню въры католицкое, то есть Римское.
- 8.—О вызнаню православныхъ.

1 Годъ опредъленъ изъ слъдующаго мъста на 73-мъ листъ рукописи: « — Не естъ тайно всимъ намъ, же отъ того часу, яко ся тая надслабилая поправа календара черезъ 13-го Григорія стала, уже вилка кротъ обходили есте Паску впереди Жидовъ чотырна недълями, а отъ насъ пятма, и вилка вротъ посполу въ Жидами. А то и теперъ року того 603 (1603) обходити будете, надъ звычай и постановене церковное, мъсяца остатнего зимнего, который отъ збываючихъ дней лунъ за три лъта уростаетъ, называемъ его прибывымъ тринадцатымъ мъсяцемъ». По вычислению А. В. Горскаго, въ 1608 году православные праздновали . Пасху 24 апреля, а латиняне 20 марта. 2 Издатели «Описанія Славянских» рукописей Московск. Синод. Вибл.» (III, стр. 327) зам'ячають: «пром'в прим'вненія ад'єсь нъ исторіи пророка Илів, не скрывается ли и указаніе на вмя сочинителя?»

- 9.— О трехъ персонахъ.
- 10.—О похоженю Духа Святого.
- 11.—О похоженю Духа Святого и отъ Сына.
  - 12.—О похоженю Духа Святого.
- О вызнаню въры, якъ ся въсобъ маетъ.
  - 14.—О Петровомъ началствъ.
  - 15.—Остаршенствъбискупа Римского.
- 16.—О Сумоніянахъ, то есть святовупствъ.
  - 17.—О проклятомъ ярмъ.
- 18.—О единомъ пастыру и единой овчарни.
  - 19.—О владзы духовной.
  - 20.-О сакраментъ.
- 21.—О сакраментъ въ хлъбъ 'пръсномъ.
  - **|| (2)** 22.—О опрѣсновахъ.
- 23.—О благословеній хліба во Еммаусть.
- 24.—О правдивомъ Божествъ и человъчествъ Христовъ.
  - 25.—О крещеніи малыхъ дітокъ.
  - 26.-О чистцу.
  - 27.—Съ поданя Божого чистецъ.
  - 28.—О огив чистцовомъ.
  - 29.—О памяти умершихъ.
  - 30.—О одшедшихъ душахъ, гдѣ сутъ.
- 31.—О заплатѣ правдивымъ и грѣш-
- 32.—Души праведныхъ и грѣшныхъ, гдѣ сутъ до дня суд[ного].
- 33.—Души справедливыхъ въ руцѣ Божой.
  - 34.—О постѣ суботномъ.
- 35.—О уставахъ старозаконныхъ и новозаконныхъ.
  - 36.—О службъ преждесвященной.

- 37.—О органёхъ въ костеле Рисскомъ.
- 38.—О казаню на половици служо Божое.
- 39.—О казнодъяхъ Рускихъ, то ест правос[лавныхъ].
  - 40.—О женитвѣ поповъ.
- 41.—О календару новопоправления.
  - 42.—О знаменіи Креста Господня. || (об. 2) 43.—О преношеню руки о
- чола на лѣвое плече. 44.—О переношеню руки съ чола и
- правое раме.

  45. О обращененств от церки
- Всход[ное] костела Римского. 46.—О владыкахъ отступныхъ къз
- паднимъ. 47.—О слуханю тыхъ же владыкъ митрополитовъ.
- 48.—О школахъ при церквахъ Всхо
- 49.—О засыланю дётокъ христія: скихъ на науку до папежниковъ. 50. <sup>1</sup>

конецъ реестру 2.

# II (3) BORPOCH N OTBETH IPABOCAABHONY 35 HANTEWHYKOND.

1

Напродъ—папъжникъ: Поневая наша католицкая въра, ведлугъ Пава апостола, который до Римлянъ, въ к питулъ першой, пишетъ: «оповъда бываетъ по всемъ свътъ» 3, и фунд торомъ ес Петромъ апостоломъ, яко оп

<sup>4</sup> Отдёльное названіе 50-й главы исчено, вслёдствіе ошибки въ «реестрі»: въ текс 37-я глава посвящена, какъ и 36-я, «службі преждесвященной». По исправленіи этошибки и послідовательномъ передвиженіи названій, начиная съ 37-й главы, пустое міс противъ 50-й—будеть занято. Предупреждаемъ объ этомъ. <sup>2</sup> Внизу страницы слідующ поміта: «Сію книжку выменявъ ясь за молитовникъ Рускій у Іосифа священика Іоа Шуцкій, господаръ сей книжици». <sup>3</sup> Римл., гл. 1, ст. 8: «—возвіщается во всемъ мірт

ани есть, толко бискупь оного краю, нани архангела, ани тежъ апостола, але въ которомъ былъ поставленъ <sup>1</sup>, а предся смѣеть самому Христови у владзѣ ровнатися и надъ продка своего, то есть Петра святого, выноситися. А поневажъ телы онъ тое, чого и продокъ его собъ не привлащаль, привлащаеть, телы наль оного невстыдливе ся выносить. Затымъ и въра тая, которая была въ Петръ, за которую ся Христосъ молиль, въ папежу Римскомъ не найдуется, ани есть. Слушне-жъ теды и мы, которіе естесмо православными, оного, яко противника, такъ Христова, яко и Петрова, хоронимося, и въры его не наследуемо, слухаючи самого Збавителя словъ: «овца моя голосу моего слухаеть — а по чужомъ нейдеть, але бъжить отъ него, ижъ не знаетъ чужого POJOCY» 2.

2.

Папежнивъ: Если бы, ведлугъ твоее повъсти, папежъ Римскій быль противнымъ Христови и Петрови, намъстни-II (5) кови его, не розширяль бы тоее въры або винницы своее въ далекіе крас, ани бы оное выносиль межи поганскими народы, который немаль шторокъ сыновъ презъ крещение примножаеть. А ваша, которая гаснеть, бо ее **Безсурмяне** <sup>8</sup> загамовали, не можетъ **жадного** такового овоцу приносити, але естъ неплодна и неужиточна.

Православный: Што ся тыче по**множен**я и розширеня, хотяй бы и такъ было, яко ты правишь (якожь не есть). предся мъли бысмо въ той речи за собою оборонцу и свидътеля не ангела,

самого антелского и апостолского владыку, который до малости върныхъ своихъ утъщие такъ мовитъ: «не бойся, малое стадо, яко благоволить Отенъ мой небесный дати вамъ царство небесное» 4. А о множествъ ихъ мовитъ: «много есть званных», але мало выбраныхъ» <sup>5</sup>. И о способъ приступованя мовить: «тесны | (об. 5) суть ворота и прискорбный путь, вводячій до живота, и мало ихъ есть — наслѣдуючіе его» 6. А о роспустъ: «а широкій и пространный, отводячій на згинене, и мнози суть входячіи мимъ» 7. И апостоль о Жидовехъ: «не въ м[н]ожествъ ихъ благоволилъ Богъ, абовъмъ на пустыни погибли» <sup>8</sup>.

А занехавши такъ потужные доводы, абысь, поднесши очи свои (поневажь ведлугъ тела судишъ) обачилъ, яко выбранные Божіе на всв чотыри части свъта, т. е. на всходъ и на заходъ, полудне и полночь, въ православной вфрф сіяють, и не есть тайно въдати прагнучому, же хотяй поганецъ всходное и полуденные стороны ведлугь свёта опановаль, Богу такъ изволившу, але върою одинъ Христось царствуеть, которой жаднымъ способомъ загамовати не можеть, -- погледи на чотыри священные патруярхи и пастыри истинные церкве Христовы, яко, межи оными безбожниками мъшкаючи, ани въры, ани сук (6) цессіе порядное не стратили:

1. Антуохійскій бовыть патріярха на всю восходную сторону слово Божіе и владзу духовную ведле Бога розширяетъ. маючи подъ собою архиепископовъ, ми-

ч На появ: «1 соборъ Никейскій, канонъ 7; въ зановёди Іустина цара; соборъ Африканстів, канонъ 21 и 3». <sup>2</sup> Іоан., гл. 10, ст. 27, 5. <sup>2</sup> На полѣ понснено: «Турци». <sup>4</sup> Лук., RE. 12, ст. 32. <sup>5</sup> Дук., гл. 14, ст. 24. <sup>6</sup> Мато., гл. 7, ст. 14: «—узкая врата, и тёсный путь **Вългай** въ животъ— — иже обратають его». — Лук., гл. 13, ст. 24. <sup>7</sup> Мате., гл. 7, ст. 13: вространная врата и шировій путь вводяй въ пагубу— -- . \* 1 Корин., гл. 10, ст. 🗫 😘 не во множайшихъ— —поражени бо быша въ пустыни».

налто множайше.

- 2. Александрійскій зась на великій Егупеть и всю полуденную сторону evanгеліе Христово простираеть, маючи подъ благословеніемъ своимъ архиепископовъ и епископовъ множество не малое.
- 3. Іерусалимскій патріярха, который и печатей збавеня нашого есть сторожемъ и свъткомъ, дръжачи въ благословенствъ своемъ и ряду пастырства луховного вси оные святые мъстца (, на которыхъ Христосъ Господь откупене наше справоваль, и гдв его святые ноги стояли, гдъ ся родиль, гдъ ся вскормиль, гдв ся врестиль, гдв мышкаль обецие, гдъ славу божества своего ученикомъ оказаль, гдё пять тисячей народа пятма хлъбами насытиль, 11 (об. 6) гдъ офъру і рейства своего Богу Отцу за весь міръ отправоваль, гдв незличоные чуда и добродъйства чинилъ, гдъ отполинуль отъ всёхъ працъ своихъ дня семого ведлугъ тъла, отколь на небо предъ учениками вступиль, гдф обфтницу Духа Святого на апостолы, отъ Отца принявши, выляль), --- всю Палестыну, Галилею, Іерданскую сторону, словомъ ечангелія Христова рядячи и справуючи, маетъ.
- 4. Подмо зась до Константинополского патріярхи, которое м'єсто и Новымъ Римомъ естъ названо. Всю Трацыю, Дардарію, Харватію, Македонію, Сербію, Булкгарію, Алванію, Ункгарію, Молдо-Влахію, Влахію, Руссую Малую и Великую и всв полночные стороны ажъ до Акіянъ великого моря обдръжачи, благословенство пастырское роздаеть, и оныхъсловомъ потёхи въ милости, покорѣ, въ тихости, якъ чадолюбивый отець и пастырь правдивый овець Христовыхь, утвержаеть.

A надто обачъ, же и православная въра о//(7)60га частва наства христіян-

трополитовъ множество, а епископовъ скіе. Аза не широкіе суть мішканя Рускихъ краевъ? Аза мала дръжава и царство Московскихъ земль? Азали мало тамъ Цитійскихъ ордъ оный православный царъ зъ ласки Найвышшого крещеніемъ просвѣтилъ? Азали мало и теперъ зъ Агаренскихъ сыновъ до въры православной приступуетъ? Также и на заходнихъ и всходнихъ сторонахъ сила зъ-межи нановъ благочестивыхъ, дръжачихъ въру православную, есть, которыхъ всёхъ поединкомъ выдичати часъ теперъ не знесетъ.

> А видишъ, же тые твои примовки, которими то на нашу церковъ валишъ, жебы мъла быти неплодна и неужиточна, тутъ мѣстца не маютъ. Ото сыновъ маетъ, которіе зъ далекихъ краевъ, ведле пророка, до нее приходятъ, которыхъ выводячи на светлость заповъдей Христовыхъ 9, указуетъ имъ отчизну ихъ небесную и градъ неошацованый Іерусалимъ, въ которомъ хитрецъ и содътель Богъ.

Папежникъ: || (об. 7) Хотяй жебы и такъ было, яко ты повъдаешъ, же тежъ и зъ вашое стороны въра квитнетъ и помножается подъ солнцемъ, а чомужъ васъ католицы и увесь востель Римскій схизматиками окрестиль?

Православный: Не примо того, же мы, православным, естесмо отщепенцами. Але чиимижъ?! Подобно вашими, але не Божими! Бо иншая есть речь быти отщепенцомъ Божимъ и правды Его, а иншая—людскимъ, то естъ: не хотячи быти участниками небогоугодныхъ учинковъ ихъ. О таковомъ отщепенствъ Ісаія пророкъ мовитъ: «изыйдъте съ посродку ихъ, и очиститеся, и нечистотъ ихъ не прикасайтеся, и я

прийму васъ, мовить Господь» 1. И самъ Господь гдв кажеть брата выступного, по первомъ и второмъ и третемъ наказаніи, если не покается, за поганина и явногръшника мъти 3. Также и Павелъ: «всякого, мовитъ, брата безчинно ходяща отлучайтеся» <sup>8</sup>. А безчинство есть то, кгды хто што не по воли Божой чинить и не по преданіемъ !! (8) апостолскимъ и отцовъ святыхъ, але болшъ мниманю своему, нижли разъ уфаленой правдъ уводитися даетъ. А ижъ ся то все у вашихъ католиковъ и научителей костела Римского найдуеть, слушне мы, православніи, помнечи на выровъ Господній: «слівпець слівпца если ведеть, обадва въ яму впадуть» 4, отъ таковыхъ хоронимося и, зъ Василіемъ Великимъ, мовимо <sup>5</sup>: «всякъ убо чуждъ Господня учителства голосъ и мысль, таковаго мы всегда и нынъ отбъгати познахомъ» <sup>6</sup>.

Папежникъ: Не толко же васъ католицы отщененцами, але и геретиками зовуть, а то для того, ижъ не наследуете зуполна правдивого вызнаня въры, которое напродъ съ поданя апостолского, потомъ отъ Ниценского суноду ажъ до тыхъ часовъ католици дръжать и вызнавають.

Православный: Поневажь теды въра наша христіянская называется католицкая, то есть, яко мы на Рускій языкъ выкладаемо, собор||(об. 8)ная, а по-Латинъ - универсалисъ, то есть - всвыъ сполная, -- слушнесь теды зачалъ отъ

отъ жродла. Пытаю тебе: якое было вызнане въры апостолское, а которое зась Ниценское?

#### 5.

Папежникъ: Симболюмъ апостолское дванадцать члонковъ.

Православный: А которые-жъ то члонки?

Папежникъ: Върую въ Бога Отпа, всемогущого Створителя неба и землъ, въ Іисуса Христа, Сына его единородного Господа нашего, которій ся почаль зъ Духа Святого, народился зъ Маріи Дѣвици. И ку концу: вѣрую въ Духа Святого, святый костель христіянскій.

Православный: А Ниценскій зась который?

#### 7.

Папежникъ: Кредо великое, которое и по сесь день въ костелахъ католицкихъ на мши спъвають. Мнимамъ, же и у вашихъ церквахъ.

Православный: Што-же-сь туть розного и незгодливого межи нами и вами усмотрѣлъ?

#### 8.

**|| (9)** Папежникъ: Вижу,же моее розмовы поняти не можешъ. А протожъ вызнай ты свою въру, якъ вызнаваешъ?

Православный: Въры нашое вызнане есть такъ: Върую во единого Бога Отца, нерожденного, ани сотвореного, апостоловъ и отъ Ниценского синоду, яко початку, ани конца немаючого, Сотво-

¹ Исаія, гл. 52, ст. 11. — 2 Корин., гл. 7, ст. 17: «— — отъ среды и отлучитеся— — ». ² Въ подлинникъ ссылки не върны, приводимъ ихъ въ исправленномъ вилъ: Лука, гл. 17 (поправл. изъ 18), ст. 3; Мате., гл. 18 (поправл. изъ 17), ст. 17. \* 2 (въ подлин. ошиб. 1) Солун., гл. 3, ст. 6. <sup>4</sup> Мато., гл. 15, ст. 14. <sup>5</sup> На полъ замъчено: «або оповъдаемо». 6 Въ Словъ «О върныхъ».

#### 44.

Папежникъ: -А на другомъ мъстцу у Іоанна въ капитуль 16 ясне тежъ самъ Збавитель о Духу Святомъ мовитъ: «отъ моего прийметь»  $^{1}$ , то есть отъ моего Сыновнего Духа прийметь або возметь зъ моее истности. Прото Духъ Святый единоистный есть Сынови, отъ которого все маеть, што маеть. Затымъ, походить и отъ Сына.

Православный: Куриллъ святый Александръйскій и Өеофилакть на тое слово выкладъ чинятъ: «отъ моего прийметь, то есть оть моее полности, оть моего розума, отъ моее скритости, мупрости, не спротивеняся мив окажеть. не о со! (11)бъ глаголати имать, но едика аще услышить, глаголати имать». Зачимъ то, абы ся початокъ або похожене и отъ Сына значити мъло, нейдеть. Бо хотяй ровень есть во истности во всемъ Сынъ Отцу, але Отецъ есть паіта або кавза, поводъ Сынови. Также тежъ и Духъ Святый во истности и божествъ ровенъ естъ Отцу и Сыну, але Отецъ есть ή аітіа або кавза, поводъ Святому Духу, и не маетъ того въ початку и кавзѣ †, што Отецъ, то есть-роженя и похоженя.

#### 12.

Папежникъ: Если бы не походилъ Духъ Святый и отъ Сына, а явожъ оное будешъ розумъти, гды Христосъ презъ замкнене дверій указавши ся учнемъ своимъ и давши имъ покой дунувъ и рекъ: «приймъте Духъ Святый» 3?

Великій, учитель церковный, пишучи о въ жадныхъ правдивыхъ а старихъ звовъръ въ диспутаціи Монданиста, на то дъхъ Кгрецкихъ то не найдуется, абы

выкладъ чинить, починаючи отъ оного слова, которое Христосъ Господь при своемъ одестю до учениковъ 3 мовилъ: «пожитечно, повъдаетъ, вамъ, абыхъ я отишолъ: если бовъмъ я 11 (об. 11) не пойду, Потвшитель къ вамъ не прийдетъ. Съ чого, мовитъ, явно естъ, ижъ Христосъ еще не былъ отишолъ, не было дуновене тое пришествіе Параклита, але даръ ласки духовное, кгды бо въмъ реклъ: «приймъте Духъ Святый», приложилъ и тое: «если которымъ отпустите гръхи-отпустятся имъ, а если воторымъ задръжите—задръжани будутъ». Явне теды, поведа, есть, ижь вязати и розвязовати грёхи даръ духовный было оное». Абовъмъ звыкло писмо Бозское Духомъ называти и духовные дары, яко тежъ и индъ пишеть: «опочинуть на немъ седмь Духовъ Бозскихъ» 4, то есть седмъ даровъ духовныхъ. И Златоустый въ «Омиліяхъ» <sup>5</sup> на Іоанна и Дъяній Апозась въ «Бесъдахъ» 6 столскихъ, подобне святому Аванасію и барзо широце, пишетъ.

#### 13.

Папежникъ: А чомужъ тотъ же святый Аванасій у Символюмъ своемъ о вызнаню въры, которое ся такъ починаеть: «Qui cuncue vult esse saluus» 7, положиль, же Духъ Святый и отъ Сына похолить?

II (12) Православный: Яко-живъ---о томъ Аванасій не мыслиль, ани писаль! Еслибы иначей (поневажь Аванасій быль прирожоный Грекъ, теды и кни-Православный: Святый Аванасій ги свои по-Греческу преписоваль), але

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан., гл. 16, ст. 14. † Въ подлининей «нна всй». <sup>2</sup> Іоан., гл. 20, ст. 22. <sup>8</sup> Въ подлинникъ описка: «до ученикомъ». 4 Исаін, гл. 11, ст. 2.5 Слово 88.6 Слово 1. 7 На полъ переведено: «хто-колвекъ хочетъ быти збавенъ».

Духу Святому похожене мъль признавати. Въдалъ бовъмъ Асанасій святый, яко правдивый наслёдовца evaн[гел]скихъ догматъ, оное слово самъмъ Христомъ реченное: «кгды прийдеть Утъшитель, которого я вамъ пошлю отъОтпа, Духъ истинный, который отъ Отца исходить» 8, и не важился его перечинивати ани писати иначей во книгахъсвоихъ. Которого тежъ артыкулу въры наследуючи второго собора <sup>9</sup> 150 отцы, кгды ся згромадили до Константинополя, за зезванемъ цесара Кгрецкого Өеодосія Великого, напротивко Македонія ІІневматомаха, переконавши оного, отъ соборное перкви оттяли, тамже до символу, въ Никеи постановленного (которого было | (об.12) поты: «егоже царствію нѣстъ конца»), приложили: «и въ Духа Святого Господа животворящаго, иже отъ Отца исходящаго» и прочее.

До чого и ваши самые теперешніе казнодъеве, а звлаща панове езунтове, не прять, же тоть придатокъ потомъ оть самыхъ папежовъ Римскихъ стался. Зъ-межи которыхъ одинъ, наймя Петръ Скарга, во книжцѣ своей, року 1577 у Вилни друкованой, въ роздёлё 15 такъ пишеть: «Латинскій костель жадное приганы въ томъ не маеть, же придаль до вызнаня вёры «и оть Сына» 10. А другій Бенедикть Гербесть, у книжцв своей, въ Краковв року 1586 друкованой, такъ мовитъ: «папежове, боронечи каноновъ Ниценскихъ а въру о Святомъ Духу объясняючи, придали потомъ, же и отъ Сына походитъ» 11.

папежовъ приложене, а звлаща-оного проклятого Формоса, за негоже костелъ Римскій стался, якъ лице безъ носа!

А ижъ въра христіянская 11 (13) называется канолическая, по-Греческу: католикіе 12 иклесія 13, по-Латини: универсали 14, або [ad] 15 universos pertinens, то есть: сполная, которая ся до всткъ стягаетъ,--и для тогожъ, кгды о якій великій артыкуль вёры гра шла, не оденъ бискупъ, ани два, ани тежъ едина епархія тое отправовала, але. зо всего свъта бискупи, все крестіянство, яко и тотъ вторій Константинополскій повшехный сунодъ одъ всёхъ енералитеръ 16, сполне и згодне отправовался и кончилъ. На которыхъ то такихъ синодехъ артикулы о вере головные подъ анаоемою завирано, абы до нихъ не придавати, ани уймовати, якожъ и на темъ второмъ Константинополскомъ повшехномъ сунодъ згодне въ милости братерской справою Духа Святого есть заварто, а подъ анаеемою загрожено, абы ся жадень не важиль до того артикулу въры «иже отъ Отца исходящаго» ани придавати, || (об. 13) ани уймовати.

А ижъ потомъ папежове Римскіе, выносечисе надъ выроки божественные и оныхъ святыхъ отцовъ постановеня 17, смёли шарпнути тоть святый артикуль въры а придати до сумволюмъ «и отъ Сына», протожъ оного справедливымъ судомъ святыхъ отцовъ анаоемѣ подлегли! И прожно за собою Аванасія потегаете и иншихъ его единомысленни-То южь не Асанасіево, але вашихь ковь, кулыжь они не были соб'в ни въ

Іоан., гл. 15, ст. 26. 9 На полъ замъчено: «Который синодъ названъ вторымъ вше-ESREM'S (Sic). 10 Hetps Crapta, «O iedności» (ctp. 274): «Laciński kośćioł żadney w tym przygany nie ma, isz do wyznania wiary przyłożył y od Syna». 11 Венедивтъ Гербестъ, «Wiary kościoła Rzymskiego wywody» (oб. 4 л.): «Papieżowie broniąc kanonow Niceńskich — — a wiarę o Duchu S. obiaśniaiąc-przydali potym, że y od Syna pochodzi». 12 Ha nort noправлено: «жанол...». 18 ханолих іххі оба. 14 universalis. 15 Добавлено на поль. 16 generaliter. " Въ подания ники: «постановенные».

чомъ противны—одинъ Духъ Божій въ нихъ дъйствовалъ! Рачей то вызнайте, жесте нъкоторіе мъстца ихъ часто въ друкъ выдаючи поваріовали, а подътитуломъ ихъ паписту якого положили. Але не дивно! Абовъмъ гдъ Духъ Святый свойства своего есть отдаленъ, тежъ и не навъжаетъ тамъ. А гдъ надхненя Параклитова не будетъ, не могутътамъ ани каноны, ани церемоніи призвоитые ведле воли Божое церкви его становитися.

Показалъ бымъ ти многіе мѣстца у вашихъ теперешнихъ || (14) тлумачовъ, што книги выдаютъ компонованые зъ фалшомъ, але, продолженя уходячи для чителника, опускаю.

Предся-жъ, абысь мя не розумълъ лънивымъ до тыхъ речій быти, маешъ у «Животахъ Святыхъ», которыхъ Скарга езуита року 1592 выдаль, въ «Животъ Іоанна Дамаскина», въ «Оброку Духовномъ», гдъ пишетъ, ижъ якобы Іоаннъ Дамаскинъ мёти мёлъ нёкоторые мъстца вонтиливые о похоженю Духа Святого; але, повъдаетъ, зась поправился, гды на сунодъ повшехный седмый епископи и отцеве святыи напротивко икономахомъ згромадили; на которомъ сунодъ якобы мъли оные святые отцы сполне и згодне вызнати, ижъ Духъ Святый «и отъ Сына» исходить; гдъ тежъ, повъдаетъ, и Дамаскинъ будучи, оное исторіи, которую о Іоасафъ и Варлаамъ писалъ, поправилъ, и написалъ «и отъ Сына». Чого мы такъ у отцовъ оныхъ святыхъ, яко тежъ ани во книгахъ | (об. 14) Дамаскиновыхъ не найдуемо. Еслибы въ той исторіи поправоваль «и оть Сына», — не занехаль бы и въ иншихъ внигахъ своихъ, которихъ есть не мало, также поправити. Але то щирый на него хвалшъ и помовка, яко и на святого Асанасія! Пишеть бовёмь на одномь мёстцу книгь

своихъ такъ: «поданое намъ закономъ, и пророки, и ечангелисты—познаваемо и чтимо, ничтоже далъй шукаючи. Абовъмъ, благъ будучій, Богъ и всякого добра Подавца што намъ годно разумъти—то открылъ естъ, а чого знести и спростати не можемо—замолчалъ».

#### 14.

Папежникъ: Іисусъ Христосъ облюбеници своей, костелови, презъ подобенство въ Петръ святомъ, яко не мълъ быти звитяжонъ отъ жадныхъ покусъ и геретицствъ объцалъ, мовячи до него оные слова: «ты естесь опока, а я на той опоцъ збудую костель мой, которого брамы пекелныя не звытяжать, и дамъ ти ключи царствія небесного: || (15) кого ты звяжешь на земли, будеть звязань на небесъхъ, а кого розвяжешъ на земли, будеть розвязань на небесвхъ» 1. А ижъ Петрова столица не индъ гдъ, едно въ Римъ, прето мусилъ и костелъ которого збудовалъ оный, естъ Петръ, тамъ же быти. Въ которомъ бискупи, почавши востели порядне оть Петра святого, сукцесіею идуть и тымъ костеломъ справують, до которого, ведлугь Иринея святого, доктора старого востелного, мають ся всё иншіе костелы сходити, --- въ которомъ ся доховала тая, которая есть оть апостоловь, традиція. Протожъ въ томъ единымъ костели отъ апостола Петра, яко отъ княжати апостолского, фундовано важдому, збавене свое милуючому, быти потреба, а отъ него утекати-згинене ввчное.

Православный: Признаваю же одина есть церковъ, одинъ домъ божій, одина овчарня, едино || (об. 15) войско, одинъ корабль Христовъ, въ которомъ прагнучому збавеня пребывати потреба.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mare., rg. 16, cr. 18-19.

можете: называете туть костель католицкій, то есть повшехнымь-зъ одное стороны, а зъ другое зась до одного мъстна и подъ одного имя назвиска его покладаете. Тые двѣ речи суть барзо противны, и не могуть стати посполу. Абовъмъ у вызнаню въры, не мовлюво единъ святый Римскій або Петра святого востель, але — во едину святую соборную и апостолскую церковъ; то южь туть не на Римъ толко, ани тежъ на одного Петра апостола тотъ костелъ або церковъ стягается, але на всъхъ апостолёхъ и на всёхъ христіянёхъ православныхъ по всему округу земному, которіе правдиве въ Господа нашего Інсуса Христа върять. А еслижъ и оными словы алекгуешъ реченными Христомъ до Петра святого: «ты естесь Петръ, а я на семъ камени збудую церковъ мою, і (16) которое врата адовы не звитяжать» 2, -- теды то о кождомъ зъ апостоловъ можешъ розумъти, и не толко о апостолъхъ, але и о всъхъ върныхъ. Абовъжъ то не о будованю деревяного або каменного костела мовить, але о выбранныхъ Божіихъ споминаетъ, яко и сами въ символюмъ вызнаваете: et in unam sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam. Бо еслибы иначей, теды мусьли бысте мовити: et in unum sanctum catshlolicum et apostolicum templium, якожъ южъ частей тыхъ темплювъ и межи собою и въ книгахъ новыхъ друковъ уживаете, анижли екклезія. Которое слово темплюмъ чомусь не барзо Риму естъ, до оного облюбеница Христова, але екклезія барзо снадне, яко то по-Грецку...... <sup>8</sup>

Едно ся тому дивую, же ся обачити не sti; наветь и по нашему по-Руску: тая церковъ облюбенница 4 естъ Христова. Поневажъ еклисія || (об. 16) Грецкій есть языкъ, розумвется по-Латинв-сопgregatio, то есть згромажене не одного тылко, ани дву, ани тежъ одного мъста Риму, але гдъ-колвекъ находящихся правовърныхъ христіянъ. Зъ самыхъ же апостоловъ можешъ обачити, же тая въра и назвиско не одному Петрови служило. Абовъмъ оное въры, которую въ собъ мъли, жадные покусы, жадные тръвоги, бѣды, утиски, выгнаня, огни, мечи, утрапеня, забіяня, мордованя, смерти, воды, береги, ани вшелякіе иншіе преслядованя, ведле словъ Христовыхъ, звитяжити не могли. Што потомъ зась во ихъ наследовцахъ и наступцахъ, епископахъ, мученикахъ и исповъдникахъ показалося, и теперъ еще показуется, и ажь до скончаня показоватися будеть-святыхъ всёхъ выбранныхъ Божінхъ церковъ Божія становится и будуетъ. Которую таемницу церковъ, то есть върныхъ своихъ первие Христосъ о Петръ прикладне указалъ, мо (17) вячи до него: «я тобъ мовлю, яко ты еси Петръ, и на семъ камени збудую церковъ мою» <sup>5</sup>, то естъ, върныхъ моихъ. Въра же Петрова не иншая была, едно тая: «ты естесь Христосъ Сынъ Бога живаго» 6.

Не камень теды, якъ толкуетъ святый Августинъ, але «ты еси, мовитъ, Петръ», то естъ: «отъ камене, которого еси вызналъ, Петръ и ты названъ будеши, яко отъ въры-върный; а я на томъ камени 7, которого вызналь, отъ которого и самъ Петръ названъ будеши, на томъ камени збудую церковъ мою». «Камень же по-Латинъ: haec ecclesia sponsa est Chri- | быль Христосъ» 8, Навель волаеть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мате., гл. 16, ст. 18. <sup>2</sup> Оставлено пустое мъсто въ подлинникъ. <sup>4</sup> На полъ пояснено: «невъста». <sup>5</sup> Мате., гл. 16, ст. 18. <sup>6</sup> Мате., гл. 16, ст. 16. <sup>7</sup> На полъ: «не мовить: super hunc petrum, аме: super hanc petram». в 1 Корино., гл. 10, ст. 4.

«Абовъмъ не на Петръ, мовитъ тотъ же Августинъ, але на Христъ церковъ будуется. Ещежъ и Павелъ вопіеть: «фундаменту иншого жадень надъ лежачого положити не можетъ, которій естъ Іисусъ Христосъ» 1. А о браню влючовъ, то есть вязаня и розвязованя, теды въдаемо зъ оного evaнгелія, гдѣ Христосъ Господь по воскресеніи всёмъ еднакую владзу даль, кгды презъ замкнене дверей | (об. 17) до нихъ вшолъ 2. Первъй бовъмъ толво объщалъ Петрови мовячи до него: «и тобѣ дамъ» <sup>3</sup>, значить—пришлую речъ. А въдже не читаемъ, абы ему поединкомъ гдф ихъ мфлъ давати, але гдъ всъмъ, тамъ и ему.

Што и Василій Великій, во единомъ 4 оть «Постническихъ Словъ», пишеть и всвиъ поведаетъ: «пастыромъ и учителемъ ровную подаеть власть, чому знакъ есть, же звязують и розвязують, подобне якоже и Петръ».

И Киприянъ святый пишетъ 5: «тымже, повъдаеть, были иншіе апостоли, чимъ и Петръ, однакое маючи товариство, честь и старшинство. Абовъмъ апостолскій стань одинь есть и тойже на всёхъ, также и святителскій одинъ, и не называется овъ досконалый святитель, а овъ - недосконалый, але собъ епископи. Якоже ровны и даръ благодати Святого Духа ровно истекаеть на вся, и толико приймуеть каждый зъ нихъ, колко самъ себе на приймоване годнымъ учинитъ. Не отъ вышшихъ бовъмъ и многослынущихъ мъстъ або городовъ || (18) и множества

дару Духа Святого бываеть, але отъ трудовъ, працъ, подвиговъ и богоподобнаго житія Христова тесного добре ходящихъ. На таковыхъ даръ ласки Духа Святого изливается».

А зъ стороны Иринея треба уважити, зъ явое мъри до таковыхъ словъ ему было пришло 6. Пишеть на томъ мъстцу толко противъ Вонлетинови, Кердонови и Маркиянови, которіи противко науп'в апостолской новые некоторые кацерства и сны † розсывали. Росказуеть имъ Ириней очи обернути на церкви. презъ апостолы постановленые, и затымъ, нижли до учиненя зменки о костели Римскомъ пришолъ впередъ, и иншые во Кгреціи будучіе церкви споминаеть, яко то во Ефесъ, Змюрнъ и во всей Азіи и одинакое имъ доховане науки апостолское приписуеть. Кгдыжь церковъ, которую быти вызнаваемо, есть вселенская, то есть || (об. 18) повшехная, а затымъ, кгдыжъ той самой вселенской церкви власне належна тая едность, окромъ которое жаденъ збавень 7 быти не можеть, то жадень помъстный поединковый костель, а поготову в и Римскій тое збавенное едности такъ до себе потягати и собъ привлащати не можетъ. Абовътъ Господь Іисусь Христось, оный единь добрый пастыръ, одину овчарню такъ зъ Жидовъ, яко и съ поганъ становечи, привести рачиль. И всё тые хотяй розлучени отъ себе мъстцами и часами, духомъ и върою такъ споени и злучени суть, же одину нерозделную канонародовъ владности къ уприймованю лическую або повшехную становятъ цер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Корине., гл. 3, ст. 11. <sup>2</sup> Іоан., гл. 20, ст. 19—23. <sup>3</sup> Мате., гл. 16, ст. 19. <sup>4</sup> Глава 30, слово 10, «О послушаніи». <sup>5</sup> На пол'є: «О простот'є поповъ». <sup>6</sup> На пол'є: «Ириней святый не о теперешнемъ споминаетъ костелъ Римскомъ, але о першомъ, скоро по апостолёкъ, статечне стоячомъ, который отъ теперешнего такъ естъ розный, якъ день отъ ночи и явъ свътлость отъ темности». † Въ подлинникъ: «на царства и сыны». <sup>7</sup>Исправлено изъ «помъстный». 8 Сперва было написано «поготовю».

ковъ. Въ которой если хто не найдуется, не будучи члонкомъ Христовымъ, збавенъ быти не можетъ. Абовъмъ тое-то таковое церкви вселенское едность найболшей въ томъ зависла, же маеть едину голову Христа Господа. Протожъ найбезпечнъйшая есть речъ важдому христіянинови, нехотячему зъ едности ! (19) церковное выпасти, найболшъ на Христа Господа смотръти а оного ся держати: тымъ дръжанямся Христа устережется вшелявихъ шатанскихъ самоловокъ, которые онъ при власной единой въръ для ошуканя людского поставилъ: зъ одное сторонызлую во злыхъ речахъ згоду становити, зъ другое стороны-добрую згоду и единомыслность скиненемъ споровъ и сектъ рвати и псовати хотячи. На што смотрячи святый, такъ повъдаеть: «штожъ, опустивши голову, члонковъ дръжишъ? Отъ головы если отпадаешъ, згинулесь, хто будь, то будь, жити не можеть, если зъ головы, зъ нею во едности тръваючи живота не маетъ».

#### 15.

Папежнивъ: Если, ведлугъ твоей повъсти, костелъ Римскій не естъ продкуючимъ всъмъ костеломъ по всемъ христіянствъ, а бискупъ Римскій не естъ повшехнымъ пастыромъ всъхъ овецъ (об. 19) Христовихъ,—поготову, ваши патруархове и перковъ Восточная, которыхъ перемогли брони пекелные, абовъмъ ихъ осягнула безбожная тиранская рука, гдъ имъ жадныхъ наукъ, ани ряженя и справованя, ведле потребы, овцами Христовыми, ани розширеня хвалы Божее Турчинъ не допущаетъ.

Православный: На тую квестію ачбы ся не годило тобъ жадное отповъди дати, поневажъ въ суды Божіе вдаешся, и зъ другое стороны и плетками наробяешъ, а вшакже, абысь не розумълъ собъ за выграную мъти ты, который ведле свъта того звыкъ наболше уважати, старіе привлады минаючи, спыталь бымъ тя: вгды оно презъ триста лъть по Вознесении Господнемъ, гдъ еще всв цесари, короли, княжата погане были, кгды оно въ Римъ преслъдоване было 11 (20), чи былъ, чи не быль правдивый костель або перковь на свътъ? И много на свътъ такихъ и тому подобныхъ маемо прикладовъ, которыхъ, уходячи продолженя, опущаю оные, тылко Господни слова припоминаю: «хто хочетъ ити за мною, нехай несеть кресть свой и наследуеть мене» 9. «Нъсть слуга болшій надъ пана своего» 10. «Если мене преслѣдовали, и васъ будуть преследовати» 11, помыкати и нарекати, и смутитеся будете, а свъть ся будеть веселити, але будте доброго сердца, абовъмъ «я звитяжилъ свътъ» 12. И апостолъ: «валка наша не съ теломъ, ани съ кровію, але ЗЪ ДУХОВНЫМИ ВОЙСКИ КНЯЗЯ ТЕМНОСТИ» 13. Хочай же и церкви Греческіе Всходніе и пастырове ихъ подъ зверхностю безбожника суть, але върою одинъ Христосъ царствуетъ, которого монъ въ немощехъ нашихъ выполняется. Прото не оныхъ, гдф || (об. 20) зъ ласки Божое и въра, набоженство, и сувцессія апостолская, и любовъ необлудная, и церковныя правила вцале задръжаные и отъ вшелякихъ геретицствъ незмазаные, але оныхъ, которымъ на тыхъ помененыхъ речахъ збываетъ, а на то

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Мате., гл. 16, ст. 24. <sup>10</sup> Іоан., гл. 13, ст. 16. <sup>11</sup> Іоан., гл. 15, ст. 20. <sup>12</sup> Іоан., гл. 16, ст. 33. Ефес., гл. 6, ст. 12: «яко нёсть наша брань къ крови и плоти, но къ началомъ, и ко властемъ, и къ міродержителемъ тмы вёка сего, къ духовомъ влобы поднебеснымъ.

мъсто иншые неслыханые у оное першое церкви новотный уставы суть впроважоны, посполу и зъ замкненемъ тое речи мовлю: («всякій, который чинить гръхъ, неволникъ естъ гръхови» 1; и зась: «не въдаете ли, яко емуже представляете себе рабы въ послушаніе, рабы есте, егоже послушаете» 2)—«брони пекелные перемогли».

#### 16

Папежникъ: А чомужъ Кгрепія ваша жадного патруархи не маєть, который бы ся на столицу патруаршую выжебраными и выфалшоваными пѣнязми не скупилъ: одинъ другого на ней, за поданемъ Туркомъ болшихъ пѣнязей, спыхаетъ, которые для того власного зостаютъ Симоніянами, || (21) то есть святокупцами?

Православный: Якомъ вышшей повъдаль, же вы наболшей ведле тъла звыкли розсужати, яко тежъ и Турцы, надымаючися щастьемъ свъта того, христіянъ въ убожествъ и насмъвиску для имени Христова живучихъ найгравають. Протожъ въдати потреба, же не естъ жаденъ въ Кгреціи христіянинъ, который бы за досвёдченемъ того не вёдаль, же Турцы, а особливе цесари ихъ, суть явными явъ имени Христового, такъ и всъхъ христіянъ непріятелми. А затымъ и то всѣ вѣдаютъ, же съ такихъ проклятыхъ непріятелевъ жаденъ зъ скарбовъ церковныхъ и речей святыхъ шафаромъ почитанъ быти не можеть. Не суть такъ грубыми, абы въдати не мъли, же Христу Господу тое власне належить по всв въки выбирати роботники до винограду своего. До тогожъ то самого, а не до иншого жадного, всегды иле до патріархи потребують пастыра, съ прозбами ся уте-

<sup>4</sup> Ioah., rg. 8, ct. 34. <sup>2</sup> Pems., rg. 6, ct. 16.

нехивають ку тому особъ способныхъ ведлугъ звычаю першое церкви християнское, а обраныхъ также звычаемъ першое первы хиротонисають тые, которымъ на то належить. А коли ся тежъ трафить, же имъ Турчинъ на патріаршество залецаетъ особу такую, съ которое досыть могуть мети, видячи въ немъ поступки таковые, яковые апостолъ у епископу усмотръвати казалъ, перестають на ней, въ чомъ розумѣють, же не толко не выступують противко пристойности християнской, але тежъ присвояются до росказаня апостолского, который въ обираню епископа и то усмотръвати казалъ, абы мълъ доброе свъдъцство и отъ посторонныхъ. А если бы ся тая залецаная особа имъ на тоть урядъ не здала згожа, теды залецаню мъстца не зоставуючи иншого, которого згодлившого видять быти собъ, обирають. А тымъ часомъ, абы имъ | (22) тое не было за зле мъто, старане чинять. Въ которомъ стараню если небожата почтами и упоминками подъ часъ наробяють, и башомъ кламливымъ и цесарови пышному руки намазують, азажь то имъ слушне за эле можетъ быти почитано? Азажъ то святокупствомъ назватися можеть? Можешъ тому върити, же тамъ столица патріаршая не богатства, не пожитокъ, але працу, а працу болщей отъ иныхъ христіянъ зъ небезпеченствомъ злучоную за собою тягнеть. Также ся ее ведле свъта не маешъ для чого домагатися; при прозбахъ множества христіанъ сама надъя заплаты въчное за працу дома въры по множеству подъимованые до приймованя на себе того уряду побожные люде приводить. И если-жъ который зъ нихъ што даетъ коли на вступку патріаршества Турчинови, даеть на своее хути ни ку воли самому собъ, не для пожитку своего

ви, не въ тотъ способъ, абы ся у безбожника святое речи докуповатися мълъ. але за волею всее церкви, для задръжаня въры з христіанское, для збудованя церкви божественное, зъ посполитого иншого братіи скарбу, для того. абы въ покою безъ переказы тымъ, которые о то просять, въ чиненю ряду, въ подаваню науки и въ ыншихъ пастырскихъ повинностяхъ услуговати моглъ. То такъ зъ стороны патріарховъ Кгрецкихъ и вступованя ихъ на сто-Juni.

Але вгды бысь хотвль обернути очи свои а поглядети на свой костелъ Римскій 4, ижъ если ся што въ Кгреціи не за умыслнымъ Кгрецкимъ хотвніемъ, але за неволею и кгвалтомъ Турецкимъ дветь, того въ Римв и въ Римскомъ костель хотя его въ тому ни хто не неволить, ани примущаеть, тисячу кротъ болшей. До Риму не ходячи, съ Полскихъ справъ о томъ судити можемо. Азажъ не видимо, же посполите духовные або кревныхъ, або захованыхъ приятелевъ, || (23) або слугъ своихъ на добра духовные такъ хутливе подвизають, же тежъ иншій, хотя того годивишій и способныйшій, толко же имъ зъ жадное мъры не суть обвязани, до нихъ ся тиснути не могутъ? 5 Пытаю тебе: што ты симонією або святокунствомъ 6 зовешъ? Чи згожаешся въ томъ зъ своимъ Латинскимъ докторомъ Іеронимомъ: же тые вси суть святокущами, кото-

приватного, не эъ своее | (об. 22) скрин- | добродъйства чинять, которіе въ шафованю ихъ не на самый пожитокъ и будоване церкви гледять, але ихъ цоручають и дають тымъ, которыхъ милують, на которыхъ або взглядомъ упоминковъ суть ласкави? Чи згожаешся зъ папежомъ своимъ Римскимъ Урваномъ 7, который такъ мовитъ: «хто колвекъ речей церковныхъ на тое, на што суть поставлены, але для власного зыску и пожитку за упоминокъ языка, за послугу, за прнязи узычаеть, або достаеть, святокупца есть»?

#### 47.

Палежникъ: | (об. 23) Явне то видимо, же оть того часу, оть которого Грекове ваши зъ костеломъ Римскимъ сполечность розервали, заразъ на нихъ Панъ Богъ тое проклятое ярмо вложилъ. Абовъмъ, за окупованемъ тыхъ мъстиъ, яко патріархій, кляшторовь, церквей и всего духовенства, до розширеня хва-лы Божое и розмноженя наукъ христіянскихъ нигды прийти не могутъ. Абовъмъ «двомъ паномъ (ведле словъ Христовыхъ) жаденъ служити не можетъ» <sup>8</sup>.

Православный: О отлученюся православнымъ съ костеломъ Римскимъ повъдилемъ ти вышей, въ квестіи третей, жесмы повинны отступовати отъ таковыхъ, которые нами погоршають и отъ воли Божое отводять. А што подданство свътское провлятымъ ярмомъ быти повъдаешъ, обачься, же противко рые эъ урядовъ церковныхъ пастырскихъ самому Збавителеви повстаешъ, кото-

в На полъ: «Напродъ: освященная благословеніа, строенія, розширеня, поблажаня, отивненя, утверженя, оглашеня, отпученя, сокретя, воплощеня, удержаня, потопеня, спасеня». 4 На полъ: «Шапки кардиналскіе, сакры, плащи бискупіе, поддане послушенства, розмантые бумны, казиродство, розширеня, кривоприсязства и всяких эгола выступковъ. Къ Титу послан., гл. 2. 6 На полъ: «Тые всъ помененные речи у нихъ безъ пънязей гойныхъ не бывають. Обачъ же, если то не власное святокупство у самыхъ Римского востела вызнавцовъ естъ?!» <sup>7</sup> На полъ: «1 питане, глава 3». <sup>8</sup> Мате., гл. 6, ст. 24.

рый тежъ подданствомъ свъцкихъ державцовъ былъ, и чиншъ за себе цесареви платилъ и до Пилата самъ мовитъ: «царство Мое, повъдаеть, не есть отъ мира се (24) го» 1. И самое его святое evaнгеліе, изали намъ не обявило, же суть покусами діяволскими царства мірскіе, волокучіе до отступеня одъ Бога? Туюжъ то покусу Збавитель пречь отганяючи, азали не научилъ насъ щире кланятися самому Богу, ничего не оглядаючися на земные славы и роскоши? А вшавъ же, чи для того понижилася церковъ Всходная, земного царства отдалена бывши, и того самого припадку не естъ ли причинцею Римскій папежъ, который, церковъ пресъченіемъ роздравши и розлучивши братію, латвый приступъ на Всходнихъ непріятелемъ учинилъ? Што проклятымъ ярмомъ <sup>2</sup> называешъ—свъцкое подданство, которое якобы зъ причины розерваня Кгрековъ зъ костеломъ Римскимъ заразъ на нихъ мёло прийти, теды хотяй бы и такъ было, яко ты правишъ (якожъ не естъ! але даймы тому такъ быти!), то и апостоли, кгды еще ведле **|| (об. 24)** свъта того были, въ покою свъцкомъ были, а гды отъ свъта отступили и почали свёдёцство о Христё Іисусъ выдавати, на-тыхъ-мъсть взбурили на себе всъхъ, а звлаща невърныхъ, терпъли <sup>3</sup> отъ нихъ розмаитые преслѣдованя 4. Также и Павелъ апостолъ скоро почалъ, по навроценю о Христъ, въ Дамаску смъле учити и проповъдати, на-тыхъ-мъстъ взбурилъ на себе всъхъ Жидовъ и князя языческаго Аресы царя 5, отколь ажъ оконцемъ

ему всв пноты и терпливости, въкоторыхъ ему участникомъ былъ, широце пишеть; а потомъ зась, до всёхъ оборочаючи рѣчь, мовить: «всв, хотящеи благовърно жити о Христь Інсусь, гоними будуть. Лукавіи же, пов'вдаеть, человъци чародъе преуспъють на горшее, и предшающе, и предшаеми > 6. Не Грекове теды, якомъ вышей повъдаль, винни того розерваня, але папежь Римскій, который ся 11 (25) почаль надъ всъ сполслужебники свои выносити, -экшиме стоп итиковоне инстох скино ные свои неотеризма, и не толко на всполслужебники свои, собъ во всемъ ровные, але и надъ всв цесаръ, короли, княжата и монархи земскіе, а што болшая и страшнвишая—надъ самого Христа Господа Творца и Владыку всемъ речамъ, который, схиляючися до ногъ учениковъ своихъ, оные умывалъ, а папежъ до своихъ ногъ невстылливе росказуетъ всвиъ упадати. Або што за ровность короны его золотое троистое до вънца тернового, которого на собъ носилъ, и не толко то ачь бы ся и болшей такое и тому подобное помпы его нашло, але смълъ и другою головою соборное церкви назватися, которого назвиска жаденъ зъ апостоловъ Господнихъ церкви Божой собъ привлащати не смѣлъ! Еслижъ бы Римское самое церкви головою себе называль, мъль бы по собъ 11 (об! 25) доводъ, ижъ каждая епархія маеть мети своего началника, о чомъ канонъ 34 святыхъ апостолъ такъ мовитъ: «епископомъ каждого языка потреба въдати, а собъ первого и имфти оного, яко голову, и въ кошницы былъ спущовъ, и самъ до ни чого не дъяти безъ его зданя». Чо-Тимовея учня своего, припоминаючи го и во Антіохіи отцы потвердили ка-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гоан., гл. 18, ст. 36. <sup>2</sup> На полѣ: «правда завше преслѣдована бываетъ». <sup>2</sup> Въ поданиникъ описка: «теперъ». 4 На подъ: «въ проклятомъ ярмъ были». 5 2 Кории., гл. 12. 6 2 THM., PM. 3, CT. 12-13.

нономъ девятымъ, абы тое правило за першое было принято. Але соборную голову соборной перкве правда еуангелская единого знаеть, единого оповъдаетъ Христа, о чомъ и Павелъ зъ Ефесяны насъ научаетъ, мовячи: «того Христа далъ голову вышшей всёхъ церввей, которая есть тёло его» 7: А если иначей, теды слушне церковъ Восточнаа и пастыреве ее зъ онымъ сполечности и товариства мѣти не хотять, и овшемъ пишного каждого, але въ церкви Божой сёдячого каждый стерегучи ся, антихриста бридитися и пилне стеречися маетъ 8. Овца важдая Христова голосу слухати, а отъ противного утекати мусить. Чистая 🛚 (26) облюбенница Христова въ клейнотахъ, отъ него собъ зоставленыхъ, кохатися, а передъ тымъ, хто ей 9 оные выдирати и фалшовати хочеть, хоронитися мусить.

А стороны окупованя м'естиъ оныхъ. якобы Грекомъ до побожности и начки збавенное мъло быти забавою, невиннесь приганиль и приточилесь оное слово ечангелское: «жаденъ не можетъ двомъ паномъ служити». Которое слово не до оныхъ ся стегаеть, але до лакомыхъ, въ мастности хтивыхъ, ΛO пишнихъ, до славолюбнихъ, о Божію славу ничого недбаючихъ, торые хотять и во свецкомъ нанованю, и во духовной владзъ крила свои розширяти, въшаючися барзъй на дочасныхъ речахъ, нижли на въчныхъ, вылучаючи фортелне подъ плащикомъ набоженства чужіе маетности, а всёхъ до оное вшетечници Вавилонское розмаите упстроное отсылаючи, а предся за правдивые духовные у (об. 26) даватися

зывати. Але наши духовные и овшемъ такового (яко вышшей собъ духовные Римскіе привлащають, за которимъ ся во всѣ справы свѣтскіе всчепяють и послушенства туть тежь и даваня чого зъ свъцкое зверхности выламують) добрымъ сумнънемъ зычити не могутъ. И бачные не зычать. Вълають бовьмъ поволаня своего ограничене таковое, же толко около таемницъ Божінхъ, которыхъ шафарство есть имъ поручоно, около подаваня наукъ правдивыхъ и услугованя святости Господнимъ овцамъ, около чиненя ряду въ церквахъ и около иншихъ тымъ подобныхъ обиратися имъ приходитъ. Которымъ, ведле потребы, если хто догодити хочеть, во свъцкіе забавы ему мѣшатися не потреба, ани належить. Въдають при томъ, же свобода зацности и поволане ихъ духовное не есть не ограниченно и не есть вынято зъ оного і (27) росказаня Петра апостола, который, въ листъ своемъ универсалномъ, до всихъ вобецъ писанымъ, росказуетъ отдавати подданство тымъ, которые суть преложени 10. А зъ нимъ згожаючися, Павелъ апостолъ Титови поручалъ-всъхъ напоминати, абы внязствомъ и моцарствомъ свътскимъ были поддани 11. А до Римянъ пишучи, кому дань-дань, кому честь належить, тому честь отдавати росказуеть 12. А жебы ся оттоль хто не вымовяль, уживаеть тыхъ словъ до всёхъ належачихъ: «каждая душа властемъ вышпымъ нехай ся повинуетъ» 13. На которіе слова нашъ Грецкій докторъ Хризостомъ выкладъ чинитъ: «такъ мовячи, написаль, абы оказаль, же всьмъ тые речи бывають росказовани, и свясивноть и слугами ся Христовыми на- щенникомъ, и инокомъ, не толко свът-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ефес., гл. 1, ст. 22—23. <sup>8</sup> 2 Солун., гл. 2, ст. 4. <sup>9</sup> Въ подлинникъ ошибка: «што естъ». 10 1 собори. посл. Петра, гл. 2. 11 Посл. въ Титу, гл. 3, ст. 1. 12 Римл., гл. 13, ст. 7. <sup>18</sup> Рама., гл. 13, ст. 1.

BIGGER BUREL ITHE LEATHERS THE RATES LARGER I MEET BREEK I MEET deployers le discriptive l'es adortir les le discriptives des Orens. BINS 1975 CHECKERICHE INS INCOM Z & RELE OFFIL H BERGE BREFT. COMM SHES. LIPS I THE SUIDERS KINES IN THE DIFFERE BY THE OWN LEGAL COPY. BEHINDLESS THE BULLEDWIN.

12

Carendary Siests an en ional ment in some fallerate Parceller.

има или импрофите изакое свойко да кита об выни, не радить, итсять marges for the state of the second control (that of the second control second con втие. минация за напа протимо и гос (об. 28) подара на дону нада чепамельник ва влядь. А гли зась дали, который на ивству его будущ, такъ же вапринени обећ што обачите, тотъ урадъ духовний на жени отпра-EARTH MORETH, Mr. (TO CALIETY, HE DEcars who tens cratul! A rotal webs he howeve its need nature multiple, weи выслуг. теды его не такъ розунъти стеся вси згодне за кланивния намилеја. Тто вата вео востета како- дела Таховниха виниха и санарне лиший Римскій резсукаєть»! Теперь, отдали, и иль во всемь слугаете, помильаеми смяю за писка святого, такъ ведаючи то собе за наболные артиголо и просто ведле иниманя своего куль веры слухане оныхь, а неслухаприточилесь слово до своего папежа. не за нагоршее геретицство и потемилири есть не о (28) папежу, ани пене, запомневши словь оных пророно вашень единонь Ринсконь костель кихь: «не слухайте, новить, фалши-

TENNS, MARKES DE DISPETAT DE GÉRÉRALES, COS. MIRROS GUERAS TRANS CASA COMA roia. (cd. 27) Morgans diócarbiera de a reix da didiócars aparecea, a fonies mie verminers, n byters emmo CTAIN I CLEAN INCINES .

19.

der literate positikabilis. Zood bild 10- - Handriennin Eliera tard bets, ard "EURLE: SE BIRRLIS, EDI APRITOCS HARTS THE EQUIRES, HE RAFRES PRINCER RE WALLES WHILE COURTER COURT, DOTTE HAR. COTS, CLERRICES, BARRICHERS, BO XDECTS. стивите притика и стину органия . Госкоза на жении и на востели его monga materia da motormata llerpo- materioria, regita amera esta? Honeвых Пань Христев вомоль на небо, REPORTED HAR CHIEFCER TO PARA. IL FORE HAVE RELONG. IND HE ONE MACE

Православний: Для тогожъ ви н наеть, але о санонь Христь и о всьхь выхъ пророжовь, которые ванъ пророего овнахъ, такъ зъ Жидовъ, яко и съ кують и зводять васъ. 4. И изъ самого поганъ приверненыхъ, розунати. Не Христа Господа Избавителя словьоныхъ, бавлянся теды долгини артикулами, которіе до учениковъ своихъ о фаримини субъ, труха вышшей тоесжь ба- сеяхь и бландивых вапланахь мовиль: питулм. 14t Христосъ Господь, гадаючи «оставте ихъ, поведаетъ, вожеве слемь оними жилами, тихъ словъ ужива- пін слещемь суть, слещемь же слеща

<sup>·</sup> Ісан., гл. 10, ст. 16: «-едино стадо-». <sup>2</sup> к отивчено на нова. <sup>3</sup> Ісан., гл. 10, ст. 14-16. Lepen, Fr. 23, cr. 16.

стовое».

#### 20.

**Папежникъ:** О тыхъ и таковыхъ речахъ южъ досыть наслухалемся отъ тебе. Поступую дальй, гдыжь еще не лосыть на томъ. Потреба и оно въдати, для чого ваша Всходняя церковъ о сакраментъ неоднаково зъ Римскимъ костеломъ дръжить? Абовёмъ нашъ костель пресный хлебь, яко начистшый и суптелный, фигуруючій Тёло Христово быти суптелное и чистое безъ жад-II (об.32)ное змазы, въ сакраменть Панскій посвящаеть, а церковь ваша квасный, который грубость нъякую и непризвоитость въ Тълъ Христовомъ значить, и не можеть такъ Христови самому быти прикладный, яко пресный.

Православный: Съ початку науки апостолское, яко въ хронологіяхъ и традиціяхъ отцовъ святыхъ почитаемо, церковъ Божія, такъ Всходная, яко и Заходная, оферу много лёть однаковую въ сакраментахъ Господнихъ посвящала, то есть Тѣло Его Пречистое и Кровь. Лечь шатанъ и завистникъ згоды и милости братерское діяволь позазрёль оной ихъ едности и любве, 2 дхнулъ вътромъ заразливымъ на одного зъ нихъ бискуна Александръйскаго, именемъ Діоскора, который таковую ересь въ церкви Божой почаль быль розсвити, повъдаючи, же двъ натуръ божества и человъчества, во едино злучившися, посполу терпъли. Надто еще блюзнилъ, ижъ тъло Христосъ Господь нашъ не едноистное принялъ, ани отъ кро (33) вей человеческихъ составилъ, але невымовне неякъ, ведлугъ Божества, те-

жія, въ мужа совершенна полности Хри- ся почала въ церкви ширити, не стерпъли оные святые епископы и пастырове церкве Божое: намовивши цесара Кгрецкого Маркіяна, абы синодъ повшехный на потребление тоей герезіи назначилъ. И такъ за росказаніемъ цесарскимъ назначонъ былъ и эложенъ сунодъ, который ся называетъ четвертымъ в вселенскимъ въ Халкилонъ, въ льто отъ сотвореня свъта 5944. Было на немъ епископовъ 630, которіе сошедшися исторгнули тую ересь, яко куколь, отъ православія и отсудили и анаоемъ отдали, и въру умоцнили, вызнаваючи, же Христосъ Господь яко досконалый есть Богь, такъ и досконалый человъкъ, не привидъніемъ, але правдиве твло отъ кровей Пречистое Дъвицы Маріи безъ съмени мужеского принялъ и стался правдивымъ и досконалымъ человъкомъ, намъ во всемъ II (об. 33) подобнымъ, окромъ грвха, и. пострадаль за насъ, безгрешный, теломъ, а не божествомъ. Ижъ тое геретицство не могло зъ межи христіянъ, хотяй было отъ всее церкви выклято, загинути, внеслося за часомъ въ костелъ Римскій. же потомъ Александеръ, папежъ Римскій, который быль на столицы папежской лътъ 10 и мъсяцей семъ, згордивши хлъбомъ кваснымъ, яко живущимъ, которого передъ тымъ въ сакраментъ Господень и Римская церковъ посвящала, откинулъ, взновляючи оное геретицство, которое было отъ четвертого повшехного суноду выклято, и мовилъ, же «Христосъ Панъ безъ жадное змазы и грубости тела отъ Насвятейшое Панны приняль, прето тежь, повъдаетъ, потреба, абы самая суптелная матерія въ сакраменть его насвяло суптелное принялъ. Тая ересь гды тъйшый была оферована». И отъ того

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На пол'я продължения в того слова зам'ячено: «товариство». <sup>3</sup> Въ подлининий еписка: «четвертый».

значиль неволю Егупетскую, по всёхъ заходнихъ костелахъ оферу святую | (34) отправовати росказаль. А церковъ Во--опа жинала ото святых апостоловъ и богоносныхъ отцовъ, такъ держить и обходить и заховуеть и не отменяеть жадное традиціей и росказаня такъ апостолского, яко и отпевъ святыхъ.

#### 21.

Папежникъ: А чомужъ самъ Христосъ Господь на оной вечери ученикомъ Пречистое свое Тъло и Кровъ во особъ хлъба пръсного и вина подавалъ. яко о томъ вси ечангелисты сведчать?

Православный: Жаденъ ечангелиста не пише, жебы Христосъ Господь пресникомъ Жидовскимъ своимъ ученикомъ подаваль, але хлёбомъ. А хлёбъ ся розумветь не првсникь, але хльбъ досконалый, эъ солію и квасомъ. А пръсникъ не можешъ назвати хлѣбомъ. А хотяй бысь и хотёль назвати, мусишь придати «пресникъ», то есть хлебъ пресный. Яко и человъка мертваго не называемо человъкомъ, але трупомъ; а если и человъкомъ схочемо его назвати, теды мусимо придати «мертвый», то есть человёкъ мертвый. 11 (об. 34) и пресникъ безъ квасу и соли есть, яко трупь, або человъкъ оприснови отъ хлъба, абовъмъ мовитъ

часу опреснокомъ Жидовскимъ, который одинъ зъ одиною и оприснокъ одинъ оть коша» 3. И на третемъ мъстцу: «хлъбы квашеные нехай будуть печены зъ первородныхъ жить Господеви» 4. Не пресникъ теды, але живущій хлебъ Христосъ ученикомъ своимъ на таемной вечери, яко живущее свое власное тело, даваль. Яко и Григорій Назиянскій на двохъ м'єстцахъ вспоминаеть мовячи: «опръсновъ — згнилое Егупетское тъсто, а хлъбъ квасный — живушій» <sup>5</sup>.

#### **22**.

Папежникъ: Въ трохъ evaнгелистовъ написано, то естъ у Ма[т]еея, Марка и Луки, тыми словы: «во первый день опресночный приступили ученици въ Исусови мовячи ему: | (35) Господи, гав хощеши уготоваемъ ти ясти пасху» 6. А поневажъ дни опръсночные были, яво ечангелиста повъдаетъ, явна есть речь, же южь на тоть чась хлвбовъ квашеныхъ Жидове не поживали, и Христосъ теды, который не пришолъ быль закона псовати, але полнити, не квашенымъ хлѣбомъ, яко грубымъ, вечеру оную, але пръснымъ въ сакраментв отправовалъ.

Православный: Што ся тыче грубости, або и суптелности — о томъ ужемъ предъ тымъ мовилъ, теперъ тымъ ба-. вити не хочу. Если теды, ведлугъ твоее мертвый. Бо и старое писмо розд'яляеть пов'ясти, Христосъ присникомъ вечеру оную отправоваль, теды быль преступ-**Теровоамъ** до жоны своей: «возми въ никъ закона. Бо законъ семъ дній тылруки твои человъку. Божему и клъбъ, ко опръсноки Жидомъ поживати роска**и оприснови»** 1. И на другомъ мистцу зоваль, то есть почавши оть полня лутакже роздаляючи мовить 2: «и хлабь ны масяца первого обходу солнечного,

**Щарота.**, гл. 14, ст. 2—3. Въ подянникъ ошибочно указана 13-я глава. <sup>3</sup> На полъ **ве: «намотъ». <sup>2</sup> 2 Монс.** (Исход.), гл. 29, ст. 23. <sup>4</sup> 3 Монс. (Левит.), гл. 23, ст. 17. \$ ER HRCKY . 6 Mare., rs. 26, cr. 17; Maps., rs. 14, cr. 12; Mys., rs. 22,

луны, яко пишеть Мойсей во Исхоль-7. Але абысь въдаль, же Христосъ Господь пресвятую вече (об. 35)рю оную въ четвертокъ 13 луны, на который часъ еще оприснововъ не поживано, отправоваль, пишеть Ма[т]еей ечангелисть: «во первый день опръсночный приступили до него ученицы, пытаючи: Господи, гдв хощеши наготуемъ ти ясти пасху» 8. Называеть первый день опръсночный-не тотъ, въ который баранка великоденного и опресноки ясти починали, але день 10 луны мъсяца перваго. Бо такъ Мойсей во Исхолъ: «и рекъ Господь ко Мойсею и Аарону въ земли Егупетстви глаголя: месяцъ сей вамъ начатокъ мъсяцомъ, первый да будеть вамъ во мѣсяцехъ лѣту. Рцы ко всему сонму сыновъ Израилевыхъ глаголя: во 10 мѣсяца сего да прийметъ киждый овча на домъ» 9. И дальй мовить: «и да будеть вамъ заховано ажъ до 14 мѣсяца сего, и заколють то все множество собора сыновъ Израилевыхъ ку вечеру» 10. И далей: «во 14 день месяца перваго, зъ вечера да ясте опръсноки до 21 дня тогожъ мъсяца, до вечера. Седиъ дній да ся не !! (36) явить квась въ домѣхъ вашихъ» 11. Тые теды дни чотыры, почавши отъ десятого ажъ до 14, называлися приготованемъ, въ которыхъ толко готовали баранка, але еще его не поживали. Во ажъ во 14-ий день ку вечеру баранка и опръсноки починали ясти. Съ тыхъ теды чотырехъ дній одного называетъ ечангелисть первымъ опръсночнымъ, который быль десятымь первого мёся-

отъ 14 дня ажъ до двадцатого тоежъ | Христова во 13 день была въ четвертокъ, а насха Жидомъ и опресноки ажъ во 14 день дня другого, по вечери Христовой, въ пятокъ, и то ажъ у вечеръ припадали. Во если бы такъ было, якъ ты правишъ, жебы Христосъ пасху Жидовскую и пресноки напередъ зъ учениками, нижли часъ тотъ былъ пришолъ, поживалъ, — не занехали бы были Жидове и тымъ его потсгати або помовяти. Але видимо, ижъ жадными таковыми словы противъ него не алегують.

Ворочаючися до першого, — Іоанъ ечангелиста сведчить, ижь «прежде II (об. 36) празника пасхи» вечера оная Христова была <sup>12</sup>. И далъй тотъ же ечангелисть мовить: «ведоша Іисуса отъ Кајаон во преторъ або ратушъ, а было заране и тые не вошли во преторъ, абы ся не осквернили, але абы вли пасху» 13. И зась въ той же главъ Пилать до Жидовъ мовилъ: «естъ же вамъ обычай, да единого вамъ отцущу на насху, хощете ли, отпущу вамъ царя Іюдейского», то естъ Христа 14. И далъй: «Іюдее же, поневажъ пятовъ былъ, да не зостануть на кресть тълеса въ суботу, абовъмъ былъ великъ день тое суботы, молиша Пилата, да пребиють голени ихъ, и возмутъ» 15. Поневажъ теды Жидове ажъ до 14 луны въ пятокъ ку вечеру пасху и опресноки ясти починали, а Христосъ вечеру свою во 13 тоеежъ луны въ четвертокъ отправовалъ, --- явно естъ, же не во опръсноку Тъло свое пречистое ученикомъ, але во хлъбъ квасномъ, яко живущомъ, давалъ. Бо такъ ечангелистъ мовитъ: ца, а то есть понедъловъ, а вечера свзяль Інсусь артусь, то есть хльбь,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Исход., гм. 12, ст. 15. <sup>8</sup> Мате., гм. 26, ст. 17. <sup>9</sup> Исход., гм. 12, ст. 1—8. <sup>10</sup> Исход., гл. 12, ст. 6. 13 Исходъ, гл. 12, ст. 18—19. 15 Iоан., гл. 13, ст. 1—2. 15 Iоан., гл. 18, ст. 28. <sup>14</sup> loss., гг. 18. ст. 89. <sup>15</sup> loss., гг. 19, ст. 31.

яльте. (37) се есть тьло мое, за васъ ломимое, на отпущение гръховъ» 1.

#### 23.

Папежникъ: А чомужъ оно по восвресеніи своемъ, яко пишеть evanreлисть Лукашъ, кгды ся указалъ двомъ ученикомъ, до Еммауса идучимъ, и гды, за ихъ прозбою, опочинулъ зъ ними во единой господъ, а еще на тотъ часъ были опресночные дни, взявши, поведаеть, Інсусь клёбь въ сакраменте, и благословиль, преломиль, и даваль имъ 3. Тамъ не иншій хлібоь въ сакраментів быль, едно пресный, бо то было въ Жидовской земль, и еще на тотъ часъ вси опресноковъ поживали.

Православный: Не толко во Еммаусъ, але и въ самомъ Герусалимъ не всв на тоть чась опреснововь уживали. Окромъ одныхъ Жидовъ, были бовъмъ тамъ розные народове: Грецы, Римляне и иншихъ не мало, которіе не заховывали обычаевъ Жидовскихъ. А хотяй бы иначей, теды въдае (об. 37)мо, же одинъ кротъ, а не два, Христосъ Господь таемницу оную отправовалъ и ученикомъ подалъ. Если бы на онъ часъ во Еммаусъ опръсникъ, яко ты повъдаешъ, Христосъ взявши имъ даваль, теды, однакъ, тамъ не быль сакраменть оный, которого заразъ, отходячи на страсть, ученикомъ на таемной вечери подаль. Абовёмъ тамъ не мовить: «приймъте и ядъте, се есть тъло мое», але толко благословивъ преломилъ, и

и даючи ученикомъ рекъ: приймъте и ма хлъбы пять тисячей народовъ насытилъ, также и седма-чотыри тисячи. гдъ и тамъ также, яко и во Еммаусъ. благословивши ламалъ и давалъ. Которое благословене и ламане не розумъется Тъломъ Господнимъ быти, але покармомъ простымъ. Абовъмъ яко Христосъ самъ, также и ученици з его, безъ благословенства и благодаренія, поварму уживати были не звыкли, што и Павелъ, пишучи до Коринтовъ и до Коласаевъ, росказуетъ тыми словы: **(38)** «аще ясте, аще пиете, аще ино что творите, все во славу Божію TBODUTE> ⁴.

#### 24.

Папежникъ: Еще вонтилю, абысте мъли правдивыми католиками, яко мы Римского костела, быти, поневажъ ижъ вызнаваете, же Христосъ Панъ естъ правдивымъ человъкомъ и Богомъ правдивымъ, якожъ такъ есть, и естъ самъ въ собъ нераздълный, теды и Тъло его въ сакраментв ма быть нераздвлно. Што и самъ Іоанъ ечангелисть рекъ: «азъ есмъ хлѣбъ животный, который (если) 5 зъ неба зступилъ, если хто будеть ясти отъ хліба сего, живь будеть во въки» 6. Чомужъ вы и въ томъ костелови Римскому противитеся, же онъ толко подъ одною особою сакраментъ Панскій, то есть подъ особою хлівба Тело Христово посполитому роздаеть, поневажъ гдф тфло, тамъ и кровь естъ, и належить наболше на въръ, нижъ на уставахъ, гдыжъ костелъ такъ держитъ давалъ имъ, яко тежъ и передъ стра- и сыномъ своимъ подаетъ, же подъ одстію вилка вроть учиниль, гды оно пят- ною особою жльба есть 11 (об. 38) до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мате., гл. 26, ст. 26—28. <sup>2</sup> Лук., гл. 24. На полѣ замѣчено: «[H]е отъ благословенія познанъ быль на тоть чась Христось, поневажь тій два не были съ немъ на той новой вечери, окромъ двунадесятыхъ; але отъ ранъ гвоздныхъ и на крестъ прободенныхъ рукъ его видячи познали». В На пол'в поправлено: «ученики». В 1 Корине., гл. 10, ст. 31. <sup>5</sup> Это слово лешнее. <sup>6</sup> Іоан., гл. 6, ст. 51.

сконалый Христосъ Богъ и человъкъ, и Господню оповъдаете, ажъ прийдетъ не раздъляетъ его, яко ваша Греческая и прочее 9. Отъ тыхъ же часовъ церцерковъ, же подъ двъма особами даютъ ковъ святая Восходная апостолская тачеловъку посполитому, якобы не досытъ ковые уставы держитъ и целебруетъ, ему на томъ, же толко подъ особою клъба Тъло Христово возметъ, и на потемпене, же Крове Христовое у особъ вина не поживаетъ, мълъ бы ъсти?

Православный: На тую квестію веливихъ аркгументовъ не потреба. Абовыть самый тексть ечангелскій самъ презъ себе бръмить мовячи: «аминь повъдаю вамъ, если не будете ясти Тъла Сына человъческаго, и не писте крови его, живота не имаете въ собъ. Ядый мою нлоть и піяй мою кровъ имать животь въчный, и я его воскрешу во последній день» 7. И еще: «ядый мою плоть и піяй мою кровъ во мнѣ пребываеть, и я въ немъ В. Также и на вечери оной чудной ученикомъ своимъ подъ двъма особами давалъ мовячи: «приймъте и ядъте, се естъ тъло мое». Также и келихъ по вечери глаголя: «пийте отъ него вси, се есть кровъ новаго | (39) завѣта. Якожъ и апостоль, въ тотъ же способъ пишучи до Коринтовъ, не до одныхъ презвитеровъ або јереовъ, але до всее братіи мовить: «братіе, я принялемь оть Господа то, што и вамъ подалъ, яко Господь Іисусъ въ нощъ, въ которую мълъ выданъ быти, взявши хлѣбъ и благодаривъ, преломивъ и рекъ: приймъте и ядъте, то есть тъло мое за васъ ломимое; то чинъте на мою памятку. Также и чашу, по вечери, мовячи: сія чаша

и прочее 9. Отъ тыхъ же часовъ церковъ святая Восходная апостолская таковые уставы держить и целебруеть, якожъ тежъ и зъписмъ учителей церковныхъ и отцевъ святыхъ показуетъ, а звлаща — въ литоргуи Василія Великого, Іоанна Хризостома, гдф неотмвине зъ апостоль (об. 39)скою наукою стоитъ. Абовъмъ также подъ особою хлъба Тъло Христово и подъ особою вина Кровъ Христову яко сами священници поживають, также и людемъ, которые ся до того готують, роздають. Явне теды видишъ, ижъ которіе не такъ целебруютъ, яко самъ Христосъ Господь и апостолове росказали противниками суть и нарушителми збавенныхъ артыкуловъ и традыцій, которымъ Господь живота въчного не объцалъ мовячи: «если не будете ясти тъла Сына человъческаго, и не пісте крови его, живота неймаете въ собъ 10. Тутъ аркгументовъ жадныхъ не потреба, абовымь тые слова Збавителевы каждый бы и напростшій зрозумьти можеть, яко и оное слово: «если хто иметъ въру и крестится, спасенъ будетъ, а который нейметь въры, осуждень будетъ» 11. И индъй: «если хто не родится водою и духомъ, не можеть внийти въ царство небесное» 12.

выданъ быти, взявши хлѣбъ и благодаривъ, преломивъ и рекъ: приймѣте и ядѣте, то естъ тѣло мое за васъ ломимое; то чинѣте на мою памятку. Также и чашу, по вечери, мовячи: сія чаша новый завѣть есть о моей крови, то чинѣте, илекротъ коли пиете, на мою памятку. Абовѣмъ илекротъ если ясте вадитъ, якобы рекъ: «тая манна отцамъ вашимъ ничого не помогла, абовѣмъ хотяй же ее ѣли, предся тамъ же на

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Іоан., гл. 6, ст. 53—54. <sup>8</sup> Іоан., гл. 6, ст. 56. <sup>9</sup> 1 Корине., гл. 11, ст. 23—26. <sup>10</sup> Іоан., гл. 6, ст. 53. <sup>11</sup> Марк. (въ подлинникъ описка: Матеей), глава «остатная» (т. е. 16), ст. 16- <sup>13</sup> Іоан., гл. 3, ст. 5.

Также и вы если оною манною хелпячися въ мене въровати не будете, подобне эъ оными непокорывыми отцами вашими погинете». Кгдыжъ тая манна. которая имъ зъ неба была давана, фивгурою была самому Христови, которій зышолъ зъ неба для нашего спасенія, и указуеть имъ Христосъ, абы оною манною выситися занехали, которая имъ южъ на жаденъ пожитокъ не была. Поневажъ вси старозаконные фигуры на крестъ станули, а до него, яко живущаго хлъба, который имъ не на оденъ тылко часъ, але на нескончонные часы и времена мѣлъ быти даный, прибъгали. Яко въ той же капитулъ вышшей | (об. 40) мовить: «Я естемъ хльбъ животный, грядый ко мнѣ не иматъ взалкатися, и въруяй во мя не имать вжаждатися никогдаже» 1. Видишъ, же туть на томъ мъстцу толко до въры ихъ въ собѣ притегаетъ, яко далѣй троха мовить: «да всякъ видяй Сына и въруяй въ него имать животъ въчный, и я его воскрешу во остатній день» 2. А гды въ споры межи себе увошли и хотъли доскональй о томъ выдати, рекъ имъ: **«аминь, аминь глаголю вамъ: если не** будете всти твла Сына человвческаго и не пиете крови его, живота не имаете въ собъ 3.

#### 25.

**Папежникъ:** Помню, жесь и о крещеніи спомянуль, теды тя и о то буду пытати: чому ваша Восходная церковъ наслъдуетъ въ томъ но во хрещен-

пустыни вси, для роптанія, погибли. воду погружаете. А костель нашь толво голову або обличе врещающомуся мачаетъ, || (41) маючи на томъ досытъ, же оная вода словомъ Божінмъ посвяиона, и въра крещаючогося можеть твло и душу просвъщеннымъ учинити.

Православный: Церковъ соборная апостолская, не ново, ани теперъ, але оть самыхъ боговидцовъ апостоловъ и яко оная прышая, скоро по апостолькь, церковъ таковыхъ церемоній заживаласвъткомъ суть докторовъ церковныхъ писма и традицые, которыхъ не толко словне, але презъ писмо церкви Божой зоставили. И иншихъ многихъ для продолженія опускаючи, одного въ нихъ высокого въ науцѣ Хризостома святого приведу, который бестдуючи и на оное слово Христово до Никодима «аще хто <sup>5</sup> не родится водою и духомъ» и прочее, «божественные, повъдаетъ, во водъ совершаются фигуры, то есть гробъ и мертвость, воскресеніе и животь. А тые речы вси посполу бывають. Абовъмъ, яко въ неякомъ гробе, въ воде по-**(об. 41)**гружаемымъ нашымъ главамъ ветхій человінь погребается долу и истопляется весь до конца, а потомъ выникаючимъ намъ, новый зась намъ выходить. Абовъмъ яко лацно есть погружатися и выникати, такъ лацно Богу погрести старого человѣка и показати нового. И трикроть тое бываеть, абы ся розумёль, ижь моць отъ Отца и Сына и Святого Духа всв тые речи выконываеть». Съ тыхъ теды Хризостома святого словъ можешъ розумъти, же церковъ Всходная съ початку о креское секты, которыхъ зовуть нурками? щеніи такъ, а не иначей церемоній Абовёмъ при крещеніи дётокъ вашихъ, заживала. О чомъ и Павелъ святый до такъ великихъ, яко и малыхъ, всего у Римяновъ, въ капитулъ шестой, пи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан., гл. 6, ст. 35. <sup>2</sup> Іоан., гл. 6, ст. 40. <sup>2</sup> Іоан., гл. 6, ст. 53. <sup>4</sup> Іоаннъ [Златоустъ], бесъда 25. в На полъ поправлено: «кто».

же бесъдахъ своихъ уживаетъ. «И яко ріу[мъ], то естъ чистецъ огненный, въ не фабула реченное, слухай, повъдаетъ, Павла мовячого: «спогребохомся ему крещеніемъ во смерть» 6. И зась: «першій нашъ человъкъ сорасиялся» 7. И зась: «сраспяти быхомъ по подобію смерти Сына его» 8. И троха нижей тойже Хризостомъ || (42) въ той же капитулъ мовить: «абовъмъ яко мы лацно погружаемся и возницаемъ, такъ и Христосъ лацно умеръ и, гды восхотёлъ, воскресъ». Видишъ, же не новые якіе вымыслы, яко вы розумвете и перковъ нашу помовляете, яко бысмо геретиковъ но во врещенцовъ, а не писма святого въ томъ наследовати мели, наветь и то самое словко (вантисма 9, то есть крешеніе), которого въ кредѣ вызнаваемо (во Грецкомъ стоить ваптисма, также и въ Латинскомъ baptisma выкладается inouersio aбо intinctio—понурене або омочене, отъ того словка ........ то есть понураю або погружаю), явне волаеть и презъ себе само. Посполу зъ вышменованымъ свъдоцствомъ ихъ, церковъ Божія Восходная отъ початку и до сего дня трикротнымъ погруженіемъ людей, до въры христіянское приходячихъ, просвъщала и просвъщаетъ.

## 26.

Папежникъ: || (об. 42) Ачколвекъ въ правду. отповѣди не уставаешъ, и на всь мои розуменя порядне отповедаемъ, вшакъ же еще здоумъваюся, абысте мъли до вонца статечне въ традиціяхъ писма святого поступовати? Абовъмъ одшедшимъ душамъ не въруете быти чист-

шеть, которого Хризостомъ при тыхъ ховъ, которые мы называемо пургатокоторомъ души людей христіянскихъ, очищающися повше/ныхъгрфховъ. ил утъ заразъ, пособляючимъ и намъ за ними насвятшими оффрами и ялмужнами, до неба.

> Православный: Нигде во святыхъ писаніяхъ не найдуемо, абы по смерти пованніе або очищеніе граховь быти мъло, яко и псалмиста мовить: «нътъ во смерти поминали тебе, во адъ же кто исповъстися 11? Яко тежъ и о десяти дъвахъ оныхъ прикладне познаваемо: толко што едно | (43) олъю для горъня лямпъ своихъ въ начиняхъ своихъ, то естъ въ теле мешкаючимъ милосердіемъ до нищихъ, не просвътилися въ добродъйствъ своемъ, затворилися двери облюбенцовые, и не росказуеть имъ: «идъте первъе очиститеся огнемъ чистителнымъ, а потомъ вонийдете въ ложницу мою», але: «не въдаю васъ», мовить, и отгоняеть ихъ отъ себе пречъ.

## 27.

Папежникъ: Если бы чистновый огнь душамъ не былъ поданъ съ писма Возского, костель Римскій бы католицкій таковое традицые не приймоваль. ани бы признавалъ быти еи за щирую

Православный: Ужесь килка кроть вышшей отъ мене слышалъ, ижъ вашъ костель если въ болшихъ речахъ поткнулъ и спотыкается, далеко латвъй у меншыхъ, ачъ и теперешняя квестія не менша есть першыхъ. О томъ и тана одищение некоторыхъ гре- ковомъ чистцовымъ огню пуркгуючомъ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Рима., гж. 6, ст. 4. <sup>7</sup> Рима., гл. 6, ст. 6: «ветхій — — ». <sup>8</sup> Рима., гл. 6, ст. 5: «сообразни быховить подобію смерти его». в βάπτισμα. 10 Въ подлинникъ пустое мъсто; въроатно, туть до жэжно было быть написано: βаптіζю. 11 Псал. 6, ст. 6.

церковъ Христова першая не слыхала, ани тежъ во книгахъ докторовъ святыхъ найдуемо, прето не отъ божественного (об. 43) писма чистецъ таковый душамъ есть вынальзенъ, але отъ людскихъ вымысловъ, а надто отъ высокоумнаго въ дум В Оригена, который на початку жродла наукъ выступилъ. на-опослѣ, на свою велемудрость уфаючи, упаль, блюзнърскіе мовы о Христь Збавителю нашемъ отригнулъ. Для тогожъ и Божое помочи есть обнажонъ. гды отъ пдоложерцовъ пойманъ былъ, не стерпъвши мукъ, вергъ ливанъ <sup>2</sup> на жертвище <sup>3</sup> и далъ хвалу бѣсомъ. И той для причины устыдаючися мовиль: «не толко человъкомъ безбожнымъ, але и самымъ бъсомъ отъ мукъ въчныхъ свободитися поведаеть. Которіе таковые его ръчи на пятомъ повшехномъ сунодв за Іустіяна Великаго, царя Кгрецкого въ Царъгродъ, 21 року панованя его, зшедшися епископи и учители перковныи, числомъ 165, прокляли отъ соборное церкве того и всъхъ помочниковъ его оттяли, наследуючи першыхъ чотырехъ вселенскихъ сунодовъ, и каноны || (44) потребные церкви Божое потвердили. А ваши Латинове, якъ и во иншихъ скори будучи, зъ лъпшое въ горшее нахиляючися, такъ и тутъ Оригенову науку принявши и зволяючи зъ нимъ по смерти чиститися, надто нижли здѣ што съ тѣломъ пополненыхъ презъ покаяніе исправляти.

28.

жадномъ святомъ писмѣ депургаторіюмъ не было, который по вынистью съ твла душамъ быти маетъ. Въ самомъ ечангелін есть, гд Христось нацоминаетъ, абы важдый, пови на свъть живеть, росправился конечне зъ сиперникомъ своимъ, абовъмъ вверженъ будетъ вътемницу, и не выйдеть оттоль. ажъ отдастъ последній кодранть. И зась апостолъ: «если хто будуетъ на томъ фундаменть злото, сребро, каменіе лорогое, дрова, свно, тростіе, важлого робота явна будетъ, абовъмъ день обявить, поневажь огнемь откривается, (об. 44) и каждого робота, якая естъ. огнь спробуеть, которое прибудоваль, заплату возметь, если которого робота згорить, шкоду подиметь, а самъ збавень будеть, то есть выйдеть съ того чистнового огня» 4.

Православный: Святыи всв и патриарси церковныи тое мъстце — и то по судномъ 5 дню быти маетъ — розумъють, гды зъ декрету выдань будеть до въчныхъ мукъ, и не можетъ ся ни чимъ оттамтоль выкупити, бы далъ и остатній кодранть 6. «Што бовімь человъкъ можетъ дати измъну за душу свою» 7 — тое Өеофилакть и Кириллъ святый Іерусалимскій, въ казаню своемъ «О антихристь», въ роздълъ осмомъ ку концу, тое самое словко «дондеже» выкладаеть «въчность», которое и на томъ мфстцу значить вфчность, а не дочасные муки.

А штось зъ апостола привелъ, если чін учинки згорять, шкоду подойнеть, Папежникъ: Повъдаешъ, жебы въ а самъ спасенъ будетъ, то есть не

<sup>1</sup> На полъ пояснено: «отъ вынеслого». 2 На полъ пояснено: «кандило». В На полъ пояснено: «на оф'вровникъ». 4 1 Корин., гл. 3, ст. 12—15: «Аще ли кто назидаетъ на основаніи семъ — каменіе честное — когождо діло явлено — — и когождо діло, яковоже есть, огнь искусить. И егоже аще дъко пребудеть, еже назда, изду прівметь. А егоже двао згорить, отщетится, самъ же спасется, такожде якоже огнемъ». 5 На полъ поправлено: «суднымъ». 6 Мато., гл. 5, ст. 26. 7 Мато., гл. 16, ст. 26.

воскресенія живота, а сотворшен злая—во воскресенія суда» 1. И зась: «идуть сін въ муку вічную, а праведницы въ животъ вѣчный» 2. Абовѣмъ еслижъ и верховніи божественніи апостоди Петръ и Павелъ въ канонъхъ своихъ о памяти усопшихъ написали, але о таковомъ змышленномъ чистиу нигдѣ не вспоминають. Которое ихъ правило такъ ся въ собъ маетъ: «творъте усопшимъ третины во нсалмёхъ и молитвахъ для воскресшаго изъ мертвыхъ тридневно, и девятины на памятку туть будучихъ и отшелшыхъ, и сорочины <sup>8</sup> веллугъ старого закону, якоже и Жидовстіи людіе плакалися для Мойсея, и на каждое лето памятки ихъ чинете, и отъ имѣній ихъ роздаючи убогимъ на памятку ихъ. А то о добре в руючихъ мови||(47)мо» <sup>4</sup>, и прочая. Также и Дуонисіе Ареопагить, ученикъ Павла святого, въ таемпомъ видении и въ верв о уснувшихъ споминаетъ, абы молитва и милостиня за отшедшихъ съ того свъта чинена была. И иные святые, яко Аванасій, Григорій Богословъ и Епифаній Кипрскій и Іоаннъ Дамаскинъале о таковомъ чистцовомъ огню, въ которомъ, яко бы ся души безъ тъла мучити мъли, або, яко мовитъ, полеровати и такъ все отбывши ити до небавзменки жадное нѣмашъ, завше и овшемъ бридятся тымъ, яко герезіею барзо заразливою, въдаючи то, же шатанъ естъ великимъ неприятелемъ збавеня людского, для тогожъ и вымыслилъ тую дочасную муку, абы всёхъ, въ нечистости твлесной и роспустномъ житіи пополняючихъ волю его, убезпечилъ, страхъ мукъ окрутныхъ и въчныхъ отложивши, дочасный огнь чистителный на

то быти повъдаеть, въ воторомъ душа сама все отбыти можеть, | (об. 47) мизерне и не памятаючи оное, же впродъсуда Богь жадному партикулярного суду, ани отплаты за добрые и злые учинки не чинить, ажъ на онъ чась, яко и апостоль пишеть: «абовъмъ всъмъ намъ подобаеть явитися предъ судомъ Христовымъ, абы каждый принялъ што съ тъломъ учиниль в доброе или злое». На тые слова Златоустый пишетъ: «прийметъ тъло, што учинило, или доброе, или злое, абовъмъ въ обоихъ учинкахъ души послужило, также и заплату за его прийметъ».

А штось вспомниль, ижъ за повшедніе гріхи теперь дочасне каругь, и отбываеть то душа сама безъ твла (in purgatorio), ино и на томъ ся мылишъ. Мовить бо самъ Христосъ, ижъ съ каждого слова порожнего, которое если мовити будуть человіци, дадуть личбу зъ него въ день судный. А то видишъ, ижъ не толко за учиновъ, але и за слово, не теперъ, але на онъ часъ Богъ судити будеть, также и за то || (48), што голодного не накормили, не до чистцу, але до мукъ въчныхъ осудивши одошлеть, яко мовить: «и пойдуть сін въ муку вѣчную, а праведници въ животь въчный. Для тогожь за умершихъ молимося и милостиню чинимо, ижъ еще и малыхъ гръховъ не сужено, абы тымъ передъ декретомъ судію ублагати, поневажъ розности намъ жадное зъ одшедшими съ того свъта до судного дня немашъ, абовёмъ яко они молятся за нами, такъ и мы за нихъ  $^6$ .

30.

Папежникъ: Южъ вижу, жесь зга-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан., гл. 5, ст. 28—29. <sup>2</sup> Мате., гл. 25, ст. 46. <sup>2</sup> На полѣ: «40 дній». <sup>4</sup> Канонъ 14. <sup>5</sup> Поправлено на полѣ изъ «принялъ». <sup>6</sup> Филиппис., гл. 1, зач. 238.

вшакъ же пытаю тебе: поневажъ ми ведливыхъ душъ». А о грешныхъ дутолко мъстца двъ указуешъ, што розумъешъ одущахъ справедливыхъ и гръшныхъ, роздучившися съ тъломъ, гдв и на которыхъ мъстцахъ до судного дня пребывають?

Православный: Души справедливыхъ (писмо святое мовить) суть въ рукахъ Божінхъ, и не доткнется ихъ мука. || (об. 48) Што тежъ и выразнъй Хризостомъ даеть знати, пишучи на епистолу Іюды святого: «яко ся спираль шатань о Мойссовомь телеси, гды душа отъ твла розлучается и идетъ отселя, и потыкають ее ангелскіе силы добрые и бъсовскіе гуфы превротные, абы, ведле справъ, которыхъ учинила, или злыхъ, или добрыхъ, и на розныхъ мъстияхъ, или сіи, или овыи посадили ељ, заховуючи ажъ до последнего дне, въ который на судъ вси станемъ, и тоглы или до вѣчного живота, или въ непроходимый огнистый поломень внийдемъ». Маешъ зась другое мъстце въ самомъ ечангелін о ономъ убогомъ Лазари, яко его душа заразомъ по выштью съ твла презъ ангелы на лоно Авраамле была несена. И зась третее: оть разбойника оного при креств моглесь ся научити, до которого Христосъ Господь мовиль: «днесь со мною будеши въ раи». Явно теды есть оть того разбойника, же нигдѣ индѣй души справедливыхъ, едно въ раи. Яко Аоанасій святый (49) въ своихъ «Вопросёхъ ко Антіоху князю» пишеть: «праведныхъ души (повъдаеть) по Христовъ пришествін, якожъ оть разбойника, который быль при кресть, научаемся, ижь въ ран суть. Абовъть не для оное души креснуть первъе, потомъ мы, которые

ниль традицыю востела Римского, а рай отвориль, але и для иныхъ спрашахъ тотъ же Аванасій въ тыхъ же «Квестіяхъ» своихъ мовить: «грешныхъ души во адъ суть, то есть въ темностяхъ подъ всею землею и моремъ, якоже въ псалив пише: «въ темныхъ и свии смертиви и во гробв преисполпемъ», и яко писано естъ во Іевовыхъ книгахъ: «въ земли тмы въчныя, гдъ немашъ свъта, ани видъти жизни человъческія» 7.

Папежникъ: Чтожъ теды розумвешъ о справедливыхъ и гръшныхъ, если южь приняли свою заплату, яко нашъ костель, же южь каждый мёстце свое певное осягнуль, твердить и вызнаваеть?

Православный: Жадного мёстца въ писмъ святомъ о томъ || (об. 49) не маемо, абы души грёшныхъ, поединкомъ безъ тъла, судъ и муки некелные передъ судомъ подоймовати мѣли, также ани справедливыхъ души безъ тъла, ани коронованя, ани царства небесного, глф Христосъ Господь есть, твлесне еще не доступили, але ажъ по воскресеніи съ теломъ весполъ тое одръжать. Яко и самъ Христосъ мовитъ: «аще знову прийду и пойму васъ въ собъ, ижъ далеко я естемъ, и вы будете». И инлъй мовить: «абовъмъ гдъ будеть трупъ. тамъ и зберутся и орли, и отъ того часу початокъ взявши въчне зъ нимъ будуть». Яко Павель святый пишеть: «ижъ самъ Господь въ росказъ, и въ голосъ архангеловъ, и въ трубъ Божей снийдеть зъ неба, а мертвіи о Христь воси того разбойника Христосъ Господь живо зостанемъ, купно зъ ними похва-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Iob., гл. 10, ст. 22. На волъ: «въ земли темней и мрачней».

Господа на повътру, и такъ завжды зъ Господемъ будемъ» 1. «А вшакъ же 2 тая радость, которую мають луши святыхъ, отчасти роскошуютъ, яко тежъ и фрасуновъ, ко (50) торого гръшные души мають, отчасти мука. И яко царъ призываеть приятелей и други свои на объдъ свой, а осужденніи абы мучиль, и тые, которыхъ на объдъ позвано, въ радости суть предъ домомъ царскимъ до годины объдное, а осужденницы въ темницы затворени въ смутку суть, ажъ выйдеть судія выдавати на никъ декреть, -- такъ теды потреба розумъти о тыхъ душахъ, которые впродъ насъ отошли суть, о справедливыхъ, мовлю, и грышныхъ. Поты святый Аванасій.

# 32.

Папежникъ: Если теды жаденъ (якось пов'ядиль) ани въ пекло, апи въ царство отходять, якожъ оно, кгды о богатомъ и Лазари читаемо, ижъ во огни и въ мукахъ будучи, ко Аврааму бесъдоваль?

Православный: Параболо 3, то есть приповъстю Господь вси речи о Лазари повѣдилъ, якоже и о десяти дъвахъ, и иншихъ таковыхъ приповъстяхъ. Ани бовъмъ самою ръчю была Лаза; (об. 50) рова приповъсть, поневажь не видять грѣшницы во огни будучи тыхъ, которые суть зъ Авраамомъ, ани тежъ сами межи собою познавають ближнихъ своихъ, въ темности будучи, такъ святый Аванасій въ тыхъ же «Квестіяхъ» пипість, и Хризостомъ святый въ книгахъ своихъ, называемые «Маргаритъ», въ

ченни будемъ на оболоцъхъ, потыкаючи пишетъ, же тая исторія о богатомъ и о Лазари не самою речю была, але параболюмъ, то есть приповъсть.

## 33.

Папежникъ: Если, веллугъ твоее повъсти, ани гръшные заразъ по смерти въ муки въчные идуть, ани справелливые ло парства небесного, ани со Христомъ мѣшкають, чомужъ оно апостолъ Павелъ мовить: «тесно ми зъ обудву сторонъ пожадане маючи розвязоватися и со Христомъ быти надто лъпше», и на другомъ мъстцу: «а уфаемъ и зезволяемъ раднъй выйти съ тъла а ити до Бога»?

Православный: Иншая есть речь хотъти, и иншая — пожаданное доступити. Павелъ съ тѣломъ розвязо∥(51)ватися яко доброе речи прагнулъ. А што со Христомъ быти оповъдаетъ, же еще надто лъппе естъ, прето доброе доступилъ, а лъпшое еще ся сподъваеть. Абовъмъ вси святыи честно умерши прагнуть и върують со Христомъ быти ачь и теперъ, хотяй на томъ, хочай на пришломъ въку, со Христомъ суть върою и надвею, и Христосъ съ ними естъ, яко мовить: «я естемъ зъ вами ажъ до свончанія віка». А кгды съ тіломъ изъ мертвыхъ воскреснуть (яко и Христосъ), южь не презъ въру и надъю, которая южь устанеть, але лицемъ къ лицу зъ нимъ въчне пребывати будутъ. Прото и Павелъ святый не мовитъ: «скоро розлучившися съ тъла, буду заразъ коронованъ въ царствіи небесномъ, але оповъдаеть: «а піто въ тълъ со Христомъ быти-надто лѣпше». А рай, зась, словь первомъ, «О богатомъ и о Лазари», въ который Христосъ душу разбойника

<sup>1</sup> Солун., гл. 4, ст. 16—17. <sup>2</sup> На полъ: «Асанасій, у «Вопросъхъ и Отвътахъ во Антіоху». Это слово употреблено въ формъ наръчія, или на манеръ Латинскаго творительнаго падежа.

которого радостей око не видёло и ухо не слышало, и на серце человъку не пришло. А рай || (об. 51) око Адамово видело и ухо Павлово радости не вымовные, кгды тамъ быль до раю захвицоный, слышало. Тоть рай абовёмъ душамъ южъ далъ, который есть въ опатрности и въ рукахъ Божінхъ, яко пишеть: «души праведныхъ въ рукахъ Божінхъ, и не доткнется ихъ мука». А царство небесное еще дати маеть, яко Златоустый святый о обличности Христовой ⁴ мовить: «стратилесь быль рай, воэми его; а воскресение и незопсоване и со ангелы веселіе, Сына на оболоцъхъ потыкане, и зъ нимъ въчне бытирадости, которые не пришли на сердце человъку. Кгды прийдешъ до Отца моего, тогды ти дамъ, а теперъ на въръ и на надъи до судного дня все належить». И Павель до Тимооея пишучи мовить: «бъгъ мой доконалемъ, и въру заховалъ» <sup>5</sup>. А далъй: «захована ми есть корона правды, которую ми дасть дня оного справедливый судія, а не толко мив, але и всвиъ милуючимъ приходъ ero» <sup>6</sup>. || **(52)** При томъ Хризостомъ пишеть: «кгды всв на судный день короновати будеть, на томъ Тимоен святого и Павла». Тоежъ и о всёхъ святыхъ апостолъ пишеть 7, которые звътежили кролевство, чинили справедливость, доступили обътницъ, яко Давидъ и Авраамъ, яко тамъ нижей

увель, не есть царствомъ небеснымъ, взяли. При томъ Златоустый: «тогды бовъмъ вкупъ зъ нами и они досконалыми явятся, котяй насъ въ бою упередили, але въ коронованю не епередять, и Богь не чинить имъ въ томъ уближеня, але и насъ яко Отецъ всихъ посполу почитаетъ» 8. То такъ маешъ зъ стороны душъ справедливыхъ, же еще не сутъ коронованы, апи доступили оныхъ неошацованыхъ обътницъ, то есть кролевства небесного, толко рай оный, въ которомъ быль Адамъ, гдъ завше навъжаетъ свътлость обличности (об. 52) Божое.

А стороны грешныхъ, ачь ся южъ досыть пов'тдило 9 вышей, ижъ и оныхъ еще въчный огнь не огорнуль, але суть въ темностяхъ затримани, гдв ани свъта, ани жизни человъчскія немашь, ани свътлость облича Божого ихъ не навъжаеть. Але абысь достаточне въдаль, же не толко души безъ тъла не бывають сужены и караны, але ангели, которіе згрѣшили, то есть діяволи, еще суду и караня за учинки свои не взяди, и не мучатся во огни пекелномъ, але суть заперты во адъ, который не есть пекломъ, яко вы выкладаете, абовъмъ пекло ся розумбеть, што палить и дечеть, а адъ (Грецкое есть слово абъь, по Латинъ inferus, яко въ Кредъ вызнаваете) розумвется мвстце невидимое или мвстце темностій и низкихъ пропастей, до которыхъ Христосъ обоженною душею, души оть ада высвобожаючи, эступишеть: а предся не доступили оныхъ пилъ, о чомъ Петръ апостолъ въ послаобътниць, абовъмъ Богь усмотрълъ лъп- ніи своемъ пишеть: «умерши тъломъ, шость, абы безъ насъ досконалость не а оживши духомъ, | (53) которымъ зы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полѣ: «въ словъ о предста...царица». <sup>5</sup> 2 Тимое., гл. 4, ст. 7: «теченіе своичахъ, въру соблюдохъ». 6 2 Тимов., гл. 4, ст. 8: «соблюдается мнъ вънецъ правды, егоже воздастъ мн Господь въ день онъ, праведный судія, не токмо же мнѣ, но и всѣмъ возлюбшимъ явлене его». 7 Евр., гл. 12. 8 На полъ: «Өеофилактъ на тую епистолу подобне ширей пишетъ». Въ подлиниявъ перепутаны буквы: «повидило».

жагь и ка темницы проповёдаль» <sup>1</sup>. И | «смотри, яко и ангели згрёшивши инчекть по исалив новить: «Вывель ихь и съни смертной, и вязене их» разарваль» , то есть вфрныхь выжеть тылко, а невърныхъ тамъ зъ бъсы жичнымить, гдв и теперъ бъсове душъ урьшныхъ волочать до старшыхъ своихъ которые тамъ оглушенны съдять нь темисстихъ до дия судного, а иные тамъ на земли пакостять людямъ. Прето уды Христось въ сторонв Гергесинской ихъ выгналь, элявлися были, споданаючися, ижъ ихъ Христосъ мучити будеть, и волали: «што тобъ до насъ, Імечее. Сыне Божый пришолесь предъ часомъ мучити насъ» 3. Якожъ Хриочно, за ихъ прозбою, не во огнь, але во свинъ послалъ ихъ. Видишъ, ижъ и баси знають, же еще имъ не пришоль часъ мучитися. А о тыхъ, которіс суть въ адъ, Іюда брать Господень пишоть: «а о ангельхъ, которіе не заховали своее зверхности, але оставили свое мѣшкане, на судъ дня великого везономъ уставичнымъ подъ темностю || (об. 53) заховалъ» <sup>4</sup>. При томъ Хризо-(жомъ: «што имъ будеть во страшный день судный, одинъ толко въдаеть пранедный судья, который каждому, ведле достоинства, справедливе платити будеть». Видишь, ижь вь темности свдять до суду, яко и Петрь святый пиписть: «если Богъ ангеловъ, которіе ное писмо того не росказуеть, абысмо мъзгржинили, не пошановалъ, але звязками | ли <sup>7</sup> и суботу въ постъ заховывати, окромъ темности звязавши отдаль на судь среды и пятка и иншихъ постовъ чо-

мучатся, абовъмъ кгды пришолъ Христось зъ неба, теды што-переднъйшыхь бъсовъ заперь въ пропасти. А то есть явно оть оного, вгды его просили, абы ихъ не послаль въ пропасть. едныхъ бовъмъ звязавши во темность замкнуль, а другихь росказаль гонити. до ученивовъ мовячи: «ото даю вамъ моць на нечистые духи». А въ день приходу его выведеть ихъ на болшіе муки, и што теперъ заперъ ихъ въ пропасти, то на тоть чась огню въчному». Поты Хризо (54) стомъ святый. А ижъ передъ днемъ суднымъ дъябли ся во огни не мучать, поготову души людей грешныхъ, яко пишеть Петръ святый: «въдаетъ Господь побожныхъ отъ напасти вызволяти, а несправедливыхъ на день судный ку мученю заховати» <sup>6</sup>.

# 34.

Папежникъ: Мало еще на томъ маю, жесми о пуркгаторуумъ вывель, такъ справедливымъ и грешнымъ местце. Пытаю тя, для чого такъ сила до року постовъ обходячи, наветь и въ тыдню дній два, а никоторіе и тры, суботы, яко значного поста и отъ всего костела Римского ухваленого, не заховуете?

Православный: Жадное божествензаховати» 5. При томъ Хризостомъ: тырохъ въ рокъ. А еслижесь ты въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Петр., гл. 3, ст. 18—19: «умерщвленъ убо бывъ плотію, оживъ же духомъ — —». Псал. 106, ст. 14: «нзведе я изъ тымы и съни смертныя, и узы ихъ растерва». В Мате., гл. 8, ст. 29. 4 Соб. посл. Іуд., гл. 1, ст. 6: «ангелы же не соблюдшыя своего началства, но оставлимя свое жилеще, на судъ великаго дне узами въчными подъ мракомъ соблюде». <sup>в</sup> 2 Петр., гл. 2, ст. 4: «аще бо Богъ ангеловъ согращивших» не пощада, но пленицами мрака свизавъ предаде на судъ мучимыхъ баюсти». <sup>6</sup> 2 Петр., гл. 2, ст. 9: «вёсть Господь благочествема отъ напаста избавляти, неправедники же на день судный мучимы блюсти». <sup>7</sup> Въ подлениевъ: «недълю»; мы исправили, основываясь на контекстъ и синтаксисъ. Если же оставить «недёлю», тогда придется неопред. ф. «заховыважи» исправить на «заховывали».

писмъ святомъ нашолъ, або о томъ читаль, скажи?

# 11 (of. 54) 35.

Папежникъ: Въ писмъ головномъ о томъ читати не трафилося ми. Вшакже зъ самое предсевзятой речи можемъ зрозумъти, ижъ есть въ суботу пость потребный и важный а наболшій, зъ тыхъ дву причинъ. Первая: абысмы непотребное Жидовское свято або шабать .... 8, которого зъ нѣякимсь набоженствомъ и вшедякою обфитостю обходять, поневажь, за пристемь Господа нашего Інсусь Христа, старозаконные уставы устали, а на томъ мъств новые намъ зъ ласки его Бозское суть даны, и южь не суботу, яко Жидове, але по суботв первый день-недёлю, воторый для Змертвихвстаня Панского есть надъ суботу зацивищимъ, заховуемо. Другая: же, для снаднъйшого приступованя до такъ запного свята, потреба чуйности, трезвости, легвости, абысмо тымъ самымъ способнъйшими до молитвы и до слуханя слова Божего, туть тежь и до приймованя насвятшого сакраменту, быти могли. [[(55) Для тыхъ найболшей дву причинъ костелъ Римскій суботу, яко слушна и призвоита есть речь, въ постъ заховуетъ.

Православный: Поневажь если въ писмъ божественномъ о суботномъ пость не указаль, толко нъякіись розумъня свои на доводъ приводишъ, теды волно бы ми на то тобъ и не отповъдати. А вакды абысь намъ въ томъ, же посту въ суботу не заховуемо, не помоыяль, укажу ти килка мъстцъ. А на-

которыхъ о мученикахъ приписано такъ стоить: «среду и пятовъ росказаль намъ Господь поститися: среду-для выданя его, а пятокъ-для муки, абовъмъ въ тоть день терпъль на креств висячи. А тую суботу, которую Великою называемо, поститися подаль, не ижь бы годно было въ суботу ноститися, поневажь отпочиненя есть день речей створоныхъ, але же 11 (об. 55) тую толко едину поститися подобаеть, ижъ Створителеви, еще подъ землею будучому» А [въ] конци тихъ книгъ зась мовитъ: «всякую суботу, окромъ одное, и всякую недёлю збираючися веселётеся. абовымь веседитися вы нихы полобаеть. а не смутитися». А въ «Семогранитыхъ Книгахъ» 10 изъ «росказаней» такъ мовить: «суботу и недіздю празнуйте. ижъ субота естъ дълъ створенія, а недъля воскресенія изъ мертвыхъ и прочее. Поступуючи дальй, изъ «запрещеній», абысь хто не важиль того перечиняти, во 64 канонъ своемъ такъ мовять: «если который клирикь знайдется въ недълный день або въ суботу постечися, окромъ толко одное суботы Великое, нехай скиненъ будетъ, а свъцкій человькъ абы быль отлучонь». Тыхъ тежъ каноновъ наследуючи и шестаго собора отцы святые, на которомъ и Римскій папа Агаеонъ быль, згодне законъ въ канонъ ||(56) 55 такимъ способомъ кладуть: «поневажъ (повъдають) довъдалисмыся, и[жъ] будучіе въ Римской церкви въ 40 дней святого великого поста, презъ уставъ церкви поданый, постятся въ суботы, теды подобалося святому синоду, абы и Римская церковъ держала неотменне каноны продъ-у канонахъ 9 апостолскихъ, въ святыхъ апостолъ, которые такъ мовять

быль постячися въ неделный день, або въ суботу, окромъ единое толко Великое суботы, абы быль скинень, а свъцкій человъкъ абы быль отлучонъ». Также и помъстного суноду Анкирского <sup>1</sup> такъ мовить: «если хто для иниманое воздержливости въ недълю, або въ суботу, окромъ одиное Великое суботы, будеть поститися — анаоема нехай булеть».

Тымъ и таковымъ росказанемъ, въ писмъ святомъ находячимся, якожъ вы смвете иначей держати, ви (об. 56) моменения и анасемою загрожоно, кто бы ся важиль тые каноны, отъ святыхъ отцевъ церкви Божой преданые, розривати, въ чомъ намъ жадные аркгумента, якобы до набоженства служачіе, не могуть? Бо хотяй што и доброе здается вамъ чинити, а если не по воли естъ бываемое и не по преданіемъ апостодскимъ и святыхъ мужей, все ни за што есть.

А штось пов'ълъ, же, за пришествіемъ Господа нашего Інсусъ Христа, уставы законные устали, - такъ есть. Абовъмъ законъ старый, яко недосконалый упадкови людскому не моглъ ничого помочи, наветь ани пророди, ведлугъ оное приповъсти о впадшему въ разбойники, але всѣ указовали до Месчаша, то есть до Христа, который все мъль, иле што до збавеня нашего стегалося, направити, для тогожъ, ижъ зъ межи седмихъ дней одинъ былъ Жи-**(57)**домъ постановилъ и освятилъ, которого они посполите шабатомъ называли, абы, въ томъ улацнившися отъ роботъ и дълъ и вшелякихъ забавъ доста (58) точное наполнити».

если бы который клирикъ знайденъ жого и законныхъ порядковъ и повинностей и наукъ прородкихъ, забороняючи имъ вшелякого дела въ тотъ день чинити, не ижъ бы ся не годило того дня речій добрыхъ справовати, але для того, абы цалый день той Божінхъ заповѣдей и роспаметываня дъйствъ его и чудъ училися. Яко самъ же Господь привладне, же ся годить и въ свято доброе чинити, не поеднокроть имъ указоваль, напродъ-кгды человъку, сухую руку маючому, въ божницъ словомъ зцълилъ, и зась-слъпонарожоному очи отвориль, и разслабленного при овчей купели уздоровиль. и спорченную невъсту направиль. А тое все въ шабатъ двялося. За | (об. 57) што гивваючися на него, Жидове мовили: «шесть (повъдаеть) дній есть, въ которыхъ подобаетъ дълати и лъчитися, а не въ день суботній» 3. Строфуючи ихъ, Господь съ того мовилъ: «липемѣри! каждый зъ васъ, вола або осла своего оть яслей отвязавши, въ день суботній, и ведъ не напалеть ли» 3, и прочее. Такъ и овечки, гды въ долъ впадеть въ день суботный 4, и отъ обрѣзанія осмодневного 5. Потомъ научаючи мовить: «не человъть для суботы, але субота есть для человъка поставленна» <sup>6</sup>, якобы реклъ: «вы собъ поважаете льпый суботу, котораа толко для упокоеня дълъ была уставлена, анижли человъка, которій есть на выображене Божіе створенъ. Претожъ (повъдаеть) абысте въдали, же Сынъ человъческій Панъ есть суботь, абовъмъ не суботы хочу, але милости; бовъмъ не пришолъ псовати, але несвъцкихъ, приходили слухати слова Бо- важъ теды такъ ся въ собъ речь ма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 17 [правило]. <sup>2</sup> Лук., гл. 13, ст. 14. <sup>3</sup> Лук., гл. 13, ст. 15. <sup>4</sup> Лук., гл. 14, ст. 5. <sup>5</sup> Іоан., гл. 7, ст. 22-23. 6 Марк., гл. 2, ст. 27.

еть, же Христось Господь все исполниль, и што было потреба спасенію нашему направиль, теды южь не одинь день, ани два святити намъ росказалъ, яко Хризостомъ святый въ бесъдъ на Ма-[т]оея <sup>7</sup> пишеть: «ниже бо одинъ день празновати тымъ, которымъ ввесь животь свой празновати росказано есть». И нижей троха: <sup>8</sup> «да празнуемъ убо всегда, ничтоже злого не справуймо, то бо есть празднивъ. Але нехай протязаются духовная, а укорочаются земная, и да забавляемся празностію духовною, руки оть лихоимства задержуючи, твло збытнихъ и непожиточныхъ працъ свобожаючи, которыхъ у Египтв утеривлъ на онъ часъ Жидовскій народъ». А ижъ у Жидовъ таковый празникъ або шабатъ не найдуется, 11 (об. 58) але увесь на обжирствахъ, піянствахъ, лихвахъ и тълесныхъ пожадливостяхъ,явна речь есть, же мы, православніи, Жидовъ, ани ихъ шабатовъ не наслъдуемо, але апостолскихъ росказаній и отцевъ святыхъ поданей неотменне, згодне, яко пристоить правовърнымъ христіяномъ, дръжимося.

### 36.

Папежникъ: Слышалемъ нѣкоторого зъ вашихъ, же церковъ ваша въ постъ великій 40-ный луторгіи або мше святое досконалое не совершаеть, толко въ суботу и въ недѣлю, а въ инше дни якуюсь недосконалую, которую называете преждеосвяцоная. Для чогожъбысте не мѣли также, яко и Римскій костель, въ церквахъ вашихъ въ тотъ великій постъ на кождый день службы зуполное отправовати? А колижъ ся слушнъй и пристойнъй мши святое, яко часу того, отправовати годить, гды ся намятка муки Панское розчитаетъ,

<sup>7</sup> Бесёда 39. <sup>8</sup> Глава 12. <sup>9</sup> Это слово—лишнее. Оф'вры».

|| (59) вгды и набоженство и постъ единостайный отъ всѣхъ заховуется! Если теды иншіе церемоніе въ костелѣ суть важны, далево болшъ мша, которое слухати речь естъ збавенная. Радъ бымъ слышалъ, яко ми ся съ того выведешъ?

Православный: Правда есть, же луторгія святая надъвсь иншіе церемоніе перковным естъ важнъйша и болша и Богу намилша, въ которой всѣ таемницы вочеловъченія Христова, страсти его, погребеніе, и воскресеніе, й вознесеніе. и второе со славою пришествіе розчитаются. А вшакъ же, якомъ ти первъй повидилъ, если (хто) 9 хотяй бы што и налъпшого тобъ здалося чинити, а не по воли Божой бысь то чиниль, ни за што есть. На привладъ: Жидове невърные, шабать свой обходячи, жадного дъла доброго въ нихъ чинити не хотять, ани ялмужны, ани ратунку впад-II (об. 59) въ напасть. въ якую пригоду, ани суду справедливого. Яко вгды бысь и ты хотель до сакраменту насвятшого приступити, въ той часъ пришолъ бы до тебе адверсаръ твой якій, о которомъ ты пребачилъ, и, припадши до ногъ твоихъ, просиль бы о отпущение, а ты бысь ему отповидёль: «занехай мя теразь, абыхъся отправиль зь сакраментомъ Панскимъ, и не отпустиль бысь ему заразъвыступку его; также и гды дня якого зацного и святого, идучи тебъ на набоженство до востела, перешолъ бы ти дорогу якій утраненный, южь хотячи до везеня або на горло быти сказаный, для марное якое речи, и просилъ бы тебе о ратунокъ, а ты бысь, ему могучи помочи, вымовяль бысь ся набоженствомъ, або тогодневнымъ святомъ, обачь, если бы тое твое набоженство зъ першымъ было Богу приемно!? || (60) Поневажъ самъ Христосъ мовитъ: «милости хочу, а не

и преданную молитву отъ Господа, то есть Отче нашъ рекши, преждесвяшенный хлібо и мовять: «преждесвяціенная святая святымъ»: и злучивши Тъло съ Кровію, комоникують; и благодаривши, отпусть чинять. А такъ во всемъ статечне поступуючи, ни въ чомъ не нарушають законовь перковныхъ. Але вы, || (62) Римляне, не толко тое, але и тая власная ваша мша, што ее на каждый день доминвобишкуете <sup>2</sup>, нко посполите называете-м ша сп в ваная, не есть безь наганы. А што мовлю: для продолженя и прериваня ей пре эмвшане <sup>3</sup> эъ выкрутацствы, казаня также и органы, и иншіе розмантые вымыслы музыкъ, которые суть перешкодою горшей до набоженства правдивого, анижли побудкою, и не суть зъ росказаня апостолского, ани отцевъ святыхъ а учителей перковныхъ.

# 38.

Папежникъ: Спомянулесь и органы. якобы въ костелъ Божомъ не были потребны, и ижъ не зъ росказаня апостолского суть, ани отцевъ святыхъ. Теды хочай жебы и такъ было, кгдыжъ сила и иншихъ церемоній маемо, которыхъ апостолове не писали, лечъ то за часомъ и потребою костель презъ сукцессоровъ апостолскихъ при (об. 62) нялъ и уживаеть того набожне, посполу зъ ыншими костелными церемоніями. Якожъ и Давидъ святый, яко о немъ читаемо, органовъ и музыкъ вшелякихъ заживаль, и было то Богу приемно. Прето тежъ и въ псалмѣхъ пишучи росказуеть: «хвалите Бога во струнахъ и органъхъ и иншихъ розмантыхъ музы-ESXP>.

апостоль: «душевень человькь не приймуеть духовныхь (то есть, которіе оть Духа Божія суть), абовѣмъ глупство ему есть, и не можеть розумьти» 4. Прийли едно въ память и мовъ съ тымъ же Давидомъ святымъ: «открийочи, Господи, абыхъ розумёль чудо отъ закона твоего» 5. Не ижъ бы о тълесные очи просиль, бо въдаемо, же объдвъ здоровие мъль; але о тые власне духовные, то есть сердечные, абы ся ему дали отъ Бога, жебы жъ што-колвекъ зрозумъти моглъ открытыхъ таемницъ Бозскихъ. И на другомъ || (63) мъстцу подобне тежъ томужъ молится: «просвъти (мовить) очи мои, Господи, да не когда усну во смерть» 6. То естъ: «укажи ми дорогу не тыми твлесныма очима, але сердечными, абыхъ зъ невѣдомости якое тебе гръхомъ якимъ не образилъ, а въ томъ быхъ заснулъ, не тымъ сномъ дочаснымъ, але оного смертю вѣчного. то есть, абыхъ съ твломъ и лушею на згинене въчное не пришолъ». И сила таковыхъ и тому подобныхъ речій въ его псалибкъ знайдуемо. Если и писаль што о органъхъ и музыкахъ, або коли и самъ отправовалъ, теды моглъ бысь тое духовне розсуждати, поневажъ самъ жесь передъ тымъ повъдиль, ижь старозаконные уставы, за пристемъ Христовымъ, устали, а ижъ то Давидъ не самому собъ ку воли чиниль, але полобно ку воли затверлълому а упорному Жидовскому народови, которому и самъ Богъ II (об. 63) на початку фолгуючи росказаль быль офъры паленые зъ барановъ, быковъ, воловъ и козловъ собъ, якобы на фалу а отводечи ихъ отъ боговъ поганскихъ, которимъ ся были зъ молодости при-Православный: Написаль нъгдъсь звычаили, и частокроть имъ не тылко

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лат.: Dominus vobiscum. <sup>2</sup> Въ подлинникъ: «змъшкане». <sup>4</sup> 1 Корине., гл. 2, ст. 14. 5 Псал. 118, ст. 18. 6 Псал. 12, ст. 4.

тые животные оффровали, але и дочки мфстцу обачишь въ псалмф мовячого: и сыны свои приносили, якобы мовечи до нихъ: «если тавъ шалфете а оффровати прагнете, оффруйтежь мив. а не бѣсомъ». А яко потомъ тыми скварами и оффрами были ся Богу наприврили, слухай тогожъ пророка, отъ обличности Божое до нихъ мовячого: «не прийму (повѣдаеть) отъ дому твоего телца, ни отъ стадъ твоихъ козлы, яко мол суть всв зверіе дубравныи, скоти въ горахъ и воловье» 1 и прочее. И зась: «азали (мовить) ямъ мяса юнча? или кровъ козлію пию? (штожъ? кажетъ оффровати?) Оффруй (повъдаетъ) Богови офъру фалы, и отдай Выш **(64)**немў обѣтницы твои, то есть молитвы, и заволай мя въ лень смутку твоего, и избавлю тя, и прославиши мя» <sup>2</sup>. Подробне же и на другомъ мъстцу мовитъ: «ижъ если бы захотъдъ офъры, даль бымь убо: всесожженія не благоволиши. Але оффра (мовить) Богу духъ сокрушенъ, (и зась:) серце сокрушенно и смиренно Богъ не уничижить» 3.

Также и о органъхъ Богъ презъ пророка Аммоса мовить: «отстави отъ мене шумъ пъсней твоихъ, и псалма органовъ твоихъ не услышу» 4, то есть: «слухати не хочу». Богъ не любить и слухати не хочетъ. А якожъ-то вы смъете таковые дуды зъ набоженствомъ. а еще при насвятшой оффрф безкровной мъшати, и еще писмомъ святымъ подпираете, кламство на святыхъ Божінхъ приносячи?! Хотяй же и Давидъ

«пойте разумно» 5. На которое слово докторъ одинъ церковный выкладъ чинячи такъ пишеть 6: «тотъ, который поеть, подобаеть ему и розумомъ сивваныхъ усмотръвати, абовъмъ не пристоить на початвахъ забавлятися въ потрясаняхъ и слодкогласованяхъ, але розумъти, што поетъ. Поетъ же розумно тотъ, который справуется ведлугъ Божественныхъ заповъдей, розумѣючи тое, што поетъ. «Пою и воспою Господеви», мовить пророкъ, не ижъ бы задивити хотёль слышачихь, але Богъ въдаючому скритость сердечную кгды повъдаеть: «станешть молитвы твои чинечи, розумъ твой силу словъ тыхъ, которіе мовишъ, нехай пилнуетъ». И розумъй ижъ предъ Богомъ стоишъ, который выбадуваеть серца и внутрности, абовъмъ не спъванемъ ведикогласнымъ благовъріе и побожность бываеть познавана и горломъ краснымъ выхваляючій Бога, а учин-(65)ками откидаючій росказаня его. Абовёмъ услышить таковый реченное оть пророка: «тые людіе усты почитають мя, а серце ихъ далеко отстоить оть мене, надаремно тежь почитають мя и хвалять». Абовъмъ не цудность спъваня есть ведучее человъка до збавеня, але страхъ Божій и ховане приказаній его» и прочее. И много тому подобныхъ въ книгахъ учителей церковныхъ найдуемо. А если бысь и твлесне тое хотвль розумети, што Давидъ кажеть въ органвхъ Бога хвалисвятый, яко на онъ часъ обычай еще ти, то бысь мусъль и оффры эъ жибыль, кажеть фалити Бога во струнахь вотныхь палити, бо и тое Давидь и органъхъ; але зась на другомъ || (об. 64) | чинилъ. А еще що найтлустшее яко

¹ Псал. 49, ст. 9—10. ² Псал. 49, ст. 13--15: «еда ямъ мяса юнча? или кровь козловъ пію? Пожри Богови жертву хвалы, и воздаждь Вышнему молитвы твоя, и призови мя въ день скорби твоея, и изму тя, и прославиши мя». 3 Псал. 50, ст. 18-19. 4 Аммосъ, гл. 5, ст. 23: «-гласъ пъсней твоихъ, и пъсни органовъ-». <sup>5</sup> Псал. 46, ст. 8. <sup>6</sup> На полъ поправле-HO: «MOBETT».

вить) въ домъ твой со всесожжениемъ, воздамъ тобъ молитвы мољ, которіе обреклись уста мои» 7. И далъй: «всесожженія тлустые вознесу тоб'є съ кадиломъ, и бараны, отдамъ тобъ волы съ козлы» 8. Але на то подобно головою тряснешъ! А если жъ того чинити не можешъ, прожне теды | (об. 65) и органами ся застановляенть, которые также яко и оффры зъ животныхъ посполу зъ ыншими обрядами старозавонными устали. Претожъ, абысь въдаль, же и въ Римскомъ костелъ прелъ тымъ органовъ не бывало, але то не рикло потомъ папежъ Римскій, наймя Вителіянусь, который быль на папъжствъ лъть 14 будучи уведенъ отъ деликатовъ Влоскихъ и помпы своее, которая ижъ южъ почала была напымати для осягненя многихъ краевъ и панствъ и богатствъ того свъта, спъване зъ органами въ костелѣ постановилъ.

## 39.

Папежникъ: Помню, жесь и казане вспомивль, которое во нашомъ костелв на половици мши бываеть, котороесь зганиль. А еслижь его на тоть чась не потреба, а колижъ вжды наболшей люду въ костелъ на набоженствъ бываеть, если не тогды, а звлаща на сивваной великой мши?

Православный: Не мовлю я. жебы проповъди слова || (66) Божого и пауки въ церкви Божой не потреба было и овшемъ, и барзо естъ речь потребна и збавенна. А гдъжъ найлъпъй и снадеви ма быть проповедь науки збавенное, ажъ не въ церкви. Едно то мовлю, же не на службъ, але по службъ. Абовъмъ

самъ о собъ свъдчить: «внийду (мо- буеть жадных забобоновъ и пстротинъ людскихъ. Поневажъ Богъ не на звирховного смотрить человака, внутрнего. Служба Божія ма быть ани барзо лениво, ани тежъ назбыть скоро, але средне, съ початку заченши ажъ до конца остатнее молитвы, маеть ся на кшталть ланцуховыхь огнівь вязати и нероздълне отправовати, абы и священикъ, который предстоитъ, и доде, которіе слухають, вси едностайне однымъ сердцемъ и едиными усты охотне Богу милую и вдячную оффру назначоного часу сполне скончивши отдали. А потомъ причастившися святыхъ и животворящихъ таинствъ || (об.66) и подявоване учинивши, усвсти. А которіе не готовалися до пречистыхъ таемницъ, телы маеть церковъ Божія хлібо особливый и питіе, которое роздаеть посполитымъ вшелякого взросту и стану людемъ. На тоть часъ тежъ ся южъ и пость розвязуеть, и заховуется зо всёхъ мъръ росказане апостолское и отцевъ святыхъ постановене, то есть, же пость росказують заховати въ день неделный, толко до годины четвертое на день. Потомъ усъдши слухати науки и проповъди божественное, бы и до вечера. О чомъ и Великій Василіе, въ «Напоминаню до презвитера» пишучи, такъ мовить: «поспѣшися, о презвитеру, представити себе работника непостыдна (и прочее). Въ церкви (повъдаетъ) пребываючи, молися и почитай святыя книги до годины, которое подобаеть ти совершити божественную луторгію. И такъ предстань зъ скрухою | (67) и серцемъ чистымъ святому оффровнику, не озираючися и-тамъ-и-самъ, але въ страху и дръженю предстоячи Небесному Цару. луторгія або служба Божія не потре- абысь не для похлібства людского мо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Псад. 65 (въ подлинникъ ощибочно: 60), ст. 13—14: «— - яже изрекостъ устиъ мои». <sup>8</sup> Псан. 65, ст. 15: «всесожженія тучна — — в овны, вознесу—».

литвъ укоротилъ, и абысь не принялъ на пяти словахъ перестати, нижли безъ особы человъка. Але смотри ко единому предлежащому Цареви и ко предстоящимъ около него моцарствамъ, годнымъ себе учини(ти) святымъ канономъ, которыхъ отлучили, [съ] тыми не служи, пилнуй, кому предстоишъ, и якъ служишъ» и прочее. Южъ можешъ съ тыхъ Василія Великаго словъ розумѣти, ижъ презвитерови, луторгію божественную наченшу, не толко казаній якихъ слухати не росказано, але и на сторону не обзиратися, ажъ до скончанія службы, яко предъ самымъ Небеснымъ Царемъ стояти.

Папежникъ: Здаетъ ми ся згола, жебы наболшей для того казане въ костелъ нашомъ, на мши бываючее, ганишъ, же у вашой церкви | (об. 67) то ся стати не можетъ, а то для того, ижъ казнодфевъ такъ учоныхъ не маете.

Православный: И овшемъ не зычимо собъ таковыхъ казнольевъ, которіе бы, мимо науку апостолскую и отцевъ святыхъ, выдворными якими або полными филозофіи1 своее думами и марными мозку своего снами людъ Божій и наши спокойные сердца мѣли заражати и трвожити. Абовъмъ и Павелъ святый остерегаеть насъ отъ таковыхъ казнодфевъ и ихъ наукъ: «стережфтеся (мовить), братіе, абы васъ хто не ошукалъ презъ филозофію и прожное омамене, ведле уставы людское, и ведлугъ елементовъ свъта того, а не ведле Христа» 2. А такъ и мы, кгды на певномъ фундаментъ писма святого стоимо, на песокъ змышленныхъ речій не зстузбавеня» 3! Волимо съ Павломъ святымъ роздаютъ.

пожитку тисячми мовы при (68)водити . Не выносимся въ нашихъ казнолѣяхъ! Если есть, благодаримо Бога, и слухаемо его, якосмы повинни. А если немашъ, утекаемся до навышшого пастыремъ началника, абы онъ самъ, яко голова церкви своей, оной роботниковъ и пастыровъ, яко самъ росказуетъ, ни до кого иншого, едно самъ до себе въ таковыхъ потребахъ прибъгати. «Молътеся (мовить) господину жатвъ, да изведетъ дълатели на жатву свою» 5.

Папежникъ: И я розумѣю, же у васъ для того пастырове и казнодъи учоные быти не могуть, же однымъ дозволяете жоны мъти, а кгды першая умреть, то и другую волно ему взяти въ малженство. За которою забавою попъ вашъ часу волного до науки нигды мъти не можетъ. Абовъмъ болшей его тягнеть старане о жонь, о дътехъ, о господарствъ дому своего, анижли о церкви Божой. Што и апостолъ у (об. 68) казуючи мовить: «оженивыйся старается о женъ, якобы ей догодити, а неоженивыйся старается о господнихъ, якобы Господеви угодити» 6. И зась на другомъ мъстцу: «а живущій въ тъль Богу угодити не могутъ». А наши духовные отъ всёхъ таковыхъ забавъ суть волными, и не иншого чого пилнують, толко абы могли въ урядъ своемъ статечне Господу Богу служити, пилнують науки, и проповъди слова Божого и шафарства таемницъ Панскихъ, которыхъ овцамъ Господнимъ, яко суть ведле пуимъ. «У великомъ мовеню немашъ возваня своего повинни, и уставичне

<sup>1</sup> На полѣ и въ текстѣ поправлено изъ: «философіями». <sup>2</sup> Колос., гл. 2, ст. 8: «Братіе, блюдитеся, да никтоже васъ будетъ предщая філософією и тщетною лестію, по преданію человъческому, по стіхіамъ міра, а не по Христъ». 3 «Во многоглаголаніи нъсть спасенія». 4 1 Кор., гл. 14, ст. 19. 5 Мате., гл. 9, ст. 38. 6 1 Корине., гл. 7, ст. 32 — 33.

Православный: Правда, ижъ подъ | часъ жона и дети суть на перешкоде до чиненя воли Божое и справованя тымъ урядомъ, которого на собъ кто маеть. Але оное потреба, якомъ первъй повъдиль, уважити 7, если то все, што чинитъ человъкъ, по воли Божой чинить? Гдыжь на томъ мъстцу апостолъ не мовить о || (69) презвитерахъ або попахъ церковныхъ, але о посполитомъ человъку до Коринтовъ пишетъ. и то, яко бы пораду даючи, а не съ примусу, яко самъ же нижей мовить: «а тое вамъ самымъ на пожитовъ мовлю, не абымъ на васъ сидло вложилъ, аде ку тому, што есть почтивого, и што бы васъ способило до моленя во Господу безъ росторгненя» 8. Абовъмъ если бы ихъ мълъ конечне до того вести, не писаль бы на другомъ мъстцу до Тимоеея: «върно слово: если хто епископства прагнеть, доброго учинку прагнеть. Маеть теды епископъ быти безъ приганы, мужъ одное жоны, трезвый, ростропный, чистый, гостій охотне приймуючій» 9 и прочее. Также и «діякони абы были мужеве одиной жоны, детки свои добре справуючи и свољ домы» 10. До Тита подобне въ тыежъ слова пищетъ: «для тогомъ тебе оставилъ въ Критъ, абысь ||(об. 69)становиль попы по мѣстахъ, | «памятуйте на вязни, яко бысте тежъ

якомъ я тобъ росказалъ: если ято естъ безъ наганы, мужъ одиное жоны, сыны върные маючій, необвинованые въ выступномъ збытку або вшетечности, або непокоривые» 11 и прочее.

Видишъ, жесь писмо привелъ, не въдаючи до чого належить, яко и оное---«а которіе суть въ тіль Богу угодити не могутъ» — якобы о малженствъ то мъль апостоль писати споменулесь. Ано тамъ пишетъ апостолъ о учинвахъ, которіе ведле тіла, бы тежь то и о гръсъ, которій се съ прироженя въ наше твло впровадиль, яко самь же вышей въ той же капитуль мовить: «если чого я не схочу, а тое чиню, южь не я то чиню, але живучій во мив грёхъ» 12. Для тогожъ и нижей въ главъ 8 мовить: «а сущін въ тёлё Богу угодити [не могуть]» 13, то есть, которіе ведле тьла ходять або справуются 14, пополняючи «учинки тѣлесные, яко то: чужоложство, вшетеченство, (70) нечистота, спросность, идололатріе, чарованя, лихвярства, гиввъ, попудливость, запалчивость, зависть, ненависть, споры, ереси, убійства, п[і]янства, обжирства, лакомства и тымъ подобные», которыхъ и до Галатовъ пишучи называетъ телесными и отъ царствія Божія далекими 15. А о жечого еще не достаетъ поправилъ, и по- нитвъ зась на другомъ мъстцу пишетъ:

<sup>7</sup> Поправлено на полъ изъ «уважати». <sup>8</sup> 1 Корине., гл. 7, ст. 35: «Сіе же на пользу вамъ самъмъ глаголю: не да сило вамъ наложу, но къ благообразію и благоприступанію Господеви безмольну. • 1 Тимое., гл. 3, ст. 1-2: «Върно слово: аще вто епископства хощетъ, добра дёла желаеть. Подобаеть убо епископу быти непорочну, единыя жены мужу, трезвену, цвиомудру, биагоговъйну, честну, страннолюбиву». 10 1 Тимов., гл. 3, ст. 12: «Діакони да бываютъ единыя жены мужу, чада добрё правяще и своя домы». 11 Посл. къ Титу, гл. 1, ст. 5-6: «Сего ради оставих» тя въ Критв, да недокончаная исправиши, и устронии по всёмъ градомъ пресвитеры, якоже тебё авъ повелёхъ: аще ито есть непороченъ, единыя жены мужъ, чада имый вёрна, не во укореніи блуда, или непокорива». <sup>12</sup> Рима., гл. 7, ст. 16—17. <sup>13</sup> Рима., гл. 8, ст. 8. <sup>14</sup> Въ подлинниев описка: «справу*ется*». <sup>15</sup> Гааат., га. 5, ст. 19—21: «дъла плотскія, яже суть: предюбодъяніе, блудъ, нечистота, студодвяніе, ідолослуженіе, чародвянія, вражды, рвенія, завиды, ярости, разжженія, распри, 

утраненые, яко и сами будучи въ тълъ. Честна женитва во всемъ, и ложе непокаляное, а вшетечникомъ и блудникомъ судить Богъ» 1.

Видишъ, же и тое слово, котороесь зъ апостола привель-«а которіе суть въ тѣлѣ, Богу угодити не могутъ>--до малженства, яко до учтивого стану, не рымуется, але до чужоложниковъ и вшетечниковъ, и иныхъ смертелныхъ гръховъ держачихся. А доброму и богобойному священникови жона не зашкодить, и овшемъ еще побудкою або помочю 11 (об. 70) иногды бываетъ, ведлугъ оного слова: «не добро быти человъку одному, сотворимъ ему помошницу, подобную ему». А злому и Вога ся небоячому преступникови заповъдей Христовыхъ и апостолскихъи кухарка зашкодить!

Чого постерегаючи, и апостолскіе каноны такъ мовять: «презвитеръ або діяконъ своее жоны нехай не отступуеть, якобы вымовкою благов врія. А если отступить, нехай вылучонь будеть . Ещежь и въ росказаняхъ апостолскихъ, Климентомъ, епископомъ Римскимъ, написаныхъ 3, доводне писано найдешъ. Для того и шестый повшехный сунодъ зъ Агафономъ, папежомъ Римскимъ, въ канонъхъ своихъ о томъ умоцияетъ; а надто въ канонъ [13] в такъ мовять: «поневажъ въ Римстви церкви о способъ канону такого довъдалисмыся, ижъ хотячимъ на презвитерскій и діяконскій станъ вступовати-южъ потомъ со своими жонами объдатися имъ не лучитися, але мы, наследуючи старого

эъ ними весполъ были вязнями, и на]способу святыхъ мужей, ведле закону -од итид амикан анинто и кнаяшам сказуемо, жадною мърою имъ во своимъ жонамъ злученя не забороняючи, не мъщаючи ихъ другь во другу въ часъ подобного приближеня».

> А што мовишъ, жебы наша церковъ дозволяла священникови мёти другую жону, -- непевную тобъ справу о томъ хтось подаль! Показалемь ти апостола на дву мъстцахъ, также и каноны ихъ, же толко едину годится ему мети, а по смерти першое, другое не годится ему поймовати. Рачей то вызнай, же папежове ваши, съ которыхъ одинъ наймя Калистусъ, который потомъ оть песара Александра быль забить, для болшое роспусты и своволного мъшканя, капланомъ Римскимъ жоны отнялъ. Абовъмъ ве Влоской землъ. яко напередъ зголдованой, напередъ тежъ, бо не сполна (об. 71) въ чотыриста лѣть по Христв, папожъ Рымскій попомъ жоны опустити вазалъ. Нѣмцомъ и Полякомъ, по прилученю, болшей фолговаль, которіе познай до него ся прилучили также. Нъмцы безъ мала двъств льть и килкадесять, то есть ажь до року Панского 1195, въ той мерв мѣли фришту, однакъ нафолговавшися предся тогожъ ихъ попы, до чого первъй Влоскіе, наконецъ привелъ.

### 42.

Папежникъ: А о календару новопоправленомъ што розумфешъ, который отъ всего костела Римского есть згодне принять, поневажь для прибытя десети дней, которіе отъ первого канону ||(71) апостольское певности и | Ниценского суноду ажъ до тыхъ часовъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Евр., гл. 13, ст. 3—4: «поминайте юзники, аки съ ними связани, озлобляемыя, аки и сами суще въ тълъ. — — во всъхъ — нескверно, блудникомъ же и прелюбодъемъ — -<sup>2</sup> На появ: «капитула 69». <sup>2</sup> Вставлено на появ.

уросли? И то ся стало, яко о томъ доводнъй наши астраномове выписують.

Православный: То розумбю, же тотъ календаръ, который отъ первого Никейскаго вселенского суноду згодне оть всёхь въ Духу Божомъ постановленъ | (72) и завартъ, не потребовалъ жадное поправы, ани отмёны, ани тежъ причины, ани уменшеня; але есть самъ въ собъ статечный и трывалый, рокъ отъ року по собъ порядне ажъ до найдалшыхъ временъ и часовъ и лътъ идучій. Але тоть вашь, черезь Григорія Тринадцатого укрочоный, явне кламство свое, зъ обходовъ мѣсяцей, дней и часовъ и самого того великоденного свята, показуетъ, яко тою отмѣною або поправою до якихъ ростырокъ и мфшанины дала ся причина и якіе новые отщененства внеслися въ християнство. Мы зась у звъздочетскіе о томъ споры не вдаючися, толко оное въдаючи, же каноны святыхъ соборовые ясне то варовали, абы нихто въ свята[хъ] або празникахъ, а особливе въ великоденномъ, подъ прокляцствомъ отмъны и прикладаня, чинити не смёль. А межи иншими ка (об. 72) нонами одинъ тотъ собору Антиохійского [св. отци] приписали, которого тые суть слова: «вси тые, которые бы смёли преступити границу святого великого собору, въ Никеи бывшаго при бытности благочестія боголюбезного царя Константина, о святомъ празнику Святое Пасхи, нехай будуть 4 отъ <sup>5</sup> сполечности и <sup>6</sup> отъ церкви (нехай будуть) 7 отдалени», если бы ся разъ добре уфаленымъ спротивляли. Абовъмъ ведле канону святыхъ отцовъ оныхъ, явобы колвекъ былъ або припалъ часъ. ани предъ равноденствіемъ, ани и зъ

зуетъ святыхъ апостолъ семый канонъ: «если который епископъ, або презвитеръ, або діяконъ обходитъ святый день Пасхи впродъ времени зъ Жидами, таковый абы былъ изверженъ».

А чогожъ туть еще болшъ хочешъ въдати, або ди споры якіе противъ такъ ясной правде вый (73) найдовати? Не есть тайно всемь намь, же отъ того часу, яко ся тая надслабълая поправа календара черезъ 13-го Григорія стала, уже килка кроть обходили есте Пасху впередъ Жидовъ чотырма недвлями, а отъ насъ пятма, и килка кротъ посполу зъ Жидами. А то и теперъ року того 603 8 обходити будете, надъ звычай и постановене перковное, мъсяца остатнего зимнего, который отъ збываючихъ дней лунъ за три лъта уростаеть, называемь его прибылымь тринадцатымъ мѣсяцемъ. А то мовлю ведлугъ обходу солнечного, поневажъ содите обходить 12 знамень небесныхъ за дней 365, еже есть годъ, а луна всю 12 знаменій небесныхъ 12 кротъ до року объжить, то есть за дній 354, а остатокъ дній 11 солнцу отдаеть на каждый рокъ. Съ которыхъ дней въ трехъ летехъ вчиняется тринадцатая луна и, надто, дней 3, и часовъ 4, и де (об. 73)сятая часть часа. Тая тринадцатая луна ижъ того 603 9 року припала, не обходимо въ ню Пасху Божественную, хочай бы и поровнане дня зъ ночю въ ней трафилося, але другое ожидаемо, то есть перваго мъсяца весеннаго, ведлугъ обыходу солнечного, которого и взаконено намъ естъ празникъ Свътлый Воскресенія Господня празновати.

ани предъ равноденствіемъ, ани и зъ А штось вспомнюль о тыхъ прибы-Жидами Пасху обходимъ, якъ прика- лыхъ отъ Никейского суноду десяти

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ подленникъ описка: «будетъ». <sup>5</sup> Въ подлен.: «въ». <sup>6</sup> Въ подл.: «але». <sup>7</sup> Эти два слова—лешнія. См. 1 прав. Антіох. собора. <sup>8</sup> т. е. 1603. <sup>9</sup> т. е. 1603.

дняхъ, для нѣкоторыхъ поправа календара была потребна, то есть явобы, надъ 365 дней и часовъ 6, еще штось малыхъ часцовъ или дробницъ въ каждомъ року збываючи отъ Никейского суноду до нынъ, за 1270 лътъ прыбыти мізо дній 10, — то предъ тымъ оть сотвореня свъта до Никейского суноду за 5727 лътъ мусъло бы прибыти дней 46, до которыхъ теперешнюю причиненную 10 дній приложивши-учинить солнечного обыходу два мъсяцы (74) збытнихъ безъ чотырохъ дней. Тогды бы съ початку свъта поровнане ночи съ днемъ мусело быти часу осенного у генвару, въ которомъ обходимъ свята Образаніе Господне и святое Богоявленіе, а весенное поровнане ночи зъ днемъ мусело бы быти въ іюдію, по святыхъ апостолехъ Цетра и Павла. Што явный фалшъ есть и облудность мудрецовъ свъта того!

То видишъ явне, же папъжове ваши яко почали кгвалтити законы, въ Духу Божомъ згодне отъ всёхъ постановленые, такъ и до конца што далви, то горъй поступують, зачимь и въ клятву и отлучене оное отъ всее церкви, посполу и съ тыми, што ихъ наследують, мизерне впадають. И слушная есть речъ важдому, збавене свое милуючому, таковыхъ ся хоронити и, яко отъ заразливого повътра, въ тихое пристанише Христова корабля, церкве, мовлю, святое Восточное утекати, въ которой ся доховала вцаль тая! (об. 74) наука, которая есть оть апостоловь и отцевь святыхъ повшехными сунодами постановленная и завартая, съ которою самъ Христосъ Господь объцался притомнымъ быти мовячи: «азъ есмъ съ вами по вся дни ажъ до скончанія въка».

43.

квестіяхь до слуху моего поласшь, зъ межи которыхъ суть нѣкоторіе и образливые нашому востелови и наслёдуючимъ его, и мушу на уважане таковыхъ речій волный часъ соб'в заховати. Пытаю тебе дальй: для чого вы, кгды знакъ крижа святого на себе кладете. и зъ живота першъй на правое раме, а потомъ на лѣвое руку переносите? Православный: А вы яко?

## AA.

Папежникъ: Мы першъй на чоло. потомъ на животъ, а зъ живота на лъвое раме руку переносимо, а потомъ на правое.

Православный: А чому жъ вы такъ?

### AK.

Папежникъ: || (75) Кгды на чоло руку кладемо, значимо тымъ предвёчность Сына Божія; потомъ-на животь, значимо, ижъ тотъ Сынъ Божій зъ доброе воли Отца своего и свое[е] зышоль зъ неба и вселилсе въ животъ Насвятшое Панны Маріи, и родилсе въ Нее справою Духа Святого невымовне, потымъ, живучи на земли со человѣки, уздоровляючи вшелякую немоць и недостатовь людскій, утеривль для насъ крестъ и смерть и погребеніе; а потомъ зась-што зъ живота на лѣвое раме руку переносимо, значимо звитязство Інсусь Христово, ижъ онъ, насъ выбавивши съпекла и зъ смерти вѣчное, до живота нескончоного привель; а то есть зась-на правое раме, просто мовячи для того первёй на лёвое раме руку кладемо, а зъ лъвого на правое, ижъ Панъ Христосъ зъ лъвицы на правицу, то есть съ повла до неба привести рачилъ.

Православный: Двъ речи нехай на своемъ мъстцу зостанутъ, || (об. 75) а Папежникъ: Сила речій въ тыхъ о третей будемъ мовити.

Такъ есть, же Богь, зъ невымовное приносять, а то для того, же много ласки своее, зослалъ на збавене Сына своего единородного, которій, будучи на земли, ведле твла все справиль и направиль, што ся стегало ку нашему збавеню, яко въ Кредъ або сумболюмъ суноду Никейского вызнаваемо. А то есть: «Върую во единого Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимымъ же всвиъ и невидимымъ. И во единого Господа Інсусъ Христа Сына Божія, единороднаго, иже отъ Отца рожденного прежде всёхъ вёкъ» и прочее. «Который, для нась и для нашего збавеня, эступиль зъ неба и втълился отъ Духа Святого и Марія Дѣвы, и человѣкомъ стался, укрижованый быль, терпыль и погребень, и третего дня зъ мертвыхъ воскресъ». То ужесмо двъ сторонъ отправили, то естъ: на чоло и на животъ. Але еще на томъ не досыть. Потреба и дальй вызнати, то есть: «и эступиль на небеса, и съль на правицы Бога Отца». И для того | (76) зъ живота напродъ на правое раме руку переносимо, знаменуючи тымъ съдъне Сыновское по правицы Отца. Потомъ зась съ правого рамена на лъвое руку переносимо, знаменуючи тымъ второе пришествіе Господа нашего Іисусъ Христа, ижъ «повставши съ правицы Отповское, прийдеть повторе (судити) со славою», але южъ не терпъти, якъ первъй, але судити и отдати вандому, ведлугь учинковъ его. Такъ есмо ся отъ продковъ нашихъ креста божественнаго знамение на себе просто, а не опачне и лгати, и фигуровати въ немъ великіе таемници Бозскіе, згожаючися зъ писмомъ святымъ, HAVYHAM.

46.

Папежникъ: Вси тые речи, которыхъ оть тебе слышу, еще ми вонтиливость

тыхъ и на око видаемъ, которые отъ вашое церкве, а еще зъ великихъ становъ до Римского костела приступаютъ и бывають добрыми а непреконаными II (об. 76) католиками, яко ты называешъ, папежниками. А отъ нашого костела жадного не видимо, и зъ найменшого стану, абы до церкви вашое коли приступити мълъ. Съ тое теды причины здумъваюся, и розмышляю, же то быть не може, абы якого подойзръня въ въръ презъ отступлене отъ церкве тые станове не усмотръвали?

Православный: «Всякій (мовить Христосъ), который слышить слова мон сіи, и творить ихъ, уподоблю его мужу мудру, который збудоваль домъ свой на камени. Изышолъ дожчъ, и пришли ръки, и зашумъли вътрове, и напали на оный домъ, и не упалъ, въмъ уфундованъ былъ на камени. И каждый, который слышыть слова мон, и не творить ихъ, уподобится мужу глупому, который збудоваль домъ свой на песцъ. И зышолъ дожчъ, и пришли ръки, и зашумъли вътро (77)ве, и приперлися до оного дому, и упалъ, и было розвалене его велико» 1. Не тыхъ теды, которыхъ уподобляеть Господь дому уфундованому на камени, але тыхъ, которые закладають фундаменть дому своего, то есть въру, на песку змышленыхъ речій, которого леда вода, ляда вътръ, то есть ляда небезпеченство, ляда пострахи, ляда кламливая наука, розмантыхъ фарбичовъ упору людского упстроная, ляда насмёвиска доткнувшися звалити можеть. Звыкли ваши духовные папъжского вызнаня ловити и до оное мати», яко безрозумливую рибу огромностю болта своего, то естъ

1 Мате., гл. 7, ст. 24-27.

мовы поважное и грозное, зъ хитростю Влоскою змѣшаное и папъжскими индултами и либераціями упижмованой, заганяти, «волность имъ объцуючи, сами грѣху будучи неволниками» 1. А наболшей гдв колвекъ | (об. 77) одно есть што скубсти, тамъ ся горнуть, тамъ ся тиснутъ, тамъ съ кождое мѣры старане чинять, якобы свои прапорны ростягнути могли. Которые ростегаючи на первомъ вступку, а праве предъ всъмъ, свои собъ пожитки звыкли варовати.

Давная о васъ приповесть: «дворъ Римскій не просить о овиу, або неймается до овщи безъ волны»!

Не дивуемся такъ далеце онымъ, яко будучи слабымъ и нерозсуднымъ, до того и боязливымъ, по части тежъ и малоумъетнымъ, часто и для славы людское и для урядовъ якихъ, для пышного назвиска то чинячимъ, а надто у королевскихъ пошанованяхъ понижоными быти не котячи,---яко тымъ трогранистымъ скуфгамъ, которіе, недосыть маючи подземныхъ низкостей мъстиъ. для пробованя своихъ лиценцый, або рачей малицый, але и высокостей небесныхъ тыкаются, хотячи | (78) оного убогого а утраненного Лазара зъ лона Авраамова гвалтомъ выпхнути, абы тамъ ани онъ, ани хто иншій, который бы подъ ихъ ярмо шіи свои склонити не хотълъ, быти не могъ?!

Мизерные и нещасливые! посполу зъ оными, которые, славу человъческую

перъ, якъ нъколи Жидовъ, оными словы строфуеть: «яко вы можете въровати, славы другь отъ друга приемлюще. а славы, яже <sup>2</sup> [отъ] единого Бога, не шукаете» 3? Ачкольовь склоннъйшій есть человъкъ ку гръхови, анижли ку справедливости, а вшакже если ся за гръхомъ пустилъ, не безъ бълы будетъ. Абовыть «творяй грыхь, оть неприязни есть, ижъ еще съ початку неприязнь согрѣщаеть» 4. А хтожъ тое погамовати можеть? Никто иншій, едно Сынъ Божій. «Сего ради | (об. 78) (тоть же апостель мовить) явися Сынь Божій, да раздрушитъ дѣла неприязнена» <sup>5</sup>. И зась: «вшелякій (пов'ядаеть) роженый отъ Бога, гръха не творить, ижъ насвие его въ немъ пребываеть, и не можеть согращити, яко отъ Бога родился . То есть: слово, егоже взявши до сердца своего яко на доброй нивъ посъялъ, отколь ани птаство, ани суща, ани терніе оного настия, то есть слова Божого, зъ серца его выкоренити не можеть. Абовъмъ маеть росу и теплоту. загрѣваючое и отволожаючое оное свия. на серцу его падшое отъ Святого Духа. Откуль и овощъ часу своего тридесятный, шестдесятный, стократный господину и съятелеви своему въ терпливости приносить. Але то на богатыхъ трудно, власне яко на оныхъ. Жидовъ. которыхъ евангелисть въспоминаетъ. гды Христосъ чудную свою науку простиралъ, рекли: «жестоко естъ | (79) слово тое, и хто его можетъ слухати» 7? собъ датаючи, Христомъ покорнымъ а И нижей: «сего ради (повъдаетъ) ръхъ. тихимъ взгоржаете, которыхъ васъ те- ижъ жаденъ не можетъ прийти во мнъ,

<sup>1 2 (</sup>въ подл. ошибка: 1) Петр., гл. 2, ст. 19: «свободу имъ об'йщавающе, сами раби суще тивнія». <sup>2</sup> Въ подлинникв ошибка: «уже». <sup>3</sup> Іоан., гл. 5, ст. 44: «— не ищете?» 4 1 соб. посл. Іоан., гл. 3, ст. 8: «— отъ діавола есть, яко исперва діаволь—». <sup>6</sup> 1 соб. посл. Іоан., гл. 3, ст. 8: « — дъла діаволя». 6 1 соб. посл. Іоан., гл. 3, ст. 9. 7 Іоан., гл. 6, ст. 60.

если не будетъ ему дано отъ Отца моего. Отъ сего (повъдаетъ) мнози отъ ученикъ его пошли назадъ, и потомъ не ходили зъ нимъ»<sup>8</sup>. И о князехъ Жидовскихъ: «мнози (мовитъ) отъ князь въроваща въ онь, але не вызнавали явне для фарисей— —абовъмъ любили славу человъческую лъпшъй, нижли Божію»<sup>9</sup>, гдыжъ суть «ворота тъсные и прискорбенъ путь, отводячій до живота»<sup>10</sup>, а «широкіе и пространные, ведучіе на згинене, и мнози суть наслъдуючіи его» <sup>11</sup>. Не мовитъ «мнози суть наслъдуючіе тъсное и прискорбное дороги», але «широкое и пространное».

И не дивуйся тому, же много есть въруючихъ въ Господа нашего Іисусъ Христа, але покажи ми, [ли] много ихъ наследують росказаня его?! Поневажь (об. 79) «много есть званых», але мало выбранныхъ. Для тыхъ теды причинъ. люди-въры, Бога, справедливости, а звлаща богатые-отступують, ижь насвие, оное слово Божіе, не можеть пасти на ихъ сердца. А хотяй же коли и падеть, теды безплодно пребываеть. А то-для окаянное мамоны, для суетное славы людское, для дочасныхъ роскошей, для пыхи и высокого о собъ самомъ розумвня-а што горшая-для недбалости, ленивства ведомости въ писмъ святомъ о воли Божой и о повинности християнской. Зачимъ шатанъ, взявши надъ ними моцъ, съетъ ними, яко ишеницею, абовъмъ вкидаетъ ихъ въ розмантые геретинства, отшененства и иншіе вшелякіе злости. Въ тыхъ теды гръхахъ глупства и недбалства сво-

его валяючися, хотяй же ся и «завше нъкоторіе учать, але до розуму правдивого нигды прийти не мо||(80)гутъ» 12, и волять посполу въ товариствъ купами онымъ широкимъ и пространнымъ путемъ, солодкости въ собъ нъшто дочасное маючомъ, тиснутися, анижли твснымъ и фрасунку дочасного троха въ собъ маючомъ, посполу зъ апостолами, мучениками, и исповъдниками, и встми святыми а выбранными Божими. «которіе презъ въру (яко апостоль мовитъ)звитежили кролевства» 13, мучитися и шествовати, которымъ часть есть Христосъ. Яко самъ мовитъ: «если мнѣ хто служить, мить да последуеть, и гле я естемъ, тамъ и слуга мой будетъ» 14. Прето хотячи правдиве христіяне ся называти и быти ими, повинни такимъ же путемъ або дорогою ходити, якъ онъ ходилъ 15. А если—иначей, теды прожно въ двери колатати маемо, абовъмъ отзовется намъ Христосъ: «не въдаю васъ. отколь есте; отступъте отъ мене вси дълатели неправдъ; ту будетъ плачъ и скрежетъ зубомъ 16.

Тыхъ || (об. 80) теды, а не иныхъ наукъ, якъ ты правишъ, подозрѣныхъ церковъ наша, яко матка, дѣточки свои учитъ, строфуетъ, напоминаетъ и до ихъ сердецъ розсѣваетъ. А штожъ, чи винна вона съ того, же сынове ењ не всѣ однакого послушенства бываютъ?! Она жадного приходячого къ собѣ не отганяетъ, але оные слова Збавителевы завше до нихъ пущаючи волаетъ: приидѣте ко мнѣ всѣ труждаючіеся и обремененіи, а я упокою васъ» 17. Отъ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Іоан., гл. 6, ст. 65—66. <sup>9</sup> Іоан., гл. 12, ст. 42—43. <sup>10</sup> Мато., гл. 7, ст. 14. <sup>11</sup> Мато., гл. 7, ст. 13. <sup>12</sup> 2 (въ подл. ошиб.: 1) Темоо., гл. 3, ст. 7: «всегда учащяся, и николиже въ разумъ истины прівти могущыя». <sup>13</sup> Евр., гл. 11, ст. 33. <sup>14</sup> Іоан., гл. 12, ст. 26. <sup>15</sup> 1 соб. посл. Іоан., гл. 2, ст. 6: «глаголяй въ немъ пребывати, долженъ есть, якоже онъ ходилъ есть, и сей такожде да ходитъ». <sup>16</sup> Лук., гл. 13, ст. 25, 27—28. <sup>17</sup> Мато., гл. 11, ст. 28.

рого помою Христа Господа ачь никогорые утекають, а до того ся мизерного систа принязують, розумёючи, яко ом на иски зъ ними тривати мёль. А ншакже не всё! Маеть предся церковь сы початку преназначиль до живота ист початку преназначиль до живота ист предувидёль, тыхъ тежъ презначиль——а которыхъ презначиль, тыхъ тежъ и возваль, а которыхъ возваль, тыхъ тежъ и усправедливиль, а которыхъ усправедливиль, || (81) тыхъ тежъ и увелбиль»<sup>1</sup>.

### 47.

Папежникъ: А о пастырахъ вашихъ, або владыкахъ и митрополитахъ, што розумѣешъ, которіе отъ патруарховъ вашихъ, и зъ ними не мало духовенства, отступили а до папежа Римского прилучилися, зъ межи которыхъ два до Риму ъздили, и тамъ папежови и костелови Римскому очевисто послушенство черезъ присягу выконали, —если то они слушне, або не слушне учинили?

Православный: Признаваю и розумѣю, же не слушне. Абовѣмъ и противко власному сумнѣню своему, и противъ канономъ церковнымъ, и противко патриярсѣ своему, которому первѣй черезъ присягу послушенство отдавали, выкрочили.

## 48.

Папежникъ: Але предся они суть човъ, еще жъ и своее души, пастырами вашими и бискупами, и поветь крестъ свой и послъдувиннисте вы ихъ, яко овечки, во всемъ можетъ быти мой ученикъ за предся они суть на предся они суть човъ, еще жъ и своее души, пастырами вашими и бискупами, и поветь быти мой ученикъ за предся они суть човъ, еще жъ и своее души,

рого помою Христа Господа ачь никогорые утежноть, а до того ся мизерного свъта привязують, розумъючи, яко на въки зъ ними тривати мълъ. А нинакже не всъ! Маетъ предся церковъ сыны свои, тыхъ, мовлю, которыхъ Богъ довати свътскимъ росказано.

> Православный: Небыли пастырами нашими, ани суть, але блюзнители и зволители. Поневажъ разбойнически на столицы презъ моцъ злота и сребра и человъческою помочю и хитростю вступили абы имфими, а не перковъю владъли. Дирою влъзли, а не дверми <sup>8</sup>, ведлугъ словъ Христовыхъ, не презъ возване, то есть не презъ свътлость живота чистаго и непокалянного, на тые епископіе вступили. А поневажъ не оть Бога початокъ того началства мѣли, для тогожъ 4 зводителство и погоршене, которое въ собъ и въ скарбъ своемъ мѣли, презъ отступене показали, бо иншого овойу по собъ (по Христовомъ словеси: добрый доброе износить а злый злое) в не мъли. || (82) Подобаеть бо котящому вступити на епископство, первый у свыпкомъ стану будучи, заповыии Христовы пополняти: «любя бо мя (мовить Господь) заповёди моя хранить» 6. Потомъ подобаеть ему-отврещися міра, и яже въ мірѣ: маетностей, родителей, друговъ; ведле тъла, убогимъ ся стати доброволне, ведле словъ Христовыхъ: «хто любитъ отца або матку надъ мене, не есть мене годенъ, и хто не отречется всего дому и родичовъ, еще жъ и своее души, и не возметь кресть свой и послъдуеть ми, не

¹ Римл., гл. 8, ст. 29—30: «иже бо предъувъдъ, тъхъ и предъустави — —а иже предъустави, тъхъ и призва, а иже призва, сихъ и оправда, а иже оправда, сихъ и прослави». ² Исход., гл. 18 (въ подл. ошиб. 17). — Малах., гл. 2. —Евр., гл. 13. —Лук., гл. 10. ² Іоан., гл. 10. ст. 1: «—не входяй дверми — — но предази инудъ —». ⁴ Послъ этого, въ подлинникъ оскоблены, какъ совершенно лишнія, слъдующія слова: «и овецъ таковый». ⁵ Мате., гл. 12, ст. 33. ⁴ Іоан., гл. 14, ст. 21. ¹ Мате., гл. 10, ст. 37—39.

тылко заповёди Христовы вси еше міряне будучи если заховали, але хотяй одину, которую отъ ечангелскихъ словъ заховаль? Гдв утерпъль ближнему, и не судился зъ нимъ, и благословиль его вмѣсто клятвы або отнятемъ маетности, и кривды учиненя. и до сукни взятя, и половицу біеня, **(об. 82)** и другое стороны обороченя и иншыхъ росказаній отъ Господа? Не всв ли отъ молодости ажъ до старости нынвшнего часу въ сварахъ, тяжбахъ, судахъ, правахъ, практыкахъ, лжехитростяхъ, абы баламутствомъ ближнего звитежиль, животь свой проводили и нынв провожають? Гдв отреклся міра, маетности, любве, кревности? Гдф убозство приняль, зволокся старого человъка, потомъ очистился, спробовалсе въ пустыни, або отлучился отъ человъкъ? Аза не видишъ, ижъ кламствомъ обътницу тодво учиниль? Нынь-жолньрь, владаръ, богачъ, роскошникъ, а ютросъ тыми жъ имѣнми, ни въ чомъ убозства не заживши, для другихъ имфній, абы быль болшій пань и богатшій, и слугь болшей абы мёль, покармовь столы полные и богатшіе!! Не ижъ бы о церкви и о душахъ дбалъ, але або богатство злота и сребра зобралъ — для того прагнеть на епископство!!! Видишъ, ижъ тые | (83) фигуровали въ собъ, | ижъ сынове въка сего гордаго суть, а не сынове покоры и будущаго въка, онаго запомнѣвши слова: «же многими скорбии и бъдами подобаетъ намъ входити въ царство небесное» 8. А прето. ижъ не были правдивыми пастырями, але зводители, оказаль ихъ Богъ

Покажи ми ты въ тыхъ епископъхъ, яко пагубныхъ и драпежныхъ волетылко заповъди Христовы вси де міряне будучи если заховали, е хотяй одину, которую отъ еvангелихъ словъ заховаль? Гдѣ утерпълъ самоловокъ, которіе патанъ при власной единой върѣ правдивой для ошуканя людского поставилъ, устеречи. Лечъ бонятемъ маетности, и кривды учиненя, до сукни взятя, и половицу біеня, до сукни взятя, и половицу біеня, цеб. 82) и другое стороны обороченя иншыхъ росказаній отъ Господа? Не в ли отъ молодости ажъ до старости пътыпнего часу въ сварахъ, тяжбахъ, абы отвели учневъ за собою в отвели учневъ за собою отвели учневъ за собою в отвели учневъ за собою отвели учневъ за собою в отвели учневъ за собою в отвели учневъ за собою отвели учневъ за со

А зъ стороны послушенства | (об. 83), теды на тотъ часъ ма быть послушенство отдавано духовнымъ, кгды не речи и науки, воли Божой противные, мозгу своего плохого вынайденя, але волю Божію овцамъ приносятъ и оной подлегати росказують. Яко на прикладъ: што розумњешъ зъ стороны Аарона, першого и навышшого въ старомъ законъ іерея, яко оного телца на пустыни лиль, яко справцею идолопоклонства быль? Тые, которіе ся ему приспособляючи телца оного хвалили, чи были перелъ Богомъ вымовлени? Аза не въдаемъ, же Мойсей, для упрошеня гивву Божого, Аарона згромивши, три тисячи человъка 10 посполитого мордуетъ? Также и о оныхъ іереяхъ, за которыхъ Господь народитися рачиль, однакь и до тыхъ ся вырокъ росказаня Божого стороны слуханя іереовъ сталъ. А чомужъ ихъ апостолове и инніе върные слухати не хотъли? Чому въры або недовърства ихъ не наслъ (84) довали?

дити въ царство небесное» <sup>8</sup>. А прето, до нового тестаменту приступъмъ. ижъ не были правдивыми пастыря- Христосъ Господь росказалъ слухати ми, але зводители, оказалъ ихъ Богъ фарисеевъ, яко на катедръ Мойсеовой всъмъ на яво, и отъ церкви ихъ, съдячихъ <sup>11</sup>, а вжды однакъ апостолове

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Дѣян., гл. 14, ст. 22. <sup>9</sup> Дѣян., гл. 20, ст. 30: «—востанутъ мужіе, глаголющім развращенная, еже отторгати ученная въслѣдъ себе». <sup>10</sup> На полѣ: «люду». <sup>11</sup> Мате., гл. 23, ст. 2—3.

онымъ не были послушни. Але имъ якобы за простые люде, а не за намъстники Мойсеовы почитаннымъ смѣли мовити: «треба болшей Бога слухати, нижли людей» 1. А чомужъ то? Тому, же намятали, ижъ тотъ же Господь фалшивыхъ пророковъ выстерегатися и квасу фарисейского, то естъ науки ихъ, хоронитися казаль, якобы такь рекъ: свдячи на катедръ закону Божого учитъ, прето тыжъ черезъ нихъ Богъ учить; своихъ речій зась если бы учили, не слухайте, не чинъте 2.

Присмотръмося и росказованя апостоловъ. Видимо, же росказують себе наследовати. А зъ другое стороны читаемо, же предся сами зъ ростеганя панованя падъ христіяны вымфраючися мовять: | (об. 84) «не пасемо въры вашой». Предся отъ глупого а неуважного послушенства отводять овечки, мовечи: «не ставайтеся слугами людскими». Предся напоминають, абы ся ляда вътромъ науки не давали уносити. Предся заказують каждому духу върити. Предсе росказують пытати духовъ, если суть отъ Бога и (на другомъ мфстцу) всего досвъдчати, а толко што доброго дръжати. А за тымъ не маютъ за зле власнымъ слухаючимъ, кгды, слухаючи ихъ, обычайне имъ върятъ, испытоваючи писмъ а досвѣдчаючи, если бы то такъ было, якъ слышали. А наветъ такъ свою власть огорожають, же ей и собъ самымъ, гдъ бы иншую ечангелію приносили, върити заказують 3.

Слушне жъ теды и мы оныхъ; яко облудныхъ пастыровъ, яко слѣпыхъ во-

пановати хотячихъ (зверху удаючися богомолца, а внутръ смѣхотворца!), въры не наследуемо и наукъ ихъ и благословенства | (85) не приймуемо, ани прагнемо! Во отъ проклятого што маетъ быти благословенного?! Хотяй[же] 4 и овечками естехмо, але не безрозумными, яко Хризостомъ святый всёхъ насъ побужаетъ, мовячи: «не все на рамена насъ пастыровъ складайте; овцами естесте, але не безрозумными. Много и вамъ Павелъ святый поручаетъ». И Аванасій святий оные слова нізгдісь написаль: «каждый (мовить) 5 человъкъ приняль розумь оть Бога; если наслъдуеть пастыра неискусного, кламливую науку за правдивую приймуючого, мучонъ будетъ».

# 49.

Папежникъ: Хотяй же быхъ и призволилъ тому такъ быти, яко ми стороны становъ духовныхъ правишъ, же неслушне, непристойне противко власной присязь и канономъ святыхъ отецъ учинили, ижъ на станы духовные не дверми, але дирою влѣзли, то естъ не презъ порядки церковные, ку тому -ижесь ми много артикуловъ и церемоній, поважне отъ костела Рымі (об. 85) ского принятыхъ, зганилъ, яко бы онъ все противку писму Божому выносячися на свои розумы, также и богатствы того свъта будучи уведенъ, мълъ то чинити, -- але мя еще то гамуетъ: для чогожъ вы до вызнавцовъ костела Римского удаетеся, и наукъ ихъ лапаете, и впелякимъ способомъ ласкъ собъ у жовъ, яко упорне въръ христіянской нихъ еднаете? А то — для того, абы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Дѣян., гл. 4, ст. 19; гл. 5, ст. 29. <sup>2</sup> Здѣсь изложены 2 и 3 стихи 23-й главы евангедія отъ Матеея. <sup>3</sup> На под'я выставлены — сд'ядующія указанія: «1 Петр., гл. 5; 1 Корим., гл. 1; Филиппис., гл. 3; Колос., гл. 2; Іоан., гл. 4; 1 Солун. гл. 5». 4 Дописано на полъ. <sup>в</sup> На полъ: «повъдаетъ».

наветь дъткамъ вашимъ дома, ани при сутъ прировнани. церквахъ наукъ не маючи, всихъ до нашихъ маистровъ, прецепторовъ и учо- при церквахъ науки такое дътемъ своныхъ въ писмъ засылаете. Тымъ са- имъ не маютъ, -- и овшемъ немашъ чочымъ дается знати, же ваша наука го прагнути! Абовъмъ мудрость свътслаба, и мусите отволь-иноль на нее скан глупство есть у Бога. Што и апося здобывати, а звлаща отъ вызнав- столъ указуючи мовить: «я пришоль до повъ костела Римского.

православія нікоторіе чинять то про- во явленій духа силна, абы вітра ваша тивко воли Божой, а вшакъ же не зъ не въ мудрости человъческой, але въ сиуприймое назбыть хоти, але яко бы съ лѣ Вожой была» 7. И Ияковъ брать примусу. А тое примушене отъ васъ Господень пишеть: чесли (повъдаетъ) заже самыхъ причину, презъ розмантые висть горкую маете и рвеніе въ серди выдвор!(86)ные опиніе реторицкихъ, пахъ вашихъ, не хвалитеся и не лжѣдіялектическихъ и софійстійскихъ сту- те на истинну. Не естъ тая мудрость дей, имъ подаетъ, [зъ]издахъ, сеймикахъ, рокахъ, трубуналахъ и валныхъ сеймахъ, гдъ вшелякимъ бъглостямъ, эъ выкрутацствы и фантазіями дивными змѣпіанымъ речамъ, або справы людскіе у правахъ, судахъ, констытуціяхъ, отправахъ, декретахъ — зданя фортелне, иле ведле свъта, отправуются. Съ тыхъ теды причинъ наши Греческой реліи упослѣжоными быти не хотячи (а не ижъ бы ся въры и набожепства вашего учити мели), детки свои науками ласкамъ вашимъ залеца[ю]тъ, якожъ предся частокроть утрату або шкоду, змішаную зъ отщененствомъ, про легкое дѣтокъ своихъ опатрене, односятъ. Чого я зъ нъкоторое части своимъ того не фалю, и не зычиль бымъ. Абовъмъ «що за пожитокъ зысковый на души шкодуючому, хотяй бы и увесь свъть тавовый позыскаль, души | (об. 86) своей вити, яко духовнымь, але яко телестаковый откупити не можеть» 6. Всв нымъ, яко младенцемъ о Христв. Мле-

стеся отъ нихъ могли чого научити, гочестие у въръ своей тримаючой не

А што спомнялесь, же въ домохъ и васъ, братіе, не по превосходному сло-Православный: Ачколвекъ нашего ву или мудрости въ словъхъ — — але а звлаща — на зъ высокости зступуючи, але земна, душевная, бѣсовска. — А которая мудрость зъ высокости, первъй естъ чиста, потомъ же мирна, кротка, благопокорлива, полна милости и ово (87) цовъ добрыхъ» 8. Прожно теды маемося угапяти за тогосвѣтнею мудростью, которая есть противна мудрости Божой, которое наследовати — шкода есть не малая, а ухороненеся отъ оное - животъ ввчный.

# 50.

Папежникъ: Тые твои аркгумента бы знаку до взросту и цвиченя дитипного не служать. Абовъмъ яко маленкому дитяти покармъ дорослыхъ не есть пожиточень, рачей сосца матки его, такъ власне и наука тая, о которой ты правишь, што и Павель апостоль до Коринтовь указуючи мовить: «и я барэти не моглъ есми вамъ мобовъжъ скарбы того свъта, бы и на-комъ васъ напоихъ, а не брашномъ, коштовнъйшіе были, души единой бла- абовъмъ не могли есте, ани еще нынъ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Мате., гл. 16, ст. 26. <sup>7</sup> 1 Корине., гл. 2, ст. 1, 4—5. <sup>8</sup> Соб. посл. Іакова, гл. 3, ст.14—15, 17.

тьхь дорослыхь або зуполныхь будучи ливымь, о мукахь тамошнихь грышпотребовали млека, то естъ науки, на початку легкое и поволное, і (об. 87) далеко болшъ дъти малые, которые зы духовной, и о иншихъ тому подобани розуму приналежачого не мають, потребують наукь мяжкихь, простыхь и съ фабулками змѣшаныхъ, абы тыми выполёровавшися смыслы ихъ до науки вышшое и розуму зуполного. туть тежь и до побожности и повинности живота христіянского, прийти могли.

Православный: Признаваю то, же есть добрая и потребная речь зверхнихъ словъ въдане. Але для чогожъ толко ку звычаю, абы просто мовити и писати, и ку заостреню розуму и выполерованю его, а не ку знайдованю божественныхъ догматъ, и не ку розсудкови ихъ. Поневажъ Бозскіе догматы вышие вшелякое мысли суть, и быстрости очное, вышше вшелякое презъ въру толко осягненные и всякое **ум**ветности логійское отбъгають, высоко возлетують, и не потребують жадныхъ тогосветнихъ вымысловъ. Але у вашихъ не такъ. Абовъмъ, на подобенство жродлъ текучихъ | (88) а надто потопляемыхъ, Аристотеля, Платона, Цицерона и иншихъ, што вколо ихъ, -жадная наука у васъ, ани человъческая, ани Божія моцна быти не здается. Если не Аристотельскими силоизмами ствердять то, и если не згожаеть зъ умфетностю ремесла вашего указанемъ, тое, яко подлъйшое, откидаете. Албо если што видится противко ремеслу вашему тое оттинаючи, ко угоженю Аристотелское умъетности перечиняете. И такъ беззаконствуючи презъ весь день никчемной философіи, упадаете въ долъ омаменя, яко то: о на-

<sup>1</sup> 1 Корине., гл. 3, ст. 1—2.

можете» 1. Еслижъ они, которіе въ лъ- туръ Божской, о заплатахъ справеднымъ, о способъ раздъленія души отъ твла, о ряду въ церкви Божой, о владныхъ. На всемъ томъ хоруете, для того, ижъ болшъ звирхней діалектики, анижли внутрной Богомъ дарованой перковной фило (об. 88) софіи наслівичете. И видимо, же тые науки ваши ничого пожитечного, ничого богобойного, ничого святобливого христіянскимъ людемъ не приносять. Але рачей: незгоды, розмантые споры, насмъвиска, натрасаня, отщененства, геретицства, живота своволность, угоненеся за марными того свъта дигнитарствы, и набыте презъ нихъ маетностей, для которыхъ иногды и въры отступують, а затымъ, за зкгвалченемъ доброго сумнъня, душу посполу съ теломъ тратять. Еслижъ не такъ, обачь самъ. Бо ми жадного съ таковыхъ, а звлаща нашое релъи, которые зъ наукъ вашихъ выходять. не укажешъ быти досконалымъ и твердимъ въ въри, аби мълъ на всякое богоугодное дёло, гдыжъ возванъ будеть, готовымъ ся ставити, --- але увесь животъ свой въ роспустахъ, въ практыкахъ, роскошахъ телесныхъ, вынеслостяхъ, лупезствахъ и розмантыхъ кривдахъ людскихъ провадять. А то имъ ни што ин (89) шого не еднаетъ, одно науки ваши. Якожъ не мало ихъ есть и было, которыхъ не Богу, але княжати того свъта на службу отсылаете, оному ихъ зо всёмъ оферуючи. А предся обачитися, такъ много людей безъ меча забиваючи, не можете. Чого жался, Боже Вседержителю!

Не такихъ теды зъ ядомъ змѣшаныхъ наукъ дътемъ христіянскимъ на початкахъ потреба (бо што въ него, за молодыхъ леть и мяквого тела, увол[ь]ешъ, съ тымъ ажъ до надалныхъ часовъ тривати будеть), але святобли- на свътъ пополненыхъ съ тъломъ, завыхъ, побожныхъ, страху Божого в пол- плату або добрую, або злую приняли, ныхъ. Яко псал[миста] мовить: «поча- въ тыхъ и та (90)ковыхъ речахъ або товъ мудрости страхъ Господень» 3. И наукахъ молодый если знайдоватися на другомъ мъстцу: «законъ Господень непороченъ, наворочаючій душа; свѣдоцство Господне върно, умудраючая младенца; оправданія Господня права, веселячаа сердца; заповъдь Господня свѣтла, просвѣщаючи очи; страхъ Господень чисть, пребываючій на въки; суды Господни правдивые, усправедливене посполу; пожадане | (об. 89) надъ злото и каменій дорогихъ — абовъмъ слуга твой заховуетъ ихъ, а въ захованю ихъ заплата многая» 4.

Абы напродъ по оныхъ складахъ въдалъ свою христіянскую повинность. абы въдаль, што есть человъкь, и для чого на тотъ свътъ естъ пущонъ, и што то есть крещеніе, при которомъ шлюбъ Господу Богу учинилъ, што то есть вёра, надёя, милость, и яко моцнымъ а нефиючимся быти въ въръ, яко стеречися наукъ заразливыхъ, свъцкихъ, геретицкое сполечности, яко пилновати ечангелскихъ заповъдей, яко тымъ дочаснымъ свътомъ гордъти и пожадливостими его, а о пришломъ несвончаемомъ мыслити, яко завше [н]а памяти мъти смерть, и скончаніе, и день судный, и приходъ справедливого и небракуючого особами судіи, предъ нашъ опровожати дароваль, а по зестю которымъ намъ всемъ подобаетъ стати, съ того света царства небесного быти

будеть, напотомъ жадныхъ бурливыхъ вътровъ навалности, хотяй ся и припруть до его дому, то есть серца, не могуть его порушити зъ мъстца того, на которомъ моцне уфундованый естъ, то есть на въръ православного вызнаня. И южъ ани пострахи, ани голодъ, ани мечь, ани розлучене повинныхъ, ани выгнане, ани отняте маетностій, ани насмъвиска, ани обътници, ани похлъбства, ани поблажаня, ани иншіе будь якіе небезпеченства — не могуть его отъ въры святымъ, одинкротъ поданое 5, ани отъ любве Божія зъ апостоломъ Павломъ розлучити <sup>6</sup>. Въ таковыхъ школахъ бывали цвичоны оные першіе христіянскіе дітки, съ которыхъ потомъ дивныхъ наукъ, дивныхъ животовъ люде выходили, которіе, посполу и зъ солнцемъ, мірови статечностью живота и прикладомъ добрыхъ дёль свётили: которыхъ церковъ Божія ажъ | (06.91) до сихъ часовъ б[лаж]итъ и выхваляеть, и онымъ ихъ святобливымъ справамъ съ подивенемъ ся присмотруеть; которыхъ стопами и прикладомъ абы и насъ Господь Богъ въ томъ суетномъ свъть честно животъ абысмо ведле учинковъ нашихъ, тутъ наслъдниками сполобилъ. Аминъ 7.

Печатано по рукописи Московской Синодальной Библіотеки (Горскій и Невоструевь, «Описаніе и пр.», III, 327—329, № 271). Внутри переплета сохранилась собственноручная помпта Ростовского митрополита: «О въръ — Ростов: арх: Димитріа». Кромп этого, есть и Польская надпись: «w roku 1655 Moskwa».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Поправлено на полъ изъ «Вожому». <sup>2</sup> Притч.. гл. 1, ст. 7. <sup>4</sup> Псал. 18, ст. 8—12. Кромъ того, на пожѣ подвинника указано еще: «Сирахъ, гл. 1». <sup>5</sup> Соб. посл. Гуд., гл. 1, ст. 3. <sup>6</sup> Римл., гд. 8. ст. 35. 7 После текста, на пустомъ мёсте подлинника написано рукою поздневищею: «Ісаннъ Нечай», — върсятно, одинъ изъ бывшихъ владетелей этой руксииси.

# RIHK

# ГРЕКОВЪ СЪ КОСТЕЛОМЪ РИМСКИМЪ

1595 года

| (1 нен.) У Н І Я

ально выкладь преднейшыхь арътыкуловь, ку зъодноченью  $\dot{\Gamma}$ рековь сь костеломъ Рымскимъ на-

ЛЕЖАЩЫХЪ.

У Вилъни. Року Божого Нарожения 1500 деветдесятъ пятого. За дозволениемъ старшыхъ 1.

🗍 (1—А) До чителника предмова.

Ижъ то естъ повинность пастыра кождого, хрестиянскій брате православія Руского, о стадѣ собѣ порученомъ чути и съ пилностю старатися якобы отъ волковъ и иныхъ окрутныхъ бестый пожрано не было и въ расхищеніе не пришло (што ижъ се посполите розумѣетъ о пастырехъ овецъ нѣмыхъ и

1 Этоть заглавный (и, вийстй съ тимъ, выходный) листь помещается на 1-ой ненумерованной страница, обороть которой чисть. Въ томъ единственномъ старопечатномъ (курсивнымъ шрифтомъ) экземпляръ, который здёсь воспроизводится, не достаетъ 2-й ненумерованной страницы съ оборотомъ (а можеть быть-и больше). На ней должно быть посвященіе, отъ котораго уцфафав посафдняя ненумерованная страница (обороть ея чисть), содержащая следующія строчки: «сме[р]телное намети речь годную ваша милость справишь, которая и ку незьмерному добру всего народу нашого и ку славѣ вашеи милости самого и въчному спасенью пожыточная будеть. Вашей милости моего милостивого пана здавна знаемый слуга а теперъ и бого молца уставичный, негодный слуга церкви Вожое. Далъе уже слъдуетъ текстъ, нумерованный (внизу, посрединъ, по тетратямъ изъ четырехъ четвёртовъ) буквами: А, Б, В, Г, Д, Е, Ж, Зело, З, И, К, Л (вторыя и третьи четвёртки при главныхъ буквахъ имъють еще в и г, а въ первыхъ трехъ тетратяхъ н четвертая четвёртка имъетъ еще д). Такимъ образомъ, всъхъ нумерованныхъ тетратей двънадцать; въ послъдней текстъ кончается на оборотъ третьей четвёртки; слъдовательно, во всей брошюръ-нумерованныхъ двойныхъ страницъ 47, а обыкновенныхъ (съ оборотомъ) 94. Въ концъ каждой страницы положена кустодія. Въ единственномъ старопечатномъ экземпляръ, который здъсь воспроизводится, не достаетъ, кромъ уже упомянутаго выше начала посвященія, четырехъ страницъ вли двухъ четвёртокъ (Ив, Иг). Вишневскій (VII, 289), указывая на типографію Мамоничей, насчиталь съ чужихъ словъ-4 и 182 ненум. страницы.

безсловесныхъ, которые, за наймомъ дочаснымъ отъ пановъ своихъ, стада ихъ пасуть), -а еслиже тые для найму горкого дочасного, жебы его не потерали и шкоды, еслибы се якая въ стадъ стала, паномъ своимъ не прыплатили, такъ пилное старане о овцахъ нёмыхъ посполите мѣвають, -- яко далеко болшей пастыромъ и слугамъ церкви Божое, которые не козы, не бараны, не быдло нъмое, але стадо словесныхъ овецъ Христовыхъ въ порученю своемъ мають, старатисе пилно потреба, якобы въ распрошене не пришло, въдаючи о томъ, ижъ если бы се, чого Боже уховай, школа въ немъ якая стала. 11 (об. 1) не наймомъ дочаснымъ кождый таковый пастырь, але въчною погибелю души своее прыплатити бы того мусълъ, бо бы не за нъмое быдло, але за оное многоциное стадо, неошацованымъ скарбомъ — Кровю Христовою искупеное, мусвлъ Пану своему личбу давати.

На што на все маючы пилное око, а иле подъ тымъ часомъ нещасливымъ, которого розмантыхъ ересей намножилосе, а видечи яко и тые, которые не ку спасенію, але ку візчному затраченю, овцы Христовы съ правдивое овчарни выводечы до своихъ пустынь, великую пилность въ томъ мають, въ чомъ неледаяко имъ шанцуется, бо не по одной, але великими громадами стадо Христово урываючы до своее оборы плюгавое загоняють, -а овцы тожь, яко прироженя кревкого будучы, неразмыслие, але ослвиъ, яко дурные, творечы за пастырии, анижли они за волками, на свою погибель бъгуть. А пастыры зась старшіе, которые бы того догледати и той явной и великой шкод в забъгати мъли-то радою, то наукою, то писанемъ своимъ, || (2-Ав) ничого о то не дбаютъ, а праве само коть стадо Христово на месные ятки выдають.

А штожь иншого овцамъ бѣднымъ, видечы таковую недбалость настырей своихъ, чинити было годно въ томъ розерванъю? Искати пристанища якого. жебы се гдф-колвекъ прыгорнути могли! Вышедшы тогды зъ овчарни своее а блукаючыее по пустыни, хто ся колвекъ натрафиль — будь то Лютарь, будь то Калвинъ, будь то проклятый Арей ебионъ, албо нурокъ, не смотречыесли пастыръ, албо волкъ, облуканые приставали, а другіе — розумнъйшые, хотяжъ не до своихъ звыклыхъ пастырей, але до иншыхъ, видечы справу добрую и порадокъ лѣпшій, быле бы отъ волковъ убѣчы, прилѣплялисе.

Штожъ было иншого намъ, бъднымъ и горкимъ подпасычомъ, чинити?! Одно -видечы недбалость и нечуйность пастырей нашихъ головныхъ-до леншого ряду и до оное старожитности и згоды светое, которая за продковъ нашихъ бывала, вернутися. О чомъ кгдысмы, водлугъ повиннос[т]и нашое, радить и промы (об. 2) шлять почали, вмѣсто подякованя и вдячности за старане нашо. у великую ненавис[ть] и въ неласку до своихъ же прышли. Также не толко словъ ущинливихъ писма вшетечного насмотрълися есмо и наслухали[ся], але навонецъ и погрозокъ и небезпечности здоровья нашего увездѣ полно. О которое мало стоимъ, бо, для правды Божое, и того положыти не страхаемся.

А ото—нажалоснёйная! Ижъ всимъ геретическимъ и дъяволскимъ сектамъ волно старшымъ о порадку межы своими промышляти; людей православія хрестиянского до своее вёры наворочати — то словы <sup>2</sup>, то писмомъ, то сынодами; наконецъ — волно Пана Бога блюзнить и противъ превёчному маестатови Сына Божего писма

<sup>2</sup> Въ экземпляръ опечатка: «славы».

заразливые выдавать, друковать, людей добрыхь, а во имя Отца и Сына и Светого Духа въ церкви Божой вже окрещеныхъ, знову крестити, понурити; наконецъ — другимъ до жидовства и до ярма старозаконого, съ которого насъ Христосъ Господь вже освободилъ, волно удаватися; коротко мовечи — найспроснъй (3 — Аг) шымъ геретикомъ и блюзнерцомъ имени Божого вольно о порадку своемъ погибелномъ промышляти! А предся вси молчатъ, а не толко похвалокъ якихъ на здорове, але и злого слова на нихъречы не смъютъ!

А намъ, горкимъ часто 1 епископомъ 3, которые власть не отъ посполитого человъка, але отъ Бога и отъ порадныхъ пастырей въ перкви Божой постановленыхъ за рукоположенемъ ихъ маемо, не маеть быти волно о лѣншомъ порадку въ церкви Божой и о направъ старатися! И не жаль бы намъ тое кривды теритти, бысмы людей до чого нового и ниволи неслыханого вели! Але ижъ до оное стародавное згоды, которая перывый, за единопства, была въ церкви Божой, своихъ ведемо! Атоли за то-таковое преслядоване терьпимо, не отъ чужыхъ, не отъ поганъ, не отъ геретиковъ, але отъ своихъ, ркомо-то православныхъ хрестиянъ! Нужъ, што тыхъ явныхъ потварей, и словныхъ. и на писмъ выданыхъ насмотрѣлися есмо, которыми насъ не толко у своихъ гидечы, але и другихъ иноверцовъ, до которыхъ, 11 (об. 3) яко мы до нихъ, такъ и они до насъ, ничого не маютъ, на насъ подбуряючы, дивные новины о насъ разсвъеють: яко быхмо хотвли

евангелицкую выгубить, вси обрядки церкви нашое и сакрамента светые, водлугъ стародавного порадку церкви Восточное-въ ни-во-што обернути, а праве-зовствить ничого своего впалт не зоставившы, претворитисе въ ыное! Нужъ, оже жинини отш быхмо то для пожитковъ своихъ власныхъ, для мъстецъ въ радъ, для пыхи, для лакомства чинити мъли—не воспоминаю фалшивыхъ потварей, которые и учтивости дотыкаютьсе, и иншихр розмантыхъ прымовокъ, о которые мнъй дбаемо, чуючысе быти невинными, и овшемъ нетолько то, але и што горшого, для правды Божое, терывти есмо повинни, иле зъ стороны особъ нашихъ.

Але гдѣ идетъ о фалу Божію, а звласча же насъ до людей удаютъ, яко быхмо хотѣли вѣру свою въ ни-во-што обернути и антихристови || (4—Ад) въ руки самыхъ предати, тутъ [в]же не годитсе намъ такое потвары явное терпѣти, але то всѣмъ ку вѣдомости ознаймити, же намъ въ томъ великую кривду и всему хрестиянству дѣлаютъ, зовучы пастыра видомого церкве Божей—«анти[х]ристомъ» и «сыномъ д[ъ]-яволскимъ», а царей и господарей хрестиянскихъ и народъ зацный хрестиянскій—«неволниками антихристовыми» и «сынами дъяволскими»!

на писмѣ выданыхъ насмотрѣлися есмо, которыми насъ не толко у своихъ таковые новины спросные розсѣваетъ?! Певне, не станъ духовный, которымъ которыхъ, || (об. 3) яко мы до нихъ, такъ и они до насъ, ничого не маютъ, на насъ подбуряючы, дивные новины о насъ разсѣвъютъ: яко быхмо хотѣли вѣру свою православную, а потомъ шивши собѣ врадъ пастырскій, писмомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ экземпляръ опечатка: «чусто». <sup>2</sup> Изъ посвященія (см. выше, въ сноскъ) видно что авторъ «Уніи»—лице духовное, а изъ указываемаго теперь мъста, что опъ—епископъ.

Божымъ ширмують, ницують, выворо- Христова Петра светого шкалють, такъ и чають и на свое блюзнерскіе и хвалшивые <sup>3</sup> потвары оборочають, пастырей своихъ власныхъ соромотять, безчестять и потваряють; а на большое -ини везецникомъ, не зъ рукъ въ руцѣ, але на кій узявшы (об. 4) свое писма черезъ особъ легкихъ незнаемыхъ подаютъ. Не въжебы хрестиянскимъ чловѣкомъ таковый быти мёдъ, хто бы се таковое кривды нашое ужалити не мълъ?!

Прыслухайжесе одно дальй въ томъ замѣшаню розмантымъ мовамъ! Нѣкоторые мовять, ижъ волимо до Арияновъ, до новокрещенцовъ удатися, анижли быти подъ властію папежскою и згодитисе съ папежнивами. О, мидый Боже! Изали то не явное заслѣпене людское!? Брати родное, которыхъ одна мати церковъ светая канолическая породила, бъгають, а до мачешиныхъ дътей утекаются! Не дивъ теды, же ыновърцами, зъ геретыками на насъ списують, бунтують! Бо не толко брати своее, але и матеры. оное милое церкви светое правдивое, одбъгають и волять мъти надъ собою тисеча наемниковъ (и што мовлю «наемниковъ»? кгдыжь и наемникъ часомъ бываетъ добры[й]; але власныхъ волковъ пастырми!), анижли единого видомого пастыра первви Вожое, которому | (5—5) тая зверхность въ церкви Божой завжды належала. А ижъ бы тымъ лепей потвары свое до людей удали и насъ у въ огиду до нашихъ приправили, а звласща до тыхъ неуковъ-простаковъ, которые писма не читають, невстыдливе наслёдуючы въ томъ явныхъ геретыковъ и выкрутовъ писма ихъ, а яко столицу верховнаго апостола

пастыра видомого церкви Божое, который на ней седить, «антихристомъ» онымъ, который еще прыйти маеть, и «сыномъ дъяволскимъ» называютъ, и тымъ отъ едности и згоды хрестиянское людей невѣдомыхъ одрываютъ и отстрашиваютъ.

А такъ, абымъ людямъ простымъ и невѣдомымъ очи отворилъ, жебы обачили явне, слушне ли тое светое эгоды, о которую се стараемъ, бъгаютъ,-умыслилемъ вси тые артикулы, о которые наболній споръ межы Рымляны и Греками идетъ, вократив объяснити и оказати, для которыхъ артыкуловъ люди народу нашого Руского тое згоды светое || (об. 5) бъгають. А не дивуюся тому. Бо иншые не въдають, и подобно того другій и не слыхаль, што туть обачыть. Бо и якъ же въдати мають, коли писма и книгъ светыхъ отецъ, до таковыхъ речей потребныхъ, въ нашомъ языку Рускомъ не маемъ, а чужымъ върити не хочемъ, але все людское ганимъ, а своего лъпшого не покажемъ. А хотя што потросѣ и есть у кого книгъ писаныхъ, ино Богъ то въдаеть, если правдиве преписованые, и если отъ православныхъ хрестиянъ, албо тежъ отъ геретыковъ, которыхъ въ народѣ Греческомъ набольй бывало, выданы сутъ.

Въдай же теды, хрестиянскій брате, ижъ наголовнъйшихъ артыкуловъ, которые до тое згоды перешкажають, есть пять: першый-о похоженю Духа Светого, другій — о чыс тіцу, третій — о, зверхности видомого и настаршого пастыра, четвертый-о календару, а пятый прыложыломъ до того---о антихристь, абы люде обачыли, если же вже пришоль антихристь, онь головный,

въ вкземиняръ опечатка: «фванцивые».

которого люде ожыдають. А то набольй лля того ||(6—Бв) тоть нятый артыкуль прыложиломъ, ижъ люде незбожные тую светую згоду розривати и людей хрестиянскихъ отъ нее отстращити не чымъ иншымъ усилують, одно тымъ — показуючы папежа быти антихристомъ головнымъ, а насъ яко быхмы людей отъ правдивыхъ настырей отводити и антихристови самыхъ себе и оныхъ въ неволю поддавати мъли. О чомъ и сами патрыархове светое Восточное церкви николи писати и твердити того не смфли, въдаючы, ижъ еще антихристь не прышоль. А нашы смъють то невстыдливе на писмъ выдавати, наслъдуючы въ томъ не своихъ старшихъ, але геретыковъ явныхъ, которые о томъ розно пишучы и сами зъ собою не згожаютсе.

Ку тому въдай, ижемъ туть, въ томъ писаню о тыхъ артыкулахъ, мало светыхъ отенъ церкви Рымское ку подпору свъдъцства прыводиль, хотя быхъ и тымъ несогръшилъ, гдъ быхъ также ихъ писанемъ доводилъ. Але, жебысь не мовиль, же за Рымскою церковю тягнучы | (об. 6) Рымскими докторми довожу, прото мало не все писаньемъ святыхъ отецъ Греческыхъ подпираю, абысь, православный народе Рускій, не намъ, але вжды своимъ учителемъ церкви светое Восточное въру далъ. А то пречитавшы, абысь не рекъ, ижъ «не толко тыхъ артыкуловъ, о которые ся еще зъ Рымляны не згожаемъ». Ино въ томъ ти беспечне упевнию, ижъ гдъ ся въ тыхъ пяти толко обачышъ, же болшей упору, анижли правды наслъдуешъ, о вси иные-покой и згода. Бо яко служба Божая вся, такъ сакрамента святые и вси иные церымонеи и обрадки церкви светое Восточное нашое вцалъ и ни въ чомъ ненарушенне зостанутъ.

И прошу кождого хрестиянского человека, пре милость Божю, абысь плоннымъ повъстямъ людскимъ и артыкуломъ змышленымъ не върылъ, а звласча тому, же нъкоторые васъ тымъ страшать, якобы вамъ всего теперъ на одинъ рокъ албо на килка позволено, а потомъ въ килко лътъ все поламано быти мёло. Не вёрте жъ тому. Бо пристойнъй бы ему || (7-Бг) поламати тымъ кот[о]рыхъ въ самомъ Рымв подъ властію и послушенствомъ своимъ маеть, а предсе не ламлеть и ни въ чомъ порадку церкви Божое такъ въ службъ Божой, яко въ сакраментахъ и въ иншыхъ церымоніяхъ не нарушаетъ, але и овшемъ мощне ихъ держытъ и стережеть. Чому еслиже не върышъ, пытай же власныхъ Грековъ, а наконецъ и неприятелей его явныхъ, которые тамъ бывали. Тогды то прызнаютъ, ижъ и въ самомъ Рымѣ, не толко въ околицы, ему подданой, водлугъ порадку церкви Восточное, яко служба божественная, такъ и сакрамента святые подъ объма особами хлъбомъ кваснымъ, и иные вси порадки перковные и перемоніи отправуються.

Затымъ-мъйсе добре, а дай ти, Боже, упаметане.

||(об. 7) Артыкулы певные, на которые огледаютсе - люде народу Руского, не котечы зъ Рымляны до единоцства а згоды першое вернутисе, которая передътымъ бывала.

А то жебы тыхъ артыкуловъ <sup>1</sup> въ чомъ не нарушили и сумнѣнъя своего не образили, але подобно албо ихъ не розумѣютъ, албо тежъ не вѣдаютъ, яко передъ тымъ о нихъ светые отцы, за единоцства, розумѣли и писма свое о

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ экземпляръ опечатка: «арымкуловъ».

дають, албо не чытають, албо тежь книгъ въ Рускомъ языку о томъ писаныхъ у себе не маютъ, — прето умыслилемъ вократив о кождомъ артыкуль 2 (сътыхъ, о которые споръ идетъ) н в которыхъ светыхъ отенъ писма ку въдомости людямъ подати, абы, то чи- Трекове зовуть Тавматуркг(р)омъ. таючи, розумъли и обачилисе въ томъ, слушне ли тое згоды бъгаютъ. А то дрейскій. суть артыкулы чельнейшые, о которые межы Греками и Рымляны споръ идеть, которые кгды се померкують, тогды о вси иншие не будеть о што спирати- лодгъ названий. се, бо вси артыкулы въры, обрадки ||(8—Бд) и церымонеи церкви светое Восточное, яко хвала Божая, такъ сакрамента вцалъ зостанутъ, и по старому все отправоватисе будеть, безъ всякого нарушеня.

## Артыкулъ 1.

О похоженъю Духа Светого, о которомъ естъ споръ межы Рымляны и Кгреки.

Рымляне повъдають, ижь Духъ Свстый походить одъ Отца и отъ Сына единымъ исхожденіемъ и единымъ дыханіемъ. А Грекове мовять: толко отъ самого Отца походить и на Сыну опочиваеть. А иншые мовять, же Духъ Светый одъ Отца черезъ Сына походить, згажаючисе зъ некоторыми светыми отцами Греческими. А наша Русъ <sup>3</sup> и того слова «черезъ Сына» не прыйму[е]ть, подобно не читають писма свcтыхъ отецъ старыхъ, которые, будучы еще въ згодъ и единоцствъ зъ Рымляны, такъ върыли и такъ писали. Зна- досконалого».

нихъ зоставили, чого наши албо не въ- пруемъ переднейшихъ светыхъ отецъ Греческихъ чотырнадцатъ, которые наукою великою и светобливостю жывота своего слинули опихъ першихъ въковъ въ церкви Божой. (об. 8) А то сутъ тые:

Григорей Чудотворецъ, которого 1 Ованасей. епископъ Алексан-2 Василей Великій. 3 Григорей Нискій. 4 Григорей Назианзенскій, Teo-5 Кирылъ Ерусолимскій. 6 Иоанъ Златоустый. 7 Епифаней, спископъ Кипрскій. 8 Дидимъ Александрейскій. 9 Кирилъ Александрейскій. 10 Анастасей, которого зъ великою соборъ учтивостью вспоминаетъ 11 щостый. 12 Тарасей. 13 Максимъ, мужъ светый и учоный. 14 Иоанъ Дамаскинъ. Прыдавають еще до тыхъ петнадцатого Метофраста, который залецонъ

быль на сенодъ Флюрентайскомъ 4. II (9—В) Съ тыхъ всихъ нѣкоторые сведецства знакомитшыхъ у Грековъ

велми славныхъ отцовъ тутъ выписалемъ.

Григорей Тавматурскій-1. Который у вызнаню въры, отъ Бога взятое, о чомъ свъдчыть Григорей Низкій, описуючы житіе его, тотъ такъ мовить: «единъ Духъ Светый, зъ Бога початокъ и бытность маючи, который черезъ Сына показалсе, образъ досконалый Сына

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ экз. опеч.: «артылуке». <sup>3</sup> Рукою тогдашняго православнаго читателя написано на полъ экземпляра: «кламство и потваръ на Русь»! И дальнъйшія рукописныя отмътки (ко. торыя будутъ приведены ниже, въ своемъ мъстъ) на поляхъ этого экземпляра принадлежать той же рукв. 4 После этого, кустодія неверно обозначена: вмёсто «стых» — «светых».

Ованасей—2. Въ книгахъ «О еди- дивымъ Богомъ». До того тамъже мовитъ въры» ясне вызнаваетъ, и тые слова его суть: «зъ моны Отна Сына походить Духъ Светый, моць самую бозства маючы». Тотъже, въ «Исповъданію албо въ складъ въры» такъ мовить: «Духъ Светый, одъ Отца и Сына неучиненый, ани сотвореный, ани зрожоный, але исходящчый». Тотъ же. въ казаню четвертомъ противъ Арияновъ: «не чинимо (повъда), ани уводимъ трохъ початковъ, ани трохъ отцовъ, || (об. 9) яко чинять Маркианитове, коли показуемъ, уживаючы подобенства, не трохъ солнцовъ, але одного солнца, и ясности албо сиянія его, а зъ обойга походящчое свътлости». Смотрижъ туть а уважай добре, яко тоть светый учитель тры речы выличаеть: слонце, сияніе его, и свътлость, такъ и зъ солнца, яко и зъ сиянія походящчую. А туть розумветь черезь с о лице Отца, черезъ сияние Сына (бо такъ-Коласаемъ, [гл.] 1 - и Павелъ его зоветъ «сияніемъ Отчіимъ»), а черезъ свътлость, походящую такъ одъ слонца, яко и отъ сиянія, розум'веть Духа Светого, такъ одъ Отца, яко и оть Сына исходящаго. Тотъ же, въ листв, велми долгомъ, который писалъ до Сарапіона, розманте показуеть, же Лухъ Светый походить отъ Сына. Напервый всего листу того есть сума: «ижъ жаднымъ обычаемъ не можетъ хто того довести, абы Духъ Светый мълъ быти сотворенымъ албо || (10-Вв.) сотворенемъ». Еслижъ Сынъ не естъ тожь створенемъ, обачь же пилне, яко неннымъ того быль а моцно вфрыль Ованасей светый, же Духъ Светый походить отъ Сына, вгдыжь о томъ, яво въ наймоцивишого вгрунту а всей церкии въдомого, доводитъ, же «Духъ Све-

тотъ же Ованасей: «образомъ Сына естъ и речоный бываеть Духъ Светый; яко теды Сынъ для того есть образомъ Отпа. ижъ се родить зъ Отца, такъ Духъ Светый для того естъ образомъ Сына, ижъ походить отъ Сына». Надто также ясне мовить: «еслижъ Сынъ ижъ эъ Бога и Отца есть, власный есть естества Отцовского; не може иначей быти, одно же тежь и Духь Светый, которого зъ Бога быть поведаемь, власный есть Сыновъ, водлугъ естества або ис[т]ности». Навонецъ тамъ же мовитъ: Христосъ Луха своего зъ своее истрности. Бога зъ Бога, зъ себе истотне будучого, апостоломъ и облюбенницы своей повазалъ». Тотъ же Ованасей: 11 (об.10) «Христосъ мовилъ апостоломъ, коли ихъ посылаль въ мірь весь, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Светого Духа». И дальй мовить: «неподобная то речь, абы межы префалными лицами Троицы Светое мъль быти почитанъ Духъ Светый, еслибы не исходиль отъ Бога черезъ Сына». А на синодъ Флюрентейскомъ, коли того Грекомъ довели явне, же то власное писаніе было Ованасіево, не могучы на то отпору дати, повъдали, же «се на тотъ часъ Ованасей мусель упити, коли тое писаль>!

Василей Великій—3. Тоть «въ Книгахъ противъ Евноміеви» вторихъ, ку концови, такъ написалъ: «а того (повъда) хтожъ зо всихъ не бачитъ, ижъ жадное дело або справование Сыновское не есть одъ Отца выдёлено, ани се што такового знайдуетъ, што бы мълъ Сынъ мъти, а не мъло бы тежъ Отцу прыналежати. Абовъмъ мовить: вся моя твоя суть, а твоя моя. И якъ же теды самому Сынови прыписуеть вину, то есть ! (11-Вг) початокъ Духа чий остъ правдивимъ Богомъ, понеже Светого». Смотрижъ, о што туть идеть ить (чим, походить, который есть прав- Васильеви светому, а обачишь, же не

мовить, абы Духъ Светы[й] не походиль оть Сина, але того позволяючи доводечы нераздёлностью справъ Отца и Сына то показуетъ противъ Евноміеви геретыкови, же ачъ Духъ Светый походить отъ Сына, але не отъ самого толко Сына, лечъ и одъ Отца. Бо такъ Евномей пов'ядалъ, же Отецъ уродилъ Сына, а Сынъ Духа Светого самъ толко сотворилъ, одделяючы Отца, овкобы Отецъ мѣлъ быти виною толко Сынови, а не Духови Светому, а Сынъ опять самъ толко Духови Светому. Тотъ же, въ пятыхъ книгахъ противъ Евноміеви, глава 8, въ самомъ написв того роздёлу такъ мовитъ, же «Духъ Светый естъ правдивымъ и прырожонымъ образомъ Бога и Христа». Смотри, яко туть выразне даеть знати, же Духъ Светый маеть бытность а истность одъ Отпа и отъ Сына. Абовемъ яко бы мель и могъ быти правдивымъ а прирожонымъ образо (об. 11)мъ тавъ Отца, яво и Сына, еслижъ не такъ отъ Сына походить, яко и одъ Отца? Въ тыхъ же книгахъ, межы иньшыми мѣс[т]цами знаменитыми, маетъ одно въ главѣ 12, гдъ трудное оное пытанье розьвезуеть: для чого Духъ Светый не естъ, ани зоветсе Сыномъ Сына? Обачь же, яко съ того самого пытанья и трудности преложоное явне даеть знать Василей Великій, же Лухъ Светый походить и отъ Сына?! Бо для чогожъ бы ся вдавалъ въ тую трудность и приводилъ ее, коли бы быль не въриль, же Духъ Светый отъ Сына походитъ? Але ижъ то м'яль за напевнийшую речь, и такъ върыль, протожь хотъль показати, же Духъ Светый хотяжъ отъ Сына походить, однавъ Сыномъ Сыновнимъ не есть, але Духомъ.

Григорей Назианзенскій—4. Тоть вѣчное изъ Сына похоженье, поневажъ въ орации своей пятой богословской доводить тамъ же: «Духъ Светый не о Духу Светомъ трудность подобную естъ створеньемъ». Тыежъ слова повто-

той, которая се у Василья припоменула, розвязываючи, для чого !! (12-Вд) бы Сыномъ не былъ званый Лухъ Светый, а ижъ Сынъ естъ дхнущымъ, то есть воторый дыхаеть, а Духъ Светый черезъ дхнене походящый, - туть треба доброго теолога и бъглого на поняте дивно глубокое науки того учытеля, съ которое се то показуетъ около розности межы Сыномъ и Духомъ Светымъ. Тотъ же о теологіи, еже есть о Духу Светомъ, шыроко выписуючы, тое подобенство приводить: «Адамъ (поведа) есть учиненъе альбо сотворенъе Божое, а Евга есть часть албо окравокъ, утинокъ створеня, а Сеть плодъ одъ обудвухъ, которые слова по-Греческу такъ се въ собѣ маютъ: Ο Αδάμ τίη? πλασμα Θεού, τί γ'ή Εουη? τμημα τοῦ πλασματος. τί γ'ὸ Σὴθ? ἀμφοτέρως γέννημα. Тыежъ слова по-Латынъ такъ написаны: Quid erat Adam? figmentum Dei. Quid Eua? segmentum figmenti. Quid Seth? Germen ex utroque.

Иоанъ Златоустый — 5, || (об. 12) который въ казанью своемъ, въ книгахъ 5, гомиліи 1, о складъ въры такъ мовитъ: «сей естъ Духъ изъ Отца, изъ Сына исходящый, который раздъляетъ власные дары, комуждо зособна яко хочетъ». Тотъ же въ казаню 2: «того (повъда) Духа Светого исповъдуемъ, Отцу и Сынови спол-равного и исходящчаго изъ Отца, изъ Сына». Тотъ же въ гомиліи «О воплощеню Христовомъ» мовитъ: «прышолъ Христосъ до насъ, и далъ намъ исходящого изъ себе Духа, и плоть нашу прынялъ».

Епифаней—6, ересь 69 приводечы, которая была Аріянская, мовить: «единъ естъ Духъ Божый, Духъ изъ Отца исходящчый, изъ Сына берущый». А туть, черезъ тое бранье изъ Сына, розумѣетъ вѣчное изъ Сына похоженье, поневажъ доводитъ тамъ же: «Духъ Светый не естъ створеньемъ». Тыежъ слова повто-

раеть нижей и такъ розумфеть: але (поведа) показаль выникающее жерело о Тронцы подобные слова тому маеть, которые зовуть «Анхоратгумъ» (стра- розумъетсе». ницы 349), мовить: «если же Христось; върчетсе изъ Отпа Богомъ зъ Бога, и мовить: «жывоть (повёда) изъ жывота есть Сынъ а Духъ Светый изъ обудвухъ». Тоть же нижей мовить: «слухай, благій ижь Отецъ и[с]тенного Сына есть Отцемъ увесь Свъть, а Сынъ есть правдивого Отца Светь оть Света, не яко сотворене якое, албо тытуломъ толко, а Духъ Светый истинный есть Свёть третій зъ Отца и зъ Сына». Тоть же дальй мовить: «Лухъ Светый зъ Отна и зъ Сына самъ есть свътлостію истинный».

Кирилъ Александрейскій—7, въ книгахъ 10, на Іоана глава 1, мовить: «абовъмъ единосушный есть Лухъ Сынови, бовамъ походитъ черезъ него. маючы всю силу его. Для тогожъ (мовить) повъда Христосъ: «яко отъ моего прыйметь». || (об. 13) Тоть же, въ книгахъ 12, на Иоана глава 56: «одъ Отца (повъда) черезъ Сына исходить». Тоть же въ книгахъ 13, главы 2, которыхъ «Тезаврусъ», то есть скарбомъ пазывають, такъ мовитъ: «для тогожъ (повъда) Духа Светаго равно Господемъ называетъ, яко изъ оного Сына и въ немъ прирожение будущаго». Тоть же нижей мовить: «если Сына Божого изъ Отца и въ самомъ Отцы власне быти розумъемъ, также и зъ Сына власне и существенне Духа Светого, такъ

Тоть же до Теодосія о правой въръ троха далбй яснбй то выразиль: «абы пишучы, и въ книгахъ 5, 6 и семыхъ зъ жерела, зъ Отца и зъ единороднаго а особливе на пророка Поиля 2 главу, Духа Светого». Смотрижъ. яко Весаріонъ припоминаеть во своей (13—Г) яко Отца и Сына зоветь еди- орацыи. глава 7. такъ мовить: «власнымъ жереломъ, съ которого Аухъ Све- ный его и въ немъ и изъ него Духъ тый выникаеть. Тоть же, въ книгахъ, естъ, яко власне изъ самого Бога Отца

Метафрастъ Семіонъ-8. духъ Светий изъ Христа, албо изъ! опагитского такъ мовитъ: «вступилъ обудвухъ». Тотъ же (страницы 350) (поведа) Христосъ мой на небо и до отеческого престола вернулсе, и Луха, который изъ него походить, посылаеть **ученикомъ»**.

> Анастасей-9, о которомъ в[с]поминаетъ соборъ 6, въ книгахъ 1, о правыхъ догматахъ, такъ мовить: «Духъ Светый названъ есть Духъ усть Божыхъ, а уста Божіе-Сынъ естъ».

> Тарасей — 10, которого въспоминають на соборъ 7, справы 3, въ листв до патриарховъ Восточныхъ такъ мовить: «въруемъ въ Духа Светого, которій изъ Отца черезъ Сына походить».

> Максимъ мужъ светый и велми учоный-11, на главу 4 Захарыи пророка, такъ мовить: «Духъ Светый яко водлугъ ис[т]ности Божое и Отеческое есть, также водлугь ис[т]ности и Сыновское естъ яко изъ Отца истотне черезъ Сына невымовне рожьденаго походяпый». Toe мѣсьце прыпоминаетъ **|| (об. 14)** Висаріонъ, глава 6.

> Дамаскинъ-12. Въ книгахъ 1, о въръ, глава 18, такъ пишетъ: «образъ Отцовый есть Сынъ, а Сыновъ-Духъ Светый». Тотъ же нижей: «Богъ Духъ Светый, средній нерожденнаго и рожденнаго, а черезъ Сына Отцеви злу-«йынор

А на остатку, на сынодъ 8 Флореньтейскомъ, по многихъ спорохъ и намояко изъ Отца исходящаго въруемъ». Вахъ около того артыкулу о похоженью

Луха Светого, видечы быть писма геретыковъ и иновърновъ, которые тверзгодные светыхъ отецъ Греческихъ, яко н Латинскихъ, а звлащча-тыхъ, кото- памети, и молитвы, и прыношения за рые еще передъ розерваніемъ за единоиства квитнули, вси едностайне зезьволившые, такъ свое зданье и остатнее вызнанье повъдъли. О чомъ пишеть въ книгахъ третихъ синодовихъ, остатнего засъданія, листу 472: «и такъ вси, оденъ по другомъ порадкомъ повълили тыми словы: Западынихъ и Восточныхъ светыхъ учителей писанью пилно прыслухалисе есмо, съ которыхъ нъкото (15—Гг)рые Духа Светого изъ Отца и Сына, а нѣкоторые изъ Отпа черезъ Сына похоженье свидителствують. Што все хотяжь едино знаменуеть, мы однавъ свое «и зъ Сына> назалъ оставивши, Луха Светого отъ Отца черезъ Сына одъ въку и истотне, яко отъ единое вины, исхожденіе испов'єдуемъ; понеже тое слово «черезъ» въ похожению Духа Светого вину знаменуеть».

Отожъ, и мы теперъ, приступуючы то згоды зъ Рымдяны тогожъ исповъданія учителей Греческихъ модно держимосе, яко на Флорентейскомъ сынодъ вызнали, а яко они на онь часъ вымовлялисе папежови (о чимъ пишетъ въ книгахъ третихъ синодовыхъ, листу 475: «не хотечы того слова си зъ Сына» до симболу своего прывладати»), такъ и мы то собъ варовали есмо и варовати будемъ у папежа, абыхмо по старому складъ въры въ церквахъ своихъ отправовали, то есть: «и въ Духа Светого Господа и[с]теннаго и жывотворящаго, иже одъ Отца исходящаго, иже со Отцемъ и со Сыномъ сопокланяема и сославима».

## II (об. 15) Артыкулъ 2.

О чисцу, о который св тежъ наши прыводетъ и тымъ, которые въ тяжкихъ спречають, наследуючы въ томъ всихъ выступкахъ померли суть». Чого и Да-

PYCCEAS HOTOPHYECKAS BEBRIOTEKA.

дять, ижъ чистца нъть, а затымъ и умердыхъ выти порожніе повъдають.

А туть нехай кождый ясне обачить. еслиже пуркгаторія хто не въруеть, тогды напрасно за усопшыхъ молитвы и жертвы прыносеть. Бо еслиже души праведныхъ суть спасены, не потреба се за нихъ молити; еслиже тежъ суть потоплены-порожняя за нихъ молитва. «Бо нъсть во аль обличенія жывота» (Сирахъ, 41) мовитъ писмо. Але ижъ се молимо за усопшыхъ, и жертвы за нихъ приносимо, и памети имъ творимъ, муситъ быти, яко есть иншое мѣсьпе третее, межы небомъ и пекломъ, гдь бывають душы задерживаны, ажь бы заплатили до наменшого квадранта. А то посполите по нашому зовутъмытарства.

А теперъ вже слухай и смотры доводовъ II (16) светыхъ отецъ Греческихъ о пуркгатору, то есть о чистительномъ огив:

Златоустый—1. Гомилін 41, на листь 1 до Корынтовъ: «нехай будутъ ратованы умерлые не плачомъ, але моленіемъ, и молитвами, и ялмужнами». И нижей: «не лънимосе (мовить) усопшымь ратунку додать, молитвы за нихъ прыносечы». Тотъ же, гомилін 69 до люду (sic) мовить: «не безъ прычины одъ апостоловъ тое постановено было, пры страшныхъ тайнахъ была справована память усопшыхъ; абовъмъ ведають, ижь имъ съ того идеть веливій зыскъ и вжытокъ».

Өеофилактъ-2, на главу 12 Луви пишетъ: «то теды мов[и]мо, ижъ для оферъ и ялмужны, которые бываютъ за умерлыхъ, а тые не миви пожитокъ маскинъ въ книгахъ своихъ, которые писалъ о тыхъ, што у въръ пре||(об. 16) ставилисе, доводитъ тое правды многими свъдъцствы: Деонисіемъ, Оеанасіемъ, Григоріемъ Назианзенскимъ, Григор[і]емъ Нискимъ, и иньшыми.

Григорей Назианзенскій—3. Въ орации своей на [с]ветила светие, близко конца, пишеть: «во иншомъ огнъ своемъ будутъ крещени. Которое крещение огня послъднее естъ, а тое не толко окрутнъйшое, але и должейшое. Который, то естъ огонь, грубую матерію на кшталтъ жельза пожыраетъ, и всякое злости легкомыслность одыймуеть».

Василей Великій—4, на главу 9 Исаія пророка пишеть: «еслиже (повъда) черезъ сповъдь открыемо гръхъ, вже подрастающую траву усушили есмо; и слушно заисте естъ, жебы то стравилъ и пожралъ чистителный отень». Тотъ же нижей: «не всякимъ дей забитьемъ и вынищеньемъ грозитъ, але показуетъ, водлугъ апостолское сентенции, || (17—Д) очищеніе, самъ же спасется якоже дей огнемъ».

Евсебей—5, Емисенскій: гомилія 3 на крещеніе, «тая мука (мовить) пекелная тымъ будетъ тривати <sup>1</sup>, которые, потеравшы а не заховавшы крещенія, на вѣки загинутъ; а тые, которые дочаснымъ мукамъ угодная творыли, черезъ рѣку огненную, черезъ броды палающыми кулями страшливые преидуть».

Кирилъ—6. Катехизы 5, мистактокга <sup>2</sup> мовить: «за всихъ молимосе, которые межы нами померли, въруючи тую наболшую помощъ быти душамъ, за которые бываютъ приношены молитвы оное пресветое и [с]трашливое оферы».

Григорей Двоесловъ—7, въ книгахъ 4 «Діалокговъ», глава 39: «за нѣкоторые (мовитъ) легкіе выступки первъй суда чистителный огонь быти въруемъ». || (об. 17) Тотъ же на псаломъ 3 покаялный, на ночатку самомъ: «въмъ (повъда) прышлую речъ быти, ижъ по зестью зъ сего жытія одны пламенемъ чистителнымъ будуть очищени, а другіе суду въчного потопленья подыймуть».

Не вспоминаю тутъ святыхъ отецъ и учителей Латинскихъ, которые и мы сами въ повазъ маемъ, и въ светцахъ своихъ ихъ имена въспоминаемъ, которые за единоцства и згоды жили, инше передъ нашими, а другіе за въковъ нашихъ, светыхъ отецъ, абы хто не мовилъ, ижъ Латинскими докторми довожу. Бо досытъ и на тыхъ, которыемъ тутъ поменилъ. Хиба бы хто слъпъ и безъ розуму былъ, хтожъ бы того не бачилъ!

# [Артыкулъ 3] <sup>3</sup>.

О зверхности епископа Римского, которого се наши брыдять, повъдаючы, якобы не мъль быти первопрестолникомъ и старшымъ надъ всими епископы.

Смотрижъ тутъ пилне а розсуди самъ, хрестиянскій чловіче, тыхъ посліднихъ доводовъ. || (18—Дв) Напервій на всихъ семи соборахъ вселенскихъ у головахъ на початку папу Рымского, а не толко самыхъ, але намъстниковъ его напервій писано, которые на мъстну его бывали на сынодахъ въ небытности самого папы. О чомъ читай собів правила светыхъ отецъ.

за которые бывають приношены молит- На первшомъ сынодѣ Никейскомъ вы оное пресветое и [c]трашливое кладетъ у головахъ Селивестра папу оферы». 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ экземпляръ: «тривали». <sup>2</sup> µистаушуо́с, µистаушую́с. <sup>3</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ этой строки нътъ.

ли Ламаса.

На третемъ соборѣ въ Ефесѣ Келестынъ 4 папа Римскій ижъ не могъ быти. тогды на мъстцу его быль Кириль, патрыархъ Александрейскій.

На четвертомъ соборѣ въ Халкидонъ владеть у головахъ Леона папу Рымского.

На пятомъ соборѣ въ Константиноградъ напередъ кладеть Вигелія папу Рымского.

На шостомъ соборѣ въ Константиноградъ владеть въ головахъ Агафона папу Рымского.

На семомъ соборъ въ Никеи на мъстпу Андріяна наны Рымского быль Петръ благоговъйный первый | (об. 18) презвитеръ Римскія церкве, и другій Петръ презвитерь и игумень Рымскій монастыра светого Савы, ку тому Иоанъ и Оома, оба мнихи и презвитеры, правленіе имуща Восточныхъ апостолскихъ престолъ. Смотрижъ а подивисе туть, же тые вси посъдали всихъ патрыарховъ, не толко презвитеры старшые Рымскіе, але и мнихи! Абовъмъ послъ нихъ описуетъ чотырохъ патрыарховъ Тарасія Царигородского, Политіяна Александрейского, Өеодорита Антиохейского, Илію Ерусалимского.

Слухай же доводовъ о зверхности папы Рымского светыхъ отепъ Греческихъ нвкоторыхъ:

Игнатей — 1, Богоносецъ, въ ли- скій не быль зверхнійшимъ и головою. ств своемъ до Рымлянъ написалсе: «Игнатей церкви светийшое, которая старшенствуеть въ краинв Рымской» 5.

«наболщой (повъда) и настаршой и всить знаемой, одъ 11 (19—Дг) пре- вашихъ, то есть апостолскихъ еписко-

На второмъ соборъ въ Костентинопо- Павла въ Рымъ фундованой и постановленой церкви, тое, которое маетъ отъ апостоловъ, преданіе и ознайменую всимъ въру, черезъ сукнесыю, то есть наступованье, епископовъ ажъ до насъ пришедшую, оповъдаючы: въ ни-во-што оборочаемъ тыхъ, которые якимъ же колвекъ способомъ будь то черезъ уподобанье собъ злое, албо для порожнее фалы, албо черезъ заслѣпѣніе и злую умветность, надъ то, нижли што потреба, згромажають. Абовъмъ до тое церкви, для можнайшого продкованья, потреба всякой церкви, то есть тымъ. которые суть повсюду върные, сходитисе, въ которой, то есть церкви, завжды одъ тыхъ, которые суть увездъ, заховано есть тое одъ апостоловъ преданіе». А хочешъ ли ширей въдати о столицы Петра светого Рымской, читай же собъ въ «Евангеліи Учителномъ» Рускомъ, друкованомъ, листъ 204 цалый тамъ обачышъ, хто на его столицы продкуетъ.

> Епифаней — 3 [въ] «Герезыи» 68, Мелеті <sub>||</sub> (об. 19)ановъ, такъ пишеть: «Урсатій и Валенсій (пов'вда), покаяніе чынечы, съ книжками своими жхали до блаженнаго Юліуша Рымского епискона, абы дали личбу [зъ] своего блуду и зъ грѣху». Смотрижъ, яко тые, будучи епископами Греческими, просили папежа о розгрѣшење! Чого бы учинить не могли, еслибы папа Рым-

Ованасей — 4, въ «Аполо[г]іи 2 сведчить, ижъ тые два епископы отъ Юлія просили отпущенья, и въ листв Иреней—2, въ книгахъ 3, глава 3: своемъ до Феликса папежа мовитъ: «тымъ способомъ для того и продвовъ славныхъ двохъ апостоловъ Петра и повъ, Панъ Богъ на высовости замку

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ экз.: «Пачестынъ». <sup>5</sup> Въ текстъ, между строкъ, рука тогдашняго православнаго читателя написала: «то не на всемъ свётё, толко въ Римё».

поставиль, и вамъ о всихъ церквахъ старане мъти росказалъ, абысте намъ допомагали». Тотъ же Оеанасей въ книгахъ о сентенцыи Леонисея Александрейского епископа мовить: «нѣкоторые дей съ церкви повставши (ачъ добре о той сентеньцыи розумъли, але не въдаючи причини, для чого бы отъ него такъ было писано Діонисі (20)еви) епископу Рымскому оскаржали». И для чогожь тоть Алексаньдрейскій патрыарха одъ тыхъ добрыхъ мужей былъ оскаржонь? Одно для того, ижъ въдали Рымского епископа быть судьею всехъ посполитымъ.

Василей Великій—5, въ листь 52 до Оеанасія пишеть: «здалосе за речь пристойную писать до епископа Рымского, абы вглянуль въ речы наши, а розсудку своего декреть выдаль. А ижъ сь трудностью отголь за зданьемъ сынодовымъ посыланый быти хто можетъ, онъ теды нехай власть свою подасть мужомъ выбранымъ, которые бы працы подорожніе знести могли а лагодностію и прыемностію своею и обычаевъ и мудрою а снадною мовою своею тыхъ, воторые отъ правдивое дороги отступили, упомнели, и которые бы тежь дей Арменского сыноду зъ собою прынесли, для отсвченья тыхъ речей, которые тамъ кгвалтомъ се двяли». 11 (об. 20) Видь же, яко туть Василей показуеть епископа Рымского мъти власть доглелати церквей Восточнихъ и декрета сынодовые (хотяжь великіе, якіе были Арменскіе) разсужати и оттинати то, што бы се неслушного на нихъ стало.

Иоанъ Златоустый — 6, въ листв 1 до Инокентія паны: «прошу (мовить) абысь писалъ, жебы тне речы, которые учинены суть несправедливе, не мѣли моцы ни якое, а тые, которые то зле учинили, нехай каранью правъ церков-

того мужа Иоана Златоустого, патрыарху Царогородского, Теофиль, скопъ Александрейскій, и зъ соборомъ многихъ епископовъ быль зложиль зъ уряду его, змовившыее эъ цесаромъ и цесаровою. А такъ Златоустый, утекаючысе по Рымского епископа, пишетъ. абы онъ властію своею то розезналь, и тоть вырокь Теофиловь вь ни-во-што обернуль, и самого свараль. Отожь и съ того значитсе, же | (21-Е) Златоустый светый папу Рымского прызнаеть быти найвышьшимъ судьею всихъ Грековъ. Якожъ тотъ Иннокентей за тую кривду Иоана Златоустого выклялъ быль цесаря Аркадыя и жону его Евдокію и Арсакія, епископа Костентинополского, который быль на мъстыцу Златоустого вступилъ, и по смерти закляль и отлучиль. О чомъ пишеть Ницефоръ во «Перковной Гисторіи», въ книгахъ 13, глава 34. Тотъ же въ листв второмъ до Иннокентія пишеть: «вѣчные дяки вамъ чынимо, ижъ отновскую любовъ противко намъ показали есте». И въ томъ же листв просить Иннокентія, абы непрыятелей его не выклиналь, мовечы: «прошу вашое чуйности, хотяжь полно начынили влопотовъ, абы не были утрапени, ани и зъ собранія были вывержены».

Кирилъ Александрейскій—7, листу 10 до Несторыя и въ листв 11 до духовныхъ и до людей Костентинополскихъ пишетъ: || (об. 21) «Петрови дей правомъ Божымъ вси главы свое скланяють, а княжата зверьхніе сего свъта, яко самому Господу Исусови послушають». И далёй мовить: «повинни есмо и мы, которыесмо члонками пры головъ нашой Рымскомъ епископъ и столицы апостолской переставати». Устіянъ Старшый, цесаръ, въ листв до Яна Второго паны пишетъ: «ничого не доныхъ подлегають». Абовымъ того све- пустимъ, што ся церковного чыну доти не м'вла, который естесь головою всихъ церквей светыхъ».

Слухай же 1, опустивны теды васни на сторону, милуешъ ли Бога и прави светую?! Сознай же туть: изали то не старшенство тое столицы?! А ижъ бысь ещче тымъ лёпёй вёрыль, читай же собъ правила церковные наши Руckie.

Напервый собора вселенского шестого въ Трулв полатнемъ правило 36. гдъ; описуючи порадокъ и мъстьце патрыарховъ, такъ мовить: «Костентинъ градъ || (22-Ев) <sup>2</sup> по Римстемъ да будеть, равно прыемлеть старыйшенство». Тамъ же второго собора Костентинополского правило третее мовить: «Костентина града епископъ, по Рымстемъ, почтень есть».

Прыслухайжесе судомъ и апеляцыамъ головнымъ, до кого указаны — второго собора, иже въ Константинополи правило 3 и во Средцы правила 3 толкъ такъ пишетъ: «Въ различныхъ правилахъ речено есть, еже никомуже дерзнути отъ своего предвла въ иную область преходити, аще будеть позванъ отъ области тоя митрополита и отъ будущыхъ съ нимъ епископовъ: тожде убо сей светый соборъ повельваетъ. Но аще который епископъ зъ другимъ епископомъ о нъкоторой речы прю имаеть,

тичеть, о чомъ бы ваша светыни въда- добаеть отъ иноя области разума ради нъкихъ епископъ прызывати, но отъ единыхъ тоя области епископъ судитсе. И ашче не угоденъ ему будетъ судъ, и мнить не по праву осуждень быль, судивый его митро! (об. 22) полить и епископи да возвъстять Рымскому папъ писаньемъ вину и судъ, како осудища его, и не восхотв того суда. И той ли самъ разсмотръвъ судъ, аще право осужденъ бысть, возвъстить имъ писаніемъ; ащелиже ни, тамо близъ ихъ сущая епископомъ повелитъ, да, сотворше соборъ, судять ему».

Паки второе Сардикейского собора правило 4 (а по нашому зовется-въ Средцы) о изверженію епископовъ-слухай: «епископа изверженна суща, и кръиящася, и глаголюща, яко не по праву есть суль, аще Рымскій не повелить не поставити во епископіи его иного, той бо самъ (то есть Рымскій) разсмотрыть изверженіе или посольнивами, или грамотами. Аще изверженъ будеть епископь отъ всихъ сущихъ еписконовъ во области, и аще мнитсе не по праву осужденъ, и повторе хочетъ судитися, и въ епископіи его не поставится иный епископъ, дондеже Рымскій папа о изверженію испытаеть, тому бо порученъ естъ осудивый его | (23-Ег) соборъ. Достойна же есть папъ Рымскому, елицы же суть по семъ правилъ, и съ нимъ да судится предъ соборомъ елико области сущыи и близъ ихъ натоя области, въ ней же есть. И не по- писати, да вси епископи области тоя

1 На полъ тою же рукою (см. выше) написано (обръзанныя буквы возстановляются) «[н]нхто зъ благоче[с]тивыхъ папе[ж]у чести, ему [н]алежной, неуй[м]устъ, гды бу[д]етъ биагочести[в]ымъ пастыромъ [те]перъ, якіи прод[к]ове были: во всемъ зъ нау[ко]ю Христа Пана, [и свя]тыхъ апостолъ [и] богоносныхъ [о]тецъ поданемъ згожалися, намиъй ничого: въръ артывуломъ [и]е уймуючи, ани придаючи. Прето своро папежи блудъ и ереси, впроваженыя въ костелъ Римскій, покинуть, барво ради честь [и] имъ, отъ отцовъ святыхъ даную, отдавати и чтити яко православныхъ....... У На поляхъ этой страницы и оборотной помъщена рукописная православно-полемическая замътка; при переплетъ экземиляра, поля подвергинсь образанію, при чемъ вначительно пострадала и рукописная замітка.

собравшися разсмотрять епископа того соборь Никейскомъ первомъ згодилисе изверженіе, или презвитеры своя да послеть ку епископомъ <sup>1</sup> тъмъ, и таковыи скомъ потвердили. О чомъ читай прасудъ паки да судять».

Тогожь собора Средского правило 7 ширей о томъ описутъ.

# [Артыкулъ 4] <sup>2</sup>

# [О календару] 3

А што се дотычетъ календара и Пасхи, то есть свята велебного Великоденного, если по старому, албо по новому календару светити, --- ино то не есть артыкуль веры: будь по старому, албо по новому светить, быле бы светить водлугь постановеня церковнаго, а што наболшая-не посполу зъ Жыдами 4. Въ которомъ блудв часъ немалый были Восточніе церкви, немаль всв. О чомъ читай собъ въ «Гисторіи Церковной», въ книгахъ 8, глава 24, у Ницефора, гдъ пишетъ, ижъ «Восточные вси первъй светили Великъ-день посполу зъ Жыдами, а то вже чинили противъ (об. 23) правиломъ апостолскимъ». Абовѣмъ вже были апостолове постановили въ правиль 7, абы нихто зъ Жылами Великодня светити не смёлъ. А предсе на то не дбали. Але коли колвекъ одно припадаль четвертыйнадцать день луны мѣсяца первого, то естъ апрѣля, будь то въ понедълокъ, албо въ пятницу, не смотречы недѣли, светили пасху, на тотъ часъ, коли и Жыдове пожывали своего баранка. И немалый споръ быль о томъ межы церквами Восточьными и Заходними (о чомъ читай «Кройники

соборѣ Никейскомъ первомъ згодилисе вси, чого потомъ и на соборѣ Антіохейскомъ потвердили. О чомъ читай правило первого собору Антіохейского. А особливе читай листъ Константина Великаго, цесара Рымского, писаный до всихъ церквей о справахъ светого собору Никейского, и о Ариянахъ. Который листъ маешъ, у Ницефора въ книгахъ 8, глава 25.

А туть вже потреба пилно уважати, што за ||(24) умислъ былъ тыхъ всихъ, которые день светый Великодный становили. Напервый тоть быль фундаменть всего, абы паметка ласки и добродійства Христова завжды межы людми хрестиянскими передъ очима была, а николи съ памети людское не сходила. А то есть тая, ижь Христось Збавитель нашъ, яко апостолъ Павелъ мовить, умерь для грёховь нашихъ, и всталь зъ мертвыхъ, оправданія нашого ради. А такъ жебы тежь яко и иньшымъ справомъ добродейства его (яко то: нарожденью, крещенію, страсти, распятію) въ церкви Божой особливые дни постановлены суть, которыхъ быхмо собѣ справы его светые, спасенію нашему належачие, порадкомъ разьчитали и светили, такъ тежь и память Воскресенія Христова особливого дня светити постановили. А которогожъ то часу наслушнъй обхожоно быти мъло, не иньшого певне, одно того дня и часу, которого Христосъ воскресъ изъ мертвыхъ, абыее памятка (об. 24) зъ речю самою згажала, а въ чомъ же-слухай пилно.

Заходними (о чомъ читай «Кройники Напервъй въ томъ, абы не въ инъ-Церковныа» у Ницефора, въ книгахъ ший день который, яко Жыдове, и въ четвертыхъ, глава 36), ажъ потомъ на понедълокъ, и въ пятницу свою пасху

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ экземпляръ: «епископу». <sup>2</sup> Строки этой въ старопечатномъ экземпляръ нътъ. <sup>3</sup> Тоже. <sup>4</sup> На поляхъ этой страницы и оборотной идетъ рукописная замътка, значительно обръзанная при переплетъ экземпляра.

первый день по соботв, Великъ-день быль отправовань. О чомь пишеть Викторъ папа, въ диств своемъ до Теофила, Алексаньдрейского епископа. книгахъ первыхъ сенодовыхъ, листу 93, въ тые слова: «зацность свята Пасхи дня недълного потреба отправовати, яко и продкове напіи постановили, и мы вамъ ее тогожь дня светити зъ великимъ обрядкомъ повелеваемъ, абовыть не годитсе члонькомъ отъ головы отръватисе, ани противныхъ речей дълати».

Вторая потреба и того смотръти, въ которую то недёлю отправоватисе маеть. чы въ первую, чыли въ другую, албо во третюю и въ четвертую по пасцъ Жыдовской. Смотрыжъ, яко и того съ пилностію стеречи росказано, абыся паметка дня светого и зъ речью самою, которое речы па (25-ж) меть творымъ, згажала. А то есть, ижь Христосъ Збавитель нашть въ первую неделю по пасцъ Жидовской всталь зъ мертвихъ. Во паска Жыдовская была въ суботу, а почаласе съ пятници Великое на суботу зъ вечера; бо Жидове Христа Господа умучившы и забившы на крестъ, а потомъ и тело его светое со креста знявши, аби не зоставали телеса на креств, бо пасха приближаласе, а потомъ у вечоръ у пятницу засели и паски своее, оного баранка, пожывали, а Христосъ Панъ нашъ въ першій день по соботь въ недълю рано зъ мертвыхъ воскресъ. Присмотрисежь тому пилне: напервый, ижъ Жыдове свою пасху подъ полню мъсеца первого, то естъ четвертогонадцать дня луны ввыкли отправовати, которого колвекъ дня прыпадеть, будь то въ понеделокъ, въ середу, въ пятницу, албо тежь въ недвлю, бо неоднаково бываетъ. Отожъ

обходять, але въ недълю, то есть въ дня Пасхи светити, хотя бы тежь въ недълю пасха ихъ прыпадала, яко се то часто трафляеть, 11 (об. 25) але въ першую недвлю по пасцв Жыдовской. то есть, по днехъ четырнадцати луны въ першую недвлю, а не далви, не въ третюю, не въ четвертую, ани въ пятую, то есть, абы не преходиль чась. замфроный отъ дня четырнадцатого луны до 21 дня луны тогожь мъсяца первого, а не дальй. То туть маемъ толко 7 дней назначоныхъ, абыхмо отъ пасхи Жыдовское далъй дней семи не отдалялися. А то для того семь дній тая положона, еслибы пасха Жыдомъ въ недвлю припала. Тогды ижъ намъ зъ ними не годитсе сполковати, але въ першую недвлю послв ихъ пасхи мы свою хрестіянскую Пасху отправовати повинни есмо, а не далъй, то естъ, абыхмо зъ оного зам'вроного кресу не выступовади дальй. О чомъ такъ нишеть тотъ же папа Викторъ до Теофила, въ томъ же листъ, докладаючы часу певного, въ которомъ Пасху хрестіяне светити мають тыми словы: «оть четырнадцатое луны первого мъсяца ажъ до 21 тогожъ мѣсяца маетъ быти обхожоно тое свято». А то||(26-- Жв)ть листъ ещче передъ Никейскимъ соборомъ Викторъ папа писадъ. О чомъ читай въ книгахъ 1 соборовыхъ, листу 93, въ епистоліи первой Виктора напы до Теофила, Алексаньдрейского епискона. Што потомъ на сынодв Никейскомъ доскональй постановено. А потомъ, послъ сыноду Никейского, на сынодъ помъстьномъ Рымскомъ, который былъ въ Римф при лазняхъ Домиціановыхъ, за часу папежа Рымского Селиве[с]тра, гдв было собранье епископовъ 275, тогожь потвердили, и такъ пишеть: «всимъ епископомъ и презвитеромъ приказано есть Пасхи объходъ стеречи отъ ченамъ вже зъ ними не годитсе одного тырнадцатого луны ажъ до

О чомъ хочешъ ли въдати, читай собъ книги первые сынодовые, страницы 270.

То теды все достаточне зрозумъвшы, присмотрижесе тому, если мы теперь Пасху свою водлугъ постановенья давного церковного обходимъ, а звлащча въ томъ, еслиже не выступуемъ зъ оного кресу, яко намъ назначоно, абыхмо || (об. 26) отъ дня 14 луны мѣсяца первого до дня 21 тогожъ мѣсяца Пасху светили, а не далъй.

А хочешъ ли лѣпѣй зрозумѣти, слухай! Треба того пилновать, абы пасха Жыдовская николи намъ зъ недвли Страстное не выходила. О чомъ смотри въ рупъ Ламаскиновой Пасхальи старожытное. Бо они, водлугъ бъгу небесного, свою пасху завжды 14 дня луны первого мѣсяца, то есть апрѣля звыкли отправовати подъ полню, которого дня полня того м'всяца припадеть, а мы свою Пасху по ихъ пасцей за разомъвъ першый день недёлный отправовати винни есмо, жебы наша Пасха дальй 21 дня луны не выходила, але межы четырнадцатымъ днемъ и 21 въ день недвлный, яко се трафить, светили. Але кгды вже минеть 21 день луны, тогды вже дальй не годитсе въ другую неделю Пасхи отправовати, а далеко болшей въ четвертую и въ пятую, яко се теперешнего року 95 стало, ижъ, въ иять недівль по пасці Жыдовской, наши Пасху хрестіянскую отправовали.

Але ||(27-Жг) ми речешъ на то, жесмы ее слушне отправовали, бо Жидове передъ нашимъ Великоднемъ свою пасху мѣли отправовати. Але Жыдове помылилисе, же зъ Рымляни посполу мало не одного дня насху свою отправовали. А я на то тобъ откажу, ижь мы вь той мъръ рыхлъй номылитисе можемъ, бо Жыдове, водлугь законного преданія,

такъ, абы день Господень светилсе». справуючыее водлугъ бъгу лунного небесного, а не водлугъ личби дней. Яко о то того року 95, коли они светили насху свою, тогди тотъ мъсецъ быль вже въ нихъ апръль, а мы его за марепъ дичили, и творечы у апралю светили есмо свою Пасху, водлугъ личбы ихъ Жыдовское въ маю, называючы тотъ мѣсецъ апрѣлемъ.

> А туть вже нехай кождий розсудить: хто тую Пасху християнскую, водлугъ преданья светыхъ отець, лепей светиль --чы Рымлянове, што назавтръй по пасцъ Жыдовской, чыли мы, што у пять недъль светили есмо?! Ямъ не математыкъ, але здаеть ми се, же тотъ календаръ великое поправы по (об. 27) требоваль, если же вь чомъ, теды въ томъ самомъ, абысмы оного замфроного кресу оть 14 дуны до 21 не преходили. А туть не вымь, кого виновать: чыли тыхь, которые што се было черезъ такъ долгій выкрочыло-направили, чили своихъ, што хотяжъ явне блудять, поправы мѣти не хотятъ?

> Але ми речешъ: «трудно преданія светыхъ отецъ и насхальи своее отступовати». Правду мовишъ, ижъ отступовати не годитсе, але самыхъ себе ноправить, абыхмо лёпёй о той насхальи розумвли, годитсе! Въ чомъ кгды се обачышь а упору отступишь, и згода згодою, и пасхаля пасхалею по старому зостанетъ вцалъ. А еслиже самъ не розумѣтимѣшъ и не умѣешъ, яко до того прийти, пытайжесе старшыхъ, а не горди пастырми церковными! Выведуть тя съ того блуду, быле бысь хотвлъ.

На остатовъ, прошу не суди, ажъ первъй обачышъ и досвътчишъ, бо если вамъ идетъ о спасеніе, которые толко сами себе пасете, а душъ людыцскихъ въ порученью своемъ || (28) не маете, а пилне стерегуть того мъсяца нервого, штожъ тымъ, которые и за себе, и за

васъ на страшномъ судъ Христовомъ, срокгую личбу дати муссть. И овшемъ о платно идеть: абы и своихъ душъ, и людскихъ пры собъ не погубили! Всего теды искушайте, а што лешшого держите, а на то паметайте, што Христосъ мовить: «нъсть ученикъ надъ учителемъ своимъ» 1.

# [Артыкулъ 5] <sup>2</sup>

#### О АНТИХРИСТЪ.

Въмъ, же нъкоторые теперъ мовять невстыдливе на насъ, яко быхмо ихъ одъ правдивыхъ пастырей церкви Божое отводить мёли, и антихристови Рымскому въ моцъ и послушенство поддавали, зовучи невстыдливе, яко посполите геретыкове чинять, папежа антихристомъ. Што еслиже правду мовятъ, кождый чоловъкъ хрестіянскій снадьне обачити можеть, кгды тое писмо до коньца прочитаетъ и довелается, якимъ маетъ быти антихристь.

Не тымъ умысломъ (об. 28)—Богъ свѣдокъ сумнънья моего — то написаломъ, абыхъ маль папежа омовляти и боронити! Кгдыжъ и своихъ маетъ не мало ученьшихъ, которые такъ явное крывды и потвары, што на него невинне кладуть, писаньемъ своимъ достаточне оборонили и показали то ясне, ижъ жаденъ папежъ не быль, ани есть антихристомъ. Але я для своее неукое Руси, которые, явныхъ геретыковъ въ томъ наследуючы, а ихъ кламливому писанію віручи, также сміноть называти папежа антихристомъ! А кгды бы ихъ хто спыталь, жебы то ясне показали и съ писма Божьего достатечне

то и слова отказать, и мусили бы се до потвары и писма геретического удать! Бо еще зъ нашихъ ни одинъ таковый не показался, хтобы о томъ што писати мель. Одно геретыкове явные, которые не толко папежникомъ, але и намъ суть явными противниками, бо тежъ насъ такимижъ балвофальцами, а еще спро [(29-3(фло)снфишими, нижъ папежьниковъ, зовутъ, и то еще придаючы, жесмы простакове глупые, немаючы[е] ани писма, ани науки, а праве-яко за быдло насъ розумѣютъ! А мы предсе до нихъ утекаемося и волимо зъ ними преставати и бунтоватисе на хрестіяне, анежли зъ братьею нашею, которыхъ одна мати Церковъ светая католическая породила! Изали то не явное заслѣпѣнье нашихъ, же того небожата не бачать?! А не въришъ ли тому, скопитуйже того! Мъй одно розмову зъ геретыкомъ о папежу, алижъ ти онъ съ тобою за разомъ на панежа згодитсе, называючи его антихристомъ, сыномъ дъяволскимъ и иньпими тытулы спросьными, потварливыми, и еще, чого ты не въдаенгь, яко простакъ будучи, додасть тобъ матерыи и выкрутныхъ доводовъ своихъ противъ папежа, чого и ты самъ не слыхалесь! Алить за разомъ о напежа, же естъ истиннымъ антихристомъ, съ кождымъ геретыкомъ згода! Почнижь одно зъ нимъ далъй мовити о въры своей, о са (об. 29) краментахъ, о церемоніяхъ и о всихъ порядкахъ церкви своее, о набоженствъ службы Божой, въ чомъ мало не во всемъ згажаетсе церковъ наша Восточная и зъ Заходними, и мало што розьного, коли въ самую речъ пилно вглянешъ, найдепгъ,вывели, заложуся, жебы не умъли на алить тебе геретывъ таковымъ же, яко

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Лук., 6». <sup>2</sup> Этой строки въ старопечатномъ экземпляръ нътъ.

и папежника бальвофалцою потрискиваеть, и вси справы и обрадки церкви о ваше душевное спасеніе, и о лъпнабоженства нашого спросными блудами и вымыслы людскими называеть, такъ власне, яко и пацежскіе. И бы то могло быть, такъ бы ради нашы перемоніи и все набоженство и обрядки перкви нашое, яко и папезскіе, выкоренили, а толко сами зъ своею върою и съ перемоніями зостали.

А если ми речешъ, же се зъ нами льпый згажають, анижли зъ Рымляны, •бо не чакъ напротивъ насъ мовятъ и пишуть, яко противь Рымляновь, правду мовишъ. Бо тежъ ты, яко простакъ нечкій, не такъ имъ докучаешъ, и не такъ ихъ кацерскіе блуды обличаешъ, яво Римляне. Отожъ посполите болшую васнь на того ма||(30-3(фло)в)ють, хто собъ не дастъ кривды чинцти, и хто противъ непріятелеви потужнъй стоитъ и зрады его лепей ведаеть и явие всему свёту открываеть! Але ты, бёдный простаку, не толко противника обличить, але и самъ себе оборонити не можешъ, кгды тебе простакомъ Рускимъ, быдломъ глупымъ, неукомъ пошиваютъ! Нехай жебы одно, чого Пане Боже уховай, тые геретыкове сегоднешніе въ томъ панствъ господара нашого надъ Рымляны верхъ одержали, и такъ, яко въ Анкгиліи, маючы по собъ пана, въру Рымскую и все набоженьство Рымское выкоренили (о што се старають, яко о потужнъйшое), — певне бы и намъ, хотя се то зъ ними братаемъ и на папежа, и на Рымляновъ згажаемъ, не зборговали, але рыхлёй бы нёмое быдло (яко насъ называють) до оборы своее загнали!

Ано бы лъпъй гасити, коли у сусъда горитъ, анижли коли до твоего даху прийдеть! Не поможеть на онь чась и тое братерство, и тые списы, и бунты,

на своихъ, которые яко о свое, такъ и. шый порадокъ въ церкви Божой, анижлисмы до сихъ часовъ мёли, стараютсе, а што болшая-о згоду, о милость. о соединеніе, о которое самижъ въ церквахъ нашихъ Пана Бога уставичне просимо, абыхмо по старому, яко за предковъ нашихъ было, «едиными усты и единымъ сердцемъ могли славити пречестное и великолъпое имя Отца и Сына и Светого Духа»!

А ижъ наши посполите брыдятсе чытаніемъ писма церкви Рымское, не довераючы имъ и прычитаючы, якобы не власне писма светые и писма учытелей перковныхъ приводити, и на доводъ котороежъ колвекъ речы выдавать мѣли, - я, взявши передъ себе «Казанье о антихристь», которое Рымляне выдали, а зо всими мъстъцами писма светого и светыхъ отецъ, которые въ себе маю, спробовавши, а бачечи, ижъ справедливе и власне, яко у светыхъ отецъ о антихриств есть описано, тое «Казанье» вы (31-3(ѣло)г)дали, - для своихъ предожилемъ часть нъкоторую того «Казанья» на нашъ езыкъ Рускій, упевняючы всихъ православныхъ хрестіянъ въры нашое Греческое, ижъ у во всихъ светыхъ отенъ Греческихъ о антихристь такъ, яко въ томъ «Казанью» мъстьца ихъ приводить, а не иначей стоить описано. Бо нашы не вси о томъ въдаютъ, а другіе хотяжь и читають, зъ упору не върать, а иньшые папезскими книгами брыдятсе, же ихъ и читати не хотять, а другіе, яко простакове, толко на пов'єсть людскую, не въдаючы писма, упорнымъ помагають.

А такъ, жебысь достаточне въдаль властного антихриста, якимъ и откуль быти маетъ, и хто его напервъй прыйшто теперъ зъ ни||(об. 30)ми чинити | меть и форытовати будеть, слухай же

а, пилне присмотрывшисе тымъ дово несъ надо всехъ, колибы также другіе пришоль антихристь, чыли его еще мёли. ожидати маешъ, --абысь потомъ, будуденый и сполъваючыес, же папежъ есть : (об. 31) антихристомъ, власного и правдивого антихриста, коли прыйдеть, не прогледель, такъ яко Жылове, сподъваючисе иньшого Месіяша, водлугь думы и фантазыи своее, правдивого Месіяша Христа Збавителя нашого взгордили и прогледели, а теперъ вже невне не кого иншого, одно того антихриста ожидають, которого, кгды прийдеть, за своего Месіяша прийнуть, водлугь словъ Христовыхъ, яко нижей на своемъ мъстъцу то услышишъ!

Напервый вси писма о антихристы тмондо о ояк , аткаом смонаоког смоно чоловъку и о одной певной особъ. Иоанъ светый зоветь 1 его антихристомъ яко однымъ межы иными преднъйшимъ, и даеть ему властное имя въ «Апокалипсіи» <sup>2</sup>, которое маеть мѣти въсобѣ личбу тую — шестьсоть шестлесять и шесть. А посполите власные имена ни вому иньшому, одно певнымъ и единотнымъ особамъ бывають даваны. Павель светый <sup>3</sup> зоветь его чловѣкомъ безаконія и сыномъ погибели и при-**|| (32)**даеть, же ся маеть превознести надъ то все, што зовуть Богомъ, албо што фалять за Бога. Съ чого значитсе, же самъ одинъ таковый будетъ, который ни якого учасника, ани товариани предъка, ани наступника, наследника собе албо

домъ яснымъ, уважай у себе, если же передъ нимъ и по немъ выноситьсе

О чомъ вси светые отцеве и учитечи геретыческими баламутынями уве- ли церковные згажаютсе и о томъ свътчать, же антихристь маеть быти однымъ певнымъ чловъкомъ. Кирылъ Ерусалимскій 4 мовить, же антихристь будеть нёкоторый человёкъ оть дъявола впроважоный, чарами и чариокнижствомъ опатрены[й]. Амбросій Медіоламскій пишеть, ижь яко Сынь Божый сталсе чловъкомъ, такъ тежь дъяволь покажеть въ человъцъ. Златоустый светый 5 антихриста зоветь ниякого человъка, который будеть мъти всю силу дъяволскую. Еронимъ светый также антихриста розумфеть быти одного тол (об. 32)ко человъка, вь которомь увесь дъяволь будеть твлесне пребывати. То тежь Кипрыянъ светый, Гиполить, Авкгустинь, Өеодорить и Григорей светый о антихристь розумѣють.

> Што еслиже такъ есть, якожъ есть, тогды то неправда, што на папежовъ поведають, якобы кождый зъ нихъ. мъль быти антихристомъ, почавши отъ Бонифацыуша Третего. Бо бы то вже не одинъ человъкъ, яко светые отцы пишуть, але што папежъ — то антихристъ бы былъ, мало не отъ тисечы лътъ! А што светне отци одного человека быти розумеють и одну толко особу, то они болшей, анижли на сто и шестьдесять и колкось напежовъ втегаютъ!

Павель светый, Надто описуючи ровного не антихриста, мовить, ижъ покуль не допустить. Бо бы се иначей не вы- прийдеть, и покуль не объявитсе че-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «1 Иоанъ, 2». <sup>2</sup> На полъ: «Апок., 13». <sup>2</sup> На полъ: «[275] вач., Сол. 2». <sup>4</sup> На полф: «Катех., 15». В На полф: «на главу 2 къ Солуняномъ, 2 листъ».

ловъкъ безаконія, сынъ погибелный, то есть антихристь, потуль судный день не будеть. Чымъ даеть знати, ижъ поки не прийдеть отступленіе, потуль антихристь не прийдеть.

А хочешъ же вѣ (33-3(емля)дати, што за отступленіе, послухай одно учителя Греческого светого Иоана Златоустого. Ачъ бымъ могъ много ихъ привести, яко: Еронима, Амбросія, Тертуліяна, Августына, але, давши тымъ покой, абысь не рекъ — Рым кими докторьми довожу, ото маешъ одного своего учителя, который, на тую главу вторую въ Солуняномъ листу второго, пишетъ: «коли будеть сперву взято (то есть коли устанеть и згинеть) панство Рымское, тогды се антихристь покажеть». И тамъ же далъй мовить: «коли тое панство будеть скажено, тогды вдовствующее пустое преложенство албо монархію антихристь осядеть и привлащить собъ и людское, и Бозское панованье. Бо яко (повъда) оные першые панства албо монархіе, которые были передъ Рымскимъ цесарствомъ, суть скажены, звлаща царство Медовъ одъ Вавилоньчиковъ, а Вавилонское одъ Персовъ, а Перское одъ Макидоніянъ, а Макидонское одъ Рымлянъ, также и царство Рым (об. 33) свое скажено будеть одъ антихриста, а тотъ одъ Христа, а потомъ конецъ будеть». То суть слова Златоустого <sup>1</sup>. Отожъ, смотры собѣ, ижъ панство Рымское не есть еще до конца знищоно, зепсовано и спустошоно: бо еще якожъ колвекъ держитсе. Тогды ясная речъ, же еще антихристь не прышолъ.

А еслибысь мовилъ, же то Златоустый о напежохъ <sup>2</sup> мисалъ, которые посъли царство Рымское, азали еще не передъ Златоустымъ напежове почали росказывать въ Римъ? И за часовъ Златоустого Иннокентей напа седълъ въ Рымъ, изали бы Златоустый не осязалъ его налцемъ, гдъ бы папежъ былъ антихристомъ? Але и овшемъ прызнаваючы его за пастыра преднъйшого церкви Божое, утекалсе до него въ кривдахъ своихъ, кгды былъ зъ столицы своее патрияршеское одъ Өеофила зверженъ.

Слухайможъ, што дальй Павелъ 3 светый о антихристь мовить, ижъ превознесеть паче всякого глаголемого бога, то естъ што зовемо богомъ, ал (34-3(емля)в)бо што фалимо. То естъ, яко Даниль 4 пророкъ выкладаеть: «поднесется въ пыху противъ всякому богу, и напротивъ Богу надъ боги будетъ мовити, и не будеть дбати на жадного зъ боговъ, бо противъ всему повстанеть». Которыми словы даеть знати, же се антихристь надо все божество такъ фалшивое, яко и правдивое вынесеть, и не допустить людямь ани правдивого Бога, ани жадного балвана фалити, ани ку фаленью выставляти, опрочь самого себе, ачь самь потаемне бога, то есть дъявола своего, который ему всего додавати будеть, фалити не занехаетъ. Для того тамъ же пророкъ докладаетъ мовечи: «и бога Маозимъ на мъсть своемъ сославить», то есть потаемне, въ замку мъстце ему збудовавши, и сребромъ, златомъ, дорогимъ каменьемъ украсивши». Такъ и

¹ На полѣ этой страницы православно-полемическая рукописная замѣтка, значительно обрѣзанная при переплетѣ экземпляра. ³ На полѣ такая же (см. выше) рукописная замѣтка. ³ На полѣ: <[275] зач. Ссл., 2>. ⁴ На полѣ: <Данилъ, 11>. Послѣ этого идетъ рукописная замѣтка православнаго Западно-Русса, пострадавшая отъ переплетчика, обрѣзавшаго поля.

Златоустый о антихристь мовить, же собъ всю моцъ и власть прывлащить и булеть се звати богомъ всихъ, а богомъ найболшимъ надо встми боги. Чого и пророкъ Данилъ 11 (об. 34) полпираеть тыми словы: « N возвеличитсе на дъ всего бога, и на бога боговъ соглаголеть пресильне». Коротко мовечи, вынесетсе антихристь надъ самого Бога, не рекучы надъ старшые свое, и налъ вси светые, и надъ церковъ вселенскую. Што даеть знати Даниль, мовечи, же «не будеть дбати на Бога отцовъ своихъ». А яко Иоанъ светый въ «Апоколипсіи» 5 пишеть: «и отверзе уста своя на хуленіе ко Богу, хулити имя его, и селеніе его, и жывущая на небеси>. Протожъ 6 у Иоана светого названъ есть «любодъйцою великою, исполнену именъ хулныхъ».

Смотрижъ, если се папежъ выносить надъ Бога албо и надъ наменшого светого въ небъ, и если блюзнить прыбытокъ Божый и живущихъ въ небъ? А обачишъ ясне, ижъ николи не блюзниль селенія Божого, ани тыхъ, што мъшкають въ небъ, и николи не заказоваль хвалити Бога правдивого, ани светыхъ взывати, але еще самъ вси светые хвалить, отыхъ взываетъ и празники ихъ светить кажетъ, и образы ихъ въ церквахъ || (35-3(емля)г) учтиве ховаеть. Што если есть балвофалство, яко геретикове мовять, тогдыть папежь не толко жебыся мель надо вси боги и светые выносити, але ся и Богу и светымъ под[д]аетъ, а не толко балвановь фалити не заказуеть, але и овшемъ, водлугь повъсти геретыковъ, тыле боговъ хвалить, иле есть светыхъ и светецъ въ небъ, и иле естъ рытыхъ и малеваныхъ иконовъ на земли.

А такъ тымъ самымъ геретывове явне показують, же папежъ не есть антихристомъ. Бо ся мнейшимъ всихъ чинить, и кождому светому честь выражаеть.

А што повъдають, же се папежь надъ всъхъ вынесъ и вывышилсе надъ тое, што есть речено богомъ, бо собъ привлащаеть тытуль пастырскій повщехній, вынесся надъ патриярхи, архиепископы, епископы, надъ вси сыноды, надъ писмо светое и надъ цары, цесары и княжета, которыхъ писмо для достойности врадовъ богами зоветь, а затымъ повъдають его быти-антихристомъ, — а тутъ якомъ то первъй на початку ((об. 35) объцаль, папежа не обмовляю. Бо маеть не мало своихъ оборонцовъ, которые его правдиве, воллугь слова Божого обмовляють, а праве самъ Богъ презъ писма ихъ боронить его. Але толко на то повъдаю, же и тое мъстъце Павла светого геретыкове сромотне фалшують, который ясне мовить, ижъ антихристь мёль вынестися не толко надъ вси люде, цары и епископы, надъ всякое преложенство, яко они выворочають слова апостолскіе, але ся мізль превознести надъ вси боги, надъ то все, што люде зовуть богомъ, албо што за бога хвалятъ, албо яко Данилъ мовить: «мълъ ся поднести надъ всего бога, и на бога боговъ глаголати пресилне». Чимъ ясне знати дають, же антихристь хотяжъ самъ будетъ знати и фалити иного бога потаемне, въдже предъ людми самъ себе, надъ вси боги выносити будеть. А тожъ то есть, што геретыкове охилнють, албо минають, ижъ не суть такъ слепы, жебы не видели, же то на папежа не може (36)ть быти ни

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Апок., 13». <sup>6</sup> На полъ: «Дъян., 17».

якимъ кгвалтомъ натегано. Бо ниволи богъ. Бо такъ Павелъ светый ясне можаленъ папежъ не быль такъ запаметалымъ, жебы ся мълъ выносити, неркучи надъ Бога истиннаго, але ани надъ жадного светого, ани надъ иншихъ людей. Бо ся не выносить надъ иншіе цапежи, предки свое, и овшемъ многихъ ихъ маетъ за светые и взываеть ихъ до Бога о [п]ричину, яко: Грегорья светого, Леонтія, Климентія, Сильвестра и иныхъ многихъ светыхъ.

Еще Павелъ апостолъ о антихристъ мовить, ижъ маеть седети въ церкви Божой, показуючы себе, якобы быль албо яко Христосъ мовитъ: «маеть стояти на мъстцу светомъ». Што если се о церкви Ерусолимской розумъти маетъ, въ которой антихристь, яко Месіяшъ Жыдовскій седіти будеть, яко старые учители церковные, а меновите Иреней, Иполить, Кирилъ Ерусолимскій, Гиларей, Амбросей, Златоустый, Кронимъ, Авкгустинъ<sup>1</sup> розумѣютъ, тогды папежъ жаденъ за антихриста розумѣтися не можеть, кгдыжъ онъ николи въ || (об. 36) Ерусолимской церкви не селълъ, ани еще седитъ. Але хотяжъ быхмо иначей розумёли, звлаща, же антихристь седёти масть въправдивой церкви Христовой, яко Еронимъ и Златоустый и Өеодорить розумьють, тогды предся жаденъ папежъ антихристомъ не есть, бо не кождый, который якожь колвекъ седить въ церкви Божой, естъ антихристомъ. Бо и апостолове и ихъ намфетникове седбли и седять въ церкви, а предсе не суть антихристами. Але тоть теперь есть антихристомъ, который такъ седить въ церкви, яко

вить: «якоже ему състи въ церкви Божей, яко богу, показуя себе, яко богъ есть».

Што все геретыкове охиляють а опущають, абы тымъ снадней людемъ очи заслъпили. Але ни одинъ папежъ николи ся за бога не удаваль, и николи въ церкви не седълъ, яко богъ, але яко слуга Божій, пишучися «слугою слугь» Божихъ. Протожъ невинне его называють антихристомъ.

Слухайже еще што болшого! Всв писма одностай (37-И)не свътчать, же велми короткое маетъ быти парство антихристово, и выразнъй вспоминаютъ албо часъ, часы и полъ-часу, то естъ полчетверта лъта, албо соровъ и два мъсецы. Бо такъ Данилъ <sup>2</sup> мовитъ, же светые мають быти поддани антихристови до времене и времену и полвремене, то есть до времене (черезърокъ) и времену (то есть черезь двв льть) и полвремени (то есть черезъ полрока). Яко всъ учители церковные на тозгажаются и такъ выкладають. И на другомъ мѣстцу 3 повѣдаетъ тотъ же проровъ: «въ полъ же седмина (то есть черезъ полчетверта льта, бо седмина у него розумъется семъ лътъ) отыймется треба (то есть офера службы Божественное, яко святые отцы выкладають) и возліяніе, на светый храмь омерзъніе и опустъніе (што есть антихристъ), и до скончанія году скончаніе дастся на опуствніе». А на третемъ мъсцу ч пытаетъ Данилъ, коли будетъ конецъ тыхъ дивовъ, и такъ ему отказано, сяко | (об. 37) во время и време-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Ириней, книги четв.; Кирилъ, 15; Гилар. на Матеея, канонъ 25; Амброз. на (здёсь выноска переходить на об. 36-й стран.) Луку, глава 21; Злат. на листь 2 Солун., 2; Еронимъ до Алкгазін; Авкгуст. о мъсть Вожомъ, глава 19». В На поль: «Дан., 7». <sup>3</sup> На полъ: «Дан., 9, на концъ». <sup>4</sup> На полъ: «Дан., 15 (sic)».

не и въ полвремене» (то естъ черезъ полчетверта лета), яко и самъ Ланилъ выкладаетъ троха нижей мовечи: «одъ того часу, коли будеть отдалена офера (службы Божественное розумѣй), и будетъ постановлена брыдкость на спустошеніе (то есть антихристь), будуть 1000 двъстъ и деветдесять дней, которые мало што болшей учинять надъполчетверта року». Съ тымъ пророчествомъ Ланиловымъ згажается объявеніе светого Иоана евангелисты, который мовить, же кганокъ 5, который есть передъ церковю, данъ естъ поганомъ, и градъ светый поперуть чотырьдесять и два ифсена. которые также чинять полчетверта года. И повторе Янъ светый тамъ же мовить: «дамъ двёма свёткомъ монмъ и будуть пророковати черезъ 1000 двъств и шестдесять дній, облеченый во вретище». Которые тежъ дни мало не ходять полчетверта льта. Еще тоть же евангелиста <sup>6</sup> мовить: «горе живущимъ на земли и морю, яко сниде || **(38—Ив)** дъяволъ <sup>7</sup>.

||(40)техъ 8, а иньшіе мудрей баламутять, бо часу певного не положили. На остатокъ, смотри въ «Постыляхъ» еретическихъ, же не толко съ тыми всими, але и сами зъ собою не згажаются. Бо разъ повъдають, же антихристь,—якъ же отъ Фоки цесара, то есть одъ шести сотъ и семого року по Нароженью Хрыстовомъ въ Римѣ седитъ? А на ипшомъ мъстъцу сами противъ себе показують зъ Бернарда светого, же туть же по немъ, то есть ро-

ку по Нароженью Хрыстовомъ 1150 наступити мёлъ (а тому вже болшей чотырохъ сотъ лётъ), который, повёдають, тыхъ часовъ нашыхъ ясне вже онъ явилсе и показалъ!

Видишъ, простаку бъдный, што слухаешъ ихъ баламутни. Пытаю тебе, которомужъ тутъ зъ нихъ върити будешъ? Во еслиже есть правда, же антихристь теперъ ажъ по часъ Бернарда наступити мѣлъ, тоглыть передъчасомъ Бернарда ни одинъ напежъ антихристомъ не былъ. Тогды то неправда, што индей написали, жебы отъ часу Фоки це (об. 40) сара вси папежове антихристами быти мъли, и кгдыжъ отъ Фоки цесара до Бернарда петсотъ и сорокъ лътъ проминуло. Надто, если вже антихристь явился, яко геретыкове повъдають, тогды певне имя его есть вже явно. Бо такъ Духъ Светый въ объявенью <sup>9</sup> мовить: «здё мудрость есть, иже имать умъ, да почтетъ число звѣрино; чысло бо человъческо естъ и чысло его шестъ соть шестлесять шесть».

Нехай же тобъ, дурню, што ихъ слухаешъ а папежа антихристомъ зовешъ, скажутъ геретыкове, если въдаютъ, имя тое антихристово, которое бы мъло въ собъ личбу преречоную! Албо если антихристово имя естъ папа, нехай покажутъ личбу помененую въ томъ имени! Нехай тутъ окажутъ мудрость свою.

Еще и то маеть быти знакъ певный прышествія антихристова, же антихриста прыймуть Жидове за Месіаша своего, яко самъ Христосъ свътчить 10 тыми словы: «азъ приидохъ во имя Отца моего, и не прыемлете мене, аще

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> На полѣ пояснено: «сѣнь албо». <sup>6</sup> На полѣ: «Апок, 11». <sup>7</sup> Это слово взято изъ кустодін. Въ экземплярѣ не достаетъ двухъ четвёртокъ (Ив, Иг) или четырехъ страницъ. 
<sup>8</sup> На полѣ, прямо сверху (вѣроятно, на предыдущей страницѣ начало): «...мушъ кулусъ майдебу[р]чане». <sup>9</sup> На полѣ: «Апок., 13, на концу». <sup>10</sup> На полѣ: «Иоанъ, 5».

|| (41—H) инъ прыйдетъ во имя свое, ми слови: «Еремія пророкъ объявиль того приемлете». Яко тое мъстпе Иреней, Златоустый, Кирыль Алексаньдрейскій, Өеодорыть и вси старые учители выкладають, Кирыль Ерусолимскій 1 такъ мовить: «запрълисе Жидове правого Христа. Отожъ фалшивого блудные прыймуть, о чомъ Збавитель правливе повъдиль: если иншый прыйдеть во имя свое, оного приймете». Гиларій <sup>2</sup> также: «антихристь (повъда) отъ Жидовъ принятый булеть стояти на мъстцу светомъ, и власный то будеть блудъ Жидовскій, же приймуть фалшъ, которые възгордили правдою». Тогожъ Ефремъ и Амбросей светый съ Павловыхъ словъ <sup>8</sup> ясне потвержають.

А такъ если антихриста оного правого Жидове за Месію прыняти мають, нокажижъ ми, которого папежа Жидове за Месію своего приняли? Ку тому, если Жидове прыймуть антихриста за своего Месіяша, яко самъ Христосъ и Павель светый и вси учители свътчатъ.

Тогды и то певная, же се антихристь народити маеть | (об. 41) зъ народу и люду Жидовского, яко о томъ явне Еронимъ светый пишеть. Во бы Жидове обчого ва Месіяша своего николи не приняли, которые запевне върують и теперъ то твердять, же Месіяшъ прийти маеть зъ ихъ народу. Што оные старые учители хрестіянскіе такъ мізли за певную речъ, же тежъ и певное покольнье повыдають быти въ писмы назначоное, съ которого се антихристь народити маетъ. О чомъ Иреней 4, онъ епискоцъ и мученикъ светый, который быль ту-жъ по апостолькъ, пишеть ты-

покольнье, съ которого выйдеть антихристь, такъ мовечы: отъ Дана слышана есть рзанія коней ихъ, оть гласа войля поборникъ его подвигнута естъ вся земля, и прийдоща, и пожроша землю, и исполнение ея, градъ и обитающихъ въ немъ 5. И для тогожъ тое покольніе въ обявенью 6. Иоана светого не есть почстено межи тыми, которые суть спасены». Потуль Иреней. съ которымъ се згажаетъ Ипо (42-Кв) лить 7 въ «Казанію о сконченію свѣта»: «антихристь (мовить) запевне се народить съ колвна Ланъ, бо яко се съ покольныя Июдова народиль «Христосъ, такъ съ поколвнья Данъ народитсе антихристь, бо во всемь онъ зводитель хочетъ Сына Божьего наследовати. Левъ есть Христосъ. Левъ есть тежь антихристь. Зъ Жидовъ пошолъ Христосъ. и тоть тежь зь Жидовь выйдеть». А Амбросій Медіолямскій мовить, же антихристь выйдеть съ поколенья Дань срокгій судья, окрутный тыранъ». Авкгустинъ светый: «кгды (поведа) Ияковъ сыномъ своимъ бдагословилъ, такіе речи мовиль о томъ Данв (сынв своемъ), же зъ его поколънья -- розумъють, же повстати маеть антихристь».

А колижъ светые отцеве такъ Греческіе, яко и Латинскіе съ писма светого то вычерпнули, же антихристь маетъ народитисе зъ Жидовъ съ поколенья Дань (а то есть речь певная. же ни одинъ папежъ не народился зъ Жидовъ, не рекучи съ певного покольныя Жидовского, --а для чогожь ихъ зовуть ан (об. 42) тих ристами?

Ку тому и то потреба въдати, ижъ

¹ На полъ: «Кир. Катех., 12». ² На полъ: «Гил. на Матеея, кан. 25». ³ На полъ: «2 Сол., 2». <sup>4</sup> На полъ: «Ирен. книги 5», <sup>5</sup> На полъ: «Ерем., 8». <sup>6</sup> На полъ: «Апок., 7». <sup>7</sup> На . полв: «Иполить».

войска антихристовы, которыми собы выхъ пастыровъ отводити и до антилюдей подбияти маеть, суть вси каперства, яко Златоустый мовить 8. Прото тежь Иоанъ светый вси геретики антихристами зоветь. А такъ коли бы папежъ антихристомъ онымъ головнымъ быль, николи бы геретикове, которые суть уды, слуги и предотечи антихристовы, такъ вельми на папежа, яко гетьмана своего, не вхали, ани штурмовали, але бы царество папезское, яко старшого своего, множили и розстегали. Але теперъ не толко Лютеранове, Калвинистове, але и тые, которыхъ еванеликове самижъ за геретики маютъ, новокръщенцы, ебионитове, тройбожане и иные вси соборища дъяволскіе, яко то: Турцы, Татарове и Жидове суть противъ Рымскому папъ. Протожъ не можеть быти папа антихристомъ. Бо яко сатана сатану не выганяеть, такъ бы тежъ антихристове дробнвищіе верховного антихриста не преслядовали. || (43-Кг) Надто, самъ Христосъ поведалъ, же дни гоненія антихрыстова мають быти скорочены, бо не маеть далёй трывати, одно полчетверта года, яко се вышшей повазало. Ку тому самъ Христосъ свътчить, ижъ подъ антихристомъ такъ веливое утраненье людей хрестиянскихъ будеть, якое николи на свътъ не было, ани потомъ будетъ, такъ ижъ гдъ бы не были прекращены дни оные, не зосталь бы жадень живый человъкъ. Чого еще, зъ ласки Божое, того теперъ не видимъ.

Томъ туть не для того такъшироко о папежу выписаль, абымь его боронити мълъ (ачъ бымъ и тымъ не согръшиль, невинного отъ потвары злыхъ боронечи), але ижъ нъкоторые на насъ поведають, же быхмо ихъ отъ правди-

<sup>в</sup> На появ: «Знат., гом. 49». PYCCRAS HCTOPHUECKAS BEBRIOTEKA.

христа въ неволю поддавати мѣли, а не кого иньшого антихристомъ зовучи, одно напежа Римского. Што если то правду мовять, каждый туть напростпій обанить. Але якомъ ти вышей повъдилъ: не убеспечайсе, хрестіянскій брате, || (об. 43) на повъсть и потвары геретическіе, а смотри того пилно, абысь, сподъваючисе, же папежъ есть антихристомъ самого истиннаго антихриста не продремалъ!.

А хочешъ же въдати о правдивомъ антихристь, слухайже а познавай его за часу, покуль онъ самый головный антихристь, не прийдеть, -- по слугахъ и предотечахъ его.

Напервъй: теды если антихристь маеть блюзнити Бога, и пресветое имя его. и прибытовъ его, и светыхъ, которые мъшкають въ небъ. Изали то не върные слуги и посланцы антихристовы суть, которые то вже чинити починають, которые Пресветую Тройцу, Сина Божьего и Духа Светого блюзнять, которые Христа Пана лупять зъ божества его и зъ оное фалы, которую мёль у Отца своего предъ въки? Изали то не антихристове, которые прибытокъ Божій, то есть церковъ светую каомолическую, въ которой Христосъ пребываеть и зъ Духомъ своимъ Светымъ ажъ до сконченія світа, блюзнять и соромотять, называючи ее вшетечницею, и балво (44) фалство приписують? Азали то не антихристове, которые и онъ другій прибытокъ, жилище Божье, Пречистую Богородицу и всихъ светыхъ блюзнять, мовечи, же албо еще не суть въ небъ, албо же ся за нами не молять, албо же о нась не выдають, ани молитовъ нашихъ слышятъ, ани намъ ничого помочѝ и упросити не MOLALP.

Другая <sup>1</sup>: если антихристъ слушне естъ названый противникомъ Божимъ, ижъ се противитъ Богу <sup>г</sup>и Христови его. Изали сегоднешніе геретикове не суть върные дворани его, которые се тежь спротивляютъ Христови, такъ головъ (яко новокрещенцы), яко и тълу его, которое то естъ церковъ его, што усилне чинятъ всъ одщененцы.

Третяя <sup>2</sup>: если жертву уставичную службу Божественную антихристь маеть згладити, якось вышей слышаль, тогды сегоднешніе геретикове муссть быть не посланцы, которые не толко безкровную жертву службы Божественное, але и престої (об. 44)лы, которые для нее учинены и одъ початку хрестиянства въ церквахъ захованы пилне, гдв могуть розваливають, абы тымъ меншую працу мъль онъ головный антихристь, коли прийдеть.

Четвертое <sup>3</sup>: антихристь онъ головный яко всю въру хрестиянскую, такъ особливе крещеніе светое выгладить. До чого ему помагають такъ Лютеранове, яко и Калвинистове, яко върные слуги его, учечи, же крещеніе не до конца гладить всихъ Грековъ и не даеть ласки. А еще болшей Калвинистове, учечи, же крещеніе не есть тымъ дътемъ потребное, которые ся родить зъ родителей хрестиянскихъ. А новокрещенцы пакъ и до коньца въ ни-вошто оборочають и згола всёмъ дёткомъ кресть одыймують. Во еслижь кресть дъткамъ не есть потребный, и дорослымъ не есть пожиточнымъ, водлугъ науки ихъ кламливое, тогды его тымъ снаднъй антихристь допсуеть а, яко церемонію непотребную, до конца згладитъ.

Нятое <sup>4</sup>: яко антихристь не дбаеть на бога отцо||(45—Л)въ своихъ, такъ геретикове на продки свое, на старшые оные хрестіяне взгляду мѣти не хотять, не дбаючи ничого на старожитность, на давность, на повшехность, на единость и згоду вѣры всего хрестіянства не хотять, абы се хто огледаль на сукцесію порадныхъ пастырей, яко папежовъ, патриярховъ, епископовъ хрестиянскихъ, почавши одъ часовъ апостолскихъ ажъ до насъ.

Шестое <sup>5</sup>: яко антихристь маеть одивнити права и часы, такъ тежъ геретыкове правы церковными възгордили и отмънили стародавные церемоніи крещенія светого и тайны Хрыстовы одкинули, и голыми починили, и преложенство единого пастыра видимого въ церкви Божой отмънили, и роздълили на толко преложоныхъ, иле есть зборовъ ихъ. Изали теды тые геретикове не суть явные пресланцы антихристовы?

Семое 6: если антихристь маеть вси знаки и упомљики въры хрестіянское згладить, бо для того || (об.45) есть названъ брыдливостью надъ подивенье спустошающою и буращою всв речи светые, тогды можемъ правдиве рѣчи, же сегоднешніе геретикове суть члонками его. Бо отъ початку свъта николи не была секта, которая такъ усилне и кгвалтомъ псовала и бурыла вси знаки релін хрестіянское, яко сегоднешняя секта геретическая Аріянская и новокрещенская есть. Которыхъ вся мысль и праца есть олтары Богу посвещоные выкидать, церкви Божіе вывернуть, образы палить албо крушить, кляшторы и монастыри лупить, шпиталь нищить, школы розганять, мощи светыхъ до-

¹ На полѣ: «2». ² На» полѣ: «3». ³ На полѣ: «4». ⁴ На полѣ: «5». ⁵ На полѣ: «6». ⁶ На полѣ: «7»,

**умерлыхъ** отварать, цвинтары розвалять, всв церемоніи старые одметать, - эъ савраментовъ смъшки строить, офъ-цервви Божой здавна звычайную, кору службы Божественное выкидать, и Твло Хрыстово топтать. А штожъ есть для милого Бога, если то не есть антихристови широкую дорогу слать и готовать, абы тымъ борзьй, коли прий-||(46—Лв)деть, остатка допсоваль?!

Осмое 7: антихристь естъ названъ человъкомъ гръху, ижъ всяки гръхи, неправости множить, а все, што есть доброго, псовати и нищити маеть. Протожъ и тне, которые царество грфховное форытують и розширають, певне суть слугами антихристовыми. А то суть теперешніе геретикове, абов'ямъ не толко вси поверхніе знаки хрестіянского набоженства исують, имъ наболъй могутъ, але и внутрную святобливость и набоженство зглажывають, албо имъ всякимъ способомъ перешкажаютъ, и парество гръховное розшираютъ. Бо за ихъ стараньемъ злость и неправость увеся в обфитуеть, а любовь стынеть и до конца гинетъ. Бо и якъ же тамъ любовъ маеть мёстце мёти, гдё нёть единости въры христіянское, которую они розличными расколы набольй торгаютъ. Надто, пусто въ нихъ боязни Божое, бо вси върать, яко хотять. А ку тому такъ върать и моцно уфають, же суть прейзрени, же | (об. 46) суть усправедливени, же суть въ ласцф Божой, же невне будуть спасени, хотя бы ничого доброго не чинили, и овшемъ хотя бы се всими гръхами змазали и посквернили, быле толко върыли. Надто дёламъ добрымъ увлачають, бо ихъ

птать, паметь светыхъ гладить, гробы нія быти поведають. А што наболшая. ижъ царство гръховное широко ростегають. А то, же исповедь светую, въ торою се люде набольй одъ гръховъ гамовали, зленабытые речи ворочали и во всякой добродетели, цноте и побожности множили и утвержали, тую они згола отняли и откинули, и людемъ до своволного житія двери отворили. Бо кгдыжъ то врожоная прывара кождого, же нихто до себе злостей ни якихъ не бачить, рыхлёй ихъ въ комъ иномъ упатритъ. Ктому, не вождый въдаеть лъкарство на рану, опрочъ лъкара, а такъ они яко сами гръшатъ, такъ сами ся тежъ безъ всякого поканнія розгрѣшають. А о пастырахъ церкви Бо (47-Лг)жое, которымъ поручено межи проказою и непроказою розсужати, ничого не дбають, повъдаючи, непотреба дей попу грѣховъ своихъ повъдати, одно Богу, который видитъ [с]крытости сердечные. Тоть ихъ и Богу сповъдатисе не потреба, коли онъ видить! Але не для того грвховъ споввдатисе маемъ, жебы ихъ Богъ въдати не мъль, але для того, абыхмо ся сами осудили и злостей своихъ завстыдили, а потомъ пораду и лѣкарство на рану душевную отъ пастыра церкви Божое прыняли.

Девятая а остатняя 8: Иоанъ светый тыхъ всёхъ антихристами зоветь <sup>9</sup>, которые, бывши первъй зъ нами въ единой церкви каотолической хрестиянской, не змѣшкали зъ нами, але вышли зъ насъ и одъ единости отступили, и на розмантые расколы розорвалисе. А то суть теперешніе геретикове. Бо не непотребными до оправданія и спасе- мы зъ нихъ, але они зъ насъвышли и

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На полъ: «8». <sup>8</sup> На полъ: «9». <sup>9</sup> На полъ: «1 Иоанъ 2».

слу (об. 47) гами быти показуютсе.

повстали. Протожъ явная речь есть, Пто все достаточне вычитавши а доже суть антихристами малыми, которые бре уважывши, рычи жъ теперъ правголовного за часу потыкають, и его ду, яко се Бога боишъ: хто туть антихристомъ? А не суди никого, ажъ первъй правды довъдаешся.

Издано по старопечатному экземпляру, хранящемуся въ Чертковской, а нынь въ Московской Городской Библіотекъ.

# **ГАРМОНІЯ**

# восточной ЦЕРКВИ СЪ КОСТЕЛОМЪ **РИМСКИМЪ**

1608 года

## **II (1 нен.) Гаръмонія**

АЛЬВО СОГЛАСІВ ВЪРЫ, САКРАМЕНЪтовъ и церемоней святое Восточънов перъкви съ костеломъ Рымъскимъ.

## Harmonia

ALBO CONCORDANTIA WIARY, SAKRAMEN-TOW Y CEREMONIEY CERKWIS. ORIEN-TALNEY Z KOŚCIOŁEM Ś. RZYMSKIM 1.

| (1-A) IO THITTENS XPECTIANCEOFO такъ Русина, яко Рымлянина.

Многіе найдуются таковые, чытате-

чы кгрунту истности самое, нодъ часъ и добрые речы ганити, яко напрыкладъ, ото — згода и единость светая, которую мы прыняли есмо съ паны Рымляны, братьею нашою, знаючысе быти дътьми единое матери нашое светое католическое церкви, поневажъ зъ единого насъня Духа Светого породилися есмо. И дають невоторые прычыну, ото тую, ижъ Рым (об. 1)ляне, яко въ артыкулахъ вѣры светое. такъ и въ церымоніяхъ церковныхъ далеко суть розни отъ светое Восточное церкви. А наконецъ смѣють нѣкоторые и то мовити, ижъ зборы евангелицкіе ближшіе суть вфрф и перымоней церкви Восточное съ церымоніями своими, лю хрестіяньскій, которые, не в'єдаю- анижли Рымляне: Што еслиже есть

<sup>1</sup> Послъ этого, на об. 1-й нен. стр. помъщенъ гербъ Евстафія Воловича, послъ котораго, по тогдашнему обычаю, должно бы следовать посвящение; но его въ нашемъ старопечатномъ экземпляръ нътъ. Нумерованный текстъ брошюры состоить изъ 14 тетратей и одной четвёртки, т. е. изъ 57 двойныхъ, или 114 обыкновенныхъ страницъ. Тетрати обо**члачены** (винзу, посреднить) буквами: А, В, В, Г, Д, Е, Ж, З, И, К, Л, М, Н, О, съ ирибавленіемъ на вторыхъ четвёрткахъ буквы в.

празда, пущаю то уваженью каждого а Рымское по-Полску написалемь, для человка хрестіанского, который якосжъ клавекъ баченье маеть: а ижъ то че суть речи такъ скрытие и вельце тоуциие, которыхъ бы и найпростший порозумети не могъ.

Жалемъ такового заслененья некоторых в будучи порушоный, не сегаючы порожиль речей, бо бы немалые вниги · помъ быти мускан, гдв || (2 — Ab) быхъ же не рестатку мість выписовати, -🕬 иле накоротшей быти могло, сображиь изкоторые чельныйшие артикули өөөдө көнокидей н часымжийг ксижем, такъ Греческое, яко Рымское, атонтой ввиво и атпусти в самая истность жжжысь ку показанью ясному того, -нов ос ввиротоой интупу двужую свя тавт сто имноно именерижур, ре свым деркви Заходней Римской, же • жерстваший то сознати будеть внико веню икжи*ю: от ажи ж.: э.э.* -дэй каярагодо в квяжимимия сыргы жи кары и из симболь въры нажее *уль правиты* назнаваемъ. А иные тиогуна эж *екиновы* же икме ато обен онк итс. жиз конце 🛶 🛶 и ирмка, же зъ насъ вышли, 🗪 🤰 ем: му прочтавають зъ нами, ээодо имсэткыция имимия*н: 🏕 ч* одна ноказуются; и ради бы **и применения** от се имъ 🧸 🚕 🤲 кы ни-во-што оберну-👞 👡 🐯 рекомо за Греческую зажень жен деринить того, чого не н иксатёгіі өтиглігия опы 🗸 👡 WHENTER WE.

вѣдомости досконалшое обоей сторонъ. А въдже чого хто не дочытается въ Рускомъ, того доведается въ Полскомъ писаню, въ чомъ ся згажають, и въ чомъ отъ се (3)бе розни суть, и за якими опиніами? Ино и на тое все есть отказъ и деклярація слушная, такъ ижъ кождый человъкъ хрестіянскій неупорный правду познасть, а упорному и евангелія не поможеть.

Прыймижъ то зъ ласкою, чытателю милый! А естли се тобъ што не подобаеть, прошу, не прычитай того злости албо ненависти якой ку которой колвекъ сторонъ, ани похлъбству якому. Кгдыжъ Богъ Серцавиденъ знаеть, жемъ то добрымъ умысломъ учинилъ, зычечы згоды и покою светого на объ сторонъ, безъ нарушеня такъ тое, яко и овое церкви, и обрядковъ ихъ, которые ся съ правдою згожають. А што есть правдъ противного, того ми ся замовчати не годило. А остатокъ Богъ розсудить. Мѣйся добре!

Писанъ у Вилни, року 1608, марта 1, по старому календару.

(06.3) Do CZYTELNIKA CHRZEŚCIAń-SKIEGO TAK RUSINA, IAKO RZYMIA-NINA.

Mnodzy naydują się tacy, czytelniku chrześciański, ktorzy, nie wi[e]dząc gruntu istności samey, zwykli podczas y dobre rzeczy ganić, iako naprzykład, otozgoda v iedność swieta, ktora my przvięlismy z pany Rzymiany, bracią naszą, жения и забобонами назы- znaiąc się być dziećmi iedyney macierze милая Русь того не naszey świętey katolickiey cerkwi, poот выши братати, nieważ z iednego nasienia Ducha Ś. poне мовлю въ по- rodzilismy się. Y daią niektorzy przyмезаборонна, але y czynę, oto tę, iż Rzymianie, iako w artykułach wiary świętey, tak y w ceremoже жовазаню правды, co-, niach cerkiewnych daleko są rozni od померам тыкъ порядковъ: swiftey Origentalney cerkwi. A nakoморкви по-Руску, niec smieią niektorzy i to mowić, iż zbory ewanielickie bliższe są wiary y ceremoniy cerkwi Origentalney s ceremoniami swemi, aniżli Rzymianie. Co ieśliże iest prawda. puszczam to vważeniu każdego człowieka chrześciańskiego, ktory iakieżkolwiek baczenie ma: a iż to nie są tzeczy tak skryte y wielce trudne, ktorychby y nayprostszy porozumieć nie mogł.

Żalem ta' (14) kiego zaslepienia niektorych bedac poruszony, nie siegaiac głembokich rzeczy, bo by niemałe ksiegi o tym być musieli, gdziebych wszytko podostatku miał wypisować, - oto, ile nakrotszey być mogło, zebrałem niektore czelnieysze artykuły wiary, sakramentow y ceremoniv oboiev cerkwie, tak Greckiey, iako Rzymskiev, na ktorych grunt y sama istność należy, ku pokazaniu iasnemu tego, iż 1 cerkiew s. Origentalna ze wszytkiemi ceremoniami sweini iest tak bliska kościołowi Rzymskiemu, że y naprostszy to zeznać będzie musiał, iż to zawsze była iedyna świeta katolicka apostolska cerkiew, ktorą y w symbole wiary naszev chrześciańskiey wyznawamy. A ine wszytkie, ktorzy takowymże tytułem popisuia się, sa iako niebo od ziemie dalekimi. prawda, że z nas wyszli, ale nie przestawaią z nami, y owszem głownymi nieprzyjacielmi obojey cerkwie być pokazuią się, y radziby y Rzymska, y Grecką, by się im to stać mogło, wniwecz obrocili; chocia to rzkomo za Grecką zastawują się, ale bronia tego, czego nie wierzą, y co pospolicie plotkami y vstawami ludzkimi y zabobonami nazywaią. A nasza miła Rus tego nie widzi y wola się z nimi bra (06.4)tac. aniżli z Rzymiany, nie mowie w politice, ktora niezabronna każdemu, ale w wierze y w nabożeństwie.

A przetoż ku pokazaniu prawdy zebrałem te artykuły tym porządkiem: ceremonie Origentalney cerkwie po-Rusku, a Rzymskiey po-Polsku napisałem, dla wiadomości doskonalszey oboiey stronie. A wszakże czego kto nie doczyta się w Ruskim, tego dowiesię w Polskim pisaniu, w czym się zgadzaią, y w czym od siebie rożni są, y za iakiemi opiniami? Iakoż y na to wszytko iest respons y deklaracia słuszna, tak iż każdy człowiek chrześciańsky nievporny prawdę pozna, a vpornemu y ewangelia nie pomoże.

Przymicie to z łaską, czytelniku miły! A ieśli się tobie co nie podoba, proszę, nie przyczytay tego złości, abo nienawiści iakiey ku ktorey kolwiek stronie, ani pochlebstwu iakiemu. Gdyż Bog Sercawidziec zna, żem to dobrym vmysłem vczynił, zycząc zgody y pokoiu świętego na obie stronie, bez naruszenia tak tey, iako y owey cerkwie, y obrzędow ich, ktore się s prawdą zgadzaią. A co też iest prawdzie przeciwnego, tego mi się zamilczeć nie godziło. A ostatek Bog rozsądzi. Miey się dobrze!

Pisan w Wilnie, roku 1608.

#### А напервъй въра.

|| (5—5) Церковь светая Восточная вѣруетъ и вызнаваетъ Бога въ Тройцы единого, Отца и Сына, и Духа Светого, тры персоны раздѣльные, а едино Божество нераздѣльное, Тройцу единосущную, а тое вѣры николи не отступовала, такъ въ речы самой, яко и въ назвиску исповѣдуючы Бога въ Тройцы единого.

To właśnie y kościoł ś. Rzymski wierzy y wyznawa być Boga w Troycy iedynego, Oyca, y Syna, y Ducha Ś., trzy persony rozdzielne, a iedyno Bostwo nierozdzielne, Troyce Ś. iedynoistną, a

Въ экземплярв старопечатномъ (а).

tey wiary nigdy nie odmieniał, tak w rzeczy samey, iako y w nazwisku, wyznawaiąc Boga w Troycy iedynego.

|| (об. 5) Евангеликове правда же тоежъ върують, але недавныхъ лътъ за въку нашого выкинули были тое назвиско «Тройца», повъдаючы, ижъ чого въ писмъ нътъ, того и мовити не годится. А потомъ засе обачившыся приняли тое назвиско; кому кгволи, и за чыимъ усилованьемъ—пытайте, а довъдаетеся.

Ewanielikowie prawda że to wierzą, ale niedawnych lat za pamięci naszey, wyrzucili byli to nazwisko «Troyca», powiadaiąc, czego w piśmie niemasz, tego y mowić nie godzisię. A potym zasie obaczywszy się przyięli to nazwisko; komu gwoli, y za czyją instancią—nie mianuię, pytaycie a dowieciesię.

Церковь светая Восточная върыть и вызнаваеть вси артыкулы, то е[с]ть || (6) члонки симболу апостольского, Никейского, Костентинопольского, и симболь Ованасія светого, такъ о Богу Отцу, яко о Богу Сыну, и о Богу Духу Светомъ, што кольвекъ естъ въ тыхъ симболахъ написано, а въдъже не вътрехъ Боговъ, але въ единого во Тройцы Бога въруеть.

To wszytko y kościoł ś. Rzymski wierzy y wyznawa, wszytkie artykuły składu apostolskiego, Niceńskiego, Kostantinopolskiego, y Atanaziusza ś., tak o Bogu Oycu, iako o Bogu Synu, y o Bogu Duchu Ś., cokolwiek iest w tych symbołach napisano, a wszakże nie w trzech Bogow, ale w iednego w Troycy Ś. Boga wierzy.

О похоженью Духа Святаго.

Перковъ светая Восточная преж-(об. 6)няя завжды вызнавала, ижъ Аухъ Светый есть такъ Сыновній, яко и Отцовъ Духъ, и тавъ его Сынъ посылаетъ, яко и Отецъ, не работнымъ, але прырожонымъ посыланьемъ. Ку тому вси немаль светые отцы Восточное церкви вфрыли и вызнавали, ижъ Духъ Светый такъ отъ Сина, яко и одъ Отца походитъ. А иные писали, ижъ одъ Отца черезъ Сына походить. Што власне тоежь розумъется. А то суть тые светые отны: Ооанасей, Василей Великій, Здатоустый, Кирилъ Александрійскій, Епифаней и иные многіе учители Греческіе. Которыхъ писма и доводы шыроко бы прышло прыпоминати, опрочъ Өеофилакта единого, который вже часу сцызмы быль. 11 (7) И тоть для того писаль, ижь «Духа Светого отъ Сына не глаголемъ», бо розумълъ, якобы Латинники двъ винъ Светому Духу прычытали. И для тогожъ и теперешніе Грекове и Русь тоежъ розумфючы поведають, ижь Духь Светый оть самого только Отца походить, а беруть на помочъ слова Христовы. которые мовить у Іоанна: «Духъ истинный, иже одъ Отца исходить».

Нехай же глянуть, што Христось дальй, о томъ же Духу Светомъ повъдаючы, мовить и собъ его прыписуеть: «вся елика Отецъ имаеть моя суть; сего ради ръхъ вамъ, яко отъ мене прійметь и возвъстить вамъ». Которые слова Кириль Александрійскій беручы за потужный доводъ противъ Оеодорита Кипрского, до (об. 7) водить, ижъ Духъ Светый такъ отъ Сына, яко и одъ Отца походить единымъ дыханіемъ; бо еслибы отъ него не походиль, тогды бы его и посылати не могъ. А съ того самого можешъ научытися, ижъ которая особа отъ которое не походить, тая

прикладъ: для чого Отецъ ани отъ Сына, ами отъ Духа Светого не посылается? Речешъ ли-для старъйшинства-не дай того, Боже, такъ розумъти, вгдыжъ въ Пресветой и Жывотворящой Тройцы нёть старшого, ани меньшого, нъть первого, ани послъднего, але вси тры персоны, яко Оеанасей въ симболъ мовить, суть: собъ спол-равные. Але для того Отецъ не посылается, же не походить (8) отъ Сына, ани отъ Духа Светого. Также власне и Лухъ Светый не посылаль бы ся отъ Сына, гав бы отъ него не походиль; але яко Сынъ и Духъ Светый посылаются одъ Отца, для того ижъ отъ него походять: Сынь — урожденіемь, а Лухъ Светый — исхождениемъ. Также власне для того Духъ Светый сылается отъ Сына, ижъ отъ него, яко и одъ Отпа, походить.

А што противницы мовять, ижъ Сынъ посыланъ былъ тежъ и отъ Духа Светого на проповъдь евангельскую, то жаемъ розумъти по чловъченьству, а не по божеству. О чомъ тотъ же Кирилъ, на Өеодоритово писане аначемы 9 иишучы, отказываеть тыми словы: «если (поведа) кто Духа Христова не маетъ, **(об. 8)** нѣсть его. Бо хотяжъ походить отъ Бога и Отца Духъ Светый водлугъ словъ Христовыхъ, але не естъ чуждъ отъ Сына, бо все маетъ и зъ Отцемъ; чого самъ же научилъ, мовечи о Духу Светомъ: «вся елика имаетъ Отець, моя суть; сего ради рёхъ вамъ, жо отъ мене прійметь и возв'ястить миъ. Бо котяжъ (повъда) прославилъ Іксуса Духъ Светый, великіе и незвыкме чуда творящого, а въдьже яко его масний Духъ, а не сила чужая и надъ вего лепшая, водлугь того яко Богь CTL».

тежъ отъ оное и не посылается. На кви Рымское, которыхъ и церковъ наша у великой почтивости маеть и за светыхъ почытаеть, тые также о томъ шыроце писали, прызнаваючы, ижъ Духъ (9—В) Светый яко одъ Отца, такъ и оть Сына походить единымъ дыханіемъ. Которымъ не върыти-было бы то шаленство великое: самыхъ за светыхъ мѣти, а писма ихъ за геретическіе почытати! До того и на соборѣ Флорентейскомъ вси светые отцы згодилися въ томъ артыкуль, опрочь единого Марка Ефезского. И тотъ прызналъ по двакроть, же Духъ Светый походить отъ Сына. только хотълъ того тинникахъ мъти, абы то зъ симболу выкинули, а гдв индви утворывшы якій тропаръ написали.

> А надто вси неприятели перкви Рымское Лютеранове и евангеликове въ томъ артыкулъ зъ Рымляны згажаются, а Грековъ теперешнихъ и Русь, которые то (об. 9)го не прызнавають, нять и за ересь имъ прычытають, якожъ и на поселство Ереміи патріврхи отписуючы, то ему задали, ижъ въ томъ артыкуль вельце блудить.

> Хто кольвекъ теды не върытъ и не прызнаваеть, же Духъ Светый отъ Сына походить, а попросту мовечы, хто не верыть, жебы Сынь мель также дыханіе Духа Светого, яко и Отецъ (бо то заодно: яко дыханіе, такъ и похоженіе), кождый таковый есть Арыянинъ и новокрещенецъ, который Сына Божого неровнымъ чынитъ Отцеви и уймуеть ему тое, што маеть въчнымъ урожденіемъ одъ Отца своего.

А ижъ на соборъ Флорентейскомъ о тотъ артыкулъ вси едностайне згодилися, опрочъ Мар (10-Вв)ка Ефезского, нехъ же чытають книжки своего власного патріархи Костентинопольского Генадія Школярыя, которые напи-Нужъ светые богоносные отцы цер- салъ противъ своихъ власныхъ Грековъ, боронечы тыхъ артыкуловъ, которые на соборъ Флорентейскомъ постановилися.

Але наша Русь тотъ соборъ светый листрыкейскимъ называють, и якуюсь баламутню и небылицу о томъ соборъ недавно въ друку выдали. На то вже достаточный отказъ мають, тамъ и руками правды дощупатися могуть. А затымъ піто въдати-и самый соборъ, дасть Богь, огледати могуть, слово до слова, яко ся точыль, — въ рыхломъ часъ.

(06. 10) Rzymski kościoł świety o pochodzeniu Ducha Ś. dobrze wyznawa, że iako od Oyca, tak v od Syna iedynym tchnieniem pochodzi. A zgadza sie w tym ze wszytkimi oycy świętymi, nie tylko Lacińskimi, ale v Greckimi, ktorych pisma dostatecznieysze v siebie maią, aniżli Ruska Cerkiew, a zwłaszcza s.s. oycow Greckich. A tu nie powtarzam tego, com wyższey po-Rusku napisał, dla przedłuzenia; tylko to pokazuię, ze takaż była wiara Grekow onych starych o pochodzeniu Ducha Ś., iako v Lacinnikow.

Потомъ вси иные артыкулы симболу апостольского, Никейского, Костентинопольского и Ефеского, о Іисусъ Христв написание, церковъ Восточная върыть и вызнаваеть: едино существо его зъ Богомъ Отцемъ, зачатіе по плоти отъ Духа Свята, рожество съ Пречыстое Дфвы Маріи, муку, и смерть его, по (11) гребеніе, и во адъ сошествіе, и тридневное воскресеніе, и на небеса вшествіе, и одесную Бога Отца съдъніе, и на судъ прышествіе воздати кождому по деломъ его. Ку тому

Матери безъ Отца подлетное. Вызнаваеть тежь въ персонв Хрыстовой быти двъ натуры, несліянные, ани момъшаные: натуру Бозскую зо всими вла-сностями Бозскими, и натуру человъческую зо всими власностями человъческими, опрочъ грѣха, -совершенный Богъ, и совершенный человъкъ, зъ душею и съ твломъ. Водлугъ которое человическое натуры, есть посредникомъ албо || (об. 11) ходотаемъ межы Богомъ и человъки, яко Іоанъ светый евангелиста въ листъ своемъ пишетъ, и Павелъ апостоль тогожь посвётчаеть.

Не вымъ же, откуль новый теологь а старый баламуть Стефанко Зизанія тое выдраль, и написаль въ своихъ книжкахъ, ижъ Христосъ теперъ, съдечы на правицы Бога Отца своего, вже не холотайствуеть о насъ, противъ ясному писму апостольскому и противъ всимъ светымъ богоноснымъ отцемъ церкви Восточное и Латинское. И такъ тою проклетою ересю своею, еще неслыханою, Русь поблазниль, же книжкамъ баламутнымъ лепей, нижъ евангеліи, вфрять!

|| (12) To wszytko cerkiew **swieta** Rzymska wierzy y wyznawa wszytkie artykuły symbołow apostolskiego, Nicenskiego, Kostantinopolskiego, Ephezskiego y Athanasiuszowego, o Panie Krystusie napisane, iako: iedyną istność z Bogiem Oycem, poczęcie według ciała przez Ducha Świętego, narodzenie iego s Przeczystev Dziewice Marij, vmeczenie, śmierć, y pogrzebienie, y do piekłow zstąpienie, y trzeciegodnia zmartwychwstanie, y na niebiosa wstąpienie, y na prawicy Boga Oyca siedzenie, y na sąd ostatni przyście wtore zapłacić każdemu według vczynkow iego. Ku temu wierzy въруетъ двоякое Рожество Хрыстово: dwoiakie vrodzenie iego: pierwsze — z первое-изъ Отца безъ Матеры пред- Boga Oyca przedwieczne, nieogarnione, въчное и неизглаголанное, второе—зъ ani wypowiedziane, wtore — z Macierze

bez Oyca doczesne. Wyznawa też w per- дивой въръ воюють, которые яко едиsonie Pana Krystusowey dwie naturze но тъло и единые члонки, себе спольdoskonałe, niepomieszane: naturę Boska ze wszytkiemi własnościami Boskimi, y naturę człowiecza, ze wszytkiemi własnościami człowieczymi, przez grzechu,doskonały Bog, doskonały człowiek, z duszą y s ciałem. Według ktorego człowieczeństwa iest też y pośrednikiem miedzy Bogiem v ludźmi, iako Ian święty w swoiey canonice pisze, y Paweł apostoł tegoż po! (of. 12) świadcza.

Nie wiem że, skad nowy theolog a stary bałamut Stephanko Zizania to wynalazł y w swoich książkach napisał, iż Krystus Pan teraz, siedząc na prawicy Boga Oyca swego, iuż nie iest pośrednikiem naszym, ani przyczynia się za nami, przeciw iasnemu pismu apostolskiemu v przeciw wszytkim pismam oycow świętych tak cerkwie Lacińskiey, iako y Greckiey. Y tak ta przeklęta v ieszcze nigdy niesłychana herezią swoią Ruś pobłażnił, że iego książkam bałamutnym lepiey, niż ewanielij, wierza. O, bydło!

Церковь светая Восточная въруетъ быти едину светую соборную апостольскую церковъ, которая еднако върыть, и о науцъ около въры, и о сакраментахъ светыхъ держить. Ку тому, ижъ есть светая, абовыть одъ Інсуса Христа, главы и жениха своего, черезъ въру совокуплена освещается, и одъ || (13-Г) Пресветого Жывотворящого Духа бываеть справована. До того есть католическая, то есть вселеньская, не поединковая, але по всему свъту разсвеная, которая всихъ вврныхъ по вси часы въ собъ замываетъ. Въ той же светой соборной церкви въруеть быти обцованье не только тыхъ, которые со Христомъ на небъ царствують, але и тыхъ, которые тутъ на земли въ прав- нашого»?

не вспомагають молитвами и заслугами.

А тутъ ми ся годитъ прыпоменути проклятую ересь тогожъ Стефана Куколя, который и то смёль написати въ книжкахъ своихъ, ижъ светие ( (об. 13) Божые еще не суть въ небѣ и не мають заплаты оть Бога взглядомъ душъ своихъ, але ее ажъ на €удномъ лни прыймуть, съ твломъ послолу, по воскресенію изъ мертвыхъ, а теперъ суть въ рукахъ Божыхъ. Што если такъ есть, тогды-ничого по всихъ книгахъ. которые маемъ въ церкви! Ничого по стихерахъ, тропарахъ, кондакахъ, канонахъ, которые вси ясне вызнавають: ижъ светые Божые суть въ небъ и смотрять на лице Божое и предстоять Светей Жывоначальной Тройцы, и молятся за нами! Ничого и по всихъ писмахъ светыхъ богоносныхъ отецъ, которые тоежъ твердять! Ничого и по томъ, што о Пречыстой Богородицы держымо, же и зъ душею и съ тъломъ до не (14)ба естъ взята! Наконецъ и по томъ ничого, што Павелъ апостолъ написалъ (2 Кор., 5): «въмы бо, яко аще земная наша храмина твла разорится, созданіе отъ Бога имамы храмину нерукотворену въчную на небесъхъ». А што мовить о умерлыхъ, ижъ не безъ насъ совершени будутъ, тое розумъется о досконалой заплать оной по воскресенію изъ мертвыхъ съ твломъ, же на онъ часъ и твло заплату свою прыйметь. А теперъ вже душы върныхъ и светыхъ Божыхъ смотрятъ на лице Божее въ небъ. А якаяжъ надъ то болша заплата быти можетъ?! Ку тому еслибы еще не были въ неов, а для чогожъ бысьмы ихъ мъли просити о прычыну до Бога, мовечы: сты бо молиши о насъ Христа Бога

|| (06. 14) Toż wszytko wierzy y kościoł świety Rzymski y wyznawa być iedyną świętą apostolską katholicką cerkiew, to iest w wierze v w nauce około wiary y o sakramentach świętych iednako trzyma. Ku temu, iż iest święta, abowiem od Krystusa Pana, iako głowy y oblubieńca swego, przez wiarę zgromadzona y poświęcona, a od Ducha Świętego bywa rządzona. Ku temu iest powszechna, nie poiedynkowa, ale po wszytkiemu światu rozsiana, ktora po wszytkie czasy wszytkich wiernych w sobie zawiera. W teyże ś. powszechney cerkwi wierzy być świętych obcowanie, nie tylko tych, ktorzy z Krystusem iuż w niebie kroluią, ale y tych, ktorzy tu ieszcze na ziemi w prawdziwey wierze woiuią, ktorzy iako iedno ciało y iedne członki modlitwami y zasługami spolnie siebie wspomagaią y ratuią.

A tu mi się godzi przypomnieć przekleta herezją tegoż Stephanka Kakola, ktory w książkach swoich śmiał y to napisać: iż święci Boży nie są ieszcze w niebie y nie maią zapłaty od Boga, ale iey aż na sądnym dniu, po zmartwychwstaniu, pospołu y z duszą y z ciałem czekają, a teraz tylko są w ręku Bożych. Co ||(15) ieśliże nie maią względem dusz żadney zapłaty, tedyć - nic po wszytkich księgach, ktore ma Ruska cerkiew! Nic po owych śpiewaniach v hymnach na nieszporze, na iutrzni, ktore oni nazywaią troparia, kondaki, stychery, kanony świętym, ktore iasnie wyznawaią: iż święci Boży są w niebie, iż patrzą na oblicze Boże: iż stoią przed oblicznością Troyce Przenaświętszey y modla się za nami! Nic v po wszytkich pismach doktorow kościelnych, ktorzy o tym wiele pisali! Nic v po tym, co o Przeczystey Pannie Maryey mowią y spiewaią: iż z duszą y z ciałem do nieba iest wzięta! Nakoniec y Paweł apostoł

prożnie napisał: «Wiemy (powiada), że ieśliby ziemski dom nasz tego mieszkania był zepsowany, iż budowanie mamy od Boga dom nie rękoma robiony wiekuisty w niebiestech. A co mowi apostoł o vmarłych, o doskonałey zapłacie, iż nie bez nas, ale z nami przyjać maja to sie rozumie o zapłacie oney, ktorą y ciało z duszą ma przyjąć po zmartwychwstaniu generalnym. Ale teraz wzgledem dusz iuż maią zapłatę y patrzą na oblicze Boże w niebie. A ktoraż zapłata może być więtsza nad tę?! Ku temu ieśliby ieszcze nie byli w | (06. 15) niebie. a dla czego byśmy ich mieli prosić o przyczyne do Pana Boga, mowiac: «Matko Boża! modlsię za nami! Święty Ianie Krzcicielu, modl się za nami, v inszv?

Patrzcież, niebożęta Rosianie! Iakiegoście to navczyciela mieli?! Tak li święci oycowie cerkwi Orientalney was nauczali, iako ten bałamut?! Nie katolicka to wiara, ale hereticka! A wyście tego ślepi: co w ręku macie, co zawsze czytacie na każdy dzień, śpiewacie a inaczey wierzycie Ale nie o wszytkich to mowię, bo wiem, że drudzy tey bałamutni nie wiedzą, oprocz ordy iego, bo to ich prorok!

Мощы светыхъ церковъ Восточная завжды въ почтивости мѣла и теперъ маетъ, и учтиве ихъ ховаетъ, храмовъ Божыхъ и антимисовъ безъ нихъ не посвещаетъ.

Toż właśnie y cerkiew Rzymska zachowuie, y zawsze relikwie święte miała w poczciwości y teraz ma, y chowa ich vczciwie, y || (16) kościołow ani portatilow bez reliquij nie poświąca.

\*Образы альбо иконы Хрістовы и Пречистое Богородицы и светыхъ Божыхъ-церковь Восточная завжды у почтивости мѣла, и ставляла ихъ въ домахт молитвеныхъ, а иконоборцами завжды брыдилася, и проклинала ихъ, и теперт того держытся.

Toż właśnie y kościoł Rzymsty zachowywał, iż obrazy Pana Krystusowe y Panny Marij y świętych Bożych miał y teraz ma w vczciwości y stawiaią ich w kościele y nigdy ich nie wyrzucali s kościołow, iako Grekowe nie raz czynili. Ktemu obrazoborcami zawsze się brzydzili y przeklinali ich.

А евангеликове — и Грековъ зъ Русю, и Рымляновъ балвохвалцами и ли||(об. 16)жы образками называють. Отожъ ваша зъ ними згода, панове Росіяне, а Грекове того ни въдають!

Ewanielikowie zaś y Grekow, y Rzymian bałwochwalcami y liżyobrazkami nazywaią. Czysta zgoda Rusi z nimi! Grekow niech w tym nie pomawiaią, bo ci tego nie wiedzą.

Грекове и Русь вызнавають быти якіесь мытарства, и образы малюють, повазуючы, же се на нихъ душы задержывають и отмычають, а чыстительного огня прызнавати не хотять. Якожъ и на соборѣ Флорентейскомъ первѣй, анижли се згодили, былъ споръ о то: хотяжъ прызнавали, же есть чыстецъ, але якобы бы быти мѣлъ, чы огонь, чыли зимно, чыли || (17—Д) темности, альбо што такового не вѣдаемъ. Однакъ, словамъ Павла светого вѣрують, который мовить, же «огонь искустъ дѣлъ кождого, а самъ спасется, якоже огнемъ».

Kościoł Rzymsky wierzy y wyznawa, że iest czyściec, y iest własny ogień materialny, w ktorym się dusze czyszczą, tych zwłaszcza, ktorzy w pokucie s tego świata zeszli, ale dosyć vczynić za grzechy swoie, iako im było zapowiedziano, przez zejście predkie s tego świata nie mogli. Gdyż do krolewstwa niebieskiego nic pokalanego nie wnidzie, y przeto są postanowione ofiary, v modlitwy, y iałmużny za ymarłych, a nawięcey ofiara mszy świętey, ktora iest barzo pomocna duszam zmarłym. Abowiem za tego, ktory iest w niebie, niepotrzeba się modlić, rychley oni za nami się modlą. Także y [za] tego, ktory w smiertelnym grzechu vmar[ł], apostoł modlić się zakazuie. A za iakież dusze kościoł Boży y oycowie każą się modlić-niech powiedzą? ||(06. 17) Pewnie za tych, ktorzy są na tym o to mytarstwie zatrzymane, o ktorych Pan sam mowi: «nie wynidzie, aż zapłaci do naymnievszego kwadrantu».

## О церкви.

Еслибысь ся тежъ церковью прехваляль, Росіянине милый, прыписуючы ее только Востокови, а Рымскую отъ того отпихаючи, --послухайже што Генадей, патріарха Царогородскій, мовить въ тые слова: «Потреба теды всимъ, которые симболъ вызнавають и едину въ немъ церковъ исповедують, ведати, которая то тая есть едина светая церковъ: апостольская если дняя, чыли Восточная? Альбо | (18-Дв) яснъй реку: если Латинская, чыли Греческая? Абовѣмъ сгрочъ иное нъть. Бо если што естъ гдѣ хрестіянъ, тогды итть оторин иного, одно божницы, блудъ, и розарослая розмантымъ зелищемъ RAK **ТХИНРИКЕО**О забобоновъ. ересей H

Порахуйже пильно а обачышъ, ижъ если Греческую церковъ мнимаешъ быти тую, которую въ симболф исповфдуешъ, тогды Петрово вызнанье въ ниво-што обернется, противъ которому ижъ врата адови не мъли премочи -самъ Христосъ посвъдчаетъ. Поневажъ теперъ всю церковъ Греческую, и овшемъ всю Восточную страну Махометъ пожралъ. Изали не видимо, ижъ вси патріархове, епископи, презвите (об. 18)ри подъ владзу Махометову прышли, и отъ него алижъ потверженья на свое ерейства просять, и до ногь ero упадають, него. RTOX бы не ради, молитися мусять. Але гдъжъ оное подънемъ «врата аловы». то есть пащеки кацерскіе не премогутъ церкви? Поневажъ туть не тольво пащеви геретическіе, але и мечъ поганскій звитежиль, и на тыхъ мъстцахъ столицу панованья своего засадилъ, и прышло до того, же вже тамъ ани жертвы светое беспечне приносити не можещъ, ани въ маленькій звоночокъ зазвонити, ани крестного знаменія явне выставити, ани пресладкого имени Христа Бога нашего явне поминати невольно»!!

И дальй мовить Гена||(19)дей: «престолы роскидали, мёстца светые повгвалтили, іереемъ кривды чынять, біютъ и наругаются зъ нихъ; наконецъ, все набоженьство хрестіяньское въ посмъвиску мають! Лечъ не дай того, Боже, абы на то прышла неомыльная обътница Хрыстова. И овшемъ тамъ естъ церковъ, гдѣ знамя Іисусъ Христово светится; гдѣ храмы Божые украшаются; гдѣ звоны, образы, престолы зо всимъ инымъ охендоствомъ найдуются, и въ почтивости ихъ маютъ; гдѣ іереемъ Хрыстовымъ вси честь вырежають; гдѣ явне вѣру Христову проповъдають, кажутъ, научаютъ; гдѣ царе-

ве земстін и княжата, прыходячы мѣстца светые огледають || (об. 19) и главы светыхъ верховныхъ апостоловъ цалують, а зъ ними и настоятеля ихъ, ар--син сиокаон и стоивляваркон ведени ній прыпалаючы къ ногамъ его выряжають; тамъ, гдв свята, празники вольне обходять; гдѣ псальмы, и пѣнія и иные обрядки церковные безъ вся-. кого страху отправують; тамъ, гдв найвышшый пастыръ учытели и казнодён, абы слово Божое проновъдали по всей земли, прыкладомъ Іисусъ Хрыстовымъ розсылаеть, а чинить то яко нам'встникъ его на земли (абовъмъ яко онъ реклъ апостоломъ: «ото я посылаю васъ. ильте по всемъ свыть, проповылуите евангеліе всей твары», отожь и тоть такъ чинитъ, || (20) посылаетъ на вси страны учителей зъ великимъ стараньемъ, которые не только до хрестіянъ, але и по всему поганьству розходятся, въру светую хрестіянскую фундують, не дбаючы на жадные муки и преслядованья, ани на смерть и кровопролите свое), — а протожъ тамъ мусимо прызнати первовъ Божую, гдф нфть ересей, ани явное незбожности, ани невърыя, и овшемъ правдиван а ненарушоная въра».

«Але у Грековъ не такъ: гдѣ много недовърства, и всякая злость праве зъ береговъ вылила! А то (повъда) не мое слова, але Өеодора оного зацного Студитского, который то высвъдчаетъ въ пятойнадцать науцѣ своей, противъ иконоборцовъ, || (об. 20) которую вы чытаете, але не розумѣете, бо не хочете».

светится; гдѣ храмы Божые украшакотся; гдѣ звоны, образы, престолы зо всимъ инымъ охендоствомъ найдуются, и въ почтивости ихъ маютъ; гдѣ ieреемъ Хрыстовымъ вси честь вырежакотъ; гдѣ явне вѣру Христову проповѣдаютъ, кажутъ, научаютъ; гдѣ царевѣдаютъ, кажутъ, научаютъ; гдѣ царезъ братьею нашою, яко родною, а звлаща маючы вси обрядки церкви нашое впалъ ненарушоные отъ нихъ. Бовъмъ и Златоустый, описуючы правдивую церковъ, такъ мовить: «церковъ не въ ствнахъ залежыть, але во множествъ върныхъ; не есть мъстце споровъ, але науки. А тъла церковнаго ни што такъ не || (21-Е) растинаеть, яко пыха. Не можеть быти тамъ церковъ, гдф нфтъ въры. И протожъ въ церкви потреба, абы было согласіе едино». А Грыгорей Великій мовить: «церковъ светая въ единости върныхъ залежыть, яко и тъло въ единости члонковъ». А другій мовить: «правовърная церковъ не звыкла людей пресладовати».

Обачтесяжъ и вы, што въ церкви Божой незгоды свете: если ся православною церковью слушне меновати можете? А хочете ли быти въ правдивой церкви, не роздёляйтежъ Греческое отъ Рымское: бо то была завжды едина католическая церковъ, а не двъ.

Ieślibyś się też przechwalał, Rusinie miły, przypisuiąc cerkiew świętą katolicką samemu Orientowi, a Rzymianow od niey odpychał, -- posłuchayże co twoyże własny | (of. 21) patriarcha Carogrodsky mowi w te słowa: «potrzeba tedy wszytkim, ktorzy symboł wiary mowią v iedyna w nim cerkiew wy[z]nawaią, wiedzieć, ktora to iest iedyna s. apostolska katolicka cerkiew: ieśli Orientalna, albo Zachodnia? Albo że iaśniey rzekę: ieśli Grecka, czyli Lacińska? Bo procz tych inszev niemasz. A ieśliże co iest gdzie krześcianow, tedy nic inego niemasz, iedno synagogy, błąd y rola zarosła rozmaitym zieliskiem rozlicznych herezij y zabobonow. Porachuyże pilno a obaczysz, iż ieśli cerkiew Grecką mniemasz być

przeciw ktoremu iż bramy piekielne nie mieli przemoć — sam Pan Krystus poświadcza. Ponieważ teraz wszytkę cerkiew Grecką, owszem wszytkę Orientalną strone Machomet pożarł. Izali nie widzimy, iż wszyscy patryarchowie, biskupowie, prezbiterowie pod władza Machometową przyszli, y aż od niego na swoie kapłaństwa potwierdzenia proszą, y do nog iego vpadaią, y za niego, chocia by y nie radzi, modlić się muszą. A gdież tedy one obrocimy «brama piekieł», to iest paszczeki heretyckie nie przemoga || (22—EB) cerkwie? Ponieważ nie tylko heretickie paszczeki, ale y miecz pogańsky zwyciężył y na tych mieyscach stolice panowania swego vgruntował, y. przyszło do tego, że iuż tam ani ofiary swietev bespiecznie odprawować możesz, ani we dzwonek namnieyszy zadzwonić, ani znaku Krzyża Pańskiego iawnie wystawić, ani naysłodszego imienia Pana Krystusowego iawnie wspomnieć niewolno!!

«Ołtarze połamano, mieysca ś. ś. pogwałcono, kapłanom krzywdy y wiski wielkie czynią, biją, vrągaią; nakoniec, wszytko nabożeństwo krześciańskie w pośmiewisko obrocono! Lecz nie day tego, Boże, aby na to przyszła nieomylna obietnica Pana Krystusowa. Y owszem tam iest cerkiew prawdziwa, gdzie imie Pana Krystusowe święci się; gdzie ochędostwo iest domow Bożych; gdzie dzwony, obrazy, ołtarze ze wszelakim inszym ochędostwem naydują się, y w poczciwości są; gdzie kapłanom Pana Krystusowym vczciwość wyrządzaią; gdzie iawnie wiarę krześciańską wyznawaią, każą, nauczaią bez przekazy; gdzie krolowie, ziemscy panowie y ||(06. 22) książęta przyieżdzaią, mieysca święte nawiedzaią y głowy świętych apostołow całuią, a z nimi y patę, ktorą w symbole wyznawasz, tedy styrza naywyszszego pozdrawiaią, z po-Piotrowo wyznanie wniwecz obrocisz, kłonem niskim przypadając do nog iego;

tam, gdzie święta vroczyste wolnie obchodza; gdzie psalmy, spiewania y ine obrzedy kościelne bez strachu wszelkiego odprawuia; tam, gdzie naywyszszy pastyrz-vczyciele, kaznodzieie, aby słowo Boże przepowiedali po wszytkich krainach ziemie przykladem Pana Krystusowvm, rozsyła a czvni to, iako wikary iego na ziemi (abowiem iako on rzekł do apostołow swoich: «oto ia posvłam idźcie przepowiadaycie ewanielia wszelkiemu stworzeniu», otoż y ten tak czyni, rozsyła po wszytkim krainam nauczyciele z wielkim staraniem, ktorzy nietylko do krześcianow, ale y miedzy pogany rozchodzą się, wiarę świętą krześciańską szczepiąc, nie oglądając się na żadne persecucie, ani na meki, ani na smierć gotową, nie żałując krwie swoiey), — a przetoż tam musimy przycerkiew Boża, gdzie herezij, ani iawney niezbożności, ani niedowiarstwa, y owszem gdzie prawdziwa a nienaruszona wiara>.

«Ale || (23) v Grekow nie tak, v owszent wiele niedowiarstwa, a złość wszelaka prawie z brzegow wylała. A to (powiada) nie moie słowa, ale onego zacnego Theodora Studity, ktory tego poświadcza w piętnastey nauce swoiey, y przeciw obrazoborcom, ktorą wy sami czytacie, ale nie rozumiecie, bo nie chcecie». To słowa Henadiowe.

Otoż, krześciański bracie, słyszysz! Nie moia to powieść, ale samego patriarchy Kostantinopolskiego, onego zacnego wielce vczonego męża Henadia Szkolarya. A przetoż, chcemy li y my być prawdziwym kościołem Pańskim, nie biegaymyż zgody z bracią naszą, iako rodzona, a zwłaszcza kiedy mamy wszytkie cerimonie cerkwi naszev Orientalnev całe v nienaruszone od nich. Bowiem y Chrysostom, opisuiąc prawdziwy kościoł, tak mowi: «kościoł nie w ścianach zależy, ale w mnostwie wiernych, any iest mieyscem sporow y gadek, ale nauki. Ciała kościelnego żadna rzecz tak nie targa. iako pycha. Nie może tam być kościoł. gdzie niemasz wiary. A przetoż w kościele potrzeba, żeby była iednaka zgoda». A Grzegorz Wielky świety tak mowi: «kościoł święty w iedności wiernych zależy, iako y ciało w ied (06.23) ności członkow». A trzeci mowi: «kościoł prawowierny nie zwykł ludzi prześladować».

Obaczcież się y wy, co to w kościele Bożym niezgody sieiecie: ieśliże prawowierna cerkwia (to czyniac) chlubić sie możecie? A chcecie li być w prawdziwey cerkwi, nie dzielcież Greckiev od Rzymskiey: bo to była zawżdy iedyna katolicka cerkiew, a nie dwie.

## О сакраментахъ

альво о таннахъ, отъ Христа по-СТАНОВЛЕНЫХЪ.

-Церковъ светая Восточная завжды върыла быти сакраментовъ седмъ. А тые суть:

- 1. Крещеніе.
- 2. Мира великаго помазаніе, то (24) рое есть печатью и даромъ Светого Духа, на образъ рукопокладанія апостольского, за которымъ окрещоные прыймовали Духа Светого, што Рымляне называють конфирмацыю, то есть потверженье.
- 3. Евхаристія, то есть Тѣло и Кровь Хрыстова.
  - 4. Покаяніе.
  - 5. Чыны священства.
- 6. Елеемъ светымъ остатное помазаніе.
  - 7. Малженьство светое.

Якожъ и на соборъ Флорентейскомъ

Грекове тое прызнали и ствердили, piania vst sakramentem swiętym, około вують, нижей послышышь.

(1) (06. 24) O SAKRAMENTACH ŚWIĘTYCH, KTORYCH IEST W LICZBIE 7.

Kościoł święty Rzymski wierzy y wyznawa być sakramentow kościelnych 7:

- 1. Krzest świety.
  - 2. Confirmatio.
  - 3. Eucharistia.
  - 4. Penitentia, to iest pokuta.
  - 5. Ordo.
  - 6. Ostatnie pomazanie oleiem świetym.
  - 7. Małżeństwo.

Y na synodzie Floreńskim Grekowie z Rzymiany zgodzili się w tych tedy sakramentach, iako się Rus z Rzymiany zgadzaia, y w czym są rozni niżey vsłyszysz.

## 1. Крещение светое.

Церковъ светая Восточная крещаеть водою во тры погруженія, прызы (25—Ж) ваючы на кождомъ погружению едино имя Пресветое Тройцы, то есть: во имя Отца, и Сына, и Светого Духа, посветившы первъй на то воду. А передъ крещеніемъ чынять запрещенія и отрыцанія, а послѣ отрыцанія помазывають елеемъ оглашеннаго. А потомъ врестить во имя Отца и Сына и Луха Светого.

Toż wszytko ma y cerkiew święta Rzymska, że krzści trzykroć, polewaiąc woda w imie Troyce Przenaświetszey: Oyca, y Syna, y Ducha Świętego, na co maią wodę poświęconą zawsze. A przod czyni exorcizmy y odrzekania, a potym pomazuie oleiem świętym, ktory zową oleiem kathechomenorum. Vżywa też soli y błota z sliny y z ziemie. Y to nie darmo czyni, ale s pewnych przyczyn. Czego cerkiew Grecka nie vżywa, ale ma też swoie osobliwe cerimonie, iako: zastrzygania wło||(06. 25)sow, y zakra-

РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

о которыхъ по единому, яко се отпра- krzcielnice z dziecieciem chodzenia, czego też Rzymska niema.

> Церковъ Греческая по крещенію. потвержаючы и печатуючы крещеніе светое, помазуеть окрещенного миромъ ведивимъ, мовечы тые слова: «печать и даръ Светого Духа». А тое миро великое не можеть нихто зъ духовныхъ посвещати, только самъ епископъ разъ върокъ у Великій четвертокъ на службѣ Божой, скоро по оныхъ словахъ: «и да будеть милость великого Бога и Спаса нашего Іисусъ Христа зо всими вами».

А туть ми прыйдеть троха зъ речью ростегнутися. Спыталь быхъ епископовъ Рускихъ: еслиже | (26-Жв) коли тое миро великое посвещали и якими словы и церымоніями? А если же рекутъ, же посвещають у Великій четвертокъ передъ службою Божою, — ино то не миро великое, которое Грекове называють мекга хризма 1, але масло, альбо елей хворыхъ остатнего помазованья, которое у Грековъ вольно и безъ епископа презвитеромъ посвещати, не одно у Великій четвергъ, але и завжды, коли хворый потребуеть. Але миро великое только разъ въ рокъ самъ епископъ посвещаеть на службъ Божой. Якимъ способомъ и которыми молитвами, если не въдаете, чытайтежъ собъ «Евхолоія», то есть «Требникъ» Греческій; а тамъ обачыте, яко се тое миро великое посве (об. 26) щаеть. Чого вы, Русь, у «Требникахъ» своихъ не маете. А не върыте ли тому, спробуйтежъ «Требника» Греческого, а тамъ вси перымоніи, и напредів, и позаду,

<sup>1</sup> μέγα γρίσμα.

тыежъ, што и въ своихъ Рускихъ, найдете порядкомъ слово до слова. А коли прышло до великого мира, ажъ того у вашыхъ «Требникахъ» пусто! Для чогожъ? Чыли епископове Рускіе не такіежъ, яко Греческіе? Же Рускимъ невольно, а Греческымъ вольно? И завжды того въ Кгрецыи ужывають. А ку тому, того мира великого посветившы его у Великій четвертокъ, не годится повторяти, ажь вь рокъ. А елей хворыхъ завжды, коли хворый потребуетъ, можетъ его презъ рокъ и колко десять разовъ повторыти.

А тутъ | (27) ми годится упоменути свещенниковъ недбалыхъ, которые -Богь вёсть откуль беруть миро! Бо другій и не знаеть епископа своего.чымъ же помазываетъ по крещенію дътокъ малыхъ? Альбо старымъ, которого бы ся дальй року держати не годило, бовъмъ тые останки у Великій четвертовъ палятсе? Альбо тежъ леда чымъ помазывають, же другого и въ руки взяти брыдко? А жебы который до епископа своего мёль прыёхати, альбо послати, просечы о миро, -- того они и не знають! Въ чомъ яко суть церкви Божой прави, нехъ ся осудять! Атоли теперъ одинъ зъ владыковъ. Балабанъ обачылся, же тую церымонію о посвещенію ми (об. 27) ра великого уписаль въ свой «Требникъ», але зъ Греческимъ не згодился, ку тому, яко тое миро прыправляти и зъ якое матерыине описалъ, власне якобы тежъ его не было.

Kościoł zasię Rzymski ma wszytkie oleie s., ktore biskup sam tylko ma moc poświącać, a nie kapłani: ma krzyżmo wielkie, ma oley cathechumeński, ma oley chorych. Ktore wszytkie trzy poświącają się od biskupa w Wielki czwar-

Do tego kapłani ich są w tem czuynievszy v dbalszy, że zawsze na każdy rok biora wszytkie te trzy oleie świete od biskupow, skoro po Wielkiey nocy. A stare, cokolwiek go zostanie, palią. Te oleie święte z oliwy czystey, nic do niey nie przykładaiąc, gotują, oprocz krzyżma samego, do ktorego balsamu wliewaia.

(об. 28) Церковъ светая Восточная прежняя николи не звыкла человъка. разъ окрещоного по уставу Хрыстову. перекрещивати, въдаючи, же то есть великое святокрадьство и грёхъ смертельный, поневажъ и у вызпанью вфры исповъдуетъ едино крещеніе во оставленіе граховъ. И отъ когожъ бы колвекъ, ведле уставы Сына Божого, хто былъ окрещоный, не годится его повторе крестити.

Чого естъ великій и значный прыкладъ въ церкви Восточной. Што чытаемъ о светомъ Оеанасію, патрыарсв Александрейскомъ, который, будучы еще въ дътинствъ, мъсто игрушки зъ ыними дътьми, а играючы зъ ними пры брегу морскимъ, учынившыся епискономъ, крестиль (об. 28) оные дети водою, нъть въдома-чы хрестіянскіе, чы поганьскіе? На которую игрушку самъ патриарха Александрейскій, Александеръ светый, зъ окна смотрѣлъ и тѣшылся зъ оныхъ детокъ, видечы, ижъ ничого дътинного не почынали сперву. Але кгды обачыль, же ихъ Ованасей водою поливаеть, на образъ врещенія, казаль ихъ полапати, и тамъ же довъдавшыся отъ нихъ, а видечы, же тую игрушку свою отправовали власне тымъ образомъ и тыми словы, яко ся въ церкви, водлугь уставы Хрыстовы, креtek, у chowaią to przez rok cały, nie щеніе светое отправуеть, которые быpowtarzaiąc żadnego z nich aż do roku. ли съ поганьства, тыхъ дётокъ не ва-

жылся знову перекрешивати, але тое шеніе, смёти мёль таковое баламутни крещеніе, которое хотяжъ ((29-3) игрушкою діялося, потвердиль и, побравшы оныхъ дётокъ, далъ ихъ учыти. Съ которыхъ потомъ ото тотъ предивный и всему свъту значный Офанасей Великій вышоль. Который по смерти Александра патриархи и на столицу патрыаршескую вступиль, и якимъ оборонцою въры светое католическое противъ Арыяновъ былъ, вся церковъ хрестіянская добре віздаеть, и память его светую зъ великою учтивостю почытаетъ. Тотъ же о то и симболъ въры хрестіянское знаменитый зложыль, который ся зачынаеть: «хто кольвекъ хочетъ спасенъ быти».

Пытамъ же туть Балабана: откуль овую спросную и провлятую баламу-II (об. 29) тню выдраль, которую въсвоемъ «Требнику» нововыданомъ уписалъ, то есть: яко прыймати отъ Латинъ прыходищыхъ до церкви Восточное, кгдыжъ того въ Греческомъ «Евхологію» не найдеть? Изали то не власное светокрадство, альбо радшей шальберствозмывати окрещенному першое крещеніе, которое, водлугъ уставы Хрыстовы, въ церкви Латинской прыняль, а якоесь новое потворное надъ нимъ отправовати и казати ему веры Латинское, и всее науки Латинское отрыцатися? А въра Латинская таяжъ, што и Греческая: вызнаваеть Бога въ Тройцы единого, Отца и Сына и Светого Духа, ку тому — вси артыкулы симболу апостольского, и Никейского, ((30-3в) тыежъ, што и церковъ Восточная вѣрыть, научаеть. Изали тоть пастырь погиблый не слушней волкомъ назватися годенъ, который таковое блюзнерство въ «Требникъ» свой уписалъ, и тымъ самымъ его пошпатилъ? Изали бачный презвитерь, который розумъ маеть и въдаеть, што есть едино вре- oznaymić wszytkim prawowiernym krze-

надъ человъкомъ хрестіянскимъ, разъ окрещонымъ, зажывати? Изали найдетъ такъ дурного Латинника, жебы допустилъ надъ собою таковое спросное кукглярство строити? Бо не въмъ, яко то назвати, чы крещеніе новое, чыли змываніе первого крешенія? Бо тамъ лалъй надъ нимъ мовитъ: «крестил, (об. 30) ся еси, просвётился еси, омылся еси, осветился еси, во имя Отца, и Сына и Светого Лука»? Если же — крешеніе. ино то - явное новокрещенство и светокрадство! Еслижъ – не крещеніе; а штожъ такового? Певне шалберство и баламутня спросная и блюзнерская!

Але повѣмъ я тобѣ, человѣче хрестіянскій, оная то давная ненависть противъ церкви Латинское Греческихъ геретиковъ, которая року 1235 на соборѣ Латеранскомъ, за Иннокентія Третего, папы Рымского, проклята была. На которомъ соборѣ патрыархове два, Ерусолимскій и Костентинополскій, были сами особами своими. А то ижъ Грекове на онъ часъ окрещен (31) ныхъ въ церкви Рымской знову крестити важилися, на которомъ соборъ то : поганьбено и проклято: кождого такового, который бы ся того смёль важыти, сродзе карати росказано.

Тую ото баламутню отновиль тоть милый пастыръ!

Kościoł święty Rzymsky ma to w vżywaniu, iż żadnego człowieka, od kogożkolwiek okrszczonego, wedle vstawy Pana Krystusowey, by też y od heretika, albo od osoby świeckiey, nie waży sie nigdy powtore krzcić, pamiętając na ono, iż wyznawa w symbole ieden krzest na odpuszczenie grzechow. A ktoby się tego ważył, świętokradstwem to nazy-

A tu mi się zdało za rzecz słuszną

ścianom świętego kościoła Rzymskiego, skupow, biskupow v inego duchowieńco sie teraz niedawno stało od Hedeona Bałabana, władyki Lwowskiego, ktory iuż dokonał (ktorego słuszniey wilkiem, aniżli pastyrzem kościoła Bożego nazwać przydzie), || (06. 31) oto niedawno wydał z druku rytuały Ruskie, w ktorych napisał iednę cerymonia sprosna, bluznierską y wierze świetcy krześciańskiey barzo przeciwną (ktorych ani w Greckich rytuałach, nazwanych «Euchologia», teraz nie naydziesz), to iest: iako od kościoła Rzymskiego przychodzących do cerkwie Greckiey przymować? Gdzie, miedzy inszemi rzeczami, każe się onemu zbiegowi odrzekać wiary y nauki Lacińskiey, postu sobotniego y przasnego chleba, tamże go omywa wodą po dwa razy y krzyżmem pomazuie, y mowi do niego: «okrzciłeś się, oświęciłeś się, omyłeś się, poświęciłeś się w imię Oyca y Syna y Ducha Świętego.

Patrzcież tu rozumu iego! Izali nie taż wiara Lacińska, co y Kościoła Greckiego — w imię Oyca y Syna i Ducha Świętego? A nauka ieszcze doskonalsza, aniżli teraz v Grekow! Izali to nie iawnę świętokradstwo-- zmywać z niego krzest pierwszy, wedla vstawy Pana Krystusowey dany, a iakimści potwornym znowu go krzcić? Coż to takowego? Ia nie rozumiem! Ieśliże krzest, tedy świetokradstwo! Ieśli nie krzest, tedy szalbierstwo y bałamutnia iawna, sprosna y bluznierska!

Ala powiem ia tobie, || (32) Lacinniku mily, co to iest ona to dawna nienawisc Greckich heretikow przeciw kościołowi twemu, teraz od tego. Bałwana (sic!) odnowiona! Ktora w roku 1235 na synodzie Laterańskim, za Innocenciusza Trzeciego papieża była przeklęta y srodze zakazana. Na ktorym synodzie było patriarchow dwa, Hierozolimsky y Kostantinopolsky, y tak wiele arcibi-

stwa, iako na żadnym synodzie nie było ich więcey! Tę oto przeklętą y zagrzebiona herezia ten Bałwan (sic!) odnowił! Y ktoryż z katolikow będzie tak szalony, żeby śmiał z kościoła swego, ktory iest w wierze y w naukach doskonalszy, aniż teraz Grecky, tam gdzie y wiara sama herezyą zarażona, y nauki wszytkie zginęły, - vdać się?! Chybaby oszalał! To tylko ma w zysku, że biedney Rusi v niewiadomev nienawiść ziednał v Rzymianow, a śmiechowisko z siebie!

Przeto, dla Boga, prosze wy, Rzymianie cnotliwi, nie obrażaycie się tą plotką! A wy, bracia moi Rosianie, nie słuchaycie tey bałamutni przeklętey, a - do ognia s tym dyabłem! .

# **[] (об. 32)** Приступую до

второго 1 сакраменту, Тъла и Крови Хрыстовы.

Церковъ светая Восточная въруетъ и исповъдуетъ, же на службъ Божой хльбъ премъняется въ Тъло Христово истотное и правдивое, а вино въ Кровь Хрыстову истинную, хотя бы хто на онъ часъ и не пожывалъ.

А евангеликове ажъ на онъ часъ. коли его пожывають, называють Тёломъ Хрыстовымъ, и то не власнымъ, але знакомъ Тъла Хрыстова. А коли што зостанеть на мисъ, за простый хлъбъ и за простое вино то почытають.

Гляньтежъ вы, Росіяне, (33-И) естли то правда, што вы повъдаете, ижъ перымоніи вашы ближшые суть церымоней евангелицкихъ, анижли Рымскихъ. До того Грекове и Русь тотъ сакраменть называють жертвою за жывыхъ и за умерлыхъ, а евангеликове съ того насмъваются.

¹ Это-ошибка; должно быть: «третего».

Ку тому, церковъ Восточная ховають агнецъ дорочный для хворыхъ и посвещають у Великій четвертокъ. А коли кольвекъ хворому потреба будеть въ день и въ ночы и на кождую годину, и безъ службы Божое прычащають. А евангеликове того ани знаютъ.

Toż właśnie w Rzymskim kościele nayduiesię, że wierzy y wyznawa, że chleb przemienia się w Ciało Pańskie, a wino w Krew Pańska istotnie v prawdziwie, skoro po wymo| (06. 33) wieniu onych słow Pana Krystusowych od kapłana: «to iest Ciało moie, to iest Krew moia. Ktemu wyznawa, że iest ofiara za żywe y za vmarłe. Dla chorych też maią y chowaią sakrament poświęcony, ktorego na każdą godzinę, kiedy potrzeba vkaże, nie bronią.

Перковъ Восточная завжды на службѣ Божой готуючы дары приливаетъ воды до вина, а безъ воды николи не служыть.

Toż właśnie y kościoł Rzymski obserwuie, że wody do wina przylewa, a bez wody nigdy nie celebruie.

Церковъ светая Восточная въ Пресветыхъ Тайнахъ ужываеть хліба вислого, на знавъ того, ижъ Христосъ прыняль чловвченство наше, то есть тело и зъ душею, противъ ереси Аполинары (34-Ив)евы, который вёрылъ Тѣло Хрыстово быти бездушное, але витьсто душы божество въ тель мешрозумѣлъ. **Лвоесловъ** быти каючее тежъ Григорей, папежъ светый, который жыль передъ сцызмою, даеть прыуживала, гдв такъ мовить: «Рымская лый быль, чыли того часу, коли во

церковъ хлабы прасные оферуетъ, для того, ижъ Панъ и Збавитель нашъ безъ всякого смѣшенія грѣховного прыняль тело. А другіе церкви прыносять въ жертву хлёбы кислые, для того, ижъ Слово Отчее прыоблечоно есть твломъ, и естъ истиннымъ Богомъ и совершеннымъ человъкомъ. Про||(об. 34)тожъ и квасъ до муки для того прымѣшывается и ставается Тёло Господа нашого Іисуса Христа жывое, то есть душевное. Въдь же будь то въ пръсномъ, будь тежъ въ кисломъ хлъбъ посвещается, однаково Тѣло Господа и Спаса нашого прыймуемъ».

Kościoł święty Rzymski w sakramencie naświętszym vżywa chleba przasnego, na znak tego, iż Ciało Pana Krystysowe iest czyste y bez wszelakiey zmazy y grzechu. A kwasu dla tego nie vżywa, iż w pismie świętym kwas grzech znaczy. A do tego czyni to przeciw herezij Manicheuszowey, ktory tak bluznił, iakoby Ciało Pana Krystusowe także iako inszych ludzi zaczęte być miało. Znamionuiac te czystość Ciała Pana Krystusowego, chleba przasnego zażywa

Многіе зъ нашое Руси брыдятся са-(35)краментами церкви Рымское, для того, же они пръсного хлъба въ сакраментъ ужывають, и не прызнавають быти Теломъ Христовымъ, поведаючыижъ Хрыстосъ на вечеры хлѣбъ прыи давалъ апостоломъ, а не ďlrh опръсновъ.

Нехайже ся прысмотрять пильно евангелистомъ светымъ: Матеееви, Марку и Луцв, и довъдаются, въ кое връмя Христосъ паску оную старозаконную, чину, для чого бы церковъ Рымская по которой сакрамента нового завъту вивов првсного, а Греческая клеба уставиль, отправоваль: чи передъ пасвислого въ сакраментъ Тъла Хрыстова кого Жыдовскою, коли еще клъбъ висквасъ, а пасха Жыдовская вже была наступила?

А если наши не въдають, нехайже послу (об. 35) хають, што пишеть Генадей Школярей, патриарха Царогородскій, противъ своихъ Грековъ словы: «Дивно ми тому, ижъ Жыдове, съ пилностю ищучы вины на Христа не могли ее найти, хотя о то усильне старалися, ани самъ Іюда Скариотскій! А теперъ ото братія наша, якобы Жыдомъ и Іюдъ Скариотскому ноблажаючы, вину на Христа найдують! Жыдове, пытани будучы отъ Пилата, якую бы вину прыносили, не могли иначей мовити, одно то, же ся Сыномъ Божымъ чынилъ. Также и иные многіе свъдители, которые на него свъдчыли, и тые ничого такового не вынашли. А гдъ бы была правда, же Христосъ упередиль пасху законную, изали бы не даль прычыны не (36)прыятелемъ на себе волати, же зламаль законь? А нашы о то теперъ Христа преступникомъ закону явне быти найдують, и, хотя не хочечы, Жыдомъ посветчаютъ, же его слушне осудили и замордовали. А Златоустый въ Ромиліи 81 на Матеея мовить: «ажь до остатнего дня (повъда) Христосъ, жебы ся не показалъ быти противнымъ законови, пасху отправоваль, а день остатній тоть быль, которого расиятый будучы заволаль: «coвершылося», то есть, ижь все тое поконалося, што законъ и пророцы прописали и оповъдали. Чого еслибы, яко они повъдають, не учыниль, тогды бы ся больй противникомъ закону быти повазалъ тымъ самымъ, ижъ | (об. 36) не водлугъ законного преданія пасху старозаконную отправоваль». И дальй мовить Генадей патріярха: «Пытаемъ теды васъ: чы прѣсный хлѣбъ былъ,

всемъ Израилю не найдовался жаденъ ломъ, поневажъ вже была пасха и опресноки наступили, ИКИР Если пръсный, то по насъ; если вислый, теды Христа, хотя бысте не хотели, преступникомъ закону показуете. поневажъ дней опрёсночныхъ квасу зажывалъ».

> Але речеть противникъ, же евангелистове вси три пов'вдають, же Христосъ хлъбъ прыняль и роздаваль: не опрасновъ, бовамъ опраснова не называють хлебомъ.

> Тотъ же Генадей патріарха на то отказываеть: «день || (37---К) воскресенія Хрыстова—день быль третій старозаконное пасхи, яко евангелиста повъдаеть, который со Хрыстомъ розмавляль въ дорозв, гдв мовить: «но и надъ встми сими третій сей день имать лнесь, отнелиже сія быша. Того телы дня два зъ учениковъ его шли до села, отстоящого стадей 60 отъ Ерусолима, емуже имя Еммаусь, и нужаста его глаголюще: облязи съ нами, яко къ вечеру есть, и преклонился есть день. И такъ, за ихъ прозбою, коли позволилъ и вшолъ абы зъ ними, зосталъ. И стало ся, коли усвлъ съ ними, прыемъ хлѣбъ, и преломилъ, и давалъ имъ». И троха нижей мовить: «и познаста его во преломеніи хліба».

А штожъ надъ то можетъ быти **просту** (об. 37) яснъйшого?! Ото попросту хлъбомъ называетъ Лука, а не докладаеть, чы вислый, чы пресный? А якій же быль уважмо, а не затуляймо очю отъ такъ ясное речы. Штожъ далъй речемо? Кислый хлёбъ былъ? Не дай того, Боже! А явъ же? Третій день вже былъ старозаконной пасцъ! А Клеопа и Лука, которые шли съ Паномъ, не могли инакшого хлаба зъ собою нести изъ Ерусалима, одно пръсный. «Седмь дней, повъдаетъ законъ, будекоторого Христосъ роздавалъ апосто- те пожывати опресноковъ, а квашеного

никако». И прыкладаеть дальй, мовечы: «а хтобы кольвекъ пожывалъ квашеного, такового душа погибнеть отъ Израиля». А еслиже то правда, а якъ же тамъ моглъ найдоватися квасъ? · II (38—Кв) Поневажъ законъ росказалъ то заховывати отъ дня чотырналцатого луны ажъ до дня двадцать первого тогожъ мъсеца. И протожъ оный хльбъ мусель быть прёсный. Бо еслибы быль кислый, тогды бы кгвалтили законъ, гдъ бы во дни опръсночные кислого хльба пожывали. И самь бы Христось преступникомъ закону показался, если бы хлёбъ кислый, а не пресный даваль, во дни оть закону заказаны[й]. И тые два, будучы Жыдами, въдали о томъ добре и постерегали не только оного часу, але и по воскресеніи, и по вшествію на небеса Христовомъ: коли кольвекъ дни опръсночные прыпадали, не искали клъба кислого, а коли минули дни опръсночные, тогды ((об. 38) кислого хлъба зажывали, не шукаючи опръсноковъ. А протожъ не есть то доводъ, што мовите, же евангелистове менують хлібомь, а не опрівснокомь. Бо ото ясне показалося, же и опръсновъ называется хлёбомъ.

Але еще мовите: ижъ хто опръснока въ сакраментв пожываеть, тоть жыдовствуеть.

Пытаюжь васъ: хлёбы предложеные, которыхъ Христосъ во евангеліи у Марка (2 тлави) вспоминаеть, которыхъ не годилося ни кому иному, одно ереемъ пожывати, а пры Абиатары архиерею которыхъ пожываль царъ Давыдъ и съ тыми всими, што зъ нимъ были, — чы вислые, чы прфсные? Еслижъ вислые были, ((39) тоть и мы жыдовствуемъ, коли клебовь кислыхь пожываемь; а еслиже пресные были, теды ото Христось и тые называеть хлебомъ, не

вривда, коли на соборѣ Флорентейскомъ згодне постановилося, ижъ обоя перковъ водлугъ своего звычаю заховатися маеть въ посвещению Таинъ Христовыхъ: Восточная — кислымъ, а Заходняя-преснымъ хлебомъ. О чомъ Генадей Школярей шыроце и доводне описуючы, показуеть ясне, ижъ Христосъ не кислымъ, але преснымъ вечеру тайную отправовалъ.

Але въмъ, што еще противъ Рымлянъ найдете овое подобно, же прычасникомъ своимъ подъ единою особою сакраменть дають, Поб. 39) а мы подъ объма, также яко евангеликове.

Ино, давшы покой тымъ, которые истинны не мають, але только простымъ хлькомъ кормятся, и яко небо отъ земли, такъ мы отъ ихъ сакраментовъ зъ своими розни есмо, о Рымлянахъ мовлю: правда, же такъ дають, которыхъ не обмавляю, котя въдаю, же то не дармо чынять. О чомъ бы шыроко писати было потреба. Але только подобную той и въ церкви нашой тобъ покажу. Повёдь ми, коли кого лорочнымъ агньцемъ прычещають, чы подъ объма особами, чыли подъ одною хворый прычащается? Если речешъ: подъ объма, бо зъ виномъ даютъ, - а я на то повъмъ, же тое вино непо (40)свещеное, але простое хворому дается, а часомъ и зъ водою, для снаднейшого полкненья. А еслиже речешъ: же оный агнецъ дорочный напоеный естъ виномъ, то естъ Кровію Христовою, коли его закладано у Великій четвертовъ.правда! Але коли вже высхло вино, коли очыма елементу вина не видишъ, ани смаку не чуешъ, ани пити не можешъ, бо Христосъ о чашы не мовитъ: «ѣжте», але «пійте отъ нея вси, се есть Кровъ моя», — а якъ же ты можешъ мовити, же подъ объма особами опресновами. А ку тому, што намъ за пожываешъ, коли только клебъ сухій

видишъ? Отожъ яко ты върышъ, же естъ балво (об. 41)хвальствомъ, бо не тамъ есть и Кровъ Хрыстова, хотя елементу видомого вина не видишъ, такъ и они въру (об. 40)ють, же тамъ палого Христа, хотяжъ подъ единою особою, и оного хлёба, который эступиль съ небесъ, пожываютъ. Отожъ не штрофуймо въ томъ другихъ, што и мы у себе томужъ подобное чуемо!

А ижъ мовите, же ся евангеликове зъ вами згажають, укажытежь едино съ тыхъ: чы мають сакрамента готовые для хворыхъ, чы ховаютъ ихъ для прыгоды, яко ваша перковъ? Певне: покуль бысь ся допросиль, остыль бы еси! Потреба бы на то не одному собратися, бовъмъ одному безъ другого не дадуть! А коли потреба наглая и прудкая, чы за паруку хворего дати, жебы не умираль, ажь соберутся?! Такая ото згода ваша зъ евангеликами!

| (41 — Л) Rzymski kościoł chociasz sakramenta w przasnym chlebie poświaca, wedle vstawy Pana Chrystusowey, iako się wyższey w Ruskim pokazało, iednak wierzy, że y w kwasnym chlebie iest prawdziwe Ciało Pańskie, v nie gani w tym naszey cerkwi, wiedząc, że iednako, iako przasny, tak kwasny chleb iest chlebem. Ktemu także iako y w naszey cerkwi chowaią sakramenta świete dla chorych, gdzieby potrzeba nagła przypadła, iakiego kolwiek czasu, we dnie y w nocy, gotowy maia. Nie trzeba wielkich zborow, y iednemu, kto potrzebuie, dadzą.

А што ся тыче повлоненія оному Пресветому Тѣлу и Крови Христовой, которое звыкла вырежати церковъ наша, въруючы, же тамъ естъ невидимо прытомный Христосъ, — а евангеликъ на то речеть, же то есть балвохвальство-кланятися предъ хлебомъ. У нихъ якобы причины до Бога.

мають истинного Тела Хрыстова, одно знаки, але у насъ есть истинное поклоненіе правдивому Тёлу Христову.

Takaż vćciwość y rewerencya y w kościele Rzymskim dzieie się naświętszemu sakramentowi, wierząc, iż tam iest prawdziwe v istotne Ciało Pańskie. nie znaki.

#### CARPAMENTS 4-10KACHIE.

Покаяніе и наша церковъ вельце залецаеть, бо есть яко бы дощка якая по розбитью корабля, которою ся люде ратують и на берегь выплывають. А есть потребный сакраменть тымь, которые по крещенію въ грёхъ упадають, черезъ который сакра (42-Лв) ментъ грешные упрошывають собе грехомъ отпушеніе, и отъ ерея черезъ покаяніе бывають вольни отъ грёховъ.

А того покаянія суть тры части:

- 1. Сердечное сокрушение и жаль за грѣхи пополненые, коли до того прыступить сталое предсевзятье отмѣны и поправы жывота.
- 2. Сповъдь, то естъ вызнанье предъ іереемъ всёхъ грёховъ своихъ.
- 3. Досыть учыненье, то есть коли человъкъ самъ себе каруеть за выступки свое, чынечы досконалые плоды покаянія. Ино тое все найдуется въ церкви нашой. Одножъ потреба, абы часу споведи свещенницы ужывали тыхъ словъ пры разгрѣшенію, то естъ: «и я властію мив отъ Бога даною раз (об. 42) рѣшаю тебе», абы ся то эъ оными словы Хрыстовыми згажало: «елика разрѣшыте на земли, разрѣшено будеть на небесвиъ». Чого я въ молитвахъ разрѣшеныхъ не вижу, только молитвы, а

SAKRAMENT ŚWIĘTY 4-POKUTA.

Toż ma y kościoł święty Rzymski y nazywa pokutę, iakoby wtora deszczką do wypłynienia po rozbiciu okrętu. Y iest potrzebnym sakramentem tym, ktorzy powtore w grzech wpadaią. Przez ktory sakrament grzeszni vpraszaią sobie grzechow odpuszczenia y od kapłana przez ten sakrament wolni bywaią od grzechow.

A tey pokuty są trzy części:

- 1. Skrucha serdeczna, to iest żal serdeczny za grzechy, kiedy ktemu przystąpi stałe przedsięwzięcie odmiany y poprawy żywota.
- 2. Spowiedź, to iest odkrycie wszytkich grzechow swoich przed kapłanem.
- 3. Dosyć vczynienie, to iest | (43) pomsta albo karanie samego siebie za występki swoie czyniąc doskonały owoc pokuty.

# Сакраменть 5—елей хворыхъ остатнего помазованья.

Церковъ Восточная маетъ и зъ великою пильностью того ужываетъ, посвещаючы его не только у Великій четвертокъ, але, коли кольвекъ хворый потребоватиметь, и безъ епископа свещенницы то могуть отправовати, водлугъ чыну описаного маслосвещенія.

Што тежъ и Рымская церковъ маеть, же каплани помазывати хворого могуть; але только самъ епископъ у Великій четвергъ по∥(об. 43)свещаетъ. А потомъ черезъ рокъ ховаютъ, и ужываютъ того, коли кому остатнего помавованья потреба. И протожъ называютъ то—едеемъ хворыхъ остатнего помавованья, а не здоровыхъ.

Toż ma y kościoł Rzymski, ktory sa-

krament nazywa oleum infirmorum. A poświąca go sam biskup w Wielki czwartek, raz w rok, a potym rozdaie kapłanom po diocesy, bo go kapłanom bez biskupa poświącać nie wolno. Y tak to chowaią przez rok cały. A kiedy potrzeba, pomazuią chorych z modlitwami na to vstanowionemi.

Сакраменть шостый есть чынь,

которыхъ церковъ наша Восточная || (44) маетъ теперъ только 5 у въ ужыванью, а меновите — тыежъ, што и въ Рымляновъ съ таковымижъ повинеостями и услугованьемъ ихъ:

Свѣщоносецъ.

Чтецъ.

Подъдіявонъ.

Діяконъ.

Презвитеръ.

Выло ихъ первъй и больй, яко суть: одверные, заклинателіе, што бъсы зъ людей опутаныхъ изганяли, о которыхъ светый Игнатей Богоносецъ и мученикъ великій пишетъ и выличаетъ ихъ. Але теперъ церковъ наша, опрочъ тыхъ пяти, не маетъ въ звычаю, которыхъ самъ епископъ маетъ власть ставити, водлугъ чыновъ описаныхъ.

#### | (of. 44) SAKRAMENT 6-ordo.

Tychże wszytkich czynow vżywa kościoł Rzymski, ktorych iest siedm, a to są mnieysze:

Ostiarius (odźwierny).

Lektor, co czyta.

Exorcista (zaklinacz, co diabły wy-gania).

Akolith, co świece nosi y posługuie w kościele.

Subdiakon.

Diakon.

Prezbiter.

Суть тежъ еще высшые станы и достоинства въ церкви нашой Восточьной, яко:

Протопона.

Архимандрыть.

Владыка, то есть епископъ.

Архиепископъ.

Митрополитъ.

Патріарха, которыхъ есть чотыры: Костентинопольскій, Алексан||(45—М)-дрейскій, Антиохейскій, Ерусолимскій, маючы свое особливые епархіи.

Też wszytkie stany ma kościoł Rzymski, y więcey się ich nayduie:

Oficiał.

Opath.

Biskup.

Arcibiskup.

Metropolitanus.

Papież, naywyszszy biskup wszytkiego krześciaństwa, namieśnik Pana Krystusow, succesor Piotra świętego na stolicy Rzymskiey siedzący, ktory miał zawsze zwierzchność nad wszytkiemi patriarchami y biskupami, o czym kanony świadczą.

Тые вси чыны ажъ до епископа, по преданію правиль апостольскихъ, ставить епископъ самъ. А епископа не можетъ одинъ ставити, але мусетъ || (об. 45) быти тры епископы на поставленіе епископа, архиепископа и митрополита, наконецъ и самого найвышшого епископа—папежа.

Не ввиъ же, откуль таковое своволенство у нашыхъ повстало, же одинъ только епископъ епископа поставилъ недавно, противъ яснымъ правиломъ апостольскимъ. Што естли естъ слушное постановленіе, нехъ кождый бачный осудитъ. Але не дивъ, — прышло до того, же вже и попы поповъ и діяконовъ ставять! Пры поставленію епископскомъ многіе церымоніе згажаются Рымскіе зъ нашыми.

Kościoł Rzymski tenże ma zwyczay, iż wszytkie ine stany sam ieden biskup ordinuie. A bi||(46—MB)skupa iednego trzey ich muszą ordinować, ale z więtszemi y ozdobnieyszemi cerymoniami, a co nayprzednieyszego — pomazuiąc ich oleiem świętym. Czego v Grekow niemasz, ale pokazuie się to s consecracij krzyżma świętego, że też to kiedyśmieli, nie wiemże—iako to wyrzucili.

#### Сакраменть 7-малженьство,

которое апостолъ Павелъ называетъ «тайною, и великою, еже о Христъ и о церкви». Тое въ церкви нашой и діякономъ и презвитеромъ не заказано, а въдже предъ поставленіемъ, не по поставленію.

А теперъ вже до такового своволенства прышло, же и по поставленію попы женятся, а другіе не только двойженцами, але тройженцами суть.

|| (об. 46) Наконецъ и чернцы побъсилися: покинувшы клобукъ, жоны поймуютъ! Въ томъ, яко бачу, великая
згода зъ евангеликами и Лютеромъ,
предотечею ихъ, который, мнихомъ будучы, мнишку понялъ.

Але ми ся овые розводы бѣсовскіе частые, и о ледашто которыхъ у насъ ни за што не маютъ, не подобаютъ! Подобно запаметали, што Христосъ повѣдилъ, «што Богъ злучылъ, человѣкъ да не разлучаетъ».

Kościoł święty Rzymski także małżeństwo święte za sakrament kościelny wielky poczyta; ale w rozwodziech są opatrznieyszy, rzadko o nim vsłyszysz, y to za wielkimi przyczynami, w kanonach kościelnych opisanemi. Kapłanom

swoim iż żon mieć nie dopuszczali, mąd-псальми, пънія, антифоны, тропары, rze to vpatrzyli.

Czego Ruś teraz dozna!!(47)wa v wielkiey trudności zażywa z strony żon y dzieci popowskich, ktorzy wszyscy prawem dziedzicznym garną się do maietności cerkiewnych. A succesor, co cerkwi służy, niema czasem y chleba gdzie zarobić! A zatym, spodziewajac się na dziedziczne cerkwi, mało sie y vczą, ponieważ nie po godności, ale po dziedzictwie cerkwi dostępuia

Rzymskiego kościoła Bog vchował od tego kłopotu. Przetoż nie dziw, że godnych kapłanow maią: bo nie po dziedzictwie, ale po godności wstępuia do kościołow.

kapłan ma być, y iaky lepszy, czy żonaty, czyli ten, ktory Panu Bogu w czystości służy, a niema zabawy takiey?

## [Церымонеи] 1

А теперъ вже прыступую до хвалы Божое, до молитовъ дневныхъ и вечорнихъ. И въ тыхъ великая згода зъ Рымскою церковью найдуется. !! (об. 47) Въ нашой церкви: A w Rzymstiey: Объдня. Msza. Вечерня. Павечерница. Komplekta. Полунощница. Завтрыня. Славословіе. Первый часъ. Третій часъ. Tercia. Шостый часъ. Девятый часъ.

службъ Божой, яко на вечерни, зав- do kielicha, potym komunia. трыни, на часъхъ и на иншыхъ: тыежъ

кондави, ирмосы, стихеры, каноны, парамін, трысветые, апостоль, аллилуія, евангелія, входы, пе||(48)реносы, литвы посвещенія Таинъ Хрыстовыхъ (которые словы власными Хрыстовыми посвещаются и пременяются хлебъ въ Тѣло Хрыстово, а вино въ Кровъ Христову), воздвижение агньца, преломение на части, а потомъ смѣшеніе Тѣла и Крови Хрыстови, то есть части четвертое въ келихъ вкладанье, причащеніе, а на остатокъ — въ царскихъ дверекъ устрашение, то есть показание Твла и Крови Хрыстовы для народу.

Пойдимъ же до сосудовъ церковныхъ: келихи, дискосы, покрывала малые и Nie wspominam czego więtszego, iaky великіе, кресты, антимисы, литоны, свъчы, оемиянъ, кадильницы, вода свепоная.

> Нужъ уберы свещенические: стихаръ, (об. 48) петрахиль, поясъ, поручье, еелонъ. А у епископовъ тоежъ все, а въдьже еще надто, для достойности вряду его, большей, то есть: параминъ, полица, омофоръ, митра.

> А хтожъ бы ся того навыличалъ, а въ Рымской церкви все тоежъ найдуется, только иначей называется, о которыхъ, прошу, послухай.

W Rzymstim kościele takież modlitwy, Nieszpor. psalmy, spiewania, trisagia, antiphony, gradały, colecti, himny, leccie, epistolie, Nocturnum. ewanielie, introity, ofertij, prełacie, ca-Jutrznia. non, poświącania sakramentu naświęt-Laudes. szego (słowy Pana Krystusowemi, za kto-Prima. remi chleb przemienia się w Ciało Pańskie, a wino w Krew Pańską), elewatia Sexta. dla narodu propter adorationem przed Nona. komunia (a v Rusi po komunij), przeła-Пойдимъ же до молитовъ такъ на manie hostij, cząstki iedney kładzienie

Podźmysz do naczynia kościelnego:

<sup>1</sup> Этой строин въ старопечатномъ экземпляръ нътъ.

kielichi, | (49 — H) patyny, pokrywadla małe v wielkie, krzyże, pacificały, portatvly, korporaly, świece, kadzidło, tulibularze, woda świecona.

Nuz vbiory kapłańskie: humerał, alba, stola, pas, manipularze, planeta. V biskupow wiecev tego, iako też v v Greckich władyk, więcey, niż v kapłana: tunicelle, dalmatiky, infula, a v arcibiskupow paliusze, toż co v Greckich-omophoria.

Patrzavże, ieśli nie toż wszytko w Rzymskim kościele, co y w Greckim; tylkoż inaczey nazywaią; a w odprawowaniu fały Bożey toż wszytko nayduie się, iedne pierwey, drugie posledniey, iako w ktorym kościele zwyczay niesie, , wedle tradicij y vstawy świetych oycow.

А речешъ ли: же въ нашой церкви предсе большей найдуется: бо у Рымлянъ одна мша, а у нашой церкви тры литургіи: Васильева, Златоустого и прежесвещенная?

Послухай, же есть и въ Рымскомъ костель мало не тоежъ. ((об. 49) Ачкольвекъ одна служба Божая, але иначей ее отправують въ Рымв, иначей въ Медыолянъ. Которая есть тежъ много подобная литоргіи светого Василія; есть тежъ и прежесвещенная во всемъ нашой подобная, которую разъ только въ рокъ отправують у Великую пятницу, на которой ани приношенія, ани посвещенія не бываеть; «вірую вь единого Бога» не мовять, толко молитвы нъвоторые а «Отче нашъ» и зъ готовымъ посвещеннымъ сакраментомъ служатъ.

А речешъ ли еще: есть много у Рымляновъ, чого въ нашой церкви нѣтъ? Есть тежь и въ нашой церкви не мало того, чого Рымская не маетъ. А

ности светое, если въ чомъ ((50-Кв) маломъ не эгожается, поневажъ въболшыхь и въ кгрунтовнъйшихъ речахъ згода и тоежъ власне великая йдуется, што у въодной, то и въ другой церкви? Покажытежъ хотя одну съ тыхъ речей, што ся туть написало у евангеликовъ, съ которыми ся волите братати, нижъ зъ Рымляны? А если вы не въдаете, я вамъ покажу: все тое, што ся туть написало, евангеликове называють платками и вымыслами люлскими, а насъ балвохвальцами потрескують, и гдебы ся имъ то стати могло, радибы и нашы и Рымскіе церкви въ ни-во-што обернули и набоженство наше зъ кгрунту и съ памети людское выкоренили! Отожъ ваша згода!

А речешъ ли: же ся за васъ || (об. 50) заставують?

Не тебе онъ боронитъ але себе. А Рымляне, своее реліи боронечы, твое власное боронять. О, не дай того, Боже, колибы церковъ Рымскую побъдили и опановали! А насъ бы и пугами, яко проставовъ, до своее шопы загнали! Але не треба заганяти: сами въ пропасть лівзете!

#### Посты.

Еще ми зосталь одинь артыкуль, ку въдомости потребный, о постахъ, которыхъ церковъ наша Восточная маеть не мало. Напервъй — постъ светое чотырдесятницы передъ Великоднемъ, которого называемъ постомъ Великимъ; того посту недвль 7. Дру||(51)гій пость-Петровъ, который неоднаковый бываеть: часомъ большей, часомъ меньшей; прыходить подъ часъ мало не до шести недаль. Третій пость — Спасовъ передъ Успеніемъ Пречыстое Богородичы вжежь затымь бёгати згоды и еди- цы; тоть завжды однаковь бываеть:

двв недвли только. Четвертый пость передъ Рожествомъ Христовымъ, который посполите Филиповымъ называють. а то — нжъ въ день светого апостола Филипа запущають. Ку тому, середы и патки часовъ мясовдныхъ; тые, по преданію апостолскому правила 68 мізлиби ся завжды постити, безъ вынимку вшелявого, опрочъ еслибы ся Рожество Христово прытрафило въ середу альбо въ пятницу: тамъ пость разрѣшается.

11 (of. 51) Kościoł Rzymski także ma postow niemało, a boday - nie więcey, niżli Grecki. Naprzod ma post Wielki przed Wielka noca, ktory nazywaią quadragesima. Drugi post ma przed Narodzeniem Pańskim, ktorego nazywaią adwentem tego postu; iedni poszczą niedziel 6, a drudzy cztyry tylko niedziele. Sa też posty cztyry do roku, ktore zową suchedniami, prosząc Pana Boga, aby wiernych y dobrych robotnikow posyłał do winnice swoiey, bo w ten czas świeca na stan duchowny-diakony, kapłany v ine vrzedy; tveh postow iest dni 12. Są też posty albo wigilie przeciw każdego święta apostolskiego, vroczystych świat Panny Naświetszey, także v niektorych świetych wybranych. Do tego wszytkie piątki y śrzody, żadney nie wymuiąc, poszczą, chiba ieśliby się trafiło Narodzenie Pańskie tych dni. Ku temu poszczą soboty niemal wszytkie do roku. A tego wszytkiego vczyni niemało.

A tu muszę iedne roznice niemałą przypomnieć, z strony postu sobotnego, czym się Rus obrażaią do Rzymianow, ktorych muszę obmowić przed swogimi, y pokazać to, że się nie maią czym obrażać, chcą li y sami przymowki więtszey vyść, czego do siebie nie || (52) baczą. A położę to po-Rusku dla swoich.

посужають Римляновь въ томъ, ижъ они на паметку погребенія Христова, тавже готуючыся ку недёли, постять завжды суботы.

Але ми речешъ: вшакъ естъ правило апостольское въ личбъ 65, которое заказуеть постити суботы, опрочь одное передъ Великоднемъ..

То правда. Але есть тежь другое правило апостольское, тамъ же недалеко, въ личбѣ 68, гдѣ росказуетъ вси середы и вси пятки, жадного не выймуючы, черезъ рокъ постити: середу на памятку злочестивое рады Жыдовское противъ Христа и преданія отъ Іюды, а пятницу на паметь і (об. 52) смерти и расиятія Христова. Пов'ядьже ми, которая сторона большей ламаеть тые правила апостольскіе: чи Рымляне, постячы суботы для прычынъ верхумененыхъ (кгдыжъ пость въ писмф светомъ завжды есть у великомъ залеценью и Пану Богу прыемный), чыли Русь же кильканадцать середъ и пятковъ, не дбаючы на правило апостольское, пожывають мяса и млечна? А то есть на Светой недъли, по Велицъ дни, потомъ послъ недъли Сошествія Луха Светого. потомъ по Рожествъ Хрыстовомъ, потомъ по Новомъ лѣтѣ, еще на недѣли передъ мясопустами, на злость Арцыуромъ, то естъ Ормяномъ. Въ тыхъ теды всихъ тыдняхъ въ пятки и въ середы || (53-0) мясо вдають. Ку тому есть правило также о неделяхь, яко и о суботъ: «хто бы ся постилъ въ недълю, да буди проклятъ». А предсе, коли ся трафить навечерые въ недёлю передъ Крещеніемъ Господнимъ, альбо Воздвижение честнаго креста Господня, альбо Усъкновеніе главы Іоанна Крестителя Господня, и въ недвлю постять.

А речешъ ли: же то чынять по пре-Не маю чого хвалити, же наша Русь данію церковному и светыхъ богоносныхъ отецъ, же такъ подали и такъ **уставили?** 

Тоежъ власне и о Латинникахъ маешъ розумъти, ижъ тежъ они, по преданію своихъ светыхъ отепъ и по уставу первы своее, суботы постять, для тыхъ прычынъ, яко ся вышей поменило. А ижъ церковъ (об. 53) Восточная завжды звыкла противную речь ересемъ чынити, яко на прыкладъ-не постить середы и пятницы противъ Арцыуромъ передъ запусты великими, певне — не согрѣшили бы, коли бы и суботы постили противъ Жыдомъ, поневажъ Жыдове на тотъ день завжды колацей зажывають. Отожь, яко вы Русь, маючы уставу церковную, не кгвалтите правила апостольского, пожываючы мяса въ середы и въ нятки нъкоторые, а постите въ недълю, также и Рымляне не кгвалтять правила апостольского, постячы суботы, о чомъ Августинъ светый, въ листв своемъ 86 пишучы, такъ мовить: «Грекове не постять суботы на памятку оного ||(54-Ов) въчного шабату, то есть отпочыненья въ царсствіи небесномъ; а Рымляне постять суботы на памятку жалю и плачу оного апостоловъ Хрыстовихъ, для погребенья Христова».

Але речешъ: то Латиньскій докторъ такъ мовитъ.

Послухайже своего Греческого, светого Нила Касинского, што тоть мовить, коли его пытали о поств суботнемъ, якобы тежъ о немъ розумълъ? Поведиль тыми словы, ижь «не маеть быти прыгана ани Грекомъ, ани Латинникомъ, ижъ кождый, водлугъ звычаю и старшыхъ своихъ поданья, постить, альбо не постить. Брашно насъ Bory не залецаеть. Колибы (повъда) хотели Сараценове во Хрыста верыти, а въ недвлю по (об. 54) стити, допустисуботы, Манихейчыки потопляючы. А Латинникове постять, до недвли готуючыся. Обои добры и безъ прыганы чы нять, быле бы только милость была сполная и покой». Потуль суть слова того святого.

Отожъ и ты, пане Русине, не гань Латиннивови посту суботного; поневажъ и онъ не ганить тобъ, же ты въ середы и въ пятки нѣкоторые мяса пожываешъ. А яко ты о собъ розумъешъ, же тымъ апостольского правила 68, пожываючы мяса въ пятки и въ середы. не кгвалтишъ, такъ и о Латиннику розумъй, же тежъ и онъ, постячы суботы, правила апостолского не ламлеть, (55) поневажъ постъ дъпъй насъ Пану Богу залецаетъ, нижъ обжырство.

Поведь же ми, што было по овой безленицы альбо радшей баламутни, которая написана въ «Требникахъ» Балабановыхъ: яко прыймати отъ Латинъ прыходящого до нашое церкви? Гдъ тежъ тамъ стоить написано о поств суботнемъ тыми словы: «отрыпаешы ли ся въры Латинское и суботства ихъ, еже Петръ Гугнивый въ Рым'в уставиль есть»?

Радъ быхъ въдалъ, што то за Петръ Гугнивый?! Если розумветь папъжа, ино и туть явная баламутня показуется, бо якожъ отъ светого верховного апостола Петра почавшы, большей двухъ соть папежовь проминуло, а жадного зъ нихъ | (об. 55) не найдешъ, которого бы Петромъ звано. А то чынили для большое учтивости оного найвышшого по Христв пастыра .Петра светого верховного апостола, не сметочы называтися тымъ именемъ, хотяжъ на столицы его вси съдъли. А такъ, для милосердія Божого, прошу и упоминаю васъ: не върте тымъ плеткамъ, бо то щырая баламутня и фалшъ спросный, дибысьмы имъ того. Грекове не постять Богу и людямъ мерскій, оть непрыятелей церкви светое Рымское змышленый и въ пекельной кузни ненависти бѣсовское укованый—до того отрыцатися вѣры Латинское. Изали то не явное блюзнерство? Изали вѣра Латинская не таяжъ, што и Греческая, которая вызнаваетъ Бога во Тройцы ||(56) единого и крещаетъ въ имя Отца и Сына и Светого Духа? Изали таковый безумница не своеежъ власное вѣры отръкается, которую на крещенію светомъ прынялъ, коли отръкается вѣры Латинское? Почуйтеся, чы жыви есте вы? вы, быдло нѣмое, што такъ розумѣете?!!

Завираючы тое короткое писанье мое, утвержаю оное знаменіемъ креста Господня, которое есть хоругвею нашею и памяткою страсти и смерти Хрыстовы, а заплатою откупенья нашого, которому знамени покланяючыся, и Воскресеніе его Пресвятое поемъ и славимъ! И протожъ напреднайшый члоновъ твла нашого на главу и на чола нашы покладаемъ, вспомина (об. 56)чы едино имя Пресветое Жывотворящое Тройцы, а мовячы во имя Отца и Сына и Светого Духа, а того светого знамени на всякіе справы церковные и пры каждой службъ Божой, пры посвещенію Таинъ Хрыстовыхъ, пры крещенію и пры всихъ немаль деремоніяхъ цервовныхъ ужываемъ. О чомъ Злато-

устый шырово пишеть, выславляючы знамя креста Господня: «силою того знамени и оть непрыятель душевныхъ, и оть всего злого зъ върою боронимся». А евангеликове то чарами называють. А воли хто тымъ знаменіемъ жекгнается, посполите звыкли мовитиже «мухи оганяеть».

Отожъ, ваша зъ ними згода, яко зъ огнемъ вода!

|| (57) Rzymski kościoł także to święte znamie krzyża Pańskiego w wielkiey vczciwości ma, y vżywa go z wielką vczciwością do każdych spraw świętobliwych, tak duchownych, iako y ciału vczciwie służących. Y żadney sprawy duchowney bez tego znaku nie odprawuią, wiedząc zapewnie, iż to iest choragiew Pana naszego y chwała nasza krześciańska, znamie, ktore nam na pamieć przywodzi ono dobrodzieystwo Pana naszego, na ktorym wszytko zbawienie nasze zawisło, wspominaiąc na one słowa apostolskie, co mowi: «nie day, Boże abym się chlubić miał, iedno w Krzyżu Pańa naszego Iezusa Krystusa, ktory vmarł dla grzechow naszych, a wstał z martwych dla vsprawiedliwienia naszego», ktoremu z Oycem, y z Duchom Swigtym niech będzie wieczna cześć, chwała. Amen.

Издано по старопечатному экземпляру, сперва принадлежавшему Чертковской, а нинь—Московской Городской Библіотекь.

## О ЕДИНСТВЪ ЦЕРКВИ БОЖІЕЙ

## подъ однимъ пастыремъ

О ГРЕЧЕСКОМЪ ОТЪ ЭТОГО ЕДИНСТВА ОТСТУПЛЕНІИ

Сочинение Петра Скарги

1577 roga 1

## II (1 HeH.) O IEDNOŚCI

KOSCIOŁA BOŻEGO POD IEDNYM PA- etc. ROKU 1577 3. STERZEM. Y O GRECKIM OD TEY IEDNO-NA TRZY CZĘŚCI ROZDZIELONA, TERAS łaski Bożev. etc. PRZEZ K[SIEDZA] PIOTRA SKARGE, ZE- Patrzac na sromotne rozerwanie ludu

TOPHA RADZIWIŁA, MARSZAŁKA WIEL-KXIESTWA] LITEWSKIEGO KIEGO

(2 HeH.) Oswieconemu panu a sci opstapieniu. Z przestrogą v vpo- panu Konstantemu, książęciu Ost-MINANIM DO NARODOW RUSKICH, PRZY rowskiemu, woiewodzie Kiiowskie-GREKACH STOIRCYCH: RZECZ KROTKA, mu, etc., panu mnie miłościwemu,

BRANIA PANA IEZUSOWEGO, WYDANA. chrześciańskiego tych zwłaszcza czasow «Prosze, Oycze, aby byli iedno, jako naszych opłakanych, oświecone książe, Y MY IEDNO IESTESMY> (IOAN. 17) 2. każdy, Bożą cześć y zbawienie ludzkie W WILNIE, Z DRUKARNI IEGO KXIAŻĘ- y sławę narodow chrześciańskich mi-CEY MIŁOŚCI PA[NA] MIKOŁAIA CHRYSZ- łuiący, serdecznie się vżalić y zasmucić

1 Изданіе 1577 года (первое) сочиненіе Скарги почти все было сожжено. Второе изданіе (1590 года) появилось со значительными отмінами, которыя всі, въ своемъ місті, указаны; главы же совсвиъ передъланныя, или вновь написанныя (собственно-въ одной первой части), пом'ющены ниже, въ вид'в деполненія, вм'яст'я съ н'ясколько изм'яненнымъ выходнымъ листомъ и новымъ посвящениеть (уже не внязю Острожскому, а королю Ситезмунду ІІІ). З Іоан., гл. 17, стр. 22. З На оборотъ 1-й ненум. страницы помъщенъ гербъ княвей Радивиловъ, со следующею надиисью на верху: «Herb iego m. pa[na] Miko[łaia] Chrysztopha Radziwi[ła], kxiążęcia na Ołyce y Nieświżu, etc. Подъ гербомъ слъдующее четверостишie: «Ze czcią Bożą, ktorą szerzysz w katolickiey wierze, Sława twoia, Radziwile, niech się wzgorę bierze! Niechay się wstydzi heretyk z tey nagrody twoiey, A Radziwiłom nie przyczyta obrony swoiey».

Boża odkupionych, bez lidzby ginie; wiara przesławna zelżona, imię Boga zastepow od samychże chrześcian zbluznione iest; wiele chrześciańskich krolestw vpadło, y moc się a ręka pogańska podwyższyła!! Y komusz wiecev zgoda v iedność przystoi, iako chrześcianom?! Ktorym bez || (of. 2 nen.) spolney milości zwać się vczniami Chrystusowymi nie kazano, pokoy im za hasło dano 4. mocne a nierozwiązane węzły zgody ich spolney zawiązano. Nie mogł być mocnieyszy węzeł iedności, iako spoienie członkow w iedno ciało, gdzie niepodobna rzecz, aby się wadzić, abo członek od członka odstępować, y głowy swey, s ktorey po żyłach y wiązaniu spolnym żywot y władzą bierze, nie słuchać miał. «Wszyscy (powiada ś. apostoł) w iednochmy się ciało krzcili» 5. To iest chrzest s. iest nasze w iedno ciało skupienie: tak iż nie nabyta, ale wrodzona iest chrześcianom zgoda. Bo na krzcie ś., rodząc się chrześciany, zaraz się z iednością rodzim, a członkami się iednego ciała Chrystusowego v kościoła iego staiem. A iż rzeczy mocnieyszey niemasz nad tę, s ktorą się rodziem, twardszy nad to węzeł do iedności, w ktora sin przyrodzenim duchownym zrastamy, zawiązany być nie mogł. A ktemu y iednego chleba pożywać nam dano, abysmy się, iako tenże apostoł mowi, wszyscy iednym chlebem stawali 6. Ten chleb nie iest inszy, iedno on przeuadroższy, to iest Ciało y / (3 нен.) Krew Pana y Boga naszego Iezusa. Ktory on

musi, iż w takich niezgodach dusz, Krwią camy, y iako z iedney krwie idacy bracia z soba sie powinowaciemy) zgode naszę spolną zapieczętował y zawiązał, y takim cudem wszechmocności swey pokazał, iż miłość braterska a powinowatą miedzy nas, iako rodzoną bracią, wszczepić raczył. Nakoniec, y za to vmarł Bog ten nasz, aby syny rosproszone do kupy v jedności zebrał 7. Czemusz złość v niestworność chrześciańska tak mocne okowy spoleczney iedności y zwiaski takiev miłości rozbiia? A ci, ktorzy się do Chrystusa odzywaią, tak. rozdzieleni y niezgodni są? Izali rozdzielony iest Chrystus 8? Izali się godzi łamać kości baranka tego? Izali przystoi rozdierać niezszywaną suknią iego 9?

A iż każda sekta nie tylo swego vporu broni, ale sie też iedna z druga srodze wadzi v nie zgadza, - w tym tylo wszytkie zgodne są, iż na ieden kościoł ś. Rzymski biią. Czym samym się wydaia, iż sie żadna z nich zostać przed papieżem, iako śnieg przed słońcem nie może. Y przeto zgodnie goli(o6. 3 нен.) nienawidza, iako zguby swoiey, v winny -sedziego abo woyta swego. Bo then sam ieden iest kościoł, ktory, kacerstwa potepiaiac, w posłuszeństwie wiary dzieci swoie zachowuie, a rozdziałow żadnych nie dopuści, ale wszytkim wymysłow swoich odstępować a na iedney spolney wierze v iednego stołu sakramentow s. przestawać każe 10. Ten sam iest kościoł ś., iako matka wszytkiego chrześciaństwa, od ktorev dzieci niespokovne a nieposłuszne odstąpiwszy, do zgody nigdy nie trafia, poki się do matki nie wrocą. nam na to dał, aby taka potrawa (w Y kto iedno kościelne historye 11 czyta, ktorey się wszyscy w iednę krew obra- naydzie okowiście, iż wszytki po wszem

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полъ: «Ioan. 13, 14 [ст. 27]». <sup>5</sup> На полъ: «1 Сог. 12 [ст. 13]». <sup>6</sup> На полъ: «1 Сог. 10 [ст. 17]». <sup>7</sup> На появ: «Ioan, 11 [ст. 52]». <sup>8</sup> На нояв: «1 Cor. 1 [ст. 13]», <sup>9</sup> На появ: «Ioan, 19 [ст. 23— 24]». 10 На полъ: «2 Cor. 10». 11 На полъ рукописная отмътка: «Bibliorum historiae..... S. Stura».

świecie sekty y krolestwa chrześciańskie w papiestwie, to iest pod sprawa, rządem a hetmaństwem biskupa Rzymskiego były, y od niego odstapiły. O heretykach dzisieyszych ieszcze iest świeża y żywa pamięć, iż z nami byli y od nas w szli 1.

Ale o Grekach watpić niektorzy prze niewiadomość y strarość śmieją (zwłaszcza miedzy Rusią, ktorzy za nimi idą), aby pod sprawą y rządem papieskim y w iedności kościoła Rzymskiego kiedy byli. Tacy abo vporni są, abol pism swoich Ru (4 нен.) skich nie czytaią, ktore świadczą, iż Formosemu, abo Chrystofowi, papieżom, Grekowie naprzod posłuszeństwa zwykłego oddać zaniechali, y imienia ich z liturgiev wymazali, żadnev słuszney przyczyny nie maiąc 2. Y tego nie wiedzą, iż przez te pięcset lat, prawie co pułtorasta lat, zgodę ś. odnawiali, y do tegosz się posłuszeństwa wracali, a zasię lekkomyślnie odstępowali 3, y ostatnie na osmym zborze, przed stem y kilka dziesiat lat, mocnie sie barzo przełożeństwo nad sobą papieskie wyznawszy, z kościołem Rzymskim ziednoczyli 4.

O czym gdym ia kazania niektore tu w Wilnie z powinności y posłuszeństwa ś. czynił, a wiele zakonu Greckiego ludzi temu się przysłuchało, - zdało się niektorym, abych to był dał na pismie. A ktemu, gdy przenawielebniewszy ociec i. m. x. Waleryan, z łaski Bożev biskup Wileński, fundownik y dobrodziev

pisane, w ktorych nas z ohidzenia Grekow heretykami v chule (iako Słowieńskim ięzykiem mowia) abo bluznierstwo na || (06.4 Heh.) Duch S. mowiacemi zowią, v wiele innych potwarzy na kościoł ś. niepokalany kładli,—vżaliwszy się nad narodem Ruskim, tak od Grekow zwiedzionym, a chcąc, aby im takie potwarzy do iedności kościoła Bożego nie przeszkadzali, starałem się o to, abych im dał o tym na pismie w tych ksiąszkach sprawe dostateczną, a vpominał ich, aby, vpor burzliwych a nieposłusznych Grekow vznawszy, odszczepieństwa v błędow ich nie naśladowali,—ale się raczey do iedności kościoła ś., z ktorey wyszli, pod iedne głowe nawyższego a iednego na ziemi Chrystusowego namiestnika Piotra Rzymskiego skupili 5. Czego z serea pragniem, y to poselstwo Chrystusowe o pokoiu y o iedności, nam testamentem Pana naszego oddaney, acz niegodni, sprawuiem: aby owce rosproszone a wilkom niezgodą wydane do iedney owczarniey, z ktorey zdrada nieprzyjacioł swoich wykradzione są, zgromadzone być mogły 6.

To pisanie moie, gdy wyniść miedzy ludzie miało, osobliwem na to oko miał, abych ie waszey kx. m. przypisał, dla wiela słusznych przyczyn. Narzod: iż mi || (5 HeH.) iest w dobrey pamięci, gdyś wasza kx. m., przy ciele wielkiey pamięci godnego szurzego swego Iana Chrystofa, hrabie[go] na Tarnowie, kazania kościelnego z grzesznych vst moich kollegium Wilenskiego, podać mi Ruskie w Gorliczyney y w Tharnowie pilnie słuksiąszki raczył, na kościoł s. Rzymski chał, y mnieś od nieprzyjacioł wiary s.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ та же рука написала: «obrawszy Jezusa za głowę kościoła, a nie papieża, zwodziciela świata, wyszli od was. Y niesława wasza, że od was heretyctwa wychodziły, bo s tego uchodziły». <sup>2</sup> Ha norb ta me pyra nanncara: «przyczyna że za prawowierne.... nie uznali». <sup>3</sup> Ha пол'й тою же рукою написано: «watpiac o starożytnych zabobonach papieskich». 4 На пол'й написано: «ziednoczyli, a przecie onemu wątpili». <sup>5</sup> Та же рука замътила на полъ: «Krystusa Pana y kościoła iego chrześciańskiego, a nie Piotrowego, skupili». 6 Ha nozi: «Ioan. 10».

heretykow bronił, takieś był ze mna ich, y vprzeymościa ku rzeczom Boskim, zmowić raczył: iżeś mię y kxię[dza] Malchera Dominikana do siebie ze Lwowa na wolny czas y mieysce przyzwać, a z nami o rzeczach zbawiennych namowy mieć miał. A iż do tego nie przyszło, a ia, chęcią zbawiennych skarbow, z ktorvmi chodziem, ludziom ie zalecaiac, y dobrodzieystwy domu Tharnowskiego y w. kx. m. pobudzony, zapomnieciem tego słowa y dobrego serca w. kx. m. nie mogł,-to, co by się vstnie mowić mogło, to w tym pisaniu waszey kx. m. posyłam, prosząc, abyś przeczytać v vważyć raczył, a tym, ktorzy Greckiego odszczepieństwa bronią a ś. niepokalany kościoł Piotra ś., matke wszytkiego chrześciaństwa, wespołek z heretyki hidza, mievsca nie dawał, a nam też całe vcho zachował. Obaczysz wasza kx. m., iż prawda e||(об. 5 нен.)wanieliev v nauka bogonosnych oycow ś. przy nas iest, ktorzy na mocney opoce wiary Piotra s. stoiem 7, a iakie iest niebespieczeństwo tych, ktorzy, z iedności kościelney wychodząc, głowy się tey, co y my, nie trzymaią, bez ktorey duchowny y niebieski żywot spadać na oddzielone członki nie może?

Mam ktemu wielką w Panu Bogu nadzieię, iż wasza ks. m. serce, wielkimi cnotami żywota chrześciańskiego y miłością ku Panu Bogu y pobożnością wszytkich spraw ozdobione, do tego pobudzi, aby się co około ziednoczenia narodow tych Ruskich z kościołem Bożym y wybawieniu tak wiele dusz zaczęło, y szczęsliwie skończyło. Bo gdy Pan Bog chciał przez ty czasy odszczepieństwa Greckiego zgodę s. wznawiać, pany bogoboynė na to wzbudzał. A iż wasza ks. m. pierwszym w tym Greckim zakonie, y rodzaiem wielkich przodkow swoy sławą cnot a możnością wielką od Pana Boga obdarzony iesteś, te powinność na sobie niesiesz, aby wasza ks. m. tych darow Bożych na to vżyć y tak nimi robić | (6 nen.) raczył, iakoby sława Boża y wiary chrześciańskiey rozmnożenie a duszom, krwią Bożą oblanym, pomoc się czynić mogła. Bo ta iest powinność panow chrześciańskich, ktore Pan Bog możne y zacne czyni na to, aby z nich pożytecznieysze zbawieniu ludzkiemu y podniesieniu imienia swego Boskiego sługi mieć mogł. Wiele by sie za przykładem y staranim y powagą y mądrością waszey ks. m. do tego ziednoczenia narodow Ruskich w tym państwie, o ktorym się w trzeciev cześci mowi, pomoć mogło!

Do czego dobre iusz Pan Bog początki dziwną sprawą swoią vczynić i prawie fundament założyć raczył, iż z osobney łaski swey dom waszey ks. m. Zachodnią światłością, ktora na Wschodzie zgasła, oświecać iuż począł: a okrom i. m. księżny Katarzyny, corki waszey ks. m. y syna też starszego i. m. ks. Ianusza do iedności kościoła ś., w ktorym wszyscy starzy y bacznieyszy młodzi Grekowie zbawienia swego szukali, to iest do Rzymskiey stolice a do iedney Chrystusowey owczarnie przywrocić, a ta go łaska do innych wiel (of. 6 HeH.)kich a iuż v wiela ludzi sławnych iego cnot vczcić raczył. Z czego wasza kxiążeca miłość wielce Panu Bogu dziękować, v to iemu barzo chwalić, v z tego się wielkiey pospolitey y domowey pociechy spodziewać winien iestes. Bo tym ani waszey kx. m., ani swoich zacznych przodkow sławy nie skaził, ale ią przyozdobił: gdy obudwu dziadow swoich, onych wielkich hetmanow (iednego z Greckiego Konstantyna, oyca w. k. m., drugiego z Łacińskiego kościoła, Tharnowskiego,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На полъ: «Matt. 16».

idących) iednę na sobie wiarę y zgodę | | (06. 7 neh.) Summa rozdziałow pierwszky starowieczna Grekow z Łacinniki okazał, y do tego się posłuszeństwa y głowy, pod ktorą wszyscy Grekowie byli, słusznie a madrze vciekł. Ieden to był kościoł y ieden być ma, iako wasza kx. m. z tego czytania zrozumieć będziesz raczył. W tak młodych leciech, tak wysokie v wiela ludziom ku podziwieniu dary Boże, a zwłaszcza – tak męska, przy rzeczach duchownych, dla ktorych, prze miłość Bożą, wiele się cierpieć ofiaruie, stateczność-nie bez cuda iest opatrzności Bożey nad domem waszey kx. m., ktora, z vst nie (7 Heh.) winnych chwałe sobie gotując, vpomina waszę kx. m., aby się też ktemu przychylił, iakoby y swoie, y innych wiele zbawienie vbespieczył!

Wielka by się tym y sławna Panu Bogu a zbawieniu ludzkiemu barzo potrzebna posługa vczyniła, y więcey by się miłość v iedność chrześciańska zwłaszcza w tym krolestwie rozmnożyła, y wielom by się w narodzie Ruskim nabożne y Boga szczerze miłuiące sumnienie vspokoiło! Proszę P. Iezusa, dla synow rosproszonych, aby ie w iedno skupił! Vkrzyżowanego,—aby serce w. kx. m. v innych, ktorzyby temu pomoc dać iaka mogli, do tego s. ziednoczenia koscielnego wzbudzić raczył! A to dać, co ku wielkiey czci Bożey y ku zbawieniu dusz, droga krwia Boga naszego odkupionych, y ku sławie wszytkiego wobec chrześciaństwa, y ku pohańbieniu nieprzyiacioł wiary powszechney, y ku dobremu rzeczy pospolitey a więtszey spolney miłości barzo służy!

S tym się pilnie y bogomolstwo moie grzeszne w łaske w. kx. m. zalecam.

W Wilnie 7 dnia Lutego, 1577.

W. kx. m. sługa y bogomodica Piotr Skarga, zebrania P. Iezusowego.

części:

Rozdział 1. Okrom kościelney iedności nikt zbawienia mieć nie może.

- 2. Pierwey o prawdziwym kościele Bożym, niszli o prawdziwym słowie Bożym pytać się y wiedzieć potrzeba.
  - 3. Kościoł Boży widomy iest.
- 4. Kościoł Boży łacno po czterech rzeczach poznać, kto się iedno dobrym sercem o nim pyta y wiedzieć pragnie.
- 5. Kościoł ś. prawy ieden iest, nie dwa, ani trzy.
- 6. Czym się ta iedność kościoła Bożego spaia y wiąże?
- 7. Ten pasterz nie iest tylko Iezus Chrystus niewidomy, ale z Chrystusem namiestnik tesz iego widomy.
- 8. Bez iednego widomego wszytkiego powszechnego kościoła pasterza, iedność, y rząd, y pokoy kościelny zachowany być nie może.
- 9. Chrystus Pan nasz Piotra s. iednym y nawyższym pasterzem vczynił wszytkich owieczek y baranow swoich.
- 10. Rzad ten, ktory Pan Chrystus w kościele swym postanowił, z Piotrem ś. vmrzeć nie mogł, ale trfać ma do końca swiata.
- 11. Na niewstyd fałszerzow tych haeretykow, ktorzy mienią, isz Piotr ś. nigdy w Rzymie nie był, wywody, isz był y on Rzymski kościoł fundował, y tam vkrzyżowan y vmarł.
- ||(8 нен.) 12. Na przywileie y na wyższe pasterstwo y biskupstwo Piotra ś. w kościele Chrystusowym wstąpili prawem Bożym biskupowie Rzymscy, y za to ie wszystek kościoł katholicki od starowiecznych czasow miał y ma.
- 13. Biskup Rzymski od wiekow apostolskich asz do tego czasu zwierzchności swey, od Boga daney, nad wszytkimi po wszem świecie chrześciańskimi

kościoły vzywał, a isz Grekowie y Wschodne kościoły y patryarchie były iemu, iako swemu starszemu, posłuszne.

14. Zamknienie tey pierwszey części.

#### Summa rozdziałow wtorey części:

- 1. Co iest odszczepieństwo, a czym rozne od heretyctwa?
- 2. Isz nie Łacinnicy od Grekow, ale Grekowie od Łacinnikow odstąpili, a isz nawyższego pasterza kościoła wszytkiego papieża nie słuchając—odszczepieńcy są.
- 3. Summa w krotkości, dla czego y kiedy Grekowie odstąpili od iedności kościoła Bożego y posłuszeństwa stolice apostolskiey Rzymskiey.
- 4. Iako na wtorym zborze biskupi Carogroccy podwyższać się y nad innymi Wschodnymi patryarchy przełożeństwa pragnąć poczęli, a iako się im Damasus papiesz o to zastawił?
- 5. Iako na czwartym zborze w Kalcedonie znowu Carogroccy biskupi pierwszemi nad patryarchami Wschodnymi być chcie||(06. 8 нен.)li, a iako się im s. Leo Wielki papiesz zastawił.
- 6. Iako po czwartym zborze Carogrocka stolica posłuszna była Rzymskiey, y byli asz do szostego zboru Grekowie w iedności kościelney. Y o Janie Carogrockim, ktory się ekumenickim patryarchą pisać począł.
- 7. Iako Grekowie z cesarzmi y z patryarchami, w heretyctwo obrazoborskie wpadszy, od iedności kościelney odstąpili. Y o rozdzieleniu Rzymskiego państwa na dwu cesarzu.
- 8. Iako prożno tym, isz państwa swieckie Zachodnie od Carogrockich cesarzow tyrranow y heretykow odeszli, Grekowie dowodzić chcą, isz kościoł Rzymski od Grekow, a nie oni od niego odstąpili.
  - 9. Iako się Grekowie od heretyctwa

- monothelitow y obrazoborcow nawrocili, y na siodmym zborze w Nicey z Rzymskim kościołem ziednoczyli.
- 10. Iako znowu Grekowie z cesarzmi swemi y Phocyusem, ktory mocą chciał patryarchą Carogrockim zostać, od iedności się kościelney odłączyli, y kacerstwo monotelickie y obrazoborskie ożywili. Y o Bulgarow do kościoła Rzymskiego przystaniu, o co Grekowie poruszeni tu napierwey potwarne artykuły na Rzymski kościoł pisali, a iako się zasię na osmym (iako Łacinnicy liczą) zborze ziednoczyli.
- 11. Iako Słowieńskie narody, miedzy ktoremi są Polacy y Rus, wiarę świętą chrześciańską przyięli, a iedni się do Rzym||(9 нен.)skiego, a drudzy do Greckiego kościoła obrocili; a iako Grekowie znowu odszczepieństwo sroższe, niszli pierwsze, y dłuższe zaczęli, gdy Łacińskie kapłany z Bulgaryey mocą wygnali.
- 12. Ktore artykuły, iako heresie y kacerstwa, Grekowie na Rzymski kościoł kładli.
- 13. Iako za Leona papieża Dziewiątego Grekowie o przasny chleb przyganiać kościołowi Rzymskiemu poczeli; a iako ie papieżowie vpominali y na synody y dysputacye wzywali.
- 14. Iako zatwardziali byli Grekowie w vporze swym, a iaką nieprzyjazń przeciw Łacinnikom pokazowali, gdy szli na zdobywanie od Turkow Bożego Grobu. A iako potym poniewolnie byli z kościołem Rzymskim ziednoczeni, gdy Łacinnicy Carogrod opanowali.
- 15. O ostatnim świeżym y niedawnym w Florencycy Grekow y Rusi z kościołem Bożym ziednoczeniu. Y list wieczney a nierozdzielney zgody y ziednoczenia. Y o piąci artykulech, ktore Grekowie wyznali.
  - 16. Iako o pochodzeniu Ducha Ś. «y

od Syna» Grekom się dosyć stało y dostatecznie wywiodło, isz to wierna ewanieliey s. y katolicka prawda, tak isz na tym przestali, y tosz wyznawaiąc roziechali się.

17. Przeciw tym, ktorzy, tego ś. zboru Florenckiego nie trzymaiąc, iako są winni, vpornie y bezrozumnie mu przyganiaią, iakoby tam Grekowie zniewoleni być do takiey vniey mieli; a isz ieden Marek, biškup Epheski, tam nie przyzwalał; a isz się więcey | (об. 9 нен.) zborow czynić okrom siedmi nie godzi. Y o testamencie Iozepha, patryarchy Carogrockiego; y [o] wotowaniu Grekow na ostatnim zasiedzeniu.

18. Iako na ten wielki synod Florencki (abo iako Grekowie zowią osmy) Ormianie, Iakobitowie y Murzynowie albo Ethyopiani byli przyzwani, y co się z nimi sprawiło.

19. Summa listu ziednoczenia Ormian na tymże osmym s. synodzie Florenckim.

20. Iako Grekowie, do domu przyiachawszy, za wzburzenim czerncow prostych a vpornych przez Marka Epheskiego, synodu s. y iedności kościelney trzymać nie chcieli, y w ręce pogańskie vpadli. Y o Sidorze abo Isidorze, Kiiowskim metropolicie.

### Summa rozdziałow trzeciey części:

- Iako są niebeśpieczni zbawienia ci, ktorzy przy Grekach odszczepieńcach stoią.
- 2. Artykuły błędow tych, ktore się w Ruskim nabożeństwie nayduią.
- 3. Isz o wielkie rzeczy idzie, a isz inna wiara iest v Rusi za Greki odszczepionemi idącey.
- 4. Iako się starodawnością y przodkami swemi wymawiać nie mogą, ani starszemi swemi duchownemi.

5. Iako dla trzech przyczyn, ktore w kościele Ruskim fundowane są, trudno się dobrego rządu y obmyslania prawego o zbawieniu ludzkim spodziewać kto ma, ieśli się z kościołem Rzymskim nie ziednoczy.

(10 нен.) 6. Iakieby pożytki z tego ziednoczenia vrosły.

- 7. O łacnym ziednoczeniu, isz tylo trzech rzeczy potrzeba. A isz się o cerymonie y obrządki Greckie bać nie trzeba.
- 8. Co do tego ziednoczenia wiele Ruskim narodom pomaga, a co Grekom przeskadzało?
- 9. Kto się o to ziednoczenie starać nawięcey ma?
- 10. Iako tego pospolitego ziednoczenia chrześcianin Ruski, swoie zbawienie miłuiący, czekać nie ma; ale bez omieszkania wynić z odszczepieństwa winien iest.
- 11. Zamknienie tey części y vpominanie chrześciańskie. Y o nieszczęściu Carogrockiey, a o błogosławieństwie Rzymskiey stolice.

(of. heh.) Osm abo dziewięć zborow, to iest powszechnych,

ktore w zgodzie i iedności Grekowie y wszytkie Wschodne kościoły z Łacinniki czynili:

- 1. W Nicyey 318 oycow, za Sylwestra papieża a cesarza Konstantyna Wielkiego, około roku Pańskiego 328. Na ktorym Aryusz, bostwo Chrystusowe bluzniący, potępiony iest.
- 2. W Carogrodzie 150 oycow, za dozwoleniem Damasa papieża, pod cesarzem Theodoziuszem Wielkim, około roku Pańskiego 383, przeciw Macedoniemu, Carogrockiemu patryarsze, ktory bluznił bostwo Ducha Ś.

- stvna papieża, za cesarstwa Theodoziusa Wtorego, około roku Pańskiego 433. Na ktorym potępiony iest Nestor, Carogrocki patryarcha, ktory dzielił persone w Chrystusie, a Panny Marvey Bogarodzica zwać nie chciał.
- 4. W Chalcedonie—630 oycow, za papieża Leona Wielkiego y Marcina cesarza około roku P. 454. Na ktorym potepiony iest Ewthyches, Carogrocki archimandryta, ktory Boska y ludzka nature w Chrystusie zmieszana kładł.
- 5. W Carogrodzie 163 oycow, za Agapieta y Wigiliusza papieżow, za Iustiniana cesarza, około roku 552. Na ktorym Antimius, Carogrocki patryarcha. potepiony iest, ktory Nestoryańskie kacerstwo wznawiał a Bogarodzice bluznił.
- 6. W Carogrodzie 351 abo, wiedla innych, || (11 nem.) 289 oycow za papieża Agatona a cesarza Konstantyna Czwartego, około roku P. 631. Na ktorym potepieni sa Sergiusz, Pyrrhus y Paweł, Carogroccy patryarchowie, wespołek z Antyoskim y Alexandryiskim patryarchą, ktorzy dwoiey woley w Chrystusie y dwoiey dzielności, z błędu Ewtychiańskiego, wyznawać nie chcieli.
- 7. W Niceyi-350 oycow, za papieża Adryana a cesarza Konstantyna Szostego z matką Ireną, około roku P. 790. Na ktorym potępieni są Anastazius, Konstantyn y Niceta, patryarchowie Carogroccy obrazoborce.
- 8. Osmy (iako Łacinnicy liczą)-383 1 oycow w Carogrodzie, za papieża Adryana Wtorego a cesarza Bazylego Wschodnego, a Zachodnego Karła Wtorego Łysego, okom roku P. 870. Na ktorym

3. W Ephezie—200 oycow, za Cele- | Phocius, ktory mocą osiadł był stolicę Carogrocką, Ignacego wygnawszy, zrzucony iest; y znowu obrazoborcy potepieni są.

> 9. Dziewiąty (wedle Łacinnikow) a wedle Grekow - osmy zbor (okrom innych, na ktorych się tesz Grekowie ziednoczyli, iako się tu doczytasz) w · Florencyey, za papieża Ewgeniusza Czwartego, przy obeczności cesarza Greckiego Iana Paleologa, roku Pańskiego 1438. Na ktorym Grekowie pochodzenie Ducha S. «y od Syna» przyznali y z kościołem się Bożym ostatnie ziednoczyli.

|| (of. 11 Hel.) · Doktorowie Y History-KOWIE GRECCY, Z KTORYCH SIĘ TU WY-WOD CZYNI:

#### Doktorowie:

Ś. Atanazius. Anastazius, z gory Syońskiey. Bazilius. Chryzostomus. Cyrullus Alexandryiski. Cyryllus Jeruzolimski. Damascenus. Dydimus. Epiphanius. Theodoretus Cyri 2. Symeon Metaphrastes. Blemmidas. Bekus. Bessarion. Scholarius.

Historykowie:

Ewzebius Cezaryiski. Theodoretus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2-мъ изданіи: «283». <sup>2</sup> Во 2-мъ изданіи: «Сугу».

ZAZZANIENIUR. YUKE WAR. Tracke me. Parmene Kainennetile Dumphorus Kalestan. SUMMER'S CHESITAL. Co As weeks. Thereway Azieie aber Themas Comeilemun 1.

## m o iedności

ROSCIOTA BOZEGO POD IEDNIM PASTE-RZEM, Y o GRECKIM OD TRY IRDNOSCI. GREKACH STOISCYCH.

## PIERWSZA CZĘŚC.

O iedności Kościoła Bożego.

#### ROZDZIAŁ I 2.

zbawienia mieć nie może.

nde dest. persedu mode dest. a dos me nas 16: chiera den ruspensus . T mounted & mount exercises w feding cially okenzuaiskan (sa) . laka terin ezlanek żywata nie ma, ktolyv przy ciele nie trva, tak zlavienia nie ma, ktory w jedavna ciele kościola Bożego zrasty z innemi ezlonki nie iest) 4. Sama ta iest owezarnia domu Bożego zamezysta, maiara dzwierze v wrotnego . ktora ma wszytko od wilkow bespieczeństwo. z ktorev kto się wychyli, na wilcze zęby vadnie 14. Samo to iest miasto, murem moenym obtoczone, v wszelakimi do boiu duchownego potrzebami v żywnościa opatobatąpiesie. Z prominanim i prze- rzone, w ktorym kto się nie zamknie, RTROGR DO NARODOW RUSKICH, PRZY w okrucieństwo około leżaczych 11 nieprzyjacioł wpadnie 12. Sama ta iest łodka, w ktorev potopu vchodzą, w ktorą kto nie wstapi, zatopiony będzie 13. Sam ten iest dom oycowski, w ktorym cielca onego vchowanego (y tłustego) 14 pożywaią 15. Tam tylko są gody, na kto (3)rych sami wezwani wesela sie, okrom ktorych Okrom końcielney iedności, nikt głod y nędza panuie 16. Ta sama iest winnica y zamczysty ogrod Pańskiego kochania, na ktory tylko rosa iego z Obwołana y pismem świętym y kaza- nieba, szczepione ziołka ożywiająca, padnim (koacielnym y) \* doktorow a. ućwier- nie 17. Okrom ktorego, nic się dobrego dzona rzecz lest (ktora się tu na fun- nie rodzi, ani żadne dobre vczynki, ani dament wszytkiego kładzie) 4, iż sobie iałmużny, ani posty, ani męczeństwo na żaden o zbawieniu wiecznym tuszyć nie koniec y wylanie krwie za Pana Chrymoże, ktory | (2) się w ledności kościo-| stusa nie służy, ani iest pożyteczne. Sam la Božego nie zamknie. Bo iasne są sło- ten rzeczony iest kościoł ś., iż okrom wa l'ana naszogo: «kto (prawi) ze mną niego żaden się poświęcić y Bogu podobać

<sup>·</sup> Посий втого, на 12-й нен. страница (оборотъ чистъ) помащенъ гербъ iesystemaro opдена. <sup>в</sup> Во 2-мъ нед, этому отделу соответствуеть вторый. <sup>в</sup> Во 2-мъ над, опущено. 4 Рго придаточное предвоженіе, ваитое въ скобки, во 2 изд. опущено. В На повъ: «Кик., 11 [от. 23]. " По 2 мид.:... мму. " На полъ: «1 Кот. 12 (какъ въ 1-мъ, такъ в во 2-мъ инд. ошибочно унавана глава 10), [ст. 18]». Вижото этого во 2 изд.: «w kościelney iedności nie момилие», \* 140 2 мид.: «odáwiernego». 10 Во 2 мад.: «wilczych zębow nie vydzie». На полѣ: ·loan, 10., 11 lto и мид. «leageych», 18 Ha полъ: «Esai, 26», 18 Во 2 изд. «zginie». Тамъ же на полъ: «1 l'etr. 8», 14 Во 2 мад. опущено. 18 На полъ: «Luk. 15». Во 2 над. ошибочно укаимим 10 м глани отъ Луки, 16 На повъ: «Matt. 26». 17 На повъ: «Kant. 2».

nie może. To 18 ziele światobliwości y zarciu dla Chrystusa poruczony 27 był, nic vsprawiedliwienia, w inszym się ogrodzie nie zyszcze; nie wezmie za wiarę swą zanie rodzi. (Przed sienią tego domu wszytko przeklęctwo z deszczem padnie) 19. W nim 20 tylko samym 21 światłość y promienie Boże świecą 22. Okrom niego Egipskie ciemności moc maią. Nigdziesz plag onych srogich Egiptu y gniewu Bożego nie vchodza, iedno w poczcie v liczbie ludu Izraelskiego 23.

(A zamykając te rzecz, mowie z s. Dawidem: «O, iako dobro v miło iest braciey, y iednego oyca Iezusa Chrysta, y matki iedney kościo (4)ła powszechnego dzieciom w iedności y zgodzie mieszkać. Tam (mowi święty Dawid) daie Bog błogosławieństwo y żywot na wieki» 24. Tam, a nie indziey, to iest w swiętey iedności błogosławieństwo y żywot; a okrom niey, przeklectwo y smierć wieczna) 25.

Tosz święci doktorowie ćwierdzą, Łacinscy y Greccy.

Cyprian swiety meczennik tak mowi: «Mieć Boga za ovca nie może, ktory nie ma kościoła za matkę. Ieśli mogł kto potopu u[y]sc, ktory w korabiu Noego nie był; tedy y ten zguby vydzie, ktory w kościele nie będzie». Y niżey naucza (iż okrom kościoła y iedności iego, nic ku zbawieniu nie służy) 26: «By dobrze kto y krew za Chrystusa rozlał, tedy być z nim (powiada) nie może, ktory w kościelney iedności być nie chciał. By w ogniu gorzał, y bestyom ku po- ale gniew Boży trwa nad nim. 34.

płaty, ale za swe niedowiarstwo karanie odniesie» 28. To s. męczennik Cypryan.

Chryzostom świe (5)ty także pisze: «Nic (prawi) tak Pana Boga do gniewu nie pobudza, iako rozerwanie kościoła iego. Byśmy niezliczone dobre vczynki czynili, tedy przedsię nie mniey karani bedziem, iedno iako oni, ktorzy ciało iego targali, gdybychmy zupełność y całość kościelną rozrywali. Ieden święty powiedział (na s. Cypryana vkazuie), co się zda śmiele być rzeczono, a wszakże iest rzeczono: iż ten grzech (to iest odszczepieństwo) y krwią męczeństwa zgładzony być nie może. Powiedź mi, proszę cię (powiada), dla czego męczeństwo podeymuiesz? Yzali nie dla czci Chrystusowey? A iakosz za Chrystusa żywot daiesz, a kościoł iego, za ktory on żywot swoy dał, rozrywasz» 29?

Ś. Augustyn także: «Do zbawienia (mowi) v žvwota wiecznego (nikt) 30 nie przechodzi, iedno ten, ktory ma za głowe Chrystusa. A za głowe go mieć nie może, ktory w ciele iego nie iest, ktore 31 iest kościoł» 32. Y na drugim mieyscu: «ktokolwiek (powiada) od powszechnego kościoła oddzielony iest, by dobrze chwalebnie ||(6) żył, tym samym grzechem, iż iest od iedności Chrystusowey 83 może żywota mieć, oddzielony, nie

<sup>18</sup> Во 2 изд.: «Ти». <sup>19</sup> На полѣ: «Dani. 9». Во 2 изд. эта точка опущена. <sup>90</sup> Во 2 изд.: «tym». <sup>21</sup> Во 2 изд. посий этого прибавлено: «domu». <sup>22</sup> На поли: «Eza. 60». <sup>23</sup> На поли: «Exod. 10», 4 На поль: «Psal. 132 [ст. 1—3]». 25 Во 2 над. этотъ «абзацъ» намъненъ такъ: «Indziey iest ciemność, a tam zawżdy światłość. Sam ten iest dom Rahaby (Exo: 10), w ktorym śmierci vchodzą, z ktorego kto się wychyli, miecza y zatracenia nie vydzie(Iosii 6). Słusznie święty Dawid woła: co iako dobro y miło iest braciey w iedności mieszkać. Tam (a nie indziey) iest błogosławieństwo y żywot» (Psal. 132)». 26 Опущено во 2 изданів. 27 Конечно, это опечатка; во 2 изд. правильно: '«porzucony», 24 На подъ: «Tract. 3 de simp. Prael». 29 На подъ: «Hom. 11 in еріз. ad Ephe». 30 Во 2 изд. опущено. 31 Посл'й этого во 2 изд. добавлено: «ciało iego». <sup>32</sup> На полъ: «De unit. Eccle. cap. 16». <sup>33</sup> Во 2 над.: «kościelney». <sup>34</sup> На полъ: «ері. 152».

kościoł powszechny tak naucza, iż zbawiony być nikt wprawdzie okrom niego nie może» 1.

Y koncylium Lateraneńskie, na ktorym byli y Grekowie z swoim 2 patryarchą y biskupy, tak mowi: «Ieden iest wiernych powszechny kościoł, krom ktorego żaden być zbawion nie może».

(A tak niech tho bedzie za grunt tym ksiegom y przestrodze, tak heretykom, iako schismatykom albo odszczepieńcom, ktorzy iedność kościoła Bożego rozerwali) 3.

#### Rozdział 2 4.

Pierwey o prawdziwym ściele Bożym, niżli o prawdziwym słowie Bożym · pytać sie v wiedzieć 6 potrzeba.

Pismo swiete zowie kościoł Boży domem, a słowo Boże zowie potrawą 7 y chlebem (ktorym się ||(7) domownicy domu iednego gospodarza karmia) 8.

Grzegorz tesz s. tak mowi: «świety zostać, kthory chleba iego chce vstawicznie pożywac) 9. Tenże kościoł (matka się tesz zowiąc, daie znac), 10 iż się pierwey z matki vrodzić, y (iey dziecieciem) 11 zostać, toż potym 12 v iev piersi żyć v iey dziedzistwa vżywać każdy musi. Pierwey matkę poznać, tosz dopiero chleba z iev reku prosić potrzeba. «W kościele (powiada apostoł) postawił Pan B. pierwey apostoły, potym proroki, potym doctory a nauczyciele, y pasterze dusz ludzkich» 13.

Nie indziey, iedno w kościele; znacznie wyrażaiąc, iż okrom kościoła żaden prawdziwy nauczycieł być, żaden słowa Bożego y zdrowey nauki przynosić nie może. A tak pierwey kościoł Boży poznać ma, kto się o prawdziwym y szczyrym słowie Bożym pyta. Bo skoro kościoł prawy pozna, wątpić o szczerości słowa Bożego w nim żadną miarą nie może. A ieśli Boga nie znaią, iedno w Boll(8)żym, iako psalm mowi: Skad Bog w domach iego (to iest miasta Boobaczyć y naprostszy może, iż pierwey zego) poznany będzie 14; y drugi: «w (musi then domownikiem gospodarskim żydostwie (to iest w kościele powołanych

¹ На полъ: «14 Moralium, сар. 2». ² Во 2 изд.: «swym». ³ Этотъ заключительный «абзацъ» во 2 изд. опущенъ. 4 Во 2 изд. этому отдёлу соотвётствуетъ и е р в ы й. 5 Во 2 изд. передъ этимъ вставлено: Do zbawienia pierw...... Во 2 изд. «dowiedzieć». Во 2 изд.: «pokarmem». в На полъ: «1 Tim. 5. Matt. 4 ». Взятое въскобки во 2 изд. опущено изамънено слъдующимъ: «Apostoł ś., napominaiąc vcznia swego Tymotheusza, tak mowi: «wiedź, iakosię masz sprawować w domu Bożym, ktory iest kościoł Boga żywego, filar y vmocnienie prawdy» (1 Tim. 3, [cr. 15]). A v proroka mowi P. Bog: «puszczę głod na ziemię, nie głod chleba, ani pragnenie wody, ale słuchania słowa Bożego» (Amos. 8, [cr. 11]. Bo iako ciało chlebem, tak się dusza słowem Bożym karmi, iako Pan mowi: «nie samym chlebem żyw człowiek, ale wszelkim słowem, ktore pochodzi z vst Bożych» (Matth. 4, [ст. 4])». Взятое въ свобки изложено во 2 изд. такъ: «dom Boży poznać y w nim domownikiem zostać, toż dopiero chleba gospodarskiego, to iest, słowa Bożego, pożywać musi». 10 На полъ: «Galat. 4». Взятое въ скобки изложено и распространено во 2 изд. такъ: «....Boży do matki przyrownany iest, ktora ma wiele dzieci. Iako mowi o nowym kościele, z pogaństwa nawięcey zebranem, ś. Paweł (Galat. 4), zowąc Ieruzalem, to iest kościoł ś. matką naszą. Y przywodzi Izaiasza proroka (Isa. 54, [cr. 1]) mowiąc: «wesel się niepłodna, bo wiele ma synow opuszczona, więcey niżli ta, co ma męża. Y w osobie kościelney mowi o sobie apostoł (1 Cor. 4, [cr. 15]): «iam was w Chrystusie przez ewangelią vrodził». Y wyższey (1 Cor. 3, [cr. 1-2]) mowi: «iako maluczkim w Chrystusie mlekom wam dał pić, a nie potrawę, boście ieszcze nie mogli». Iasna tedy rzecz iest.....». 11 Bo 2 изд.: «synem kościelnym». 12 Во 2 над.: «dopiero». 13 На пожъ: «1 Cor. 12, [ст. 28]». 14 На пожъ: «In Psal. 47, [ст. 4]».

Bożych) znaiomy Bog iest » 15. Pewna, ista rzecz iest: kto prawego v szczerego słowa Bożego pragnie, pierwey dom ten, w ktorym znaią Boga, poznać musi. «Oświeć się (mowi prorok), oświeć się, Hierusalem, a w twooiley światłości poganie chodzić będa > 16. Przetosz pierwey trzeba do Hieruzalem trafić, potvm światłości Bożey w niey vżyć. Dla tegosz ony patryarchy nasze, (pogańskie) 17 trzy krole, gwiazda pierwey do Hieruzalem, gdzie im słowo Boże obiawiono v pismo prorockie przez vrząd kościelny vkazane było, niżli do Chrystusa, w Betleiem leżącego, prowadziła, aby każdy wiedział, iż słowa Bożego prawego mieć v vżyć v prawdziwego Chrystusa naleść nikt nie może, kto się pierwey o kościele Bożym nie dopyta 18.

Dla tegosz święty Augustyn tak nauczał: «iż prorocy (powieda) o Chrystusie daleko ciemniey, aniżli o || (9) kościele iego prorokowali; mnimam, iż to dla tego czynili, bo wiedzieli Duchem Bożym, iż przeciw kościołowi ludzie powstać, na części y 19 rozrywać, y oń się swarzyć mieli. A o Chrystusie nie tak wielki spor być miał. Przetoż to iest iaśniey opowiedziano, o co więtsze niesnaski vrość miały: aby potępieni ci byli, ktorzy o kościele iasne proroctwa widzą, a przedsię z niego vciekaia» 20. To mowi swietv Augustyn.

A miedzy inymi to, co ku naszev tesz rzeczy służy, ono v proroka Ezaiasza znaczne iest proroctwa o kościele Chry-

nich dniach zgotowana gora Pańska na wierzchu gor, v podniesie się nad wszytki pagorki, y zbieży <sup>21</sup> się do niey. wszytko 22 pogaństwo 25 y poydzie narodow wiele y rzekną: podźmy, wstąpmy na gorę Pańską, y w dom Boga Iakobowego, y nauczy nas drog swoich, y chodzić będziem ścieszkami iego: abowiem z Syona wynfdzie zakon y słowo Boże z Hieruzalem» 24. Patrzayże, iako prorok mowi, iż słowo Boże || (10) nie zinad wynić ma, iedno z Hieruzalem. A Hieruzalem-co iest innego, iedno miasto y kościoł Chrystusow powszechny, ktory iusz nie z samych tyłko Żydow, ale ze wszytkich narodow y ięzykow ludzkich zebrany iest. Kto tedy pierwey mieszczaninem tego miasta nie zostanie, słowa Bożego mieć v drog Bożych okrom tego domu nauczyć sie y vczniem Chrystusowym być nie może<sup>25</sup>.

Y stary Ireneusz tak przeciw heretykom pisze: «w kościele (mowi) postanowił Bog apostoły, proroki, doktory y wszytki inne skutki Ducha Bożego, ktorego vczestnikami być nie moga, ktorzy do kościoła nie ida. Kędy 26 iest kościoł, tham y Duch Boży; a gdzie Duch Boży, tam kościoł y wszytka łaska; a Duch iest prawda. Przeto ktorzy tego Ducha vcześnicy nie są, piersiami się they matki (to iest kościoła ś.) (ku żywotu) 27 nie karmią, ani vżywaią cichego źrzodła, z ciała Chrystusowego płynącego; ale sobie kopaja studnie błotne z rowow ziemskich, y z onego bło|(11)ta piią wśmiardłą wostusowym: «Będzie (powiada) w ostat- de, vciekaiąc od wiary kościelney y od-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> На полъ: «Psal. 75, [ст. 2]». <sup>16</sup> На полъ: «Ezai. 60 [ст. 1]». <sup>17</sup> Опущено во 2 изданін. 18 На полъ: «Matt. 2». Этотъ «абзацъ» во 2 изд., содержа въ себъ то же самое, изложенъ нъсколько иначе, въ другомъ порядкъ. 19 Это - мъстоименіе «ù»; во 2 изд.: «gi». 20 На полъ: «In psal. 30 Conc. 2». 21 Bo 2 изд.: «zbieżą». 22 Bo 2 изд.: «wszytki». 23 Bo 2 изд.: «narody». <sup>34</sup> На полъ: «Esaie. 2 [ст. 2—3]». <sup>35</sup> Весь этотъ «абзацъ», съ ничтожными измъненіями въ словахъ, помъщенъ во 2-мъ изданіи, въ концъ гozdziała, послъ нижеслъдующаго «абваца». <sup>26</sup> Во 2 изд.: «gdzie». <sup>27</sup> Это во 2-мъ изданіи опущено.

Ducha Bożego v prawde iego tak z kosciołem spaia, iż iedno bez drugiego być nie może 2.

A iż czystey wody zdrowey nauki y ewanieliev nikt nie piie, iedno z ciała Chrystusowego, ktore iest, iako mowi apostoł święty 3, kościoł iego. A tak iako się rzekło pierwey o kościele, niżli o pismie y pisanym słowie Bożym, dowiedzieć sie potrzeba iest temu, ktory zbawienia swego szuka. Bo tesz pierwey 4 był kościol, niżli pismo, ktore się od Moiżesza poczęło, a kościoł Boży od Adama. Y w nowym zakonie także bez pisaney ewanieliey był przez czas niemały kościoł Chrystusow 5.

#### Rozdział 3 6.

Kościoł Boży widomy iest.

Ten kościoł Boży tak iest widomy, żyć każdy może. Bo sam Pan ||(12) Iezus, roskazując <sup>7</sup> brata nieposłusznego kościołowi opowiedzieć, nie kazał do niewidomego, ale do tego, ktory w ciele widomym osobe na sobie kościoła Bore się zakryć nie może», ale raczey na sto osadzone na gorze zakryć się nie

miataiac Ducha, aby nauczeni nie byli. to postawione iest, aby na nie każdy To mowi ten doktor. A obacz, iako patrzał, ciako świece nie kładą pod ławe, ale na świecznik, żeby świeciła wszytkim domownikom> 8. Dla tegosz v poganie niewierni na kościoł Boży patrzyć mogą. Bo tak mowi Paweł świety o chrześcianach onych pirwszych: «miedzy złym narodem y skażonym (powiada) świecicie, iako słońce y miesiąc światu, słowo żywota w sobie maiąc> 9.

> A jeśli pogaństwu, ktore do niego przystać y w nim zbawienie swe otrzymać nie chce, tayny kościoł Boży nie iest, -daleko więcey chrześcianinowi niewidomym być nie może.

Przetosz święty Chryzostom mowi: «łacniev któ słońce zgasić, niżli kościoł Boży zaćmić, może<sup>\* 10</sup>! Y Augustyn || (13) święty, przeciw heretykom pisząc: «iako to sa slepi (powiada), ktorzy tak wielkiev gory nie widza, ktorzy od świece, na świeczniku postawioney, oczy kryją. W słońcu (mowi) piśmo postawił przybytek swoy, to iest na iasności y widoiż się z nim rozmowić v iego się doło- ku. Przybytek iego — ciało iest iego, przybytek iego - kościoł iest iego, w słońcu postawiony, nie w ciemności, na dniu, nie na nocy 11. Y na drugim mieyscu: na wszytkę ziemię (mowi) wyszedł dzwięk ich, y na kraie świata słowa żego w vrzędzie porządnym nosi. Kte- ich 19. Ztądże iest, iż kościoł (prawi) mu, do miasta na gorze zbudowanego nikomu tayny być nie może. Przetosz y przyrownał kościoł swoy Syn Boży, «kto- ono w ewanieliey sam Pan mowi: mia-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На поль: «Libr. 3, сар. 40». <sup>2</sup> Этотъ «абзацъ» во 2 изд. заканчивается следующею прибавкою: «... a prawda y wiara Chrystusowa y słowo Boże być bez kościoła nie może». <sup>3</sup> На полъ: «Colos. 1». <sup>4</sup> На полъ: «Kościoł pierwey, niszli pismo». <sup>5</sup> Этотъ «абзацъ» опущенъ во 2-мъ изданіи. 6 Начиная съ 3-го годидіала, во 2-мъ изданіи идуть совершенно вновь написанныя главы вплоть до заключенія первой части (т.е. до 19-го rozdziała). Эти новыя главы напечатаны ниже, въ видъ дополнения. 7 На полъ: «Matt. 18». 8 На полъ: «Matt. 5 [ст. 14—15]». <sup>9</sup> На полъ: «Philip. 2 [ст. 15—16]. <sup>10</sup> На полъ: «Hom. 4 de verbis Isai». <sup>11</sup> На поль: «In Epist. Ioan. Tract. 2». 12 Это извъстное мъсто: «во всю землю изыде въщаніе ихъ, и во вся концы вселенныя глагоды ихъ.

słońcu (powiada) położył przemieszkanie swoie, to iest na iawie y widoku» 14.

Tak zbiiał heretyki Augustyn świety przed iedennaścią set lat y daley, ktorzy toż mowili, co też dzisieyszych lat heretykowie barzo głupie y vpornie plota, iakoby kościoł Boży niewidomy być miał. Bo tym samym, gdy to niebacznie ćwierdzą, srodze | (14) się samiż iż ani wiary, ani prawdy, potepiaia. ani słowa Bożego v żadney do zbawienia nadzieie nie maią, poniewasz kościoła Bożego, ktory sam iest (iako mowi święty Pawieł) 15 podporą y vćwiesdzenim prawdy, za mistrza y nauczyciela mieć nie mogą. Bo człowiek od tego sie nauczyć nie może, kogo nie widzi, ani słyszy: gdysz wiara nie iest tylko z samego obiawienia Ducha Świętego, ale też y z słuchania, wedle apostołu 16, do vcha. Y tego nie baczą, iż kościoł Bôży tu na ziemi w cielech iest ludzkich widomych; a iakosz niewidomym być ma, gdysz ludzie, s ktorych ten kościoł zebrany iest, ciała widome maią?

A tho, co mowią, iż za czasu Heliasza 17 kościoł Bozy taiemny był (bo o siedmi tysięcach ludu Bożego, ktorzy się nie pokłonili Baalowi, nikt nie wiedział), omylnie v fałszywie wykrącaią. Bo chociaż siedmtysięcy ona zakryta była, przedsię kościoł Boży w vrzędnikach swoich, w ktorych się światu wszytkiemu na oczy stawi, zakryty y taiemny na || (15) on czas nie był. Wiedział każdy, y wiedzieć mogł o onym wszem znaiomym vrzędniku kościelnym Heliaszu, y o iego vczniu Helizeusie 18, ktorego y dzieci samy, ktore za nim wolały, dobrze znały; obaczyć miasto na gorze założone, o

może. Co się y z psalmem 13 stosuie: w y o innych w Ieruzalem kapłaniech, w ktorych się kościoł Boży sławił, gdzie pismu y nauce Bożey schowanie, gdzie ofiarom y słuszbie Bożey prawdziwey mieysce od Boga naznaczone było. Acz żaden wszytkich członkow kościoła Bożego każdego zosobna, widzieć y o każdym z nich wiedzieć nie może, iako tesz y o tych siedmi tysiącach nie wszyscy wiedzieć mogli, wszakże o pirwszych y przednieyszych tego ciała członkach, to iest o pasterzach y wodzach trzody Bożey, wiedzieć każdy, y na nie patrzyć, y w nich kościoł Boży, ktorego oni osobe na sobie nosza, oglądać może. O takich Pan rzekł w ewanieliey 19, iż światu wszytkiemu świecą, a zakryć się nigdy, iako miasto na gorze, nie mogą.

> A kto by rzekł: iakosz kościoł Boży widomy być ma, ponieważ my w Kredzie wie||(16)rzemy koscioł święty powszechny: bo co wierzem, tego nie widziem? Tedy na to niechay wie, iż my nie to w członkach wiary świętey wyznawamy y wierzemy, iż kościoł Boży iest (bo to sami na oko widzim), ale wierzemy, iż przezeń nas Duch Święty vczy, y w nim do nas mowi, a iż zbłądzić nigdy iego słuchając nie możem, y w jedności jego zbawienie y grzechom odpuszczenie otrzymać mamy.

#### Rozdział 4.

Kościoł Boży łacno po czterzech rzeczach poznać, kto się iedno dobrym sercem o nim pyta y wiedzieć pragnie.

Dobrze święty Augustyn 20 napisał mowiac: «Lacno (powiada) tobie poznać y

<sup>18</sup> На полъ: «Psal. 18». 14 На полъ: «Cont. lit. Petilia. libr. 2, сар. 32». 18 На полъ: «1 Tim. 3 [ст. 15]». <sup>16</sup> На полъ: «Rom. 10 [ст. 17]». <sup>17</sup> На полъ: «З Reg, 19». <sup>46</sup> На полъ: «4 Reg. 2». 19 На полъ: «Matt. 5 [ст. 14]». 20 На полъ: «Epis. 170 ad Seuerinum».

ktorym Pan w ewanieliev 1 mowi, iż wi, co ten, ktory się w Polszcze wiary ezterzech rzeczach poznaż go y naprostazy, ktory pisma nie czyta. Ten iest prawdziwy kościoł Boży, ktory ma te exterzy rzeczy: to jest Chrystusowę jedność starożytną, tr/ałość pospolitą, powszechność a potomstwo y rodzay apostolski, ktory successyą zową. A z drugioy strony to jest heretycki y fałszywy kościoł, ktory ma około Boskich w Chrystusie rzeczy - rosterki, nieustawiczność, pokatność y samosłaństwo».

Ktore słowa, aby się komu trudne nie zdały, tak się obiaśniaja:

Naprzod : to jest prawy kościoł Bozy, ktory iako ieden iest, tak tesz ma w sobie iedność y zgodę, nie pogańską, ani awiecką, ale Chrystusowę, w Bogu y w Duchu iego,—nie w rzeczach świeckich widomych, y takich, ktorych rozumom y wywody dość może (bo się na taki rozum każdy zgodzić musi), ale w rzeczach niebieskich, ktorych nikt nie widział, ani ich obiąć rozumem, ani wywodeni | (18) żadnym dowieść może. Wielki to cud lest: tak zgodne w kościele Bożym o Bogu w Troycy iedynym, y prawym bostwie y człowieczeństwie Chrystusowym, o przenaswiętszym sakramencie, y o innych rzeczach wielkich

nię zakryć nie może. Bo kościoł iest ka- ś. nauczył. Ieden doktor katolicki na tolicki, to iest po wszytkim świecie roz- wschod słońca, drugi na zachod, a obala (16)ny, o ktorym niewiadomości ża- dwa toż mowią roznemi ięzyki, nigdy się den miek nie może. Wszakże po tych nie znawszy, ani zmowiwszy. Tenci znak iest, iż iedenże Duch Świetv w nich mowi, Duch Chrystusow, ktory na to dany kościołowi iest, aby z rozmaitych narodow y ięzykow pogaństwo do iedney wiary katolickiey skupił; aby wielki poczet ludzi Chrystusowych miał serce iedno v dusze iedne, a kościoł Boży prawym ciałem Chrystusowym, ktory się Dull (19) chem iego ożywia, nazwany być mogł. Duch Chrystusow do kupy y iedności wiedzie, bo na to przyszedł, iako Ian święty mowi, aby syny rozproszone w jedność zebrać mogl; Duch Chrystu sow zbiera, nie rosprosza 4.

> Lecz z drugiey strony Duch wilka onego piekielnego antychrysta rostargiwa y rozdziela, y wszelkiey niestworności przyczyna iest: iako pierwszy apostata v mistrz wszytkiey pychy y głowa hardości, ktora zawżdy niezgody sieie. Bo miedzy hardemi, mowi pismo, zawżdy swary panuią 5.

Ta taka niezgoda miedzy dzisieyszimi heretyki około wiary świętey wyznania tak iest znaczna, iż y sami tego nie przą. Skoro od kościoła świętego iednego katolickiego odstąpili, tak do iednosci trafić nigdy nie mogą. A tam gdzie sie na swoich synodziech o zgode staskrytych y niebieskich—na ziemi miedzy raia, niezgody y heretyctwa y sect więkatoliki wyznanie: iż po wszytkim świe- cey przyczyniają. A jako oni Żydowie na cie, co ich iest, iedno serce maia y iedno puszczy, gdy cielca sobie vlali, a iednego wierzą, jedny vsta maią y iedno wyzna- Boga swego odstąpili, nigdy iednego nie wala 3! Przywiedz katolika z Indycy, z wyznawali, ani tak mowili: cowo bog Raymu, a Hisapaniey, alic on tosa mo- (20) twoy, Izraelu, ale raczey: <owo bo-

<sup>1</sup> Ha murk: «Matt. 3 [cr. 14]». 1 Ha mark: «Pierwszy znak kościoła Bożego w Chrystusie». <sup>8</sup> Ha north (Acto. 4 [cr. 32]). <sup>4</sup> Ha porth (Ioan, 17 Ian, 11 [cr. 52]), <sup>5</sup> Ha north (Pro-13.

gowie twoi, ktorzy cię wywiedli z Egiptu» 6. Także y dzisieyszy heretykowie, wiary iedney katolickiey odstąpiwszy, iednev sobie nigdy vczynić nie moga; ale maia nedzny wiar wiele, v zatymże bogow wiele. Inny Chrystus Zwinglianski, ktory to mowi, a inny Saski, ktory nie to. Inny Nowokrzczeński, ktory mowi tak, inny Arvański, ktory mowi nie tak. A gdyby Bog wszytkich był ieden, iednoby mowili wszyscy. A iako oni, ktorzy z hardości wieże do nieba w Babiloniey budowali 7, to karanie odnieśli, aby ieden drugiego nie rozumiał; tak heretycką hardość, ktorą wzgardziwszy przełożone swoie sami sobie niebo otwarzać chca, tym Pan Bog pokarać y wszytkim ich głupstwo y sromotę na oczy pokazać chciał: iż sie nie rozumieia, a tak niestworni sa, iż nie tylo iedna sekta z druga woynę wiedzie, ale y w iednym domu inną syn, inną ociec, inna maż, inna żona, inna czeladka prowadzi, a każdy minister iako z swoią (21) głową, tak też y z swoią wiarą idzie. O tychże stary Ireneus 8 napisał: «tak wiele iest (powiada) miedzy nimi rożnego rozumienia o jednychże słowach pisma świetego. Niechże się sami pierwey zgodzą o tym, co w pismie przepowiedziano iest; potym my odpor im dawać będziem. Lecz my iednego y samego Boga nauki naśladuiąc y wzor prawdy maiac, iednosz zawżdy o iedney rzeczy mowiem». To Ireneus. A tak ta iedność y zgoda wyznania katolickiego we wszytkich katolikach nieomylny znak iest Ducha Bożego y kościoła iego. A te niezgody, rozerwania y sekty pewnym też są znakiem heretyctwa y fał-

Po drugim 9 tesz znaku także iasnie poznasz kościoł Boży, to iest po stateczney v starożytney trfałości y nicodmienności, ani vstaniu zaczętev wiary y religiev katolickiev. Co Zbawiciel w Pietrze ś. kościołowi swemu obiecał 10: zbuduie (mowi) kościoł moy na tobie opoce; bos ty o||(22)poka, a bramy piekielne nie przemogą iego; y prosiłem zá cię, Pietrze, aby nie vstawała wiara twoia. Krotko mowiąc: ta wiara, ktorą w Rzymie Piotr s. szczepił, y Paweł s. rosszerzył, tak starożytnie przez pułtora tysiąca lat trwa, iż iey żadne tyraństwo, ani heretyctwo szkodzić nie może, ani zwatlili iev mocnych gruntow wszyscy heretykowie, ktorzy na ten kościoł czesto v gesto powstawali. Aż do tego czasu, iako się ten kościoł vgruntował, kwitnie wiara iego, y pełnia się na nim obietnice wiernych słow syna Bożego. Y s podziwienim wielkim, a nie bez iawney siły Bożey, tak wiele maiac nieprzyjacioł, ten kościoł trwa, a nigdy się nie mieni, ani vstawa. Przetoż Chryzostom ś. 11, temusz się dziwuiąc y tę trwałość za Boski cud znaiąc, mowi: «To sam Bog dać może grzechow odpuszczenie, a iżby kościoł, ktory miałbyć miedzy takimi nawałnościami, niewzruszony, ani zwycieżony został. Chrystus pasterz a głowa rybołow człowiek, wzgardzo (23)ny przeciw wszytkiemu światu, mocney się stawił, niżli iaki dyament; to obiecał, co samemu Bogu służy». A ieślisz Chryzostom ś., czterzysta tylo lat fo Chrystusie żyjąc, they się trwałości kościoła, w ktorym Piotr człowiek słaby iest głowa, dziwował, y za cud to Boży poznawał; daleko my wiecey iuż lat pułtora tysiąca te staroszu y przeklętey sinagogi szatańskiey. żytność y trwałość iego znaiąc, Boską

<sup>6</sup> На полъ: «Ехо. 32». <sup>7</sup> На полъ: «Gene. 11». <sup>8</sup> На полъ: «Libro 4, сарі. 65». <sup>9</sup> На полъ: «Drugi znak kościoła В.» 10 На полъ: «Matt. 16 [ст. 18]. 11 На полъ: «In Matt. сар. 16».

moc iemu przyczytać y za prawy go kościoł przyznać mamy.

Z drugiev strony: heretyckie synagogi sa, wedle proroka 1, iako kuczka przy ogrodzie v chłodniczek przy winnicy,-ktory co rok buduia, a co rok go wiatr rozniesie. Nastawaią heretyctwa, ale prętko gina, a co minister y heretyk, to nowina. Żadney starożytności, żadney trwałości z sobą nie niosą. Przetosz o nich dawno Ireneusz 2 napisał: «wiele ich miedzy nimi, y owszem wszyscy chcą być doktormi y nauczać, a odstępuiąc od iednego kacerstwa, w ktorym byli, do innego się vdaią, y od tego zasię do drugiego ida, nowinek v (24)cząc v sami sobie nowe wynalaski składaiac. Tak iedna sekta drugą pożerając, wszytkie gina a, wedle apostoła, sami się iedzac, sami się gubia, y nie trwaia». To tak ten doktor mowi. Co tych heretyckich kuczek y chłodniczkow wiatr poroznosił! A gdzie dziś Arriusz, Eunomiusz, Berengariusz, Donatysta, Wiclew v inni? Dawno vstali! A ieśli kto ich kacerstwa pomorzone ożywia, także vstanie. Iakie drzewo, taka y roszczka! Przetosz katolicka nauka słusznie do rzeki, ktora vstawicznie od wieku płynie a nie vstaie, przyrownana iest w pismie. «Rzeczne (mowi psałm[ista]) bieżenie vwesela miasto Boże» 3. A kacerstwo deszczowi gwałtownemu podobne iest: z ktorego pretko vlice v rynsztoki wody nabierzą v wszytki plugastwa z miasta wynoszac, pędem wielkim rowy y doły czynią: wszakże wnet vstaią, suche tylo mieysca vstaie, a doły takie zosta||(25)wi, w kto-| świata ziemi rozszerzony iest.

rych zasię potym ślepi ich naśladownicy. chcąc czystą wodę pić, błoto nayda, a drudzy szyie w onych rowiech łamia.

Potrzecie 4: to iest prawy kościoł Chrystusow, ktory ma pospolita powszechność, to iest, isz nie tylko po wszytkie czasy, iako się rzekło, ale po wszytkich ięzykach y narodach świata wszytkiego rozlany iest. Bo proroctw iest bez lidżby 5, isz nie ieden narod, ale wszytkie narody ludzkie Chrystusowi za dziedzistwo dane być, y w iego się kościele zamknąć, y stać się wszytki iedną owczarnia pod iednym pasterzem miały; isz to iest nieomylny znak kościoła Bożego ta to powszechność y zezwolenie iednostavne narodow v iezykow wszytkich. Przetosz ieden stary doktor Vincentius Lirinensis tak nauczał: «w kościele (powiada) katolickim starać się pilnie o to trzeba. abychmy to trzymali, co wszędzie y co zawżdy y od wszytkich wierzono było. Bo to jest prawie v własnie katolikom, iako samo imię y wykład iego vkazuie, || (26) isz wszytko wobec powszechnie zamyka. To tak będzie, ieśli poydzem za powszechnością, starożytnością y zezwolenim narodow wszytkich». Ś. Augustvn 6 także mowi: «nie słuchaymy tych. ktorzy przą, aby kościoł ś. ieden katolicki po wszytkim świecie rozlany nie był, ale tylo w Afryce, to iest v Donatystow został. Tak głuchemi zostali, isz nie słyszą co prorok mowi: «syn moy iesteś, iam ciebie dziś vrodził; żaday ode mnie, a dam ci narody za dziedzistwo twoie a za dzierżawę twoię okrągi ziea przykre doły zostawuią. Bo nauka mie 7. Y wiele (mowi) innego pisma kacerska prętko powstaie, złego sumnie- starego y nowego zakonu iawnie vkazuią, nia ludzi w się nabierze, a zasię prętko isz kościoł Chrystusow po wszytkiego

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полѣ: «Izai. 1 [ст. 8]». <sup>2</sup> На полѣ: «Lib. 1, сар. 30». <sup>3</sup> На полѣ: «Psalm 45 [ст. 5]». <sup>4</sup> На полъ: «Trzeci znak kościoła Bożego—powszechność». <sup>5</sup> На полъ: «Psal. 2». <sup>6</sup> На полъ: «De agone Christia., cap. 29». 7 На полъ: «Psal. 2 [ст. 7-8]».

pokatne iest iednego miasta abo iedney nacyey, y to nigdy nie całey, y iednego człowieka wymysł nietrwały; nigdy to złe nasienie tak płodne nie iest, aby wszytkę rola Pańską zarazić miało; nigdy w oczy świata wszytkiego, to iest na koncyliach | (27) prawdy swey, ktorey nie ma, nie pokaże: w ciemności v w kącie iednym zwodząc, przed światłością się powszechności doktorow y pasterzow kościelnych kryie. Dla tegosz słusznie ty słowa świethy Augustyn 8 w pismie swym zostawił: «oblubien[i]ca Chrystusowa (to iest kościoł Boży) wszytko trzyma to, co za posag od swego meża wzieła. Czytam zapis iey małżeński y przełożę iy. Słuchaycie (mowi), heretykowie, co napisano! Trzeba było tego, aby Chrystus vcierpiał y z martwych wstał, żeby w imię iego pokuta opowiedziana była na odpuszczenie grzechow wszytkim narodom 9. Wszythki narody świat iest wszystek. Kościoł cało trzyma, co wziął w pousag od swego meża. Każde zebranie wszelakiego kacerstwa w kacie siedzi. nałożnica iest nie żona vczciwa. O, kacerstwo Arryańskie! czemu nagrawasz y vrągasz się, czemu sobie do czasu wiele przyczytasz?! Krzywde ma gospodyni od ciebie, niewolnice, wiele potwarzy na nie kładziesz! Acz ci ża (28) łość ma, ale się ciebie, nie boi oblubienica Chrystusowa. kościoł katolicki. Gdy na nie weyrzy oblubieniec, ty wyrzuconą będziesz z sowego—successya y potomstwo, apodziećmi twemi 10. Bo nie będa dziedziczyć synowie niewolnice z synmi wolney y prawey małżonki». To Augustvn święty.

Przeciwnym zaś obyczajem kacerstwo: | że. Ieśli v nich wiara katolicka, czemu dopiero powstała? Czemu nie apostoła ktorego, ale Lutra ma przodka? Czemu o niev świat nie wiedział? Czemu takiev poganie nie przvieli? Czemu takiev przodkowie naszy Polacy y Litwa, bałwochwalstwo porzuciwszy, nie wiedzieli? Ieśli ich wiara katolicka, czemu się na wszystek świat y wszytki nacye nie rosszerzy? Czemu we Włoszech, w Hiszpaniey, w Indyach, w Grecyey y Azyey mieysca nie ma? Czemu się po pogaństwie, po Turcech y Tatarzech nie rosszerzy? Czemu samey iedney Niemieckiey ziemie przez lath pięcdziesiąt y daley zwoiować nie może? Bo po dziś dzień stateczniey||(29)sze w Niemcech ksiestwa v miasta katolicką v Rzymskiego kościoła starożytną wiarę trzymaią. Ieśli v nich katolicka wiara, czemu się z nia po katach kryia? Czemu na koncylium Trydenckie, na ktorym ze wszytkich narodow pasterze y doktorowie zebrani byli, chociasz ich pozywano, nie vkazali? Czemu dla niey, ieśli prawdziwa iest, a niebiespieczeństwa się bali, gardła swego nie nastawili? Ale znać się musi, iż swey rzeczy pokątniey niedufali, iż swe wymysły, nie powszechność, nie zezwolenie narodow 12 wszytkich, nie słowo Boże, ktore po wszytkim świecie zabrzmiało, ale swoie vpodobania osobliwe przynoszą.

Czwarty znak 18 iest kościola Chrystustolskim rodzajem porządnym, a nie rozerwanim, aż do naszych wiekow idace. Bo iż kościoł Boży bez oycow, pasterzow y starszych głow być nie może, du-Tosz się o dzisieyszych heretykach, nie- chowne synow Bożych rodzenie, pokarm dawno od Lutra powstałych, mowić mo- dla nich niebieski, słowa Bożego y sa-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>На полъ: «De symbolo lib. 4, cap. 10, 7, 9». <sup>9</sup>На полъ: «Euk. 24. Acto. 14». <sup>10</sup>На полъ: «Galat. 4». <sup>11</sup>На поять: «1 Moize. 21». 12 Въ подя.: «narodach». 13 На поять: «Czwarty znak kościoła Bożego—successya». PYCCEAS HCTOPHYECKAS BUBILOTERA.

kramentow, ||(30) y ktemu lekarstwo na | chorobę grzechow y na odpuszczenie ich mieć musi. A ktemu iż mocy tey pasterze mieć od ludzi nie mogą (bo to samego Boga sprawa), tedy ia abo od samego Pana Boga brać, abo ródzenim v dziedzistwem dostawać musza. Tak było w starym zakonie. Aaron 1 od samego Boga moc wział na kapłaństwo y nauke ludu Bożego, v cudem to onym roskwitnienia rozgi suchey, iż go Bog na kapłaństwo v sprawowania zbawienia ludzkiego obrał, pokazał. Synowie zaś iego rodzenim y po krwi stępowanim thesz moc brali. Tak iż kto z Aaronowey liniey po krwi nie szedł, ten powołania żadnego do kapłaństwa y do nauki ludu Bożego prawa nie miał. Tosz się w nowym zakonie stało: cielesne tylo rodzenie w zakonie duchownym w duchowne sie obrociło. Wzieli apostołowie moc od samego Chrystusa y Boga naszego na sprawowanie zbawienia ludzkiego,na kazanie, na czynienie sakramentow, na odpuszczenie grzechow, y to cudy po||(31)kazali. A iż po wzięciu vrzedu tego, małżenstwu nie służyli, ani się godziło w duchownym zakonie cielesną successyą czynić, moc też ona z nimi vmrzeć nie mogła, bo kościoł by bez niey zginał. Coż się stało? Kładzienim rak dziedzice sobie y potomki, narod swoy zostawując, czynili, dając im te moc, ktora sami od Pana Boga mieli na kazanie y sakramentow czynienie v grzechow odpuszczenie, abychmy za nie mieli syny postawione za książęta świata wszytkiego. Gdy 2 tedy takim po-

zawżdy napewnieyszy kościoła Bożego. w ktorym to takie potomstwo, rodzenie v dziedzictwo zostawało. Y tym sie od kacerstwa zawżdy przodkowie starzy bronili. Y tym w apostolskim się kościele być słusznie chlubili. Tak stary Ireneusz 3 przeciw heretykom napisał: «tych potrzeba (mowi) kapłanow słuchać, ktorzy succesyą a rodzay abo wstepowanie maiac od a (32) postołow, iakosmy vkazali, ktorzy zaraz z succesyą na biskupstwa dar prawdy pewny, wedle vpodobania Ducha S., wzieli. A inne, ktorzy tey głowney succesyey nie maia, y na lada się mieyscach zbieraią, podevrzane v iako za heretyki mieć trzeba; ktorzy złe trzymaia, dziela się, pyśni y sobie się sami podobający, abo iako przewrotni dla zysku swego y prożney chwały to czynia. Tak y Cypryan 4 s. meczennik dla tego Korneliusza. Rzymskiego biskupa, prawdziwy kościoł mieć mieni, iż po Fabianie porządnym stawienim succedował abo nastąpił. «Nowacianus (powiada) heretyk przeto w kościele nie iest, ani za biskupa poczytan być może, iż podanim s., ewanieliey y wzgardziwszy, po żadnym apostołow nie wstępuiąc, sam siebie postawił. Bo mieć żaden y trzymać się kościoła nie może, ktory ordynowany abo postawiony w kosciele nie iest». To Cypryan. Tak ieszcze starszy Tertulian 5 na heretyki woła: «niechay (powiada) vkażą początek v zrzodła kościo!!(33)łow swoich, niech sie rozpytaia w przeszłych wiekach, maią li succesyą, od początku idącą, taką, żeby pierwszy ich biskup abo był tomstwem y succesya ieden brał te moc ktory apostoł, abo od apostolskich meod drugiego, y tak szło powołanie pra- zow, ktorzy z apostoły trwali, idący, ktowe na ten wielki vrząd. To znak był regoby sobie za przodka mieli. Bo tak

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «З Moize. 17 у 18». <sup>2</sup> На полъ: «Psal. 44». <sup>3</sup> На полъ: «libr. 4, сар. 43; libr. 4, cap. 63; libr. 3, cap. 3>. 4 Ha norts: «Lib. 1, epist. 6>. 5 Ha norts: «De praescriptio heretic.».

Smierneński kościoł ma Polikarpa, ktorego Ian s. postawił, Rzymski ma Klimenta, ktorego Piotr s.». Tym się też w kościele świętym katolickim Augustyn s. 6 zatrzymał, tak mowiac: «trzyma mię w kościełe Bożym wyznanie wszytkich narodow, y poważność cudy zaczęta, nadzieją vchowana, miłością rozmnożona, starożytnością vewierdzona; trzyma mię od samey stolice Piotra apostoła, ktoremu owce swoie ku pasieniu Pan po zmartwychwstaniu zlecił, aż do dzisieyszego biskupstwa kapłanow succesya, abo iednego po drugim wstępowanie». Y na drugim mieyscu 7, w Rzymskim kościele wyliczając Piotra ś. potomstwo aż do Anastazego, ktory za czasu iego stoli (34)ce Piotrowa trzymał, heretykom odpor daie taką sukcesyą, a tam kościoł apostolski vkazuie, gdzie się taka od apostołow aż do naszych czasow sukcessya pokazuie.

A tak heretyckie zgromadzenie dzisieyszych Sasow, Luteranow, Zwinglianow, Nowokrzczeńcow synagogi prożno się kościołem Bożym pokrywaią. Bo takich oycow z rodzaiu apostolskiego nie vkazuia, ani vkazać moga. Przeto samosłańcy są ich ministrowie, sami się w vrzędy, do ktorych nic nie maia, wmiataią; sami sobie moc Boską do kazania y czynienia sakramentow przyczytaią, ktorey ani od Boga wzięli, ani iey żadnym prawdziwym cudem podeprzeć mogą, ani iey też potomstwem rodzonym y dziedzictwem wziąć mogli. Poniewasz są owi bez oycow, bez przodkow, bez tradycyi y podania dziedzictwa y mocy, Hieroboamite, z rodzaiu Lewitow Bo- się biorą, obaczysz, że to nie iest vbior

kościoły apostolskie dochody swoie maią: żych nie idac, od świeckich panow taką moc biora, iaka sami mieli. Tak v dzi-(35) sievszy heretykowie stawienie swoie na vrzędy duchowne od panow y zborow świeckich, ktorzy do tego nic nie maia, biorą. Przeto blędy sieią, ludzie zwodzą do roznych wiar, y zatym do wiela bogow vkazuia, żadnego sakramentu na zbawienie y ku pożytku dusznemu sprawić żadną miarą, ani dać bez mocy, od Chrystusa przez apostoły podaney, nie

Pomnisz, czytelniku miły, iako masz prawy kościoł po tych czterzech słowkach poznać, a iako też heretycki przeciwnymi czterzmi wytknąć masz. Tych basni nie słuchay, gdy mowia: «potym ci kościał Boży poznać, ktory ma szczere słowo Boże y prawdziwe sakramentow ewanielickich sprawowanie»; bo to są heretyckie pokrywki, ktorzy, szczerym sie słowem Bożym zdobiac, do pisma vkazuią, ktore sobie, iako chcą y iako im trzeba, wykładaią y rozumieją. Iż miasto słowa Bożego, gdy się prypatrzysz, nic innego, iedno ich wykłady zfałszowane rozumienia pisma nie nay||(36)dziesz. W ktorym się nikomu rozeznać v sadzić nie dadza, iedno sami oni rozumni być w swym vporze chcą. Tym płaszczem prawdziwego słowa Bożego każde się kacerstwo pokryć może, bo każde z pismem idzie; ale kościolem, tak wedle onych czterzech słow opisanym, żadne się błędliwe sekty pokryć nie mogą. Wnet poznasz, gdy się w iedność, w starożytność, w powszechność y w successyą od apostołow przybierać chcą: iż iako małpa ludzkie szaty, abo raz od Chrystusa wziętey. A iako oni iako karlik rosłego pacholka suknią na

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> На полъ: «Con. episto. Manich. cap. 4». <sup>7</sup> На полъ: «Episto. 165 et contr. Faustum libr. 11, cap. 2».

ich, vplotą się wnetże w tey sukni, abo ja opak włoża, abo postąpić w niey nie beda mogli. Augustyn s. 1 także heretykom przygania, iż oni po sakramenciech, wierze v pełnieniu przykazania Bożego kościoł Boży vkazowali. «To są ieszcze (powiada) omylne y niędostateczne znaki kościoła Bożego; bo okrom kościoła może być chrzest, iako v heretykow, y wiara, iako w schismatykow, ale niepożyteczna, nie na zbawienie. A w koli(37) ściele żaden nie iest, ktory w iedności, w miłości v w pospolitowaniu wszytkiego swiata nie iest». To s. Aufgustyn].

#### ROZDZIAŁ 5.

Kościoł ś. prawy ieden iest, nie dwa, ani trzy.

.Iedna iest wedle pisma oblubienica Chrystusowa, iedna Hieruzalem matka synow iego, iedna owczarnia owiec iego, iedno ciało członkow iego, ieden korab nowego Noego 2; a iako s. Chryzostom 3 mowi: «kościoł, ieśli Boży iest, ieden iest, nie w Koryńcie tylko, ale po wszytkim świecie musi być kościoł ieden». Przetosz prożno się na tym zawodzić, abyśmy wiele kościołow sobie przeciwnych za prawdziwe znać mieli. Ieśli wiele iest tych, ktorzy się wiarą Chrystusowa y kościołem iego pokrywaią, samo miedzy sobą w rzeczach, wierze należytych, niezgodni y rożni są, wszyscy prawdziwym ko (38) sciołem być nie mogą. Iedna tyle miedzy nimi iest oblubieńca, a inne wszytkie są nierządnice. Iedna tylo iest owiec Chrystusowych owczarnia, a inne scy fałsz przynoszą y mataią.

wszytki iaskinie sa łoterskie. Iedno tvlo iest żywe Chrystusowe Ciało, a inne wszytkie malowane są a martwe. Ieden tylo zbawienny korab v pewny, a inne wszytkie są rozboynicze a niepewne łodki. Dla tegosz czuć się każdemu, ktory się chrześcianinem zowie, potrzeba. aby o tym iednym kościele, ktory się wyszszey opisał, wiedział y vmiał się o nim sprawić y wypytać. Bo nic trzeciego niemasz, iedno: abo iest przy prawdziwey oblubieńcy, abo przy nievczciwey nierządnicy; abo iest Chrystusowym, abo szatańskim członkiem; abo w domu prawego oyca vżywa synowskiego chleba, abo w głodney stronie v kmiecia plewami się karmi; abo wsiadł w pewny okręt, w ktorym głębokie v burzliwe świata tego y pokus na nim morze przepłynie, abo w sprochniałą łodkę, w ktorey się rozbiwszy na przepaść głebokości pie (39) kielney poydzie. Trzeciego nic być nie może: iedno to, abo owo.

Przetosz ieśli iest wiele wiar chrześciańskich y wiele sobie kościołow roznych, iż inny iest, iako tu w Wilnie na to patrzem, Zwinglański, inny Luterski. inny Nowokrzczeński, inny Ruski abo Grecki, inny Rzymski albo Łaciński, ktore iedności z sobą w wyznaniu iedney wiary y prawdy Bożey y iedney społeczności w miłości chrześciańskiey nie maia (o ceremoniach nie mowie, bo ty w iedney wierze y pośłuszeństwie rożne być mogą), tedy rzecz iest pewna, iż tylo ieden iest prawy kościoł Chrystusow miedzy nimi, a inne wszytki fałszywe y takie są, iako się rzekło. Ieden tylo prawdę ma y mowi, a inni wszy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На повъ: «Contra Crescenium lib. 1, сар. 29. Contra Donati, lib. 4, сар. 19». <sup>2</sup> На повъ: «Canti. 6; Galat. 4; Ioan. 10; 1 Cor. 10; Gene. 7; 1 Petri 3». 3 Ha nomb: «In Epi. 1 ad. Cor. Hom. 1>.

Spytasz: ktoryż to iest co prawdę mowi? Ten, ktory taki iest, iako się wyszszey opisało, a ktory, iednym będąc, ma iedność takimi trzemi węzłami, iako się teraz powie, spoioną.

#### (40) Rozdział 6.

Czym się ta iedność kościoła Bożego spaia y wiąże.

Napisał apostoł ś. Paweł o heretykach y o odszczepieńcach, iż «nadęci dumą cielesności swoiey, głowy się (powiada) nie trzymaią, z ktory się wszytko cialo, po żyłach y stawach sprawuiąc y buduiąc, roście na pomnożenie Boże. <sup>4</sup>. W ktorych słowiech iaśnie dał znać, iż iako to iedno ciało kościoła Bożego iednę ma głowę, tak też ma y żyły, spoienia a stawy, ktorymi się ieden członek drugiego trzyma. Y taką zwiąską iedność się czyni w ludziech, ktorzy, po wszytkim świecie y po rozlicznych stronach mieszkaiąc, iednym ciałem są kościoła Chrystusowego.

Trzy tedy są, iako żyły y stawy, ktoremi się w tym ciele spaiamy, ktorych na innym mieyscu tenże apostoł dotknął, mowiac: «ieden Pan, iedna wiara, || (41) ieden chrzest». Temi się trzemi rzeczami w iednym Ciele Chrystusowym iednoczem: iednym Panem Bogiem y Mistrzem naszym, iedna spolna katolicka wiarą, a iednemi sakramenty, ktorych chrzest s. głowa iest y forta do innych. Tak iż ten iest w prawey iedności koscielney, ktory ty wszytkie trzy rzeczy w sobie nayduie. Miedzy ktorymi to iest przednieysza, aby był ieden Pan y ieden Nauczyciel nasz y Pasterz. Bo gdzieby ieden pasterz nie był, wiara by iedna y nauka a wyznanie iedno być nie mogło, aniby były sakramenta iedny. Ile

4 На полъ: «Colos. 2 [ст. 18—19]».

by pasterzow było, tyle by się wiar y nauk roznych nalazło. Przetoż sam nasz Zbawiciel powiedział: «bedzie ieden pasterz, v owczarnia iedna, -- iakoby rzeć chciał: gdzieby iednego pasterza nie było, ieden by kościoł w iedney wierze być nie mogł. A iż ten ieden Pan v Pasterz a Nauczyciel nasz nie iest nam widomy, ani się od niego wiary vczyć y chrzstu s. a sakramentow brać nie możem, musi mieć namiestniki swoie widome (iako się za tym ill(42)dacym rozdziale pokaże), przez ktore by nas wiary vczył y sakramenty nam sprawował. Miedzy ktorymi ieden być nawyszszy, dla zgodnev nauki v sprawy v porządku, musi (iako się w osmym rozdziale obiasni).

Ztądże iest, iż, wedla tego troyga spoienia, troiacy są ludzie, ktorzy, się zowiąc chrześciany, w kościelney społeczności y w iednym Ciele Chrystusowym nie są: katechumeni albo ogłoszeni, heretycy a odszczepieńcy. Katechumeni to iest ci, ktorzy się do chrztu ś. gotuią, iednego pasterza y wiarę maią, ale chrztu ś. nie maią. Heretykowie chrzest maią, ale wiary nie maią. A odszczepieńcy y chrzest maią, y wiarę maią, ale głowy iedney y pasterza iednego nie maią. Przetosz wszyscy ci kościelnymi czlonkami nie są.

#### Rozdział 7.

Ten pasterz nie iest tylko Iezus Chrystus niewidomy, ale z Chrystusem namiestnik też iego widomy.

||(43) Dwie rzeczy, sobie przeciwne a stać pospołu niemogące, w mądrości Bożey porownanie y zgodę nalazły. Iedna, iż około rzeczy zbawiennych a niebieskich słowu tylo Chrystusowemu, ktore samo nieomylne iest, wiara dana być ma; a na człowieka w takich rzeczach,

ktore wszytek rozum ludzki przechodzą, spuścić się nikt nie ma. Druga, iż Pan Iezus Nauczyciel nasz, z nikim nie mowiąc, każdego do ludzi po naukę wiary świętey odsyła, iako Korneliusza do s. Piotra, y nas wszytkich do tych, co siedzą na stolicy Moiżeszowey.

To się rzeczy zdadzą trudne y sobie przeciwne.

Ieśli tylo samemu Bogu y słowu iego wiare dać mam, wiary nigdy mieć nie bede. Poniewasz Bog ze mną nie gada, ani mię tak vczy, iako mnie trzeba. Bo aczkolwiek mi przez proroki v ewanielisty pismo, ktorym słowo swoie pokrył, zostawić raczył; wszakże gdy ia abo czytać nie vmiem, abo tego, co cztę, iako on rzezaniec krolowey || (44) Kandaces 1, nie rozumiem, y wiary mieć nie będę, y błędow się nie vstrzegę. Z drugiey strony: ieśli się do ludzi, aby mi przeczli y wyłożyli, vdam, w teyże boiażni y niebespieczeństwie zostanę. Bo mię człowiek każdy, ktory wedle pisma kłamca iest, zwieść y zawieść może. Coż mam czynić? Ieśli iedno od samego Boga v Chrystusa wiary vczyć się chcę, nigdy iev mieć nie będę. Bo wiara iest z słuchania do tego cielesnego vcha, acz nie bez S. Ducha 3. A ieśli od człowieka vczyć się iey mam, zwiedzenia się y omyłki boię. Iedno mi niebespieczne, a drugie mi niepodobne. Ludziom nie wierząc, wiary nie mam. Chrystusa do nauki czękaiąc, rozumu nie mam. Bo niedoświadczona rzecz iest, aby Pan Chrystus potym, gdy się nam stał niewidomym, wiary kogo, bez widomego kapłana v posłańca swego, vczyć miał. Bo v s. Pawła, ktoremu się tak iawnie vka-

zał, do Ananiasza, aby go nauczył woley Bożey, odesłał. Te taka trwoge v trudność mądrość nam Boga oddaliła y rozwiązała, dall(45)iac nam takie ludzie posłańce swoie, w ktorych sam Chrystus mowi. O ktorych nas vpewnił y obwarował, iż ich słuchając samego Chrystusa słuchamy 4, y przetosz zawiedzeni y oszukani być nigdy nie możem. O ktorych sam rzekł: '«kto was słucha, mnie słucha, kto wami gardzi, mną gardzi» 5. Tak iż oboia się w nich rzecz zeszła, iż nauczyć się od nich wiary moge. Bo sa ludzie widomi, ktorzy mi do vcha ewanielia przynieść mogą, y omylic sie na nich nie moge. Bo w nich sam Chrystus, nieomylna prawda, mowi. Iako apostoł powiedział, iż «we mnie Chrystus mowi» 6, tak iż ten, ktory posłańcom y namiestnikom Chrystusowym ludziom wierzy, nie ludziom, ktorzy zawieść moga, ale samemu Bogu wierzy, y nie ludzkie słowo, ale Boże słowo przyimuie. Iako mowi Paweł ś.: «gdyście (powiada) przyięli od nas słowo słuchu Bożego, nie przyjeliście go iako ludzkie, ale tak iako istotnie iest, iako słowo Boże, ktory to w nas sprawuie, iżeście vwierzyli 7. Ztadże | (46) iest, iż iako niepodobna rzecz iest, aby kogo Bog zawieść fałszem y nieprawdą miał, tak niepodobna iest, abyten, ktorego Bog posłał y dał mu credens swoy y pewną pieczęć swoię, onych, do ktorych iest posłany, zawieść miał, abo ci, ktorego słuchaią, omyleni być mogli. Bo iusz by ie nie człowiek, ale sam Bog oszukał, ktory im błędnika posłał y słuchać roskazał.

A tak wszytka rzecz na tym iest: kto

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полѣ: «Acto. 8 [ст. 27]». <sup>2</sup> На полѣ: «Psal. 115 [ст. 2]». <sup>3</sup> На полѣ: «Rom. 10 [ст. 17—18]». <sup>4</sup> На полѣ: «Zuk. 10 [ст. 16]». <sup>5</sup> Тамъ же. <sup>6</sup> На полѣ: «2 Cor. 13 [ст. 3]». <sup>7</sup> На полѣ: «1 Тез. 2 [ст. 13]».

chce prawdę v słowo Boże mieć, musi płany, za fałszywe y zdradliwe proroki, się na prawym namiestniku y posłańcu Chrystusowym, widomym człowieku, dobrze znać.

A kto by spytał: iako teraz prawego posłańca Chrystusowego poznać? Niech na to ma naukę, z pisma Bożego y z doktorow s. pewną y dawno vtartą, ktora wszyscy przodkowie naszy, ludzie kościoła starego, kacerstwa, ktore się same sla, burzyłi. Iako kto się czyim posłańcem być mieni, list ręką iego pisany v pieczeć, abo inne pewne znaki vkazuie, - tak kto się od Bogą posłem czyni, musi też znak iako y dowodny cre||(47)dens mieć. Bo mu nikt zgoła| vwierzyć nie ma, ani winien iest.

Dwie tedy są w pismie opisane y zwyczayne posłow Bożych pieczęci: cuda a rodzay abo sukcesya. Tak Aaron 8, obrany od Pana Boga na kapłaństwo nauki y sprawowanie zbawienia ludzkiego, zaraz z Moiżeszem wielkie cuda czynił; y poselstwu iego osobliwe świadectwo Pan Bog dał, gdy iaskę iego suchą przez iednę noc roskwitnioną v owoc na sobie maiącą vczynił, tak iż o iego wiernym posłaniu nikt zwatpić nie mogł. A żeby po smierci iego ludzie bez kapłana nie byli, dał mu ten przywiley, aby z rodzaiu y sukcesyey y z synow iego kapłani nastawali, ieden po drugim, iż sam rodzay był pieczęcią kapłaństwa ich y powołania na poselstwo Boże do ludzkiego zbawienia sprawowania. Kto sie być potomkiem Aaronowym nie pokazał, prawa żadnego do kapłaństwa, nauki y sprawowania sakramentow nie miał, y był od tego vrzędu odrzucon (iako <sup>9</sup> za czasu Neemiasza), tak iż krolowie dostoy- odpuszczenie grzechow nie krolewskaiest, ||(48)ności tey przyczytać sobie nigdy nie ani od ludzi; przetoż od ludzi nikomu mogli. Skądże oni Hieroboamitskie ka- dana być nie może, lecz od samego Bo-

prawowierny znali, iż z plemienia Aaronowego y z liniiey iego y succesyey nie śli, ale tylo od vrzędu świętego krolewskiego stawieni na kapłaństwo byli.

Tymże obyczaiem w nowym zakonie. od Chrystusa Pana naszego zaczetym, apostołowie ś., posłami się od Boga mieniąc, poselstwo swoie cudami pieczętowali. A iż doskonałość zakonu nowego nie niosła, aby się żonami y cielesnym rodzaiem bawili, moc te, ktora sami od Pana Boga na poselstwo zbawienia łudzkiego wzięli, duchownemu swemu rodzaiowi y potomstwu przez ręce kładzienie y święcenie kapłańskie zostawili y polecili. Iako polecił a dał tę moc Paweł s. Tytusowi, a Tytus kapłanom w Krecie od niego postawionym 10.

Tak iż kto się posłańcem Bożym dziś mieni, succesve swoia od tych oycow vkazać musi, ieśli się przy prawie do nauki ludzkiey y sprawowaniu (49)mentow zostać chce.

Y było by to szczere a prawie ostatne głupstwo — takiemu posłowi mieysce y wiarę dać, ktory żadnego prawa na powołanie swoie, tak wiełkie, vkazać nie może, a sam się śle, y nie drzwiami idzie, ale się zdradliwie do owczarniey Chrystusowey podkopywa!

Miasta y zamku nikt sprawować nie może, ktory mocy od pana y krola nie wezmie. A słowem Bożym, y sprawowanim sakramentow, y zbawienim ludzkim szafować ma każdy, kto się nie leni?! Co od ludzi iest, od ludzi się bierze; a co od Boga, to od Boga wzięte być musi. Moc na kazanie, chrzczenie y

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> На полѣ: «Num. 17». <sup>9</sup> На полѣ: «2 Esd. 7». <sup>10</sup> На полѣ: «Tit. 1; 2 Tit. 1».

ga abo świeżo dana y cudy poświerdzo- ma nad wolą tych, przez ktore posłany na, abo wiec przez ludzkie podawanie iey iednego drugiemu isc musi. A statut v pismo s. nikogoż vrzednikiem nie czyni, ani czynić y stawić może. A iako Pan B., raz ziołko cudownie z niszczego stworzywszy, napotym ie bez cuda w na||(50)sieniu zachowywa (tak iż toż ziołko, ktore zimie obumiera, lecie się przez nasienie wraca), tak moc na naukę zbawienna, ktora apostołom raz od samego Boga dana v cudy poćwierdzona iest, w nasieniu stawienia y święcenia kapłanskiego zostaie, y śmiercią apostołow y innych po nich idacych nie ginie, ale zawżdy taż w potomstwie y w succesycy bez nowych cudow trwa. A iako ten. kto chce ono ziołko v wonność iego mieć. co tak rok kwitło, o nasieniu sie pyta.tak kto te nauke y te moc Boża na sprawowanie swego zbawienia, ktora była w apostolech, mieć chce, o ich sie rodzaiu, nasieniu v potomstwie, przy ktorym ono dziedzistwo zostawili, słusznie pytać ma. Ogladavże się na to, abystego za posłańca Bożego nie miał, ktoryć, vkazać żadney takiey pieczęci swego prawdziwego poselstwa nie mogac. sam się śle. v wszetecznie się w vrząd duchowny y w the moc, ktora mu nigdy zlecona, ani od Boga przez ludzkie srzodki podana nie iest, wdaie.

A na to, co zadaja | (51) heretykowie, mowiąc: iż ten Arryus, Dioscorus, Nestoryus s teyże sukcesycy szli y moc taka posyłania, o iakiey tu mowiem, mieli, a przedsię heretykami byli y wiele ludzi zawiedli,—taka iest odpowiedż. Wedle nauki Zbawiciela naszego, posłaniec nie iest wietszy nad tego, ktory

iest, to iest starszych swoich v kościoła Bożego, od ktorego moc bierze. Bo w ten czas posłańcy niewiernymi v fałszywymi zostaia, gdv się z posłuszeństwa y rządu starszych swoich wyłamują, a kościelną naukę opuściwszy, za swoia głową swowolnie idą. O takich apostołowie do Antiochen[skich] chrzescian pisali w ty słowa: «Vsłyszelismy, iż niektorzy z nas wyszedwszy zatrwożyli was 2 słowy swemi, przewracając dusze wasze, każąc się wam obrzezywać v zakon chować,—czegosmy im nie poruczali» 3. Posłani byli od apostołow y kościoła Bożego, ale z kościołem się y s tymi, od ktorych posłani byli, nie zgadzając, a w to || (52) sie wdaiąc, co im poruczono nie było, swoiey się głowy, a nie starszych swoich, przez ktore Pan Bog do nas mowi, rozumu trzymali. Y dla tego słusznie od starszych za niewierne posłańce poczytani byli. Przetoż dobrze Augustyn s. 4 o gołębicy y kruku, ktore był Noe z korabia na wzwieszczenie schodzenia wod wysłał, napisał:- «iż przez gołębicę, ktora z korabia wyszedszy, do korabia sie wrociła — dobrzy a wierni posłańcy sie znacza; a przez kruka-zli y niewierni tym, ktorzy ie wysłali, ktorzy, z korabia wyszedszy a moc od kościoła wziąwszy, na ścierwie się swey wolev bawia, a do swoich sie starszych nie wracaia. By był Arriusz y Nestoryusz y inni, y czasow naszych przeklęty Luter, ktory na przodku posyłanie od kościoła miał, starszych swoich biskupow y kościoła, ktory go posłał, słuchał, a z iego się posłuszeństwa synowską powolnością nie wyłamował,go posłał 1. Przeto wykraczać nic nie- nigdy by był nie zbłądził, y innych nie

¹ На полъ: «Ioan. 13 [ст. 16]». ³ Въ экчемпляръ опечатка: «пав». ³ На полъ: «Асto. 15 [ст. 24]». 4 На полъ: «Libr. 12 con. Faustum capite 20».

zawiodł. Głupstwo tedy było onych, ktorzy, widząc, iż on od tego kościoła, II (53), z ktorego wyszedł y od ktorego posłańcem był, odstępuie a starsze swoie y Pana Boga w nich zdradza, y to wnosi, co mu poruczono nie było, — iż mu vwierzyli, a potępiaiącym go biskupom y wszytkiemu kościołowi Bożemu mieysca nie dali.

Ten iest tedy pewnym a nieomylnym posłańcem Bożym, ktory, od Boga moc przez potomki apostolskie podaną od kościoła biorąc, z kościołem się zgadza y w iego posłuszeństwie y starszych swoich odpoczywa: thaki zawieść ńigdy y zbłądzić (bo kościoł, słup y podpora prawdy, nigdy nie błądzi) <sup>5</sup> nie może.

To się w tym rozdziale dołożyło, na obrzydzenie błędu tych heretykow, ktorzy, pasterzem samego tylo Chrystusa sobie mieniąc, namiestnikow y posłańcow iego, bez ktorych nigdy Chrystus nalezion być nie może, y wiary swey w nikogoż nie wlewa, słuchać nie chca, abo sie na nich nie znaiąc, samosłańcom dusze swoie za ich zdradliwe słowa przedaia. A drudzy sobie ie sami, iako chcac, stawiąc, Hieroboamitow | (54) onych nasladuią, ktorzy, z pokolenia Lewitow kapłanow mieć nie mogac, obyczaiem pogańskim sami ie sobie czynili, taka im moc daiąc, iaką sami mieli, to iest świecką y ziemską a prawa żadnego do duchownych skarbow y szafowania ich niemaiaca.

#### Rozdział 8.

Bez iednego widomego wszytkiego powszechnego kościoła pasterza, iedność, y rząd, y pokoy kościelny zachowany być nie może. | (56) gospodarzow w nim było? Iako może być iedna owczarnia bez iednego pasterza?

Sam przyrodzony rozum to znać musi, iż tam dobrze być nie może, gdzie wiele panow rozkazuie. Y wszytko prawie stworzenie na to woła, aby ieden wodz był miedzy wielkością v mnostwem, ktorego by wszyscy słuchali y za nim szli, v do końca a szczęścia sobie naznaczonego, za iego rządzenim, przychodzili. Widzim (iako Hieronim ś. napisał) iż y pszczoły, y żorawie, y zwierz iednego ma wodza; z iednego pnia tak wiele gałęzi v rozg ożywia się v roście; iedno słoń (55)ce na niebie wszytkie gwiazdy oświeca; ieden sędzia w iednym miescie, ieden krol w iednym krolestwie rząd czyni. Y niemasz, iako to pogański rozum 6 znał, lepszego y pożytecznieyszego rządu miedzy ludzmi, nad monarchia, to iest iednego nad wszytkimi władza. W tym sposobie rządzenia, iako w naprzewybornieyszym, postawić chciał P. Bog swoy święty kościoł: iednego wszytkim owcom swoim daiac widomego pasterza, y to obiecuiąc, iż ieden pasterz y iedna owczarnia być nie miała, prorockim y ewanielickim pismem to stanowiac 7. A poniewasz Pan nasz Zbawiciel chciał mieć miedzy wszytkim chrześciaństwem iedność (bo dla niey na świat przyszedł, mowi Ian ś. 8, aby syny rosproszone w iedność skupił, y the na swoim testamencie nam zleca, y o tę pilnie oyca swego prosi), - niepodobna rzecz, aby ta święta iedność w kościele sie Bożym bez iednego nad wszytkimi starszego zachować się miała. Iako może być kościoł Boży na ziemi iednym ciałem, gdy iedney głowy mieć nie będzie? Iako może być iednym domem, gdy by wiele ||(56) gospodarzow w nim było? Iako może

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> На полъ: «1 Tim. 3 [ст. 15]». <sup>6</sup> На полъ: «Arist. 1 Ethi.» <sup>7</sup> На полъ: «Ioan. 21; Ioan. 10; Ezech. 34 у 37». <sup>8</sup> На полъ: «Ioan. 11; Ioan. 17».

rza, iednego pasterza».

o dziedzicznym y przyrodzonym panie y sprawcy, nam teraz niewidomym; ale się i mowi o jego namiestniku y posłańcu y prokuratorze winice iego widomym. Bez ktorego thu na ziemi ani wiary w Chrystusa, ani chrztu, ani sakramentow, ani nauki żadney mieć nie możem. Poki Chrystus Pan Bog nasz widomy tu na ziemi z nami mieszkał y w ludzkim przyrodzeniu v osobie nas vczył, poty iemu namiestnika y wikaryego nie potrzeba było. Y przeto nawyższego pasterstwa y kluczy 1 l'iotrowi s. acz za żywota tego objecał, ale ich nie oddał, aż po smierci swev. Bo sam obyczaiem ludzkim, iako ludziom trzeba, widomie wszytko sprawował. Ale iako sam v Łukasza ś. 2 w podobieństwie mowi: gdy na wesele odiachał, ie (67) dnemu poruczył czeladkę swoig, aby im vdawał obroku, a wiernym był y pilnym, na przyście się Pana swego ogladaiąc. Ten namiestnik y Pan sam nie czynią dwu głow, ani dwu krolow, ani dwu mistrzow, ale iednę głowe, iednego krola v iednego mistrza. Poniewasz pryncypał a prokurator, od pryncypała mowinc, iedna rzecz iest. Pleban a wikaryi, na plebańskim mieyscu siedząc, krola namiestnik krolewski władzą trzymającnie czynią dwu plebanow, ani dwu krolow, ale iednego w vrzędzie y państwie, aez dwa sa w osobie. Ieden obecny, a

A tu niech nikt onych głupich here- a ciało nie czynią dwu człowieku, ale tyckich słow nie przywodzi, na ktore się iednego; tak Chrystus a papiesz nie czypo cześci w przesztym rozdziale po- nią dwu mistrzow y pasterzow, ale iedwiedziało: «mamy Chrystusa iednę gło- nego. Bo iako dusza wszytko sprawuie we, jednego sprawce, jednego gospoda- y mowi przez ciało, a przedsię dusze nie widzisz, iedno ciało; tak w kościele swym Bo sie tu nie mowi o pryncypale y wszytko Chrystus y Duch iego przez vrzedniki v posłańce swoie sprawuie. naucza, rządzi, a przedsię Chrystusa nie widzisz, iedno iego namiestnika, przez ktorego y w ktorym, (58) wedle apostoła, Chrystus mowi, Chrystus rządzi 3. Iakovsam o swych posłańcach powiedział: «kto was słucha, mnie słucha». Iedna głowa w ciele ludzkim dwoy ma rząd w członkach: ieden niewidomy, przez żyły, ktore od głowy ida y wszytkimi członkami władna; drugi widomy, przez oczy, ktore vkazuia, gdzie v iako ktory członek ruszyć się ma. Tak iedna głowa Chrystus dwoy ma rząd w kościele swoim: ieden taiemny, w Duchu, ktory ożywia członki kościoła Bożego, a drugi iawny, przez swoie posłańce, ktorzy są iako oczy iusz zwierzchnie tego to ciała, vkazując wiernym do vcha zwierzchniego duchowną wole v roskazanie pryncypała v przyrodzonego a spolnego Pana naszego. Miedzy ktoremi gdyby ieden nawyższy nie był, wszytka by się iedność rozsypała y w nierząd obrociła. Bo 4 acz się ta jedność, jako się rzekło, trzyma jedną wiarą y iednemi sakramenty, wszakże więcey się zadzierżywa iednym pasterzem y iedną głową. Bo bracia w iednym domu acz do zatrzymania zgody main wiele społecznych rzeczy, ktore ich miłość wiaża (59) (maia ieden stoł, v ktorego iedzą, iednę skarbnicę, z ktodrugi daleki; ieden roskazuie, a drugi rey się bogacą), wszakże ieśli iednego toż rozkazanie wykonywa. A iako dusza oyca y nawyższego gospodarza mieć nie

<sup>·</sup> Mu mart: «Ioan, 21», · Ha mart: «Luk, 12», · Ha mort: «2 Kor, ultimo [rz. 13]». · Ha nozh: «ledność więcey się dzierży iedną głową, niż iedną wiarą».

be, pdaretko się v stołu powadzą y potrawy popsuia y do skarbnice zamki poodbiiaia. Tak chrześcianie, maiąc jedne wiare v iedny sakramenta, zatrzymać się w zgodzie długo nie mogą, ieśli iednego pasterza y pauczyciela powszechnego mieć nie będą. Prętko wiele wiar z niezgody vroście, prętko skarby szczerych sakramentow y prawdziwego słowa Bożego zfałszowane y zniszczone by byly.

Dla tegosz prorok y krol s. Dawid 5 miła y wdzięczna rzecz iest braciey w iedności mieszkać»! Ktora przyrownając do wonney maści, mowi: «iako wonny olieiek na głowie Aaronowey, kthory spada na brode y na brzegi szaty iego». Daie znać, iż ieśli ta iedność z iedney głowy spadać nie bedzie,-nigdy się zatrzymać nie może. Iako polać się wszytki członki na ciele nie mogą, gdy zwierzchnia woda od głowy się lać nie pocznie, y doły się woda nie napełnia, gdy (60) z iedney gory ściekać do nich woda nie będzie; tak w iedności bracią się zostać nie moga, gdy tey iedności, z iedney głowy pochodzącey, mieć nie będą.

y krocił, gdy iako ludzie do niesnaskow (bez ktorych żywot ten być nie pod vtratą zdrowia, przestawać roskazał. może) przydą? Dwa się plebani powa-Bo by tak nigdy swarom y niezgodam dzą, ieden ie biskup porowna. Dwa się około rzeczy duchownych końca nie biskupi pogryzą, ieden ie arcybiskup zgo- było. dzi. Dwa się arcybiskupow poswarzą, ieden ie patryarcha poiedna. Dwa patry-kościoł swoy, aby iednego wszyscy słuarchowie z sobą w niesnaski zaydą, ie- chali, w rzeczach zwłaszcza trudnych a den ie papiesz vkroci. A ieśliby ieszcze wielkich. Kościoł | (62) też Boży do podwa papieżowie byli, końca by nigdy rządnego a vszykowanego woyska przyniezgodzie nie było! A iedność by ni- rownany iest. W ktorym gdy by dziesiątgdy mieysca nie miała, y ostać by się nikow, setnikow, rotmistrzow, poruczniz wiela głow nie mogła!

Rząd tu na ziemi kościoła Bożego iest na wzor onego niebieskiego. Iako tam ony hierarchie anielskie do iednego się Pana Boga ściągaia; tak v to krolestwo tegosz Pana Boga widome na ziemi do iednego sie namiestnika Bożego ściągać ma. Iako tam z wiela aniołow ieden się vfiec y chor czyni, z wiela vícow y chorow iedna hierarchia, z wiela hierarchyi iedno [61] wovsko, nad ktorym ieden krol kroluiących Chrystus Iezus; tak kościoł Boży na ziemi z wiezgode v jedność sławiac mowi: «O, jako la łudzi czyni jednę plebania, z wiela plebaniy iedno biskupstwo, z wiela biskupstw iedno arcybiskupstwo, z wiela arcybiskupstw iednę patriarchia, a z wiela patryarchyi iedno papiestwo, na ktorym ieden, iako hetman nawyszszy nad wiele rothmistrow, namiestnik widomy tegoż Chrystusa, co kroluje nad anioły, siedzi!

Tenże Pan Bog w starym zakonie 6 porządek (gdzie wszytko na wzor gornego Hieruzalem, to iest niebieskich hierarchyi, budować roskazał) postanowił. gdv miedzy wielem Lewitow iedny na kapłaństwo postawił, miedzy ktorymi 24 było wielkich, a nad nimi ieden nawysz-Bo kto będzie niezgodną bracią iednał szy kapłan, ktorego wszytkim słuchać y na iego wyroku y wynalazku każdemu,

> Tymże obyczaiem Chrystus opatrzył kow y nad wszytkimi iednego hetmana

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Psal. 132 [ст. 1—2]». <sup>6</sup> На полъ: «Ехо. 26».

nie było, zwycięstwa by nigdy się spo- rzem wszytkich owiec y baranow swoich dziewać krol nie mogł. Tak kościoł Bozy nigdy by czartom v heretykom straszliwy nie był, gdyby takiego porządku nie miał. Dla tegoż zacny męczennik Cypryan \$. 1 thak napisal: «nie zinad powstały kacerstwa y narodziło się odszczepieństwo, iedno ztad, iż kapłana Bożego nie słuchają, a tego nie baczą, iż musi być ieden w kościele do czasu na mieyscu Chrystusowym kapłan y sędzia: ktoremu gdy by wedle postanowienia Boskiego braterstwo wszytko posłuszne było, nikt by przeciw kapłańskiemu zebraniu nic nie poczynał; żaden by się nad rossądek Boski y zezwolenie ludzkie y innych biskupow sędzia się nie tak biskupim, iako Bożym nie czynił; y żaden by rozerwanim iedności kościelney nie targał, y nowego by sobie kacerstwa, samemu się sobie podobaiac, nie czynił». Także y Hieronim s. 2 ćwierdzi, iż kościoła Bożego | (63) zatrzymanie na dostovności nawyszszego kapłana zawisło, «ktoremu (powiada) ieśli osobna y nad wszytkiemi nawyszsza moc dana nie , będzie, tyle w kościele odszczepieństw bedzie, ile kapłanow iest».

# Rozdział 9.

Chrystus Pan nasz Piotra & iednym y naywyższym pasterzem vczynił wszytkich owieczek y baranow swoich.

Ten rząd taki przenawybornieyszy monarchiey P. nasz Zbawiciel w kościele swoim postawił, gdy samego iednego Piotra s. nad inne apostoły y przy nich

po swym zmartwychwstaniu, pytaiac go y doświadzając po trzykroć, jeśli by go miłował; v polecił 3 mu przełożeństwo nad wszytkimi owcami, to iest nad ludem wszytkim wiernym, y nad barany, to jest nad wszytkimi przełożonymi ich, gdy mowił do niego samego: «paś owce moie; pas barany moie. To są słowa ewanieliev v prawdy Chrystusowey, tak iasne, iż się żadney ! (64) potwarzy y wykrętnego heretyckiego wykładu nie boia. A drugie, nie mniey iasne, one, gdzie Piotra s. opoką y kamieniem zowie, na ktorym zbudować miał kościoł swoy, y iemu samemu klucze do nieba obiecuiac, y dziwną moc mu zlecając, onego nad inne przekłada, gdy tak mowi: cia tobie (nie Ianowi, ani Iedrzeiowi, ale tobie) mowie, iżeś ty opoka, a na tev opoce zbuduje kościoł mov» 4. Inne też mieysca z ewanieliey słusznie się o przełożeństwie Piotra s. wykładaią (iako niżev vslyszysz z ś. Augustyna). Pierwsze ono, iż za się tylo a za Piotra Pan Chrystus pobor, ktory tylo gospodarze y oycowie czeladni płacili, dać kazał, daiąc znać, iż po nim Piotr s., iako gospodarz v starszy, nad innymi być miał 5. Y przeto się wnetże za tym vczniowie o starszym pytaią. Przy wieczerzey też ostatniey, gdy się apostołowie także o starszym pytaią, Pan, obracaiac się do Piotra, rzekł: «iam się za cie modlił, aby twoia wiara nie vstała, a nawrociwszy się, posilay bracią twoię» 6. Prawie iako palcem vkazuiąc, iż onego za starszego mieć chciał ku posile (65)niu braciev, aby sie wiary iego stateczprzełożył; y vczynił go głową y paste- nością przeciw szatańskim nawalnościom

¹ На полъ: «Epist. 3, libr. 1». ² На полъ: «Contra Luciferia.» ² На полъ: «Ioan. 21» 4 На полъ: «Matt. 16 [ст. 18]». 5 На полъ: «Matt. 17 [ст. 27]». 6 На полъ: «Luk. 2 [CT. 32]».

pokrzepiali. Gdy też Mateusz s. apostoły mianuie, mowi? «pierwszy Piotr» 7. Y inni dwa 8 ewanielistowie na pierwszym go mieyscu nad inne stawią, krom wątpienia pokazuią, iż on był nad inne starszy. Sam też Pan Iezus na pierwszym powołaniu iego, głową go zowiący to mu imię daiąc Cephas 9, bez pochyby starszym go nad inne mieć chciał. Ktore tak iasne słowa inaczey się rozumieć nie mogą, iedno iż Piotr s. nad inne, iako głowa widoma y namiestnik nawyższy Pana naszego, przełożony iest, y wszytkiemu kościołowi za starszego dany.

W czym potwarzy y wymysły heretyckie opuściwszy, słuchaymy starożytnych y świętych doktorow Łacińskich y Greckich, iako oni te słowa Chrystusowe, ktore się przywiodły o przełożeństwie Piotra s. nad inne, rozumieli, a za to mieli, iż on tymi słowy był dany opoką y głową kościoła wszytkiego.

Hilaryusz święty tak Piotra s. sła (66)-wi: «O, szczęśliwy fundamencie kościelny takim danim imienia nowego, y godna do takiego budowania opoko, ktora spodnie prawa, y piekielne wrota; y wszytkie zamki śmierci obalasz! O, błogosławiony wrotny niebieski, ktoremu klucze niebieskich przybytkow na wolą daią!» 10 Widzisz, iż tu Piotra s. kościelnym fundamentem, wedle słow Pańskich, zowie!

Cypryan 11 także męczennik na wiełu mieysc trzyma o Pietrze s., iż na nim zbudowany kościoł iest. A chociasz wszydoskonałości, iako scy apostołowie mieli rowną moc, wszakte (powieda) iednemu owce polecił y na iednym zbudował kościol swoy, dla iediałowa zbudowa zbudow

ności, aby się od iednego poczynała. Daiąc znać, iż aczkolwiek apostołowie w mocy duchowney odpuszczania grzechow byli rowni, ale w czynieniu rządu y w przełożeństwie nie rowni. Piotr ś. sam na rządzenie postawiony iest 12, y, bez apostołow, zupełnieyszą nad wszytko y nad inne moc wziął, a bez ktorego innym dana nie iest. A to dla iedności, ktora bez iednego starszego być nigdy nie może.

|| (67)Orygenes 13 tak na iednym mieyscu o Pietrze s. naucza: «to, co rzeczono Piotrowi, zda się, iż też to wszytkim rzeczono iest, ktorzy trzykroć grzeszące karzą, gdyby ich nie słuchali, y zwięzuią na ziemi, csądzaiąc występnego za iawnogrzesznika v poganina. Ale iż trzeba było, aby co wietszego miał Piotr nad inne, ktorzy trzykroć karali, przeto iemu tak mowi: «tobie dam klucze krolestwa niebieskiego, a co rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązano w niebiesiech, a co zwiążesz na ziemi, będzie związano w niebiesiech». Przeto 14 nie mała iest rozność, iż Piotrowi dane są klucze nie iednego nieba, ale wielu niebiosow, iż co by kolwiek związał na ziemi, związane ma być nie tylo w iednym niebie, ale we wszytkich. A do tych, ktorych wiele iest zwięzuiących y rozwięzuiących na ziemi, tak mowi: «aby zwięzowali y rozwiezowali ni na niebiosach, iako Piotr, ale na iednym niebie. Bo nie są takiey doskonałości, iako Piotr, aby na wszytkich niebiosach zwięzować y rozwięzować mogli<sup>3</sup>. Y na innych mieyscach tosz

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На повъ: «Matt. 10 [ст. 2]». <sup>8</sup> На повъ: «Mar 3 [ст. 16]; Ľuk. 6 [ст. 14]». <sup>9</sup> На повъ: «Ioan. 1 [ст. 42]». <sup>10</sup> На повъ: «In Matt. cap. 16». <sup>11</sup> На повъ: «Lib. 1. Е. 1. Trac. 3. de simpl. Prel. lib. 4, Ер. 9 et. serm. de patienti. et in Epi. ad Quin.» <sup>12</sup> На повъ: «Matt. 16; Ioan. 21». <sup>13</sup> На повъ: «In Matt. Hom. 5». <sup>14</sup> На повъ: «Š. Piotr. dane klucze wielu niebiosow». <sup>15</sup>На повъ: «In Exed. Hom. 5».

|| (68) Hieronim 1 też ś. tak mowi: «na Pietrze zbudował Pan kościoł. 'Co aczkolwiek na innem mieyscu na drugich vczynił, v wszyscy klucze krolestwa niebieskiego biora, aby się rownie na wszytkich moc kościelna vkrzepiła, wszakże dla tego miedzy dwunaścia ieden obrany iest, aby, za postawienim głowy, odszczepieństwom przyczyna nie była». To mowi Hieronim s. przeciw Iowinianowi, ktory, chcąc stan małżeński nad dziewiczy wystawić, powiadał, iż nie na Ianie, ktory żywot panieński wiodł, ale na Pietrze, ktory w małżeństwie był, P. Chrystus zbudował kościoł swoy. Skąd znać, iż to tak iasna rzecz była, iż y heretykowie to znali, iż Pan nasz na Pietrze kościoł swoy zbudował. Y na drugim mieyscu 2 tenže s. Hieronim pisze: «A co Platonowi (powiada) z Piotrem: iako on był kxiażeciem philozophow, tak ten był kxiążęciem apostołow, na ktorym kościoł Pański trfale fundowany iest, iż się ani nawalnoscią rzek, ani żadnemi pokusami nie obala». Y żywot | (69) Piotra s. opisuiąc, kxiążęciem go także apostolskim zowie.

Chryzostom s. na wielu mieysc <sup>3</sup> Piotrowi s. zwierzchność nad inne apostoły przyznawa. Na ony słowa pisząc: «kto iest więtszy w krolestwie niebieskim», mowi: «Vczniowie nieco ludzkiego cierzpieli y gorszyli się w tym, isz Piotra nad inne wszytkie przełożył». Y na innym <sup>4</sup> mieyscu: «ia tobie mowię: tyś iest Piotr, a na tobie zbuduię kościoł moy». Y indziey <sup>5</sup>: «Iacoba (mowi) na iednym mieyscu ograniczył, ale Piotra wszytkiego

swiata mistrzem y doktorem vczynił. Y ieszcze 6 tenże s. Chryzostom: «Piotr (powieda) nad wszytkimi, ktorzy synowscy są, władzą wziął, nie tak, iako Moiżesz nad narodem iednym, ałe nad wszytkim światem.

Cyryllus Alexandryński <sup>7</sup> pisze: «gdy Pan pytał: a wy czym mię być mienicie, Piotr ś., iako kxiąże y głowa innych, pierwszy zawołał: thyś iest Chrystus, syn Boga żywego». Baczysz, iako Piotra kxiążęciem y głową innych apostołow zowie! Y na drugim mieyscu, iako starzy doktorowie z nie||(70)go przywodzą <sup>8</sup>: «iaką (powiada) Chrystus wziął moc od Oyca na to wszytko, co iest, aby mu się wszytko pokłoniło; tak y Piotrowi y iego potomkom zupełnie zlecił. A nikomu innemu, iedno Piotrowi, Chrystus to, co iego iest, w zupełności nie dał».

Ambroży s. <sup>9</sup> także mowi: «Piotr s., iako dobry pasterz, w obronę wziął trzodę Chrystusowę, aby ten, ktory sobie był mdły, wszytkim stał się podporą; a ten, ktory się w pokusie, gdy był pytany, zachwiał, innych w stateczności wiary ogruntował. Tenże się na pokrzepienie nabożeństwa kościołow opoką zowie, tak iako mu Pan rzekł: tyś iest opoka, a na tey opoce zbuduię kościoł moy.

Cyryllus. 10 tymże sposobem Hierozolimski Piotra s. książęciem apostolskim naywyższym zowie. Y na drugim mieyscu tym go tytułem opisuie: «Piotr, książe apostolskie y naywyższy kościelny kaznodzieia».

Euzebiusz Cesaryiski 11 tak mowi: «za •

¹ На полѣ: «Lib. 1 co. Iouinia.» ³ На полѣ: Lib. 1 co. Pelagia.» ³ На полѣ: «In Cathal. In Mar. Hom. 59». ⁴ На полѣ: In. Mat. Hom. 55». ⁵ На полѣ: «In. Ioan. Hom. 87. vltima». ⁶ На полѣ: «In Acta». ¹ На полѣ: In Ioan. libr. 12, cap. 64». ⁶ На полѣ: «Ex. libr. Thesaur. S. Tho. in opusc. de erro. Grecor.» ⁶ На полѣ: «De fide Petri ser. 47». ¹⁰ На полѣ: «Catech. 2 et 11». ¹¹ На полѣ: «Libr. 2, cap. 14».

czasu (powiada) Klaudiusza, opatrzność łaski Bożey przewybornieyszego 'y na-więtszego nad apostoły wiel (71)kością wiary y zasługi cnoty książę nad pierwszemi Piotra do Rzymu posłał[a]».

Augustyn S. 12 tak pisze: «Zbawiciel, gdy za się y za Piotra pobor dać kazał, za wszytkie zapłacił. Bo iako w Zbawicielu były wszytki powody nauczenia, tak po Zbawicielu w Pietrze wszyscy się inni zamkneli. Y iego postawił ich glowa, aby był pasterzem trzody Pańskiey. Bo miedzy innemi słowy mowi yczniom: «czuycie a modlcie się, abyście w pokuse nie vpadli» 13. A do Piotra rzekł: «owo szatanowi się zachciało, aby was przesiał, iako pszenicę; alem ia prosił za toba, aby wiara twoia nie vstawała; a ty nawrocony posilay bracią twoię» 14. W czymże tu (powiada) watpić? Za Piotra się modlił, a za Iakuba y Iana nie modlił się? Iasna rzecz iest, iż się w Pietrze zamykali wszyscy. Bo modląc się za Piotra, za wszytki sie modlił. Poniewasz w przełożonym lud się gani, abo chwali». To s. Augustyn. Widzisz, iako tu Augustyn s. te oboie mievsca w ewanieliey, to iest danie poboru y modlitwe za Piotra o przełożeństwie Pio||(72)tra świętego nad inne apostoły mądrze y wiernie wykłada. Y na innym mieyscu 15 mowi: «A kto tego nie wie, iż przodkowanie apostolstwa Piotra s. nad każde biskupstwo przełożone być ma. W apostole Pietrze (powiada) przodkowanie apostolskie przewyższaiącą łaską inne przechodzi». Tegoż Piotra ś. tenże Augustyn s. 18 fundamentem kościoła Bożego zowie. Tyś iest Piotr, a na tey opoce zbuduię kościoł moy. Piotra (po- oglądał.

wiada) Pan nazwał osnowanim kościelnym, przetosz słusznie ten fundament kościoł święci, na ktorym kościelnego budowania wysokość powstaie. A iż na iednym mieyscu wykład ten, w ktorym ćwierdzi na wielu miesc, iż na Pietrze zbudowany iest kościoł, tak obraca 17, iż się o Chrystusie tosz rozumieć może, iż na tym zbudowany iest kościoł, ktorego Piotr wyznał. Tedy pirwszego rozumienia nie gani, v owszem, iż dobre iest. y z Ambrożego, y z pospolitego kościelnego rozumienia dowodzi; lecz na wola daie czytelnikowi obierać sobie z tych obudwu wykładow, ktory by mu się pe-(73)dobał.

Otosz my ten obieramy, iako z innemi doktory y z kościołem zgodnieyszy y według textu właśnieyszy. Nikt tak głupi nie iest, aby Pana Zbawiciela od fundamentu kościelnego odsadzał, abo iemu tego nie przyczytał, iako Princypałowi y Bogu naszemu, w ktorym opoka iest zbawienia naszego! Ale s tym to stoi, iż iako Chrystus-pasterz, y Piotrpasterz; Chrystus — swiatłość świata, v Piotr-swiatłość świata; Chrystus-opoka kościelna, y Piotr-opoka kościelna. Ale inszym a inszym sposobem: Chrystusiako Princypał niewidomy, a Piotr-iako sprawca widomy; Chrystus — iako Pan, a Piotr—iako namiestnik, Chrystus—do serca, a Piotr-do vcha, wiary y kościoła fundamentem y zatrzymanim iest, tak iż na nim y nauce iego, iako na mocney opoce, kościoł wszystek polega.

Wiele by się innych—y starych, y młodszych doktorow przywieść mogło, gdybych się na skrocenie tych książek nie oglądał.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> На полъ: «Quest. ex nouo Testa. q. 75». <sup>13</sup> На полъ: «Luk. 22 [ст. 46]». <sup>14</sup> Лука, гл. 22, ст. 21—32. <sup>15</sup> На полъ: «De Bapt. con. Donati lib. 2, сар. 1». <sup>16</sup> На полъ: «Serm. de sanct-15». <sup>17</sup> На полъ: «Retra. li. 1, сар. 21».

przeciw przodkowa | (74)niu Piotra s. nad innemi apostoły zamiataja, chcac jasne słowa ś. ewanieliev wyszpocić, gdzie mowi: «miedzy apostoły ś. pirwszy Piotr». Powiadaią, «iż iest pierwszy w porządku, a w nie dostovności, abo iako po Lacinie mowia: ordine, non dignitate.

Chociasz to gloza y przydatek ich, wszakże y tymi sami się tępią, a prawdę katolicką barziey ćwierdzą. Bo gdyż porzadek tam nie iest, gdzie wszyscy rowni y iednacy są, a stopniow żadnych niemasz y rożności: wedla ich glozy, Piotr ś. stopień iaki nad inne mieć musi, ieśli porządkiem ma być od innych rożny. A to nie w lidzbie (bo lidzba stopnia v gradum nie czyni), ale w dostoieństwie onym, ktoremu nad inne dane iest, iż iest opoka y pasterz kościoła Bożego. «Tobie mowie, Pietrze, (nie wszytkim, ani tobie, Ianie, ani tobie, Iakubie, ale tobie, Pietrze); iż na tobie zbuduię kościoł moy». Ktemu, iż nie darmo mowi ewanielista «pirwszy Piotr», tedyć musi być pierwszy abo pirwością powołania, iż pierwey, niżli inni, do nauki Chrystusowey powoła||(75)ny był, abo iakim dostoienstwem. Nie pierwością powołania, bo tak Iedrzey s., ktory pirwey iest od Pana wezwan y pirwey nalasł Mesyasza, ktorego Piotrowi vkazał, pierwszym ten być miał. .Tedyć pewnie—dostoieństwem y vrzędem Piotr s. pirwszym nazwany iest. A też kto się przypatrzy ewanielistom, naydzie to, iż Matteusz s. nie dla lidzby rzekł «pirwszy Piotr», ale dla dostoieństwa. Bo rzekszy «pierwszy Piotr», miał mowić «wtory Iedrzey», «trzeci Philip» (czego lidzba potrzebowała). Lecz tego

Na to tylo odpowiem, co heretykowie nie czyni, dając znac, iż nie dla lidzby rzekł «pierwszy Piotr», ale dla dostoieństwa. Ktemu na pierwszym mieyscu wszyscy trzey ewanielistowie 1 Piotra kładą, a na wtorym y trzecim wszyscy rozno. Łukasz s. na wtorym mieyscu liczv Iedrzeia, a Marek s. Iakuba. Na trzecim Marek s. kładzie Iana, a Łukasz Iakuba, a Matteusz Philipa. A iednak wszyscy na pierwszym mieyscu Piotra. To znać, iż się nie na lidzbę, ani porządek w liczeniu, ale na dostovność Piotra ś. y przodkowa (76)nie nad inne oglądali, gdy na pirwszym mieyscu Piotra s. położyli.

> A to, co z Cypryana ś. przywodza, gdzie mowi, iż wszyscy apostołowie byli rowni, na to się iusz wyższey, przy iego świadectwie, powiedziało. Y sam to na tymże mieyscu wykłada, iż, dla iedności y rządu czynienia, iednego nawyższego w kościele Bożym potrzeba.

> Co mowią, iż na koncylium' Hierozolimskim przodkowania Piotra s. nie znac, myla się. Y owszem znacznie iest! «Bo (mowi pismo) 2 było długie gadanie v watpienie (około obrzezania), asz Piotr pierwszy y przełożony) powstawszy (dekret vczynił v watpienie rozwiązał) mowiąc: wiecie, bracia, iż mnie zdawna Bog obrał na naukę pogańska» etc. Y zamyka, aby od zakonu wolność była, a obrzezanie odrzucone było. Do ktorego dekretu iż nieco prydaie Iakub s. Żydom swoim, ktorych był biskupem, nieco ieszcze vgadzaiąc,-tym się przełożeństwo Piotra ś. nie psuie. Bo radę dobrą starszy y od młodszych, gdy dobra iest, przyimuie.

||(77) A iż pismo mowi: «posłali apo-

¹ На повъ: «Matt. 10; Mar. 8; Luc. 6». ⁴ На повъ: «Acto. 15 [ст. 7]»

stołowie do Samaryey Piotra, nie iako niższego posłali (bo v rownego tym obyczaiem posyłać się nie godzi), ale iako do posługi Bożev goretszego, v do onev rzeczy sposobnievszego, y tam gdzie go była więtsza potrzeba, nie roskazując, ale radzac. Iako też y senat wysyła krola na wovne, nie iako niższego, ale iako tam, wedle rady ich, potrzebnieyszego.

Nakoniec ono bardzo iasne pismo 3 o zleceniu owiec Chrystusowych Piotrowi, ktore ich nabarziev bodzie, chcieli by swym martwym wykładem zagłuszyć, gdy mowia: «na tym mieyscu powiadaiac troiakim wyznanim miłości, troiakie zaprzenie Piotr s. nagradza».

Dobrze! Niech tak bedzie! A cosz zatvm?

Śmieią li mowić, że mu Pan przytym pasterstwa owiec swoich nie zleca? To prożno Pan rzekł: «paś owce moie, paś barany moie»? Nie prożno! Bo za wyznanie y doświadczenie miłości, w tym mu się miłować y miłość ku sobie okazować roskazuie, aby pasł v sprawował ow||(78)ce iego. Tu mu osobnie ziścił ono, co osobnie obiecał nad inne: «tobie (nie Ianowi, ani Iakubowi) dam klucze krolestwa niebieskiego». Ktora obietnica iż samemu służyła, samemu się tesz ziścić miała. Y przetosz nad inne wietsza na nim miłość wyciaga, ktoremu też więtszy vrząd zleca.

Nie iest tedy wątpliwa rzecz z ewanieliiev y z słowa Bożego tak iasnego y z wykładu a rozumienia doktorow ś. y kościoła wszytkiego, iż Pan nasz Piotra s. starszym nad inne apostoły y miestnikiem swoim iedność się y zgoda kościoła Bożego trzymała y, iako na opoce, vtwierdziała.

# Rozdział 10.

·Rząd ten, ktory Pan Chrystus w kościele swym postanowił, z Piotrem s. vmrzeć nie mogł, ale trfać ma do końca świata.

Mowić to, iż tylo Piotrowi samemu ten przełożeństwa pasterskiego przywiley służył || (79) a z nim vmarł,—nic innego nie iest, iedno iakoby rzekł, iż z Piotrem 8. porządek vmarł y iedność kościoła Bożego, abo: iakoby iusz owce Chrystusowe zginać miały, ktore bez pasterza y iedney głowy widomey być nie moga. Mowi Paweł s.: «dał Pan Chrystus do kościoła swego apostoły, ewanielisti, doktory, pasterze> 4, nie na czas ieden, ale asz do skończenia świętych, to iest do ostatniego chrześcianina, ktory się na końcu świata vrodzi. Daleko więcey ten ieden pasterz nawyższy, bez ktorego iedność kościoła być nie może, trfać musi. Przetoż nigdy Piotr, v opoka, v klucznik a szafarz kościołowi Bożemu, vmrzeć nie może. Bo by z nim owce vpadły y głodem pomarły. Symon Galileyczyk z Bethsaidy, brat Iedrzeiow, vmarł; ale Piotr, od Pana vczyniony y tak nazwany, nigdy vmrzeć nie może. Bo ieśli inni apostołowie potomki swoie z tą mocą, ktorą sami mieli, zostawili, - a iako Piotr s., ktorego moc była więtsza y kościołowi iedynym pasterzem wszytkich baranow potrzebnieysza, zostawić iey potomkom y owiec swoich, to jest wszytkiego po-swym y kościolowi nie | (80) miał? A co wszechnego kościoła vczynił. Y to chciał ieszcze więcey — te przywileie, ktoremi mieć, aby pod iednym sprawcą y na- Pan s. Piotra nadał, więcey służą po-

tomkom iego v czasom, po apostolskim Piotraśmy przez Agatona mowiącego ześciu następującym, aniżli onym, gdy tu na świecie apostołowie żyli 1, Bo oni s. apostołowie y towarzysze Piotrowi, maiac one pirwiasnki Ducha s., mniev pasterstwa Piotra s. potrzebowali, iako nawyższy kościoła Bożego po wszytkim świecie budownicy, ktorzy zabłądzić ni w czym nie mogli. Lecz po nich inni wstępując biskupi, ktorzy tak doskonałego Ducha nie mieli, im daley się od czasow apostolskich odsadzali, tym więcev pasterstwa v rzadu Piotrowego potrzebowali, aby około wyznania wiary ś. y nauki bez tey opoki nie pochybili a do rozerwania iakiego bez iednev głowy nie przyszli. Przetosz przywileie y zwierzchność stolice Piotra ś., im daley w lata kościoł ś. postępował, tym się iaśniev v więcev pokazować v wynurzać poczęły. Bo im się więcey kościoł szerzył, a do tego domu ludzi rozmaitych y narodow niestwornych nabierał y ku rozerwa (81) niu iakiemu skłaniał; tym więcey tego Pasterza iednego nawyższego, ktory by iedność czynił a niestworności krocił, potrzebował.

Nie tak się za czasu apostołow, tu ieszcze na ziemi żywiących, pokazało, co to iest Piotrowa opoka y pasterstwo, iako za czasu Arryusza, Nestora, Macedoniusza, v gdy sie iusz kościoł tak szeroko rozkrzewił a takiemi kacerstwy rozrywać poczał. Dopiero barzo znać było, iako niżev vsłyszysz, co to iest opoka Piotrowey wiary, a co to pasterza mieć iednego, ktory by koncylia składał, niezgodne biskupy iednał, kacerstwa vkazował y potępiał, a z podaney wiary bracia posilał. Dopiero one słowa na koncyliach 2 słyszane były: Piotr przez

słyszeli». Bo Piotra ś. potomkowie byli zawżdy y będą wiary ś. powodem, zatrzymanim v obronienim, asz do tego czasu przeciw wszytkim nawalnościam odszczepieństwa v kacerstwa. Co mowi P[an] Piotrowi: «day posiłek braciey». To się wiecey w pol (82) tomkach Piotrowych, niszli w samym ś. Pietrze, ktory miał bracia, tak mocnie Duchem s. posilona, pokazało. Gdy oni, katałt y formę wiary podaney mocnie trzymaiac, innym do prawdy ewanieliev ś. droge vkazowali y vkazuią, iak się niżey powie. A tak bez tego Piotra y namiestnika Chrystusowego święty kościoł nigdy być nie może. A iako Pryncypał Chrystus Iezus y głowa niewidoma nigdy nie vmiera, tak też sprawca iego y głowa widoma zawżdy być musi, ktory, iż iest śmiertelny, inne iako dzieci duchownym rodzenim po sobie zostawuie, ktorzy po vmarłych y doczesnych pasterzach docześnie wstępuia, a lidzbę onemu iednemu pryncypałowi y nigdy nieumieraiącemu Pasterzowi naszemu z swego władarstwa oddaia. Dla tegosz papież nie zowie się potomkiem Chrystusowym (bo potomek iest po zmarłym, a Chrystus, iako pryncypał, żywy iest wieczny Pasterz nasz), ale się zowie wikaryim y namiestnikiem iego; lecz się zowie Piotrowym potomkiem, bo po nim, | (83) iako po zmarłym y doczesnym pasterzu owiec Chrystusowych, porządną sukcesyą docześnie wstępuie. a newton with the committee of the new Tree

# Rozdział 11.

Na niewstyd fałszerzow tych heretykow, ktorzy mienią, isz Piotr Leona mowi: czernidłośmy widzieli, a święty nigdy w Rzymie nie był,-

¹ На полъ: Rom. 8». ² На полъ: «Chalcedo conci, Sextae generalis act. 18».

ścioł fundował, y tam vkrzyżowan, y vmarł.

O przełożeństwie y przodkowaniu Piotra s. nad innemi apostoły, a iż ieden nawyższy pasterz, widomy w kościele Bozvm potomek Piotrow, być musi, sparci pismem haeretykowie do ostatniey się a prawie desperackiey obrony vciekli, przac tego, iż Piotr s. nigdy w Rzymie nie był, przeto samo, iż tego mianowicie w pismie s. niemasz; czując to dobrze, iż poki to stoi, iż Piotr s. w Rzymie vczył y vmarł, poty stolice s. Rzymskiev v mocy, iev od Boga przez s. Piotra daney, zatłumić nigdy nie moga; a ieśliby to obalili, na wszytkim by się im około vpadku (iako oni mowią) papiestwa, to iest wiary, od aposto||(84) łow Piotra y Pawła fundowaney, powiodło.

Tym szatan zwatlic wszytke moc duchowna stolice Rzymskiev chcac, smiech z siebie, iako psalm mowi, pokazał, a łacnievsza nam drogę do swego pohanbienia vczynił. Bo łacniev by tym haeretykom słońca palcem dosiać, łacniev by im wszytki chrześciańskie kxiegi v owszem wszytko chrześciaństwo wygubić, aniszli te prawde około bycia Piotra s. w Rzymie zfałszować v z kxiag ią wszytkiego świata y z pamięci ludzkiey wygładzić. Co iedno od apostołow chrześciaństwa było, co iedno doktorow y historykow kościelnych y świeckich y chrześciańskich pisało, wszyscy to prawie iednemi vsty zgodnie ćwierdza!

A ten niestatek y niewstyd heretycki, wszytkiemu światu, y wszytkim świętym Bożym, męczennikom, biskupom, doktorom matactwo sromotne zadaiac (rozumiey, cny czytelniku, do czego przyszli, a iako się im dufać masz!): «vkasz nampowiadaia — z Dzieiow Apostolskich

wywody, isz był, y on Rzymski ko- tak iaśnie, ia (85)ko o ś. Pawle pismo iest, iż Piotr s. był w Rzymie»?

Iakoby iusz nic się na świecie więcev nie działo, iedno co iest w Dzieiach Apostolskich wypisano?! Abo iakoby Iedrzey, ani Philip, ani swieci inni apostołowie nie byli w Azyey, w Indyey, w Grecyey, w Hiszpaniey, przeto isz tego w · Dzieiach Apostolskich niemasz?! O, nieznosne głupstwo! Kronike świata w Dzieiach Apostolskich wszytkiego mieć chca, ktore tylo niektore sprawy krotkich lat, zwłaszcza świętego apostoła Pawła zamykaią, inne rzeczy kościelnym kronikarzom v doktorom zostawuiac! Lecz ci obrotni weżowie, złego o papieżu v duchowieństwie mowić chcą, wnetże do kronik y historykow bieża, prawde im przyznawając, ktorą nie w pismie świętym, ale w kronikach nayduia!

My aczkolwiek się na tym nie sadziem, aby nam na bycie s. Piotra w Rzymie wywodow z piśma potrzeba (bo to z świadectwa wszytkiego świata doktorow y historykow kościelnych iaśniey niż w słońcu mali (86) my), wszakże y na tym nam nie zeydzie, iż z pisma świetego wywieść to możem!

Iednak tych przelisz krnąbrnych ludzi tym pierwey podkam. Niech vkaża z pisma s. kto Rzymski kościoł w wierze Chrystusowey fundował? Kto Rzymian wiary nauczył pierwey, niszli Paweł s. do nich pisał <sup>8</sup>, y pierwey, niżeli do Rzymu przyjechał, a gdzie, y jako Piotr ś., y Paweł żywota tego dokonał? Czego ieśli z pisma nie pokaża, niech się też o bytności Piotra s. w Rzymie wywodow z pisma s. nie vpominaią. A poniewasz w tev mierze rzucić się do historykow v do wszytkiego świata świadectwa muszą, czemusz im wiary nie daią?

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> На поив: «Rom. 1».

pisał, tak mowi: «pozdrawia was ko- zus mu się vkazał. A Piotr S., Pana ścioł, ktory iest w Babiloniey». Rzym swego poznawszy, pytał go: «Panie, gdzie była, ktory za czasem, iako mowi Leo wans. A Piotr & porozumiał, iż to nań 8. 1, z mieszkania dyabelskiego y z Babi- przymowka była, a czas iego przyszedł, płanstwem.

zostawił Papias Hierapolitański, vczeń Iana s. ewanielisty, ktory sam to od s. Iana, abo od samego Piotra s. słyszeć mogł, iż Babilonem w tym liście Piotr wodzi v Hieronim ś., świadczy, iż Mas. Rzym, w ktorym y pisał, nazwał. O czym wielcy są świadkowie Euzebiusz Cezaryiski 2, Hieronim s. 3 y Nicephor Grecki 4, ktorzy to tak twierdza, iż tak Papias to słowo Piotra ś. wykładał, a iż w Rzymie ten list pisał.

Widziszże, iż y z pisma świę[tego] bytność Piotra ś. w Rzymie dowieść sie może.

Ale iaśnieyszy wywod iest z doktorow s. y historykow y świata wszytkiego świadectwa, z ktorych tu, prze ich niezbiedny vpor, niektore włożyć muszę, inne bez lidzby opuściwszy:

Naprzod Egesyppus <sup>5</sup>, prawie stary y wnet po apostolech będący kościelny historyk, wypisał, iako Piotr ś. y Paweł, w Rzymie Symona czarnokxiężnika zwoiowawszy tam za czasu Nerona kopołożył, lako gdy go chrześcianie do te- wysep wypędzony iest.

Ale my nad potrzebę y to z pisma s. go, aby z Rzymu vchodził, a ieszcze popieramy, iż Piotr s. był w Rzymie. Bo sam się dla kościoła Bożego zachował, przyw liście swym pierwszym, ktory w Rzymie wiedli przed brama Łacinska. Pan Ienazwał Babilonia, pod figura gdzie pier- idziesz?> A Pan odpowiedział: «ide do wev wszytkiego bałwochwalstwa głowa Rzymu, abych był drugi raz ykrzyżoloniey (87) stał się miastem świetym aby się to ziściło, co mu był Pan o iego y ludem wybranym y kroliewskim ka- śmierci przepowiedział. Y wrociwszy sie do Rzymu a ono widzenie wiernym oznay-Ten wykład y rozumienie pisma tego miwszy, rychło potym krzyżowa śmiercia świadectwo dał Panu v prawdzie iego. tamże w Rzymie, wespołek z Pawłem 8.>

> Klemens Alexandrviski, iako tho przyrek ewanielista, Piotra w Rzymie słuchaiąc, proszony od Rzymian ewanielia swoie napisał, kthora Piotr s. ogladawszy pochwalił y poćwierdził 7.

(89) Yreneus 8, ktory żył około roku 181, wyznawa, iż kościoł Rzymski od-Piotra y Pawła s. fundowany iest, y do niego w każdey watpliwości około wiary odzywać się każe. Tamże biskupy Rzymskie wylicza, Piotra ś. kładac pierwszego.

Tertulian 9, ktory żył około roku 214, ty słowa ma: «masz Rzym (powiada), zkad my też moc mamy. Szczęśliwy to kościoł, w ktory wszytkę naukę zaraz ze krwią swoią apostołowie wlali. Gdzie Piotr s. męce Pańskiey zrownany a Paweł ześciem Iana koronowany iest. rone meczeńską odnie (88)sli. «Y tam Gdzie apostoł Ian we wrzącym oleiu onę historyą (powiada), ktorą s. Ambro- smażony y w ogniu vtopiony, gdy żadży z niego w iednym kazaniu swoim ney szkody nie odniosł, na wygnanie na

¹ На полѣ: «Serm. in natal. B. Petri et Pauli». ² На полѣ: «Lib. 2, сар. 15». ³ На полѣ: «in Catal, in vita S. Marci». 4 На повъ: «Nicep. li. 2, cap. 15». 5 На повъ: «Lib. 3 de bello Iudaico, ca. 2». 6 На полъ: «Inter epist. 32 et 33». 7 На полъ: «Libro 6 Stromatum. In Cathal, sub verbo Clemens. Alexan.». В На полъ: «Libr. 3, сар. 1 et 3». В На полъ: «De praescrip. haeret. ..

kazał a Pawła s. sciac.

Gaius, ieszcze starszy historyk kościelny, toż, świadczy. Ktorego też tenże Euzebius świadectwo przywodzi na tym mieyscu vkazanym.

(90) Dyonizy Koryntski tev prawdy pomaga, iż w Rzymie Piotr s. vczac vkrzyżowany iest.

Cypryan s. 10 meczennik stolice Rzymską zowie «stolicą Piotra s.». «Śmieją (powiada) heretykowie do stolice Piotrowey vciekać sie, do kościoła przodkuiącego, zkąd iedność kapłańska zaczęła sie. Y na inszych wielu mieysc.

Chryzostom s. na iednym mieyscu 11 tak pisze: «nie iest tak iasne niebo, gdy się słonecznemi promieńmi oświeca, iako Rzymskie miasto, dwiema temi pochodniami (to iest Piotrem y Pawłem) wszytkiey ziemi świecąc. Ztamtąd Paweł wzięt będzie, ztamtad Piotr. Vważcie sobie, na co Rzym patrzyć bedzie, gdy Paweł z Piotrem, z grobu onego powstaiąc, przeciw Panu wzgorę wynidą?! Iaką rożą Rzym pośle Chrystusowi? Iakiemi dwiema koronami ozdobiło sie to miasto? O, iako dwiema temi złotemi łancuchy przybrane iest! Iakie to ma zrzodła? Przetoć ia zdumiewam się nad thym miastem. Nie prze dostatek złota, nie prze ony (91) budowania, ktore ma, ani dla inney rzeczy, ale iż ma ony słupy kościelne».

Pietrze s. y Pawle tak mowi: «Iedne- możesz, heretyku, y to dobrze wiesz,

Euzebius Cezaryiski <sup>9</sup>, kościelny hi- raz obadwa do Chrystusa przyszli; na storyk, na kielu † mieysc powiada, iż iednym mieyscu, aby ktoremu z nich Nero w Rzymie Piotra s. vkrzyżować na Rzymie nie schodziło; pod iednym przenasladownikiem, aby rownym okrucienstwem byli scisnieni. A tak dzień dla wysługi, mieysce dla chwały, przenaśladowca dla doswiadczenia cnoty ich dany im był. A na ktorym że mieyscu męczeństwo (powiada) wycierpieli? W mieyscie Rzymskim, ktore na głowe v panowanie nad narodami. Dla tego, aby tam, gdzie była głowa bałwochwalstwa, głowa światobliwości odpoczywała; gdzie pogańskie książęta mieszkały, aby tam kościelne książęta przebywały. To sa słowa Ambrożego s.

Hieronim 13 też s. tak o Pietrze s. pisze: Piotr s. na zburzenie Symona Maga szedł do Rzymu, y tam dwadzieścia lat y pięć stolicę kapłańską trzymał, aż do ostatnego roku Nerona, ||(92) to iest czternastego, od ktorego vkrzyżowan iest z obroconą głową do ziemie. Bo (powiedał) iżem tak, iako Pan moy, zawieszon być nie godzien. Pogrzebion iest w Rzymie na Watycanie, wedle drogi, gdzie tryumphy czyniono, gdzie go wszytko miasto sławne czci».

Augustyn 8. 14 wylicza biskupy Rzymskie v kładzie pierwszego Piotra s. Y na drugim mieyscu tak mowi do heretyka: «a coć winna stolica Rzymska, na ktorey s. Piotr siedział, y na ktorey Anastazius dziś siedzi». Y na innych wiele mieysc.

Optatus 15, prawie tak [st]ary, iako 8. Ambroży 12 także w kazaniu swym o Augustyn, tak mowi: «Zaprzeć się nie go dnia męczeństwo vcierpieli, aby za- iż w miescie Rzymskim Piotrowi s. pierw-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> На пом'я: «Libr. 2, сар. 15, 25». <sup>10</sup> На пом'я: «Еріз. 3, lib. 1». <sup>11</sup> На пом'я: In epist. ad Rom». 12 Ha norts: «Serm. 66, Tom 3. Żył około roku 345». 13 Ha norts: «....Catha....crip.». <sup>14</sup> На пожъ: «Ері. 165 ad Generosum. Contra literas Petiliani, libr. 2, са. 58». <sup>15</sup> На пожъ: «Libr. 2 contra Parmenianum». † Выть можеть, «wielu»?

sza stolica biskupia podana jest, na kto- niosł stolice Rzymska, na ktorev żyworev siedziała głowa wszystkich apostołow Piotr, Cephas rzeczony, aby w nim iedność stolice od wszytkich zachowana byłas.

Athanasius 1: Piotr 6. (powiada) y Paweł, gdy vsłyszeli, iż w Rzymie męczeństwo podiąć mieli, z radością tam szli».

(93) Dorotheus 2 powiada: «Piotr S., wodz apostołow, pierwszy w Rzymie kaznodzieja, gdzie vkrzyżowany v pogrzebiony iest).

Lactancius 3: (Chrystus (powiada) schodzac oznavmił vczniom swoim rzeczy wszytkie przyszłe, ktore Piotr y Paweł w Rzymie opowiadali, v to ich przepowiadanie dla pamieci napisane iest». Y niżey: «gdy ie (powiada) Nero pozabiiał, Wespezyanus imie v narod Żydowski zgładził, y to vczynił, co oni powiedzieli».

Epiphanius 4: «w Rzymie (powiada) byli naprzod Piotr y Paweł, apostołowie v biskupi».

Prudencius 5: «w Rzymie (powiada) iuż dwa krolują apostolskie książęta, ieden nauczyciel pogaństwa, a drugi, pierwszą stolicę trzymaiący, ktory zwierzone sobie bramy wieczności zamyka».

Leo s. Wielki 6: «Piotr (powiada) książe apostolskie na zamek Rzymskiego państwa był posłany».

Theodoretus Wielki 7: «Piotr (powiada) z Hieruzalem aż do Rzymskie (94)go miasta przyszedł».

Prosper \* w swych wierszach: «Rzym (powiada) stolica iest Piotrowa».

ta tego skończyć raczył».

Opuszczam wiele innych starych s. doktorow v historykow. Ci, ktorem przywiodł, są tak starzy, iż namłodszemu iest blisko tysiąc lat. Opuszczam inne od tysiaca lat młodsze bez lidzby. Opuściłem też v one s. meczenniki papieże, ktorzy, na tey stolicy siedząc, to świadczyli. Niech heretykowie pytaia Grekow, Ormian, Indyanow, Murzynow, y gdzie iedno sława chrześciańskiey wiary zaszła, wszyscy ich niewstydliwe kłamstwo, ktorym przą tego, aby Piotr ś. nigdy w Rzymie nie był, hańbić y im sie brzydzić będą. Nie naydziesz iednego, kościelnymi się historyami bawiacego, ktory by tego smiał przeć. A przedsię heretycki vpor przekonać się nie da; a bez rozumu y bez wstydu wszelkiego ćwierdzić to śmieja, czego im wszytkiego świata świadectwo (95) nie dopuści. Iakoby mowili, iż słońca na świecie niemasz! Do takiego vporu przyszli!

Bawia sie na słabych niektorych dziecinnych wymysłow paięczynach 10, mowiac: «oto, Piotr z Pawłem miał zmowe, aby on tylo Żydom, a Paweł poganom ewanielia rozgłaszał. Nedzne ich pisma rozumienie, y Egipska slepota! Nie widza, iż Piotr s. naprzod pogany w Korneliusie onym poganinie nawracać y nauczać począł 11! Nie słyszą, co mowi na koncylium Hierozolimskim: «wy wiecie (powiada), bracia, iż mnie Bog na to obrał zdawna, aby przez vsta moie poganie przyieli ewanielią y wie-Grzegorz Wielki 9: «Piotr (mowi) pod- rzyli» 12. A iakoż ten fałsz stać może,

¹ На полъ: «In Apologia de fuga sua». ² На полъ: «In Synopsi». в На полъ: «Libr. 4, сар. 21», 4 Ha nozh: «Haeres, 27», 5 Ha nozh: «In hymno S. Laurentii», 6 Ha nozh: «In natali Petri et Pauli». <sup>7</sup> На полъ: «Sermo 1 in Psal. 116. <sup>8</sup> На полъ: «De ingratis». <sup>9</sup> На полъ: «Lib. 6 epis. 37», 10 Ha north: «Gal. 2», 11 Ha north: «Act. 10». 12 Ha north: «Act. 15 [cr. 7]».

ktorym powiadaią, iż Piotr s. pogaństwa nigdy nie vczył, iedno Żydy? Zmowa ona z Pawłem s., na ktorey się głupie sadzą, tylo na czas trwać miała, poki było trzeba, aby Piotr s., na wzor P. Iezusa (ktory tylo Żydom kazał, ktorym pierwey ewanielia posłana iest), od Żydow nie odchodził, poki ieszcze pogrzebiona synagoga nie była, y obrzezanie ieszcze nie/(96)iakie mieysce miało.

Lecz v drugi, nie mniev słaby y wykrętny, wywod ich y v naprostszych, chyba zaslepionych, mieysca mieć nie może, gdy mowia: «Paweł ś. Piotra ś. w Rzymie nie zastał, a tak nigdy w Rzymie nie był». Acz tego Dzieie Apostołskie v ś. Łukasza nie mowią nigdziesz aby go nie zastał, wszakże by go dobrze na ten czas nie zastał, iako na rozsiewaniu słowa Bożego po innych krolestwach zabawionego, -- możeli kto ztad iuż wierzyć, przeto iż go tam raz nie zastał, iż nigdy w Rzymie Piotr ś. nie był? Y dziecię osądzi takie głupie wymysły ich: iż poszli na onego, ktory, w deszcz z Rzymu wyiachawszy y po roku w deszcz także wiachawszy, mniemiał, aby cały rok w Rzymie deszcz szedł!

Co się dotycze obliczania lat, ktorych Piotr s. był w Rzymie, ktore gdy computuą heretykowie, wszytki historyki koscielne y s. doktory w hanbie zostawić chcą, a z swym się fałszem popisać. A one przewrotne zmysły ich iednym słowem ich samych w hanbie | (97) pozostawuią. Acz innym wszytkim s. męczennikom y doktorom kościelnym, od wszego świata rozsławionym, ale osobliwie Hieronimowi s., śmieją matactwo zadawać w tym, iż napisał, że roku wtorego panowania Klawdiusza cesarza Piotr s. Rzymską stolicę nauką swoją wszczepił, na ktorey 25 lat siedział, aż do ostat-

nego roku Nerona cesarza. -- vkazujac. iakoby to falsz był s tego. iż Piotr s. w tym czasie, to iest w tych dwudziestu v piąci leciech, był w Heruzalem v w innych Wschodnych krainach, iako Dzieie Apostolskie świadczą. Nie baczą tego nedznicy, iż Hieronim s. nie mowi o vstawicznym mieszkaniu Piotra s., w Rzymie, ałe pierwsze iego przyście z wtorym złacza. Bo dwakroć Piotr s. do Rzymu przychodził. Pierwszy raz za Klawdiusza, gdy tam ieszcze przed pisanim y przyściem Pawła ś. wiare ś. szczepił, iako świadczy Chryzostom ś. y Theodoretus Cyri, na list do Rzymian 13; gdzie bedac czterzy lata, gdy Żydy z Rzymu wyganiać kazał Klawdiusz, vstąpić musiał; y tym czasem zasię || (98) w Hieruzalem był, y Wschodne krainy nawiedzał, Rzymskiego kościoła biskupstwo przez inne, to iest Kleta y Lina, sprawuiąc, tak iako mogł na on czas. Drugi raz zasię szedł do Rzymu Piotr s. za czasu Nerona, y długi czas tam strawił, y męczeńską koronę wespołek z Pawłem ś. ostatniego roku panowania Neronowego odniosł, iako się iuż wyższev pokazało. Kto się temu dwoiemu iego byciu w Rzymie v wyciekaniu Piotra s. do inych kościołow posługi w tych dwudziestu y piąci lat przypatrzy, a iako w niebytności swey przez inne vcznie swe biskupstwo Rzymskie sprawował, łacno wszytki historyki y ś. doktory porowna y pogodzi. Iednak nie lada prożność iest — na pytaniu się punktow czasow, ktore w tak starych dzieiach tak pewne być nie moga, ani są w pismie oznaczone, bawić a rzecz samę opuścić. Wszyscy mowią, iż Pietr ś. był w Rzymie; ale kiedy, y ktorego dnia, y godziny, a kto tak dwornie a niepotrzebnie wyliczyć może? Wiele rzeczy w

<sup>18</sup> Ha norb: «In Epist. ad Rom.»,

kiedy pewnie się wywiedział, ktorego sie dnia Zbawiciel nasz narodził? Ledwie się o roku pod Augustem cesarzem domyślaią doktorowie,-y to nie iednako. A wiec przeto iuż Narodzenie Pańskie nie pewne bedzie?! Także v o trzech krolach, kiedy, y ktorego roku do Bethleem przyszli-pewności żadney niemasz 1. A wiec przeto mowić kto ma, iż się nigdy w Bethleem v iasłek Chrystusowi nie pokłonili? Także o Daniela proroka <sup>2</sup> tegodniach ieszcze ich nikt dostatecznie nie wyliczył, kiedy sie poczeły, y kiedy się dokonały. A więc przeto mowić kto ma, iż się nie dokonały, ani poczeły? Boże, tego nie day! Toż mowiem o ś. Pietrze, kiedy, ktorego dnia, roku, godziny do Rzyma przyszedł. Chocia by w tym dostateczniey pewności nie było, a coż na tym? A więc przeto mowić kto ma, iż nigdy w Rzymie nie był? Głupi to vpor! Poniewasz wszystek świat woła, iż Piotr ś. w Rzymie vczył wiary ś. v krzyżowa śmiercia vmarł. Kiedy, ktorego dnia, roku, go (100)dziny - niepotrzebna to dworność!

Małey rzeczy po tych pletliwych ludziach y tuśmy w Wilnie po Zwingliańskich ministrach chcieli (gdy tym ludzie lekkie a żadney ostrożności około swego zbawienia niemaiące zwodzili), żeby nam tylo iednego starego kościelnego doktora, abo iakiego wiary godnego katolickiego historyka vkazali, ktory by to mowił, co oni niewstydliwie pleść śmieją, aby Piotr ś. nigdy w Rzymie nie był,—a nakoniec, żeby tylo iakiego niepodeyrzanego w kacerstwie historyka dali, ktory by napisał, gdzie indziey, a

¹ На полъ: «Matt. 2». ² На полъ: «Danie. 9».

pismie s., ktorych się roku y dnia pewne||(99)go nie dopytasz: a ieden tak około czasu mowi, a drugi owak. A ktokiedy pewnie się wywiedział, ktorego się dnia Zbawiciel nasz narodził? Ledwie

A ponieważ im o iednego świadka takiego na to trudno y niepodobno iest, gdzie y iako, okrom Rzymu, Piotr ś. żywota dokonał, a my ich tak wiele przywodzim, y ieszcze więcey przywieść możem, iż nie indziey, iedno w Rzymie krzyżową śmiercią zszedł, — niechże za fałszerze poczytani będą, a || (101) nam, katolikom, przy tak iasnym świata wzytkiego świadestwu wiara, iako przystoi, dana będzie!

# Rozdział 12.

Na przywileie y nawyższe pasterstwo y biskupstwo Piotra ś. w kościele Chrystusowym wstąpili prawem Bożym biskupowie Rzymscy, y za to ie wszytek kościoł katholicki od starowiecznych czasow miał y ma.

Ieśli moc ta, ktorą dał Chrystus apostołom, w kościele iego została (iakoż zostać musiała, bo bez niey nikt by zbawienia v wiary nie miał),-tedy przy tych była y iest, ktorzy na ich mieysca porządnie wstępowali, ktorym oni, iako duchownym synom swoim, to dziedzictwo v skarb zostawowali v na nie, iako potomki swoie, wlewali. A iako ta moc, ktorą miał Ian ś., przy Epheskim się biskupie została, tak też ta, ktorą miał Piotr ś., przy Rzymskim sie biskupie zostać musiała. Bo by bez niey kościoł, bez głowy widomey, bez pasterza powszechnego, bez rzadu, bez iedności został, || (102) gdy by kto na Piotra ś. przywileie wstąpić nie miał, ktory by opoką był wyznania wiary wszytkiemu

ktorego by się klucze wszyscy oglądali; ktory by owce Chrystusowe do kupy zbierał, niezgodne krocił, y wątpliwości około reliiey (bo nie zawżdy koncylia zebrane być moga) dana moca rostrzygał. Bez takiego, mowie, vrzednika, niepodobna rzecz kościołowi być y trwać. Takiego abo po wszytkim świecie niemasz, ani było (co kto by smiał rzeć, prawie by od rozumu odszedł, y śmierć a zgubę kościołowi Bożemu przyczytać by musiał), abo sam ieden iest Rzymski biskup. Bo wszytki wieki iemu, a nie innemu, wszyscy ś. oycowie y zwyczay kościoła przez pułtora tysiaca lat véwierdzony to przyczyta y ćwierdzi, iż stolica Rzymska iest stolica Piotra s., nad wszytkimi kościoły przodkuiącą, a iż na niey siedzący iest pasterzem, oycem y mystrzem wszytkiego chrześciaństwa.

Przeto wyrokow y wyznania o tey stolicy y przywileiach iey tak oycow s., || (103) iako zborow powszechnych słuchaymy.

Naprzod stary Ireneus 4 tak mowi, vkazuiąc wielki y starowieczny y wszytkim znaiomy y od przesławnych apostołow Piotra y Pawła fundowany y postanowiony kościoł Rzymski, y to podanie, ktore mu od apostołow, v obwieszczona ludziom wiare przez wstepowanie y sukcesyą biskupow aż do nas przychodzącą: «hańbiem wszytkich tych, ktorzy z prozney chwały y slepoty y złego wyrozumienia inaczey vczą, niż trzeba. Do tego kościoła przesilnieysze przodkowanie, wszytki się kościoły vciekać maią, to iest wszyscy zewsząd wierni; w ktorym to podanie, ktore iest od apostołow zawżdy zachowane iest». To mowi archą zowie.

ktorego by się klucze wszyscy oglądali; ktory by owce Chrystusowe do kupy zbierał, niezgodne krocił, y wątpliwości około reliiey (bo nie zawżdy koncylia zebrane być mogą) daną mocą rostrzygał. Bez takiego, mowię, vrzędnika, nie-

Cypryan s. o kościełe Rzymskim ||(104) tak też mowi <sup>5</sup>: «fałszywego biskupa postawiwszy sobie, (odszczepieńcy) śmieją się przewozić do stolice Piotrowey, do kościoła przodkującego, z ktorego jedność kapłańska poszła, y tam listy odszczepieńcow y niezbożnych nosić. Nie pomnia, iż to są ci Rzymianie, ktorych wiara za apostolskim wsławienim pochwalona iest, do ktorych niedowiarstwo przystepu nie ma». Obacz, iako v ten męczennik zna przełożeństwo kościoła Rzymskiego nad innemi, v poczatek w nim iedności wyznawając, za głowe go ma, od ktorey się iedność ciała poczyna. A co wiecey-to swiadectwo y proroctwo znaczne vczynił, iż Rzymska stolica Piotra s. zabładzić nigdy nie może, ponieważ do niey niedowiarstwo przystępu nie ma.

Athanasi s. y z innemi biskupy z Egiptu, pisząc do Marka papieża, prosząc, aby mu koncylium Niceńskie napisane posłał (bo wszytkie księgi katolickie, powiada, Arryanowie byli popalili) tak mowi: «Żądamy (powiada), abychmy to od stolice y kościo||(105)ła waszego, ktory iest matką y głową wszytkich kościołow, ku posileniu y ochłodzie wszytkich prawowiernych przez ty posły ninieysze otrzymali». Y do Liberyusza papieża z tymisz biskupy pisząc, onego vniuersałnym abo powszechnym patryarchą zowie.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полъ: «Luc. 22; Matt. 16». <sup>4</sup> На полъ: «Lib. 3, сар. 3». <sup>5</sup> На полъ: «Еріз. 3 libr. 1».

Także do Felixa papieża piszac z (107) dana związania v rozwiązania osowszytkim synodem Alexandryiskim, na ktorym byli biskupi z wszytkiego Egiptu, z Thebaidy, z Libiiey, tak mowią: «Dla tego, przenabłogosławieńszy ovcze, isz przodkowie naszy y my od apostolskiev stolice waszev świetev pomoc brali, y staraniachmy waszego o nas doznali, do tev sie nawyższev stolice apostolstiev vciekamy wedle praw kościelnych, abychmy ztąd pomoc mieli, zkad przodkowie naszy stawienie v nauke v podpore brali, - do niev iako 'do matki, vciekamy». Y niżey: «heretykowie nas powiadiaią, ściskaią y męczyć się grożą, ieśli na ich błędy nie przyzwolem. Czego my bez wiadomości waszey czynić nie chcemy. Bo tak prawa kościelne vkazuią, aby bez biskupa Rzymskiego nic (106) o głownievszych rzeczach stanowiono nie było». Y niżey: «dla tego was y przodki wasze, to iest apostolskie biskupy na nawyższym zamku Pan Bog postawił, y staranie wam o wszytki kościoły zlecił, abyście nam pomoc dali y nas bronili. Bo wam iest wszyciek sąd biskupow polecony. Bo wiemy, iż na wielgim Niceńskim trzysta v ośmnaście biskupow synodzie od wszytkich iednostaynie véwierdzono iest, aby się koncilia bez dozwolenia Rzymskiego biskupa nie zbyrały, ani żaden biskup potępiony był. Aczkolwiek takie kościelne vstawy y innych wiele rzeczy potrzebnych od heretykow, ktorzy nas vstawicznie przenaśladują y zgubić chca, popalone sa y zgubione, dla tego, żeby nas łacniey vłowić mogli». Y niżev: «także od tychże przerzeczonych oycow, mowią, postanowiono iest iednostaynie, ieśliby ktory biskup podevrzany miał rozsądek swego mitropolita, abo teyże prowincycy biskupow, aby do waszev Rzymskiev stolice appellował, ktorey od samego Pana moc iest kie kanony na Niceńskim koncylium by-

bliwym przywileiem nad inne». Y niżey: «Tyś iest kacerstwa wszelakiego y wszytkich niespokovnych sędzią, iako ksiaże y doktor y głowa wszytkiey prawowiernev nauki v niepokalanev wiary». Potv sa słowa ś. Athanazego z innemi biskupy iego patryarchiey Alexandryskiev.

Obacz, wierny czytelniku, iako stary to doktor, y iako nie sam tylo, ale imienim wszytkiego wielu krolestw duchowieństwa, ty przywileie Piotra ś. kościołowi przyznawa. A iż czyni wzmianke koncylium pierwszego Niceńskiego, iako na nim oycowie s. trzysta y osmnaście tęsz moc w Rzymskim biskupie znali, y to mu przypisali, co od samego Chrystusa miał,-tedy sie tu przypatrz, co mowią: iż ty kanony prawdziwe tego koncylium Niceńskiego heretykowie popalili, a to, co im wadziło, wymiatali,zwłaszcza one, ktore moc nad biskupy v zwierchność Rzymskiemu biskupowi przyznawały: Bo ta stolica, iako złodzieiom vrzad woytowski, nawiecev heretykom wadzi, y tey się o (108)poki, na ktorey się rozbiiaią, y ktora ich błędy nawiecev tepi, barzo wiaruia. Tedy sie nie dziwuy, iż teraz w tych kanoniech koncilium Niceńskiego tego tak iaśnie niemasz. Wszakże to było, y to tu biskupi znaią, y w Rzymskich autentykach zostało, ktore Iulius papiesz po zmarłym Felixie tymże biskupom wypisawszy posłya. Ktory zmyslić abo przydać nie nie mogł; bo by mu sprosność matactwa y srom tych, ktorzy sami na tymże koncilium byli a świężą pamięć tych kanonow mieli, tego nie dopuściło. Przed tymi nie mogł nic zmyslać, zwłaszcza w tym, co sami znaią y świeża pamięcią y swoią przytomnością, iż tak było, swiadczą; to iest: iż na vznanie przywilejow kościoła Rzymskiego tały, ktorych było 70, iako świadczy tenże Athanazius, do Marka papieża piszac 1, a teraz się ich tylo 20 nayduie. Miedzy ktoremi siedmidziesiąt ten był 18, tak iako papiesz Iulius pisząc do Wschodnych biskupow wypisuie; słowa sa tego to kanonu: «Wszyscy biskupi w || (109) sprawach więtszych niechay wolnie do stolice apostolskiev appelluia, y do niey się, iako do matki, vciekaią. Bo rossądkowi iey wszytki celnieysze sprawy kościelne stare postanowienia apostolskie zachowali».

S. Ambroży, na list s. Pawła do Tymotheusza pisząc, tak mowi: <gdysz wszystek świat Boży iest kościoł, wszakkościoł sie zowie domem Bożym. ktorego dziś sprawcą abo rektorem iest Damasus (biskup Rzymski)» 3. Y na innych mieyscach 8 wielkie swiadestwo daie Rzymskiemu kościołowi.

S. Chryzostom także o Panie naszym mowiąc: «Dla czegosz on rozlał krew swoie (powiada)? Dla tego, zaprawde, aby owce swe pozyskał, około ktorych staranie Piotrowi y Piotrowym potomkom polecał» 4. Y gdy miał ten ś. Chryzostom od biskupow wielkie vbliżenie y nieznośne krzywdy z tym duchowieństwem, ktore przy nim statecznie stało, bedac patryarchą Carogrockim, odzywał się do rozsądku y sprawiedliwości biskupa Rzymskiego 5, iako się niżey namieni.

(110) Hieronim s. mieszkaiąc [we] Wschodnych kraiach, gdzie się rozliczne kacerstwa Arryańskie szerzeły a do sie-

stwa bronił, tak pisząc do Damasa papieża: «Na trzy części rozdzielił się sam kościoł: ciagna mie wszytkie strony do siebie. A ia wołam: ten moy iest, ktory z stolica Piotrowa trzyma. Melecius, Witalis y Paulinus mienią się mieć społeczność z toba. Wierzeł bych, gdyby to ieden mowił, lecz abo dwa mataią, abo wszyscy. Przeto cię prosze, oznaymi mi przez list twoy, s kim sam w Syryey w wierze społeczność mieć mam> 6. Y w drugim liscie do tegosz: «Chciałem sie stolice Piotrowey y wiary apostolskimi vsty wysłowioney poradzić y brać obrok duszy mey». Y niżey mowi: «Ia za pierwszego sobie nie maiac, iedno Chrystusa, z toba się, to iest z stolica Piotrowa, spaiam! Na tey opoce wiem, iż kościoł zbudówany iest. Kto okrom domu tego, baranka pożywa-niezbożny iest». Y na inych wielu miesc.

O, gdyby na ten mądry Hieronima ś. (111) rozsadek pamietali ci, ktorzy dziś w tym rozerwaniu słyszą, iż ich każda sekta, ktorych się namnożyło, do siebie ciągnie, żeby tak mowili: z Piotrem s. y z stolica iego trzymam, nikt mię od tey starowieczney opoki wiary nie oderwie>!

Augustyn s. 7: «w kościele Rzymskim (pisze) zawżdy apostolskiey stolice przodkowanie trwało, zkąd ewanielia do Afryki przyszła». Y na innych wielu mieisc.

Optatus Milewitański 8: «Na stolicy Rzymskiey (powiada) siedziała głowa apostołow Piotr, aby z iedney stolice bie go ciągnęły, samym się wyznanim iedność się w wszytkich zachowała; aby stolice Rzymskiey cieszył y od kacer- inni apostołowie każdy się z swoią nie

¹ На полъ: «ln Rescripto contra orientales pro Athanasio et ceteris». ² На полъ: «Super cap. 3, 1 ad Timote.» На помъ: «Libr. 3 de Sacram. cap. 1». Чна помъ: «Libr. 2 de sacerdotio». <sup>5</sup> На полъ: «Nicephorus, lib. 13, са. 19». <sup>6</sup> На полъ: «Еріз. 58». <sup>7</sup> На полъ: «Еріз. 162». <sup>8</sup> На повъ: «Con. Do. Lib. 2».

dzielił; aby ten był odszczepieniec y grzesznik, ktory by przeciw tey iedney stolicy inną postawił. A tak iedna iest stolica, ktora iest pierwsza w posagu, na ktorey pierwszy siedział Piotr, po nim Linus, Clemens, Anacletus etc. Dziś siedzi na niey Syricius, ktory nam towarzyszem iest, s ktorym z nami świat wszystek przez pospolitowanie formatow w iednego ||(112) towarzystwa społeczności zgadza się. A wy (heretykowie Donatystowie) vkażcie, zkąd się wasza stolica wszczęła. Tak tą stolicą starzy doktorowie heretyki burzyli.

Theodorytus 1: «stolica Rzymska (powiada) trzyma rządzenie wszytkich kościołow wszytkiego świata. Y prze inne przyczyny y prze te, iż była zawżdy od smrodow heretyckich prożna, a nikt na niey nie siedział, ktoryby zle o wierze ś. trzymał.

Opuszczam przez lidzby świadectwa świętych męczennikow, biskupow Rzymskich: Anakleta, Ewarysta, Alexandra, Sixta, Piusa, Wiktora, Zepheryna, Marcella, Ewzebiego, Melchiada, ktorzy, na tey stolicy siedząc, tego vczyli y tę nauke y podanie od przodkow swoich apostołow mieli, iż Rzymski kościoł od Chrystusa za przedni v głowę wszytkim postawiony iest. Y tey prawdy y nauki gardłem y krwią swoią poprawili. Ktorych światobliwości żaden ambicycy y fałszu przyczytać, bez wielkiego grzechu v niewstydu, nie może. O (113) puszczam v ony, ktorych się świętobliwość, gdy na tey stolicy siedzieli, po wszytkim świecie wsławiła, to iest: Damasa, Leo-Wielkiego, Grzegorza Wielkiego, Mikołaia Wielkiego. Opuszczam v inne

myślnie świadectwo przed Bogiem y światem wszytkim stolicy Rzymskiey daią, iż na niey siedzący są prawdziwi Piotra s. potomkowie, bez ktorych, iako bez opoki, wiara by chrześciańska vpadać musiała, rozerwania y niezgod by się namnożyło; ktorey każdy, kto się owcą Chrystusową mieni, podległ y słuchać z Bożego roskazania winien iest.

Ide do świadectwa ś. powszechnych zborow, na ktorych ile było biskupow y doktorow, tyle świadkow iest, ktorzy wszytki te przywileie biskupow Rzymskich przyznawali.

Baczylismy, iako pierwsze Nicenskie koncilium przełozeństwo to, za świadectwem Athanazego z wszytkiego Egiptu y Libiey biskupow, Rzymskiemu biskupowi przyczyta, aby się, bez iego wiadomości, w kościele Bożym ||(114) w rzeczach więtszych y wierze należytych nic nie działo. Stądże vrosł on kanon abo prawo, wszytkiemu światu rozsławiono, ktore y Grekowie z często przywodzą, iako niżey vsłyszysz: isz kościelny zwyczay zstaradawna to ma, aby się bez woley biskupa Rzymskiego żadne koncylium zbierać nie mogło.

Ieszcze y w tym Niceńskie pierwsze przełożeństwo Rzymskiego biskupa nad inne wstawiło <sup>3</sup>, iż od Sylwestra papieża tego wszytkiego, co postanowili, pocwierdzenia żądaią; iakosz Sylwester odpisuie y pocwierdza.

y niewstydu, nie może. O**(113)** puszczam y ony, ktorych się świętobliwość, gdy na tey stolicy siedzieli, po wszytkim świecie wsławiła, to iest: Damasa, Leona Wielkiego, Grzegorza Wielkiego, Mikołaia Wielkiego. Opuszczam y inne młodsze świadki, ktorzy wszyscy iedno-

¹ На полъ: «In Epis. ad Renatum presbit.» ² На полъ: «Theodoretus, Sozomenus, Socrates, Nicephorus». ³ На полъ: «1 Тот. Conci.»

wy Rzym . 4. Skąd każdy baczy, isz sześcset ś. oycow powszechnym y vniuer-Rzymskiemu biskupowi zostawuią y tvmże || (115) Carogrockim śmieją. Acz tego przełożeństwa biskupa Carogrockiégo nigdy Damasus papież y inni poćwierdzić nie chcieli, ale w poćwierdzeniu tego koncylium to zawżdy wyimowali, nie chcac, aby się nad inne patrvarchy prożney czci pragnienim wvnosił.

Na trzecim w Ephezie ieszcze znaczniey przełozeństwo to Rzymskiego biskupa pokazało się, iż na nim Alexandryiski patriarcha Cyryllus pierwszym prezydentem był, dla tego, trzymał mieysce Celestyna papieża, ktorego, tam swym namiestnikiem czyniac (iako Grecki Ewagryus 5 pisze), na to koncilium od siebie posłał, y przy nim Arkadego y Proiecta, biskupy, z Philippem kapłanem. A co ieszcze więcey pierwey papież Celestyn w Rzymie Nestora heretyka, przeciw ktoremu koncylium Epheskie złożone było, potepił. Y znaią to ś. oycowie tego zboru, iako tenże Ewagryús na tymże mieyscu pisze, isz przymuszeni tak prawem koscielnym, iako też ! (116) y listem Celestyna papieża, z płaczem do tak srogiego dekretu, na Nestora vczynionego, przywiedzieni są y przymuszeni. Skąd dobrze znać możesz, czytelniku, iako sobie ci oycowie przełożeństwo y przodkowanie świętey stolice Rzymskiey wwazali, iż na sam list Celestyna papieża, iako starszego swego, Nestora, Carogrockiego biskupa, potepili.

Na czwartym w Kalcedonii wszyscy dzie

oycowie święci naypierwsze mieysce salnym patryarcha Leona papieża nazwali, y tym go tytułem podczcili, y przodkowanie iego nad wszytkimi v nad iego stolice Piotra s. być stolice znali; biskupem y nan iako na mieyscu y vrzedzie Pioznaią, y nadeń nikogosz przełożyć nie tra ś. siedzącego, gdy iego wyznanie wiary w liście vsłyszeli, tak zawołali: «Piotr przez Leona przemowił» 6. A cosz może być na wyznanie zwierzchności biskupa Rzymskiego znacniey wszytkiego świata biskupow dziano? A co ieszcze wiecey - chociasz tam posłańcy byli Leona papieża, ktorzy na pierwszym mieyscu siedzieli v napierwey się podpisali <sup>7</sup>, przedsię wszyscy święci oycowie oni ||(117) vczynili dekret, aby poćwierdzenie tego wszytkiego, co się na onym zborze działo, od Leona papieża żądane było. W ktorym liście ty słowa mowią: «Cokolwiek iest brego w syniech,—do oycow się obracać. A tak cię prosiemy, abyś twoim wyrokiem sąd nasz vczcił. A iako my, dobrego pragnąc, na tośmy się zgodzili, tak twoia zwierzchność niech synom to, co przystoi, dołoży». To są słowa sześciset biskupow, ktoremi iawnie trzydzieści zwierzchność papieską nad sobą, synmi się iego czyniąc y oycowską mu cześć daiąc, wyznawaią. Leo Wielgi poćwierdził wszytko,co tam około wiary ś. prawego wyznania przy iego poslech postanowili, okrom tego, iż Carogrockiego patryarche nad inne Wschodnie patryarchy pierwszym po Rzymskim postawić chcieli, iako się w wtorey części pokaże. Onego też tytułu «vniuersalis» przyjąć nie chciał ś. Leo, ktorym go vczcili, nie iżby takim nie był, a więcey mu przyczytali, niszli miał w vrzęswym y nawyższym pasterstwie

<sup>4</sup> На полъ: «Cano. 2 vel 5». 6 На полъ: «Lib. 1, cap. 4». 6 На полъ: «Gregorius Magnus, lib. 4, indic. 13, epist. 32 et 33». Ha nont: «Act. 3».

krodeloka Bottego, —ale ina a policiry (1985) od krodeloka apostolistican contributor christ.

tek zwierzehunst papieża Rzymskiego apostalskiego . pokazaki, zdv Azapetur papież Intyma. polepiamy » 1.

ninyszego y vniwersalskiego abo powsze- wszytkich tam będacych. chnego papieża miasta Rzymu». Cisz Agatona papieża, tak mowia \*: «My do | ciebie, iako do tego, ktory trzymasz

3 tym się popinować y chlubić nie Tenie abor 1. y na tym michael y m drugim wymena, iż biskup Rrymski Na piatym w Carngrodzie wielce się Lynco iest potomkiem Piatra & Anistecia

Na sindmyn także synodzie w Nicer patryarche Carngmekiego, heretyka wy- tymie spoachem cartamy, ik przyjety rancil, a na jego mieysee sam swa reka, jest list od warytkich ovrow ourch nabedge w Carngrodzie. Mene wadzik pieża Ldryana, pisawy do Tharacen. ktory imieniem wszytkiego zboru tak Carnarnekiego pakryarchy. W ktorym mowi: My stolice apontolskies nasta- naprziel, niżli na on syned przyzwolie dniem viev posłuszni iesteśmy, iako mi- miał tego po wszytkich biskupow Wachodlost wasza wie, y ktorzy z nią spo- nych chee, aby synod fakszywy Caroleczność mają, my też z nimi spolek grocki przeciw (120) obrazom zbadbili mamy, a ktore ona potepila, my też y skazki potym im moc dnie na czynienie synodu. Y tam ty słowa przed A na szostym także w Carogrodzie wszytkimi czytane są y przyjęte, ktore koncylium, gdy list Agatona był czytan, do Tharasego, Carogockiego patryarchy, kturym munuthelity potepiał, tak iako pisze 5: «Stolica Piotra 5., po wszytkim na czwartym zborze wszyscy krzykneli. świecie przełożeństwo mając, świeci v ik to tak przyimowali, iako od Piotra, wszytkich kościołow Bożych głowa jest, książęcia apostolskiego, y iako głos Du- Przeto y Piotr s. apostoł, z roskazania cha S. Y przeto tamże rzeczono jest: Bożego kościoł rządząc, nie nie opuścił, «Chartet my y czernidło widzieli, ale- ale po wszytkim świecie przodkowanie śmy l'kotra, przez Agatona mowiącego, miał y ma. Dla tego z stolica nasza słyszeli. \*. Tamże byli od papieża pre-błogosławioną apostolską ktora iest głową zydentami Theodorus y Georgius, ka- kościołow Bożych, rad bych, aby światopłani, y lan, diakon, ktorzy się na bliwość wasza prawym się sercem y pierwszym miey||(119)scu tak podpisali: myslą spoiła> etc. Ten list przyjęty enamicatnicy Agatona, przenachwaleb-liest y pochwalony na tym zborze głosy

Opuszczam to, co się na osmyn zborze A. oyrowie szostego zboru, pisząc do działo w Carogrodzie przeciw Phocyusowi za Ignacem, co się niżey namieni; y co na dziewiątym, w Florencyey, ktory przodkowanie stolice w kościele po Grekowie osmym zowią, bo się też niżey wazytkim Awlecie rozszerzonym, ktory szerzey o tym wspomni. Opuszczam instolszna mocney skale wiary, to, co sie nych bez lidzby światkow koncyliy prodziać ma, odnosim, y list wyznania na-| wincialskich, y wielkich a prawie też mango, ktory wasze oycowskie błogosła- generalskich | (121) na Zachodnych strowightwo do cenara postato, tak iako nach czynionych; v bez lidzby doktorow

<sup>1</sup> Ha nogh: «Act. 4». 1 Ha nogh: «Act. 18». 1 Ha nogh: «Conc. Tom. 2». 4 Ha nogh: «Sexta (lener. Act. 18., 1 Ha nort: «Act. 2 Epist. Adryani ad Tharasium».

innych kościelnych mężow, nauką y miedzy niespokoynymi czynił, zgodę ś. świątobliwością wszemu światu znaio- fundował, koncylia y synody składał, mych, ktorzy wszyscy Rzymskiego biskupa za potomka Piotra s. y iedynego nawyższego namiestnika Chrystusowego za głowe kościołow wszytkich y pasterza powszechnego, y stolice iego za opoke kościola Bożego znaią, zowią y vczą.

Przystepuie do tego, aby się pokazało, iako tey mocy y zwierzchności nad wszytkimi świata wszytkiego biskupi Rzymski biskup zawżdy vżywał aż do tego czasu.

#### Rozdział 13.

Biskup Rzymski od wiekow apostolskich asz do tego czasu zwierzchności swey, od Boga daney, nad wszytkimi po wszem świecie chrześciańskimi kościoły vżywał. A isz Grekowie y Wschodne kościoły y patryarchyie były iemu, iako swemu starszemu, posłuszne.

Na starszego wszytkiego kościoła Bożego trzy osobliwe powinności są od Chrystusa włożone. Pierwsza: aby wiary s. y iey wyznania y nauki niebieskiey był opoką 6, posile||(122)nim y vkrzepczenim, vkazując, co wiara, a co niewiara, co nauka Chrystusowa, a co kakoł heretycki. Druga: aby z strony kluczy, posłusznym a prawowiernym do mocy kościelney y sprawowania zbawienia ludzkiego, do szafunku skarbow Bożych otwarzał, a złe, niespokoyne y heretyki karał, a mocy kapłańskiey y do skarbow Chrystusowych wrota im zawierał, y one, iako wilki z owczarniey Bożey, wyganiał. Trzecia: aby iako każdy baczyć może, iako Rzymskiemu pasterz owce do kupy zganiał, pokoy kościołowi Greckie posłuszne były skoro

porządku w kościele Bożym pilnował, a iedność ś. zachować we wszytkich vmiał. Ty vrzędy Piotra s. y nawyższego pasterza w kościele Bożym, iako papieżowie, to iest biskupowie Rzymscy zawżdy odprawowali, a żaden się inszy biskup wmiotać w nie nie smiał, ani mogł, -chce to w krotkości pokazać, z wiela dzieiow kościelnych mało co wybieraiąc, a do dalszego czytania tych, ktorzy się tym bawić moga, odsyłaia. Bo tego iest bez lidzby przez te || (123) pułtora tysiąca lat, gdzie biskup Rzymski, moca sobie od Boga na stolicy Piotrowey dana, wszytkiego świata biskupy (nie tylo Greckie y Wschodne) stawił y zmiatał z stolic ich, y do wyznania wiary s. on przodkiem y wodzem był, koncylia składał y poćwierdzał, y bez niego nic się nigdy około wiary po wszytkim świecie stanowić nie mogło.

Naprzod wielgi y stary świadek Ireneus 8 ktory żył około roku Pańskiego do 181 (wysłowiwszy kościoł Rzymski y to powiedziawszy, iż do tego kościoła przesilnieysze przodkowanie iego wszytki kościoły, to iest wszyscy wierni vciekać się maią około nauki y podania apostolskiego), to przykłada, iż «za czasu Klemensa papieża, vcznia Piotra ś., gdy w Koryncie w Grecyey miedzy bracią chrześciany wielka się niezgoda wszczeła, kościoł (powiada) Rzymski napisał przemocny list Korinczykom, do pokoiu ie zganiaiąc y naprawuiąc wiarę ich y oznavmuiąc im to świeże, ktore od apostołow mieli, podanie». Z tych słow || (124) y z tego niepodeyrzanego świadka

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> На полѣ: «Matt. 16 [ст. 18]. <sup>7</sup> На полѣ: «Ioan. 21». <sup>8</sup> На полѣ: «Lib. 3, сар. 3».

biskup list im taki pisał, iako pasterz, o prawe a święte było to ś. Wiktora rosnie się, iako o swoie owce, staraiąc, y one kazanie, a niesłuszne Polikrata y indo kupy zganiaiąc, y naprawując wiarę ich, nych Azvańskich biskupow zprzeciwieiako prawy Piotr vkazując im. jako wierzyt nie. - to potym czas okazał y koncylium

papieża męczennika, około roku 196, dzień roskazało Wielką noć święcić, iako gdy nie na ieden dzień Wielkiev nocy Rzymski kościoł swiecił. Tak pisze pierwświecili, ani iednako postu Wielkiego szy Niceński synod do kościoła Alexanpościli chrześcianie, zwłaszcza z Azyey, drvi (126)skiego, a Grecki Theodoretus 3 z Żydy w sobotę święcąc, z innymi się ten list w historycy swoicy kładzie: kościoły nie zgadzali, y z Rzymskim, «Wiećcie (powiada), iż on spor o Wielktory z innemi wszytkiemi w niedzielę kiey nocy mądrze vspokoiony iest tak, Wielkanoc swięcił, — Wiktor pisał do aby wszyscy bracia y ci, ktorzy są na Azyanow y biskupow onych, aby się w wschod słońca, y my, y wy, wszyscy tym święcie z innemi zgadzali, roska-tzgodnie Rzymian nasladowali, y tego zuiac im to, y te daiąc przyczyny, isz czasu, ktorego y oni, święcili. Przypatrz nie przystoi, aby się członki z głową się tym słowam, iako w nich ganić nie zgadzać nie miały, y grozieł wyklecim odciecim od kościoła. Co y vczynił, gdy posłuszni nie chcieli. Toć znać, iż nawyższym był pasterzem wszytkiego kościoła bi-(125)skup Rzymski, ktory się do głowy, a ich do członkow przyrownał, ktory taki rząd czynił po wszytkim chrześciaństwie, do zgody kupiąc, a nieposłuszne y niezgodne karząc.

Wiem, co około tego heretykowie szemrzą, przywodząc z Ireneusza y Ewzebiego historyka, iż to skwapliwie vczynił s. Wiktor papiesz, y wiele mu biskupow w tym przyganiało, iż tak wyklał wiele kościołow y od ciała iednego odciał. Mogłoć się to zdać tak na on czas niektorym, iż to skwapliwie vczynił; a onym więcey będziesz zgadzał, niżli wszakże żaden tego mowić nie śmiał, nam, tobie się sprzeciwim napotym y poaby to nad prawo, powinność y vrząd słuszni was nie będziem» 4. Zkad bacz,

od apostołow za Klemensa: iż Rzymski miał. A iż nie tylko vrzędowne, ale y mieli, v ktora iest nauka apostolska. Niceńskie, ktore, Rzymskich biskupow Potym 1 rychło, za czasu Wiktora stanowienie pochwalając, wszytkim w ten im smieją postępkow papieżow, ktorzy inne kościoły o taką niezgodę wyklinali, ani tego mowią, aby z postanowienia Nicenskiego zboru to czynić, ale raczev z nauki y nasladowania Rzymskiego kościoła winni byli. Wiedzieli zaprawdę, iż prawem Bożym kościoł Rzymski innym wszytkim głową był y wzorem.

Po Niceńskim pierwszym koncylium Wschodni biskupowie Arryanscy Ewzebius, Theogninus, Theodorus y inni zrzucili z stolice s. Athanazego Alexandryiskiego y Pawła Konstantynopolskiego y inne prawowierne, y napisali list do Iuliusza papieża, oznaymując mu to, aby na ich on dekret przyzwolił. Y mowią te słowa: «Ieśli || (127) tego nie vczynisz, swoy, w cudzy się wtrącaiąc, vczynić mądry czytelniku, iż y ci Arryańscy bi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Euse. li. 6, сар. 23, 24». <sup>2</sup> На полъ: «Patrz, iako Rzymski kościoł głową iest od Wictora męczennika nazwany». 3 На полъ: «Li. 1, са. 9». 4 На полъ: «In Epistola orientalium ad Iulium papam. tom. Conc. 1».

skupi znali zwierzchność papieską, wtym | czynić, przywodząc prawo kościelne, ktoiż wiedzieli, że ich postepki mocy bez rym sie obwarowało, aby nic na synoniego nie miały; a wtym ieszcze znaczniey, iż mowia: «posłuszni cię dałey nie będziem». To znać, iż posłuszni byli.

Co im odpisał Iulius, a iako mocy swey y przełożeństwa vżył, niech Grecki historyk <sup>5</sup> kościelny powie Euzebius Arryanin y iego towarzysze: «spisane na Athanazego potwarzy Iuliuszowi, Rzymskiemu biskupowi, posłali (powiada Theodoretus), ktory, kościelnego prawa na-. śladując, roskazał, aby sami do Rzymu przyiechali; wielebnego też Athanazego na sad prawnie pozwał, ktory na pozew papieski przyjechał; ale jego potwarcy do Rzymu iachać nie chcieli, wiedząc, iz się tam ich matactwo odkryć miało».

Ieśliby papieża świat wszystek za starszego w kościele Bożym nie miał, iako by na pozwy iego stawali y ap||(128)pellacye do niego czynili w rzeczach kościelnych wietszych, abo tey mu iurisdikevey dopuścili, ktora v sami heretykowie przyznawali?!

O tych appelacyach do Rzymskiev stolice Piotra s. ieszcze starszy s. Cypryan 6 świadczy, iż Bazylides v Marcyalis z Hiszpaniey, od innych biskupow potępioni, appellowali do Stephana papieża na on czas ieszcze, gdy papieże pod tyrrany, prawie w niewoli ich, żyli, około roku Pańskiego 252. A iż także y Felicissimus z Afryki potępiony appellował do Korneliusza papieża, tenże doktor namienia.

Drugi także historyk Grecki Sokrates 7 pisze: iż Wschodne biskupy Iulius się od apostolskiey nieodstrzelaiącą, po-Rzymski przez list swoy zgromił, iż kazał». To są iego słowa. Spotwarzon

dziech, bez wiadomości Rzymskiego biskupa, ważnego y mocnego nie było. To nieomylne świadectwo, iż kościoł wszystek od apostołow ieszcze znał tę zwierzchność biskupa | (129) Rzymskiego, iż bez niego czynić synodow y stanowić nic nie mogli. Słowa sa tego historyka kościelnego Greckiego: Do Antyochiey (powiada) na synod zebrało się biskupow dziewiećdziesiat 8. Wszakże tam Maxima Hierozolimskiego nie było, ktory się tego obawiał, aby go nie oszukali, żeby na potępienie Athanazego przyzwolił. Nie było 9 też tam y Iuliusa wielkiego Rzymu biskupa, ani żadnego posłańca iego, gdysz prawo kościelne tak każe, aby okrom zezwolenia Rzymskiego biskupa koncylia nie były.

Theodoryt, biskup Cyry, do Leona papieża tak pisze po Grecku: «Ieśli Paweł (powiada), traba Ducha Ś., vciekł się do Piotra, aby tym, ktorzy w Antyochiev o zakonie gadali, watpienie rostrzygnione v rozwiazane przyniosł, -daleko my więcey podłemi będąc, do stolice apostolskiey vciekamy się, abyście naszym ranom lekarstwo podali. Bo wam przystoi we wszytkim mieć przodek». Y niżey: «Ia z kazania stolice apostolskiev oczekiwam, y pokornie proszę światobliwości waszey, aby || (130) mnie broniła, iako tego, ktorym do sądowey waszey stolice sprawiedliwey appellował, ażebyście mi tego dozwolili, żebych do was przyiachał y naukę moię, nic smieli, przez iego wiadomości, synod był o kacerską naukę, w czym iako się

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Theodor. Trip. lib. 4, сар. 6. Sozomenus, lib. 3, сар. 7». <sup>6</sup> На полъ: «Еріst. 4, libr. 1 et Epist. 3, libr. 1. 7 На полъ: «Tripar. libro 4, сар. 9 et 19». в На полъ: «Trip. lib. 4, cap. 9». 9 Ha ποπά: «Prawo kościelne, aby bez papieża synod nie był».

ściołowi, znaiomych nie miała.

cesarzowey, z stolice iego, fałszywy synod złożywszy, zrzucili, zastawił się za nim Innocencyus papiesz (iako pisze Metaphrastes y Nicephor) 2, y posłał posły swoie do Konstantynopola. Ktorych gdy || (131) Ewdoxya taiemnie posadzać y z wszytkiego złupić kazała, y swoy vpor przewiodła, iż ś. Chryzostom wypędzony był, y od onych złych biskupow z swey stołice zrzucony, y potym na wygnaniu rychło vmarł, -Innocencius papiesz prawa swego y swierzchności vżył: y na biskupy, y na cesarza Arkadyusa, y żonę iego napisał list klątwy swey srogiey, ktory samisz Grekowie w historya \* włożyli. Y ma się tak od słowa do słowa:

«Głos krwie brata mego (pisze tak Innocentius papież do cesarza Arkadyusza) Iana woła do Boga przeciw tobie, cesarzu! iako niekiedy krew Ablowa wołała przeciw Kainowi! A bez pomsty żadną miarą być nie może. Nie tak mi jusz on idzie, bo wiem, isz się na dobre mieysce dostał; acz v to iest niezmierna szkoda, iako o dusze wasze y a co więcey-ten, ktory iuż po oddzietych, ktorzy z iego mądrey y Boskiey leniu Grekow od stolice apostolskiey

do stolice papieskiej wedle zwyczaiu nauki ogłodzeni są. Bo nie tylko kovcieka, v iev się rossądkowi porucza, ścioł Konstantynopolski, ale świat wszyzacny ten y wielce nauką wsławiony tek na onym słodkim ięzyku azkoduie, y biskup.—to każdy baczyć może. Czego niejako osierociał. Właśnie cie ta Daliby nie czynił, gdyby papieska stolica la 4 żona twoia ogoliła, || (132) grzechow tych osobnych przywileiow, wszemu ko- do swoich grzechow przyczyniając. A tak ia, naymnievszy y grzeszny (ktore-Tak v Chryzostom s., patryarcha Kon- mu stolica wielkiego apostoła Piotra stantynopolski, iako sami Grekowie pi- zwierzona iest), odcinam cię, cesarzu, sza, vkrzywdzony, do Innocencyusza pa- y odmiatam, y żone twoie, od przyimopieża vciekł się 1. Ktorego gdy patry- wania niepomazanych taiemnic Pana archa Alexandryiski Theophilus z inne- Chrystusa Boga naszego 5, y każdego mi złemi biskupy, z namowy Ewdoxycy biskupa y kxiedza kościoła świętego, ktory by wam smiał ie podać od tego czasu, gdy ten list klatwy tev moiev przedczcicie, skazuię, aby taki swoię dostoyność stracił. A ieśli, iako ludzie możni, kogo do tego zniewolicie, a prawo, wam od Zbawiciela waszego postanowione przez ś. apostoły, przestapicie,-wiedzciesz o tym, isz na straszliwym dniu sądnym, gdzie nikogosz zacność świata tego nie obroni, a tajemnice wszytki serdeczne odkryte beda. za wielki grzech poczytano to wam bedzie. Arsacyusa, ktoregoście na stolicy Iana Wielkiego postawili, y po smierci składamy ze wszytkimi biskupy, ktorzy do niego przystali, aby imię iego w poczet biskupow pisane nie było . Bo tego stanu nie godzien ten, ktory biskupstwo || (133) cudzołostwem pomazał. A ieszcze nad to, cośmy Theophila (patryarche Alexandryiskiego) złożyli, wyklinanie nan kładziemy y wszytko przeklestwo v od chrześciaństwa odciecie.

To nie Łacinnik ktory, ale Greczyn,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Około roku 410. Niceph. lib. 13, сар. 31, 32, 33, 34». <sup>2</sup> На полъ: «In vita Chrisostomi». B Ha nozīš: «Niceph. lib. 13, cap. 34». Ha nozīš: «Iud. 10». B Ha nozīš: «Papież cesarza o. ś. Chrysostoma wyklina». 6 Ha noze: «Papież składa patriar. Carogrockiego y Alexandryskiego».

historya pisał, y nie był prawym przyjacielem stolicy Rzymskiey, tak prawda ściśniony, pisać y wyznać musiał, iż biskup Rzymski nawyższym iest sędzią wszytkich biskupow y patryarchow, ktore składać z stolice y, iako od Boga postawiony pasterz, karać ie może. Dwu patrvarchow tu-z stolice składa, a żaden tego nie gani, ani smiał kiedy mowić, aby to nieprawnie, nievrzędownie czynił, abo sobie moc brać miał. ktorey by nie miał; ale raczey wszyscy wierni katholicy chwalili te postepki y iego dekreta, iako swego starszego y w rzeczach duchownych y kościelnych nawyższego sędziego swego przyimowali.

Wiele innych, zwłaszcza Konstantynopolskich, patryarchow papiesz, mo/(134)ca sobie od Boga dana, z ich stolic składał, gdy przyczynę dali. Przed tym, niszli trzeci zbor w Ephezie złożony był, Celestynus papież wyklął y złożyl Nestorvusa, patrvarche Carogrockiego, heretyka, iako się wyższey wspomniało 7. Iest barzo znaczna rzecz tak od Greckich 8, iako y Łacińskich historykow napisana, ktora władzą y zwierzchność papieską, zwłaszcza nad Konstantynopolskim patryarchą, poćwierdza. miało być zezwane koncylium piąte w Konstantynopolu przeciw Theodorowi y innym vczniom Ewthychesa (ktorzy zwać Panny Czystey Bogarodzicą nie chcieli, y inne błędy ćwierdzili, iakoby bostwo na krzyżu cierpiało, zkad theopaschity zwani byli), iachał sam osobą swoią Agapet papiesz do Konstantynopola, y niżli się biskupi ziechali, gdy nalazł An- rzowi, ktory wszytko miał w swey ręce

w tymże blędzie Ewtychego, nie mieszkaiąc z stolice go y z patryarchostwa wyrzucił y przeklął. Ten Antymus był barzo miełym człekiem cesarzowi Iustynianowi v żenie iego Theodorze, | (135) v zastawowali się zań pilnie, grożąc v odpowiedając papieżowi. A on bespiecznie powiedział: «mniemałem, abych do Iustyniana chrześciańskiego pana przyiechać miał; ale widzę, żem na Dioklecyana trafil»! Y ściągnąwszy szyię, rzekł: «wole tev głowy zbyć, aniżeli na tey stolicy heretyka cierpieć»! 9

Tymi słowy y duchem Bożym cesarz skruszony, y sam się od kacerstwa vpamietał v przeszkadzać mu w rządzie koscielnym nie chciał. A Agapet Mene nieiakiego sam swoią ręką poświęcił, y na mieysce Antyma na stolice Konstantynopolska w oczach cesarza Iustyniana wsadził 10. Tamże sam ten papiesz w Konstantynopolu vmarł. Na ktorego mieysce gdy wstąpił Silwerius, cesarzowa, zmiękczywszy męża Iustyniana cesarza, starała się znowu o to, aby Sylweryus papież przywrocił na swe mieysce Antyma, a zrzucił Menę. Y pisała listy do papieża, o to go żądaiąc. Gdv list przeczedł, rzekł: <0 te rzecz vmrzeć mam, a tego nigdy nie vczynię»! Y odpisał iey, iż «ia heretyka, dla swev złości przeklętego, || (136) nigdy na te stolice nie przywroce»! 11

Tu obacz, cny czytelniku! Gdyby był kościoł wszystek y świat wszystek zwierzchności papieskiey nad patryarchą Konstantynopolskim y innemi nie znał, trzebaż się było o to tak modlić cesatyma, patryarchę Konstantynopolskiego, y mocy, y samego papieża na on czas?

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ha nort: «Ewagrius, lib. 1, cap. 4». <sup>8</sup> Ha nort: «Zonaras; Platina, in vitis et in libro Pontifi.» <sup>9</sup> На поль: «Papież szyię nastawił cesarzowi». <sup>10</sup> На поль: «Papież Carogrockiego patriarzłozył». 11 Ha norb: «Lib. Pontificali in vita Syluerii».

Marcina y tego Sylweriusa?

Potvm cesarzowa zmowiła się z nieiakim Wigiliusem, archidyakonem kościoła Rzymskiego, obiecuiąc mu do papiestwa dopomoć, iedno żeby iey przyrzekł Antyma przywrocić. Obiecał y reka się swoia podpisał. A ona przez Belisariusa hetmana, potwarzywszy Silweryusa, wygnała z Rzymu y na wygnanie w cudzą strone posłała. Na ktorym w kilka miesiecy Sylwerius, iako męczennik Boży, z nedze vmarł. Za przyjaźnią cesarza, Wigilius papieżem został. Vpominał mu się obietnice cesarz y z żoną; lecz iuż on, na tey s. stolicy siedząc Duchem Bożym y Piotra s. iako opoką prawey wiary odmieniony, tak || (137) cesarzowey odpisał: «Vchoway mię tego, Boże, abych ia to, com zle v głupie obiecał, z więtszym grzechem wykonać miał. Żadną miarą nie przyzwolę, abych miał przywrocić potępionego y wyklętego heretyka. Aczkolwiek iestem niegodnym potomkiem Piotra s., y nie takim, iako byli przodkowie moi Agapetus y Silweryus, ktorzy tego heretyka wyklęli, wszakże tego nie vczynię». Tym rozgniewana niewiasta roskazała poimać papieża y przywieść do Konstantynopola, mowiąc: «chyba mu w kościele Piotra ś. przepuśccie, ale go w innych wszytkich poimaycie. Y poimany był w kościele s. Cecyliey. Przyiął go cesarz Iustynian naprzodku z wielką czcią. Lecz gdy mu się obietnice vpominał, vkazuiąc mu podpis ręki iego, a on taz statecznością tego się vczynić zbraniał, aby miał na stolicę Konstantinopolską Antimiego heretyka przywrocić,-bić go kiymi kazał y włoczyć w powrozie po wszytkim miescie. A papiesz

Iakosz ich o to dwu vmęczono, to iest | cierzpliwie znosząc mowił: «wienceiem ieszcze zasłużył za grzechy moie. Potym (138) na więzienie długie dany był. W ktorvm kila lat siedząc, był zasię na stolice swoie przywrocony. A iednak heretvka Antyma na stolice Konstantynopolską nie przywrocił.

Obaczże tu, iesli patryarchowie Konstantynopolscy pod posłuszeństwem papieskim nie byli! A iako cesarzowie poki Boga znali a na Piotra s. pomnieli, poty żadną mocą swoią nad wolą papieską biskupa Konstantynopolskiego podać nie chcieli, ani mogli.

Także za czasu Pelagiusza 1, około roku 580, v Grzegorza s. papieża, ktorego y sami Grekowie święcą, Ian, Konstantynopolski patryarcha, gdy sobie tytuł ten przywłaszczył «vniuersalis patryarcha», y Pelagius go o te hardost wyklął, y Grzegorz go s. swoią pokora skrocił, y potym Phocas cesarz tego mu tytułu zakazał, przyznawając starodawne apostolskie przywileie kościołowi Rzymskiemu, aby był, iako przed tym, głowa wszytkich kościołow.

Tenze s. Grzegorz 2 do Tessalonicenskiego biskupa, ktory zawżdy bywał || (139) prze dalekość wikaryim y namiestnikiem papieskim dla Wschodnych kościołow y innych Greckich, pisze, zakazuiac, aby przy Ianie Konstantynopolskim nie stali, ktory sobie niezbożnie tytuł (powszechny patryarcha) przypisał, mowiac: «iż to, bez przyzwolenia stolice apostolskiev, żadney mocy niema>. A iakożby ten tak święty człek roskazować miał Grekom, ktorzy mu nie podlegli, a to by sobie, co iemu nie przystało, tyrańskim obyczaiem przyczytał? Tenze s. Grzegorz <sup>8</sup> pisze do iednego

¹ На полъ: «Platina, in vita Bonifacii 3. Volater.» з На полъ: «Lib. 2, epistol.» з На полъ: «Lib. 7, Epist ad Ioan. Syracus.»

wiada) Konstantynopolskim nikt nie watpi, iż stolicy apostolskiey podległ. Co wyznawa y bogoboyny cesarz, y sam brat nasz Ewzebius, tego miasta biskup. nigdy sie tego nie przy».

Widzisz, iż, po ześciu Iana onego hardego, Ewzebius, Konstantinopolski biskup, posłuszny był Rzymskiemu papieżowi, a onego tytułu, o ktory przodek iego był wyklęty, nie vżywał.

Potym w kilkanascie lat Pyrrhus, Konstantynopolski patryar (140)cha, stał się heretykiem, Makarego Antyocheńskiego nasladuiąc 4, y przeto był z stolice tey wyrzucony. Na ktora gdy się zwrocić chciał, obłudnie pokutuiąc, szedł Rzymu do papieża Theodora około roku 640, y przed nim się wszytkiego sprawił. y kacerstwa się zarzekł, y był od tego Theodora na stolice Konstantynopolską przywrocony. Na ktorey potym siedząc, gdy się zle zachował, a do tegosz się kacerstwa, iako wieprz do błota, wrocił, od tegosz papieża zrzucon był.

Na mieysce Pyrrha 5 wstąpił Paweł, biskup Carogrocki, ktory toż kacertwo monotelitow wzbudził. Tego Marcin Pierwszy papiesz wyklał. A iż był cesarza Konstansa Wtorego zwiodł, kazał o to papieża Marcina poimać, y o to go, iż tego Pawła heretyka z stolice Carogrockiev złożył, na wygnanie posłał, na ktorym, iako s. męczennik, vmarł. Ten Marcin s., vczyniwszy w Rzymie synod 105 biskupow, trzech patryarchow Konstantynopolskich heretykow monothelitow, to iest Sergiusa, Pyrrha y Pall(141)wła, po sobie wstępuiących, przeklął, y ich im długo zamknąć y zapieczętować kazał 8, dostoyność patryarchowską y biskupią ażby się iego dekretom dosyć stało. A

biskupa w te słowa: <o kościele (po- odiał. To widzisz, iż dla iurisdikciey swey nad biskupem Carogrockim papieżowie gardło kładli, a męczeńską koronę od złych cesarzow Carogrockich odnosili.

> Iest ieszcze v Zonary, Greckiego historyka, to pisano, iż gdy patryarchowie Konstantynopolscy trzey ieden po drugim wespołek z cesarzmi Konstantynopolskimi w kacerstwo obrazoborskie wpadli (powiada), iż ie papieżowie, zwłaszcza Grzegorz Trzeci, wyklęli prze onę niepobożność. Aż na koniec Paweł, patryarcha, ktory tesz tego kacerstwa cesarzom pomagał, począł się vpamietywać y patryarchostwo z siebie zkładać 6. Gdy go cesarz pytał, czemu by to czynił, -odpowiedział: «Boże, bych był nigdy na tey stolicy nie siedział, poniewasz się stał rozdział miedzy nią y innymi kościoły katolickimi. Ieśli tych błędow synodem katolickim nie poprawiem, a kościelna się nam iedność nie wroci, zginęlichmy, zbawieni być nie możem!! (142) Ia za to, com zgrzeszył, płaczę y żałuię, y do miłosierdzia Bożego vciekam»! Obacz, iako sobie klątwę papieską y wyrzucenie z kościoła ważył, ktora, gdyby od przełożonego nie była y od zwierzchnego vrzedu, za nic by nie stała!

Rychło potym 7, za czasu Mikołaia papieża, około roku 858, gdy się Phocyus bez święcenia kapłańskiego, przyjaźnią cesarza Konst., mocą wdarł na stolicę Carogrocką, a Ignacego z niey wypchnął, — Ignacy się do Rzymskiego biskupa Mikołaia vciekł. Ktory Phocyusa wyklał y, posławszy swoie posły- do Konstantynopola, kościoł Zophiey tak

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полъ: «Zonaras in vita Constantis. Nepotis Heraclii». <sup>5</sup> На полъ: «Platina in vita Mart. 1, Leo 9, cap. 10 ad Michae.» 6 На полъ: «Czterzey patriar. Carogro. haeretici obrazoborce». <sup>7</sup> На полъ: «Platina, Leo 9, cap. 22 ad Michae.» <sup>8</sup> На полъ: «Kościoł ś. Zophiey w Carog. papieżowie pieczętowali».

Ignacy na stolice swoie był przywrocon. O czym po nim Adryan Wtory złożył synod w Carogrodzie ten, ktory Łacinnicy osmym zowią (bo Grekowie Florencki, we Włoszech czyniony, osmym mianuia) 1, na ktorym, znowu obrazoborce v monothelity trzysta osmdziesiat y trzy biskupy potępiwszy, |(143) Phocyusa z stolice Carogrockiev zrzucono, a Ignacego przywrocono, wedle listow papieskich.

Opuszczam inne bez lidzby świadectwa, ktorych się też y we wtorey części przyczyni, ktore iurisdykcya papieżow y namiestnikow Piotra s. biskupow Rzymskich dowodnie pokazuią. Z tych, ktore sie położyły vżywanie prawa v zwierzchności pasterskiev nad wszytkim kościołem Bożym biskupow Rzymskich, każdy nievporny poznać może, a vpornemu v tyle stokroć świadectwa nie pomoże,zamykając już te cześć mowie.

## ROZDZIAł 14 2.

# Zamknienie tev pierwszev cześci.

Zamykaiac the krotka rzecz około iedności 3 kościoła Bożego, zrozumiecieś mogł, cny czytelniku, s tego, co się dowodnie przywiodło, iako Pan Bog w mądrym a dziwnym rządzeniu kościoła swego tę stołice Piotra ś. stolice Rzymską chciał mieć 4 aż do tego czasu za matke jedności ko (144) ścioła swego, za zamek wiary katolickiev, za pod-

ciężoną y łodkę, nigdy wiatry żadnymi niepograżona, w ktorev kto sie na on brzeg wieczney oyczyzny przewozi, nigdy żaden niedowiarstwem v heretyctwem pogrążony być nie może. Bez tev stolice, iako członek bez głowy, każdy wiarę ś. tracić y vmrzeć w niedowiarstwie musi. Od tego Piotra Rzymskiego y pasterza wszytkich owiec Chrystusowych kto odstapi, do prawdy Božev nie trafi. 5 (By nie ta stolica ś., iużby chrześciaństwo z heretyctwa obrociło się w pogaństwo! Iako to iuż wielom się Wschodnym- narodom, ktore od niev odstapily, przydało!

Bez tey stolice Rzymskiey y vst Piotra ś. wielkie zgromadzenia biskupow, iako owce bez pasterza, bładzili. Bez tego Rzymskiego Piotra, w Afryce, za Cypryana ś., więcey niż ośmdziesiąt biskupow bład około chrztu postanowili. A na Ariminskim zebraniu o piecset biskupow bez tey głowy z (145)wieść się Arryanom y fałsz w wierze vczynić dali. W Antyochiev dziewięćdziesiat biskupow kacerstwo poćwirdzili, dla tego, iako mowi Grecki Sokrates 6, iż tam biskupa Rzymskiego, ani iego posła nie było. Także w Philippopolu 7 wielgi się poczet biskupow ziachał; ale, iako woysko bez hetmana porażony niewiernością y (fałsz) 8 fałszem kacerskim został. W Carogrodzie tymże sposobem, Wschodne kościoły, chcąc z swemi zbor czynić bez papieża, iako owce bez pasterza, w błędy przyszli, y monothelickie y obrazopore prawdy obiawioney, za skarbnice borskie kacerstwo, ktore rychło za wotaiemnic niebieskich, za opokę niezwy- dzem potomka Piotra ś. przeklęli, po-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полѣ: «Platina in vita Adr. 2». <sup>2</sup> Отсюда и до конца сочиненія, второе изданіе идетъ въ соотвътствии съ первымъ. Важивищия отмъны указываются въ сноскахъ. Четырнадцатому rozdziału 1-го изданія соотв'ятствуеть во 2-мь девятнадцатый. Во 2 изд.: «rządu». 4 Посл'я этого, во 2 изд. добавлено: «у ma». 5 Отсюда и дал'яе идетъ большой пропускъ во 2-мъ изданіи. 6 На полѣ: «Trip. lib. 4, сар. 9». 7 На полѣ: «Nicep. Lib. 9, сар. 12». <sup>8</sup> Зачеркнуто чернилами.

ki, duchowni co o wierze z krolmi v pany chrześciańskimi stanowić chcieli, w bład wpadli. Tak iż niedarmo Sthephan on Grecki (ktorego Grekowie za wielkiego świętego maią) 9, gdy baczył, isz sie patryarcha Carogrocki z innemi kościoły na vczynienie wielkiego synodu zbierał, śmiał się z nich, y nic im dobrego nie tuszył, y gromił ie mowiąc: «Iako, wy, (146) bez roskazania nawyższego biskupa y bez namiestnika iego, synod zebrać y czynić możecie?!> Iakoby rzekł: «zle się wam inne bez niego powiodły, y na tym pobłądzicie, a do wiary prawey bez tłumacza Piotra świestego, biskupa Rzymskiego, nie traficie»! Doznało wszytko chrześciaństwo, iż nikt gruntowniey w naukę prawdy Chrystusowey nie trafił, iedno ten, ktory na stolicy Piotra s. v vrzedzie powszechnego pasterstwa siedział. Przetosz do teyże Rzymskiev stolice zawżdy wszytko chrześciaństwo około wyznania prawdy wiary Chrystusowey vciekało, iey samey dufało, na iey rozsadku, iako na vsciech Piotra s., przestawało. Tak iż wszytki koncylia powszechnie za papieskim wyznanim szli, y iego tłumaczem Piotra s. zwali 10. Y cesarzowie chrześciańscy, iako Gracyany y inni miedzy onym rozmaitym rozerwanim heretyckim, te biskupy za katholiki y prawowierne mieli, ktorzy z papieżem społeczność trzymali 11.

Y Iustynian do Iana papieza piszac: «nic (powiada) okolo rzeczy koś||(147)cielnych (by dobrze były łacne, o ktorych rozność iest), bez wiadomości świa-

stanowili. Y gdziekolwiek, bez tey opo-|szczamy. Bo wy głową iesteście wszytkich kościołow świętych. Y na drugim mievscu 12: «vstawiamy (powieda), iż, wedle postanowienia czterech synodow, naywyższy starego Rzymu papiesz pierwszym iest nad wszytkimi kapłany». Tak chciał Pan Bog mieć, tak chciał nawyższy Pasterz nasz Chrystus Iezus, aby rzad kościoła iego posłuszeństwem a pokorą kwitnął; aby z głowy iedney namiestnika iego na ziemi błogosławieństwo iego na członki spadało! O, iako dziwne a nabożne są słowa sześciset y trzydzieści oycow zboru czwartego do Leona papieża 13: «Tyś (powieda) nauki y wiary iako złotem przepletaney tkanice z szaty Chrystusowey, z roskazania tegoż zakonodawce, asz do nas przychodzacev, dochował, v iestes nam tłumaczem Piotra s. postawiony, ktory błogosławieństwo wiary iego na wszytki przywodzisz. Tyś zgromadzenia naszego starszym był nad nami, (148) iako głowa nad członkami» etc. Te sa słowa świata wszytkiego biskupow do papieża. To takie dziwne a gorace nabożeństwo ku tey stolicy Rzymskiey tych sześciset trzydzieści oycow ś., pokórnych onych y posłusznych, a zgody, pokoiu, iedności chrześciańskiey Duchem Bożym oświeconych miłosnikow, nauczyło nas, abyśmy błogosławieństwa wiary Chrystusowey s tey głowy potomka Piotra ś. y namiestnika Chrystusowego spadaiacego. papieża, na nas drogiego wonnego olevku z głowy Aarona nawyższego biskupa, czekali, a przy tey głowie, iako członki, żywota szukali, y na łonie matki tey przykłatobliwości waszey stanowić nie dopu- dem wszytkich s. starych oycow odpo-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> На пожѣ: «Conc, Florentino. Act. 7». <sup>10</sup> На пожѣ: «Sexta Synno. Actio 3». <sup>11</sup> На пожѣ: «Тгір. Theo. lib. 9, cap. 2; Conc. To. 1. Synod 2 Gener. In codice de summa Trini. et fide Catol. >. <sup>12</sup> На полъ: «Collatione 9, tit. 6 vel Constitutione 131». <sup>13</sup> На полъ: «Асt. 3».

czywali, wiedząc, iż) 1 ta sama stolica iedności kościelney y miłości chrześciańskiey, bez ktorey nigdy zbawieni być nie możem, strożem, powodem v obrońca iest. Bez ktorey 2, niezgoda, rozerwanie v odszczepieństwa panuią v krolestwa chrześciańskie giną: tak iż iest rzecz doświadczona, iż nie tylo duchowne błogosławieństwo ||(149) z tey nam głowy iedney spada, ale też y świeckie. Be ktore się kolwiek chrześciańskie państwo y krolestwo od tey głowy y iedności stolice Piotra s. oddzieliło, nie tylo w rozmaite kacerstwa y niedowiarstwa a zgubę duszną, ale też y w niewola a reke pogańską wpadło, abo samo zniszczało. Lecz ktore mocniey się tev skały trzyma, trfa z nia wespołek, a żadna go przygoda nie obali.

Na koniec to tylo vwasz v siebie, cny czytelniku, iakoby tho nie tylo biskupi świata wszytkiego y zbory święte, ale y cesarze wszyscy chrześciańscy cierpieć y tego dopuścić mogli? Gdy papieżowie patryarchy z vrzedow składali, dostoieństwa im prze ich zawinienie brali, do siebie wszytkiego świata duchowne sądy y appellacye obracali; gdy na koniec y cesarstwa przenosili od iedney nacyey do drugiey; gdy nie tylo, nad wolą panow swieckich, biskupy y patryarchy kosciołom dawali, ale gdy y same cesarze, gdy byli kościołowi Bożemu szkodliwi, z cesarstwa składali, na państwa koronowali kro||(150)le y inne wyklinali, im korony brali. lakoby to, mowie, swiat wszystek chrześciański wytrfał, gdyby w papieżach mocy Bożey tak wielkiey y zwierzchności nad wszytkim chrzescianstwem, to iest owcami Chrystuso-

wemi, nie znał? Iakoby wżdy, zebrawszy się społem, duchowni z świeckimi papiestwa dawno nie zgubili v moca nie wytracili? Gdyby sobie z hardości a z prożney świeckiey czci y z tyranniey iakiey taka moc papieżowie przypisowali? Lecz tego nigdy nie vczynili, ani mogli, ani vczynia. A gdy cesarze niektorzy zli tego się ważyć chcieli, wszyscy zle zgineli. A ta łodka płynie y słynie, tyraństwa wszytki y heretyctwa przetrfawszv. jako mocna skała, stoj. Ktemu iż czas wszytki zakryte y taiemne rzeczy otwarza, y wynurzyć się złe ża czasem musi, y to, co nie iest z Boga, nie trfa. Iesliby w tym vrzędzie papieskim iaka sie niepobożność y obłudność a hypokryzya s taiła, iuszby się ludziom przez lat tak wiele wynurzyła, a iuszby dawno zginęła. Lecz gdy widziem 4, iż przez tak dawny a długi || (151) czas więcey się ta stolica y wszytki ony iey od Syna Bożego dane przywileie pokrzepiaią y rostą, naprostszy to osądzi, iż z Boga iest, a iż świat wszytek przez pułtora tysiaca lath nieprawości w papiestwie nie nalazł, ktoreyby słusznie z strony iey vrzędu przyganić mogł. Iedno isz co Bog rzekł, to trfa: «bramy piekielne nie przemogą iey» 5. Y iści się słowo iego: «nie ustanie wiara twoia». Y pełni sie obietnica iego: «posilay bracią» 6. Y zniskąd 7 do tego czasu posiłku do wiary s. nie mamy, iedno z Rzymu. By nie Rzymski kościoł, iużby chrześcianie, dawno zheretyczawszy, spoganieli, iako się to iuż drugim przydało! Iużby ewanielia w basni się Ezopowe, iakom rzekł, obrociła!

Przeto za te s. stolice Rzymską pros

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здёсь кончается тотъ большой пропускъ во 2-мъ мэданін, начало котораго отмівчено выше, стябц. 332-й, сноска 5-я. <sup>2</sup> На полів: «Ioan. 17; Ioan. 14». <sup>2</sup> Во 2 мэд.: «pokrytoáć». <sup>4</sup> Во 2 мэд. «widzimy». <sup>5</sup> На полів: Маtt. 16». <sup>6</sup> На полів: «Luc. 22». <sup>7</sup> Во 2 мэд.: «niskąd».

ze mną wespołek Pana Boga, cny czytelniku, mowiąc:

«Opoke wiary twey, Panie v Boże nasz Iezu Chryste, y matkę wszytkiego chrześciaństwa, y głowę widomą owczarnie twoiey, przesławną Piotra twego stolice, kościoł ś. Rzymski-racz podnieść a wysoce wsławić, a nawroć do ||(152) namiestnika twego, pasterza pasterzow na ziemi, wszytki berany y owce twoie, v zgromadź ie pod iednę łaskę rzadu twego! Ten zamek strażevy obrony wiary katolickiey zatrzymay przy ramieniu mocnym twoim aż do końca! Niech prawda twoia 8 na wieki v obietnice twoie słyna od narodu aż do narodu! Aby modlitwa twoia skutek miała, a ta wiara tego Piotra, nigdy nie vstaiąc, posilała bracią, y w świętym twym pokoiu y iedności (bez ktorey ciebie y zbawienia swego nikt nie naydzie) wszytko chrześciaństwo zachować mogła! Amen».

# II (153) WTORA CZĘŚĆ.

O GRECKIM OD IEDNOŚCI KOŚCIOLA Bożego y stolice apostolskiey odstąpieniu.

#### PRZEDMOWA.

Słyszałes o iedności kościoła Bożego, wierny y Bogu miły czytelniku, iaka, y iako potrzebna iest, a na czym się nawięcey wspiera, a iako się iednym Piotrem Rzymskim, iako głową, wiąże y spaia, przy ktorym po wszytkim świecie chrześcianie iedno mowią, iedno wierzą, y w iedney się społeczności y miłości braterskiey chrześciańskiey zachowuią, okrom ktorego rozdziały, niesnaski y rozer (154) wania być muszą.

Teraz vsłyszysz, zkad tey iedności nawietsze y naszkodliwsze rozstargnienie vrosło. Grekowie wielka a sroga rane w tym iednym ciele Chrystusowym odcinanim wiele członkow od niego vczynili. Ktorych odszczepieństwo długo trwało. często się goiło, zawżdy się odnawiało, wiele narodow zawiodło, y nie tylo wierze ś., ale rzeczy pospolitey, świeckiey, chrześciańskiey niezmierną vtrate vczyniło. Ktorzy w vporze nakoniec zostając, w ręku y niewoli pogańskiey zostali, y wrota Turkom do chrześciaństwa otworzyli, iako niżey vsłyszysz. A iż schizma, to iest odszczepienie w kościele vczynili, słusznie się ichże iezykiem schismatyki, to iest odszczepieńcy zowia 9. Acz potym, na pokrycie vporu nieposluszeństwa swego przyczyny szukaiąc, inną sobie wiarę vkowali, chcąe Łaciński kościoł potwarzać, sami w kacerstwo y heretyctwo vpadli.

Przetoż naprzod, co iest odszczepieństwo, a co iest heretyctwo, posłuchay.

# ROZDZIAł 1.

Co iest odszczepieństwo, a czym rozne od heretyctwa?

||(155) Apostoł wielki Paweł S., funduiąc v Grekow wiarę S., gdy ie skłonne ieszcze na początku wiary do hardości, y do niezgody a rozerwania, ktore z niey rostą, być baczył, pilnie ich prosił y vpominał, pisząc do Koryntow, miasta w Grecyey na on czas przednieyszego, aby iedno mowili, iedno rozumieli, a odszczepieństwa abo schizmow miedzy sobą nie czynili 10. Widział duchem prorockim, iż im y napotym tego vpomi-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Во 2 изд.: «trwa», <sup>9</sup> Во 2 изд.: «zową», <sup>10</sup> На полъ: «1 Cor. 1 [ст. 10]». Русская историческая вивлютика.

w tym odszczepieństwie zostać y zginąć Przetosz tacy żywota w Bogu, ktory od mieli. Y vkazował im z podobieństwa głowy idzie, mieć nigdy nie moga. Bo na ciele ludzkim, iaka iedność y zgoda iako na członki zdrowie wszytko w wław kościele Bożym być ma: bo iako człon- dza z głowy spada, tak przez starsze ki w iednym ciele odszczepieństwa mieć v namiestniki Chrystusowe, iako naczynie moga, ale się ieden drugiego mocnie trzyma y ieden drugiego broni 1, tak też y w iedności kościoła Chrystusowego narody chrześciańskie v wszyscy wierni być iako iedno ciało winni sa 2. Y na drugim mieyscu s tenže apostoł tak schizmatyka abo odszczepieńca opisał: «ktory (powiada) nadęty || (156) prożną duma cieleśności, swey głowy się nie trzyma, z ktorey wszytko ciało, po żyłach y wiązaniu sprawując się y budując, roście na pomnożenie Boże». W tych słowiech-co iest odszczepeństwo, y iaka szkoda z niego — opisać raczył: bo iest członkow od głowy, ktorey się pierwey trzymali, odstapienie. A te szkode ma, iż członki oderwane społeczności z głową nie maiąc, a żyły y wiązanie stargane maiac, żywe być y budowania a rozmnożenia w Bogu mieć nie mogą. A tu nie mowi apostoł s. o głowie tylo niewidomey, ktora iest Pan y Bog nasz Chrystus Iezus, ale też y o widomey, przez ktorą nam do vcha Boska nauka y obrona od kacerstwa idzie. Bo, iako się wyższey pokazało, bez widomey głowy iedna wiara y ieden kościoł być nie może, każdy sobie wiarę z prożney dumy mysli swych wymyślać y iedność ciała tego nierozdzielnego targać będzie, ieśli w posłuszeństwie ś. pod iedna gło-

nania było potrzeba, y iako na koniec pierwszey części dosyć moli(157) wiło. nie łaski iego y sprawce a szafarze taiemnic iego, ktorzy moc maią grzechow odpuszczenia na ziemt, zbawienie duszne na szłonki w owce ich pochodzi 4. Miedzy ktorymi <sup>5</sup> szafarzmi taiemnic Bożych ieden musi być nawyższy Piotr. iako głowa wszytkich, iako się wyższev pokazało.

A iż trzy są iako żyły 6, ktorymi sie członki duchowne w iednym ciele kościoła Bożego spaiaią (to iest: ieden pasterz, iedna wiara y iedny sakramenta, wedle apostoła 7, ktory do iedności nas vpominaiąc, y w czym ta iedność należy, y czym się czyni vkazuiąc, mowi: ieden Pan, iedna wiara, ieden chrzest), ten (tedy) 8 iest w ciele tym y w tev kościelney iedności, ktory wszytko to troie ma, to iest: iednego Pana a Pasterza Chrystusa niewidomego, wespołek z namiestnikiem iego widomym , w ktorym Chrystu (158)sa mowiącego słucha, y iednę wiarę, y iedny sakramenta.

Przetoż ci są schismatykowie, ktorzy tyło iednę wiarę spolną ze wszytkimi katoliki chrześciany maią, ałe iedney głowy y iedności, od Chrystusa roskazaney, w posłuszeństwie nie maią. A to są heretykowie, ktorzy oboyga nie maią, ani wiary, ani iedności przy głowie iedney widomey. A dla tegosz każdy wa y namiestnikiem Chrystusowym roz- heretyk iest odszczepieniec: bo się od umu swego nie vkroci. O czym się w iedności y głowy odszczepia. Ale nie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Посять этого, во 2 изд. добавлено: «y ieden drugiemu vrzędu iego y mieysca nie zaysrny». <sup>2</sup> На полъ: «Cor. 12 [ст. 12]». <sup>3</sup> На полъ: «Colos. 2 [ст. 18—19]». <sup>4</sup> На полъ: «1 Cor. 4; Ioan. 21; Matt. 18». <sup>5</sup> Bo 2 изд.: «ktoremi». <sup>6</sup> Ha покъ: «Trzy żyły kościelney iedności». <sup>7</sup> Ha полъ: «Ерh. 4». <sup>8</sup> Во 2 мэд. это слово опущено. <sup>9</sup> На полъ: «Luc. 10; 2 Cor. 18».

każdy odszczepieniec iest heretyk: bo wszystek Boży, y wszytkie ośm zborow wiare dobra katolicka, acz okrom nadzieie zbawienia (poniewasz okrom iedności kościelney zbawienia niemasz), mieć może. Aczkolwiek odszczepieniec rzadko iest bez kacerstwa 10: bo na obrone pychy y swey woley takiey y odstąpienia swego musi sobie iaka nauke vkować, abo te same, iż iednego powszechnego wszytkiego kościoła pasterka słuchać wszytkim owcom Chrystusowym nie trzeba, ani go Chrystus vstawił. To by iuż była kacerska nauka, chyba żeby tak mowił, abo myślił: «wiem, iż ieden musi być starszy pasterz y starsza głowa, od Chrystusa postanowiona nad wszytkimi chrze (159) ściany, wszakże ia posłuszen iemu być nie chce, acz to wszytko wierzę, co on naucza». To by było tylo samo odszczepieństwo. Lecz trudno długo ma trwać samo odszczepieństwo, aby się do niego kacerstwo nie przymieszało. Bo gdzie głowy nie masz a prawego posłuszeństwa własnemu pasterzowi, prętko owca zabłądzi.

#### Rozdział 2.

Iz nie Łacinnicy od Grekow, ale Grekowie od Łacinnikow odstapili; a iż nawyższego pasterza kościoła wszytkiego papieża nie słuchając odszczepieńcy są, tak iako członki od głowy oddzieleni.

Gdyż to iest nieomylna prawda, iż kościelna iedność y rząd y pokoy bez iednego nawyższego wszytkiego kościoła pasterza być nie może; a iż ten iest iego, iakosz ie za takie miał kościoł Piotra s. v Bożev sprzeciwiając.

wielkich, y inni wszyscy po świecie biskupi iako swym starszym, v Grekowie z świetymi starymi przodkami swymi posłuszni przez dziel (160) więć set lat y daley (iako się niżey pokaże) byli, nikt w tym wątpić nie może, iż teraz Grekowie y wszyscy, tego starszego kościoła Bożego niesłuchający, v pod jednością głowy iego y na opoce wyznania iego wiary swey w Chrystusie niebuduiący, ani mocy y błogosławieństwa od niego na duchowne pasterstwo niebierzący.—odszczepieńcy sa v od kościoła się Bożego z swym złym oddzielili.

Kiedy dwa sobie sa rowni w iednym iakim państwie, gdy się pogniewaia, tak ten od tego, iako y drugi od drugiego odstapił: bo sobie rowni byli. Ale kościoł Grecki nigdy Rzymskiemu rowny nie był. Zawżdy wszyscy Grekowie y starzy oycowie s. przodek y zwierzchność stolicy Rzymskiey Piotra s. dawali, y ież posłuszeństwo czynili. Przeto mowić się, krom wielkiego vporu, nie może, aby Rzymski kościoł od Greckiego odstąpił, v ktorego nigdy w posłuszeństwie nie był. Bo iako Chore, Datan, Abiron, zschacki sobie czyniac, od Aarona się nawyższego kapłana oddzielili, nie Aaron, || (161) ktory był starszym ich, od nich sie oddzielił 11, tak Grekowie, ktorzy papieża za starszego swego zawżdy znali, od nas, przy tymże starszym stoiących, y od zwierzchności, od Boga postanowioney, odstąpili, a nie my od nich. A ponieważ moc każda od Boga iest, kto się mocy sprzeciwi, Bogu się, wedle apostoła 12, sprzeciwi, - w wielki Piotr s. y Rzymscy biskupi potomkowie grzech wpadli Grekowie, mocy się tey

<sup>10</sup> На полъ: «Odszczepieniec rzadko iest bez kacerstwa». 11 На полъ: «Num. 16». 13 На полъ: «Rom. 13».

set lat, iako v Ruskie pisma świadczą, aż do Chrystofa papieża byli Grekowie z swemi patryarchami pod posłuszeństwem stolice Rzymskiey, y papieża iako za głowę swoię wyznawali. Gdy papież odstąpił, iako oni mowią, przełożony od poddanych, głowa od członkow swoich,--iako członki żywe bez głowy zostać mogli? Sami się, zaprawdę, tym apostolskim podobieństwem potępiają, iż bez papieża, to iest bez głowy, nie tylo iedności kościelney, ale y żywota mieć w Bogu nie mogą. A poniewasz odstąpienie głowy od członkow śmierć iest,mu||(162)siał by kościoł vmrzeć a zginąć na ziemi (co iest rzecz niepodobna). gdy by papiesz zbłądzić abo odstąpić miał.

A ieśli rzeką: «inąśmy sobie głowę wszytkiego kościoła, to iest patryarche Carogrockiego, postawili>,-tedy ich spytam: «ktorą to mocą y prawem vczynić mogli»? Bo moc ta przełożeństwa nad wszytkim kościołem Bożym abo musi być od samego Chrystusa przez apostoła ktorego dana, abo przez ś. powszechne zbory patryarchom Carogrockim przypisana, abo więc ią sami sobie swowolnie przywłaszczyli. Od Boga iey przez apostoły mieć nie mogli: bo na stolicy Carogrockiev ani Piotr s., ani żaden łożyć y fundować. apostoł nie siedział, y owszem na wtorym zborze (iako Theodoret 1 Grecki pisze) nowoszczepioną winnicą się zowie. Nie ma iey też od żadnego powszechnego zboru, iakich Grekowie ośm licza: bo żaden z tych ośmi kościołowi Rzymskiemu wniwczem <sup>2</sup> nigdy nie przyga- stało, niżli od starowiecznego posłuszeńnił, ani mu tey zwierzchności (ktorą stwa y iedności kościelney tak pierz-

O to ich tylo spytam. Przez dziewieć ani odiać mogł, ale raczey wszyt (163)kie ty synody zgodnie papieża za pasterza wszytkiego chrześciaństwa y za głowę swoię, iako się iuż pokazało, wyznawali. A tak sami się Carogrodcy patryarchowie swowolnie (y wszetecznie) 3 fałszywą y malowaną głową wszytkiego kościoła czynić chcieli. Co tak być może, iako gdy by reka głową się vczynić chciała, ktora z przyrodzenia reka iest! 4 Stolica Piotra s., prawem Bożym na zwierzchności kościoła wszytkiego posadzona, żadnym ludzkim prawem tracić swoich przywileiow nie może, ale iako przyrodzona głowa trwa y trwać bedzie przy członkach kościoła Bożego, chociasz się od niey niektore członki na zgubę swoię odszczepiły. A iako przez dziewięc set lat, wedle wyznania Grekow, zabładzić nigdy nie mogła, tak aż do końca świata, wedle Chrystusowey obietnice, wiara iey nie vstanie 5. Wielki by to był vszczypek wszechmocności, madrości v prawdzie Chrystusowev. żeby kościołowi swemu błędliwa a niestateczną głowe dać miał! Ktora ieśli by po dziewięć set lat starością zgłu||(f64)piała abo vmarła, tedyć było trzeba znowu s. Piotrowi z nieba posłanym być a stolice y opoke y przełożeństwo kościoła wszytkiego w Carogrodzie za-

Na ostatek chociasz poddani przełożonego swego sądzić nie mogą, iednak żałobę na ktorym z tych siedmi abo ośmi synodach pierwey na Rzymską stolicę vczynić, y w oczach wszytkiego świata przyczyny pokazać Grekom przymiał od Boga przez Piotra s.) nie odiął, chliwe odstępować mieli. Lecz nigdy na

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Trip. lib. 9, сар. 14». <sup>2</sup> Во 2 изд.: «wniwczym». <sup>3</sup> Взятое въ скобки во 2 изд. опущено. 4 Во 2 изд. на полъ: «1 Cor. 12». 5 На полъ: «Luc. 22».

iednev żadnym zborze przyczyny na kościoł apostolski niepopotwarzaiąc przed synody vciekali, a zboru się powszechnego, iako winni sędziego, bali. Y osmy (na ktorym potwarzy się swoich wstydzili y kościoł Rzymski oczyścili) radziby zatłumili, gdyby mogli. A to co mowia: «podobniey iest kościołowi zostać przy czterzech patryarchach, iako przy poczcie więtszym, niżli przy iednym papieżu, aczby to nie dzi (165) wno nie było, iż więtsza część od mnieyszey odstąpiwszy, może przy fałszu zostać, wedle pisma 6, ktore vpomina, abysmy tłumu ludzi na złe nie nasladowali. Y w pismie <sup>7</sup> iest, iż dziesięć pokolenia Izraela odstapiło od iednego Ieruzalem; wszakże kościoł Boży przy Ieruzalem y nawyższych kapłanach w Ieruzalem z dwoygiem tylo pokolenim został, a ony dziesięć pokolenia odszczepieńcami a potym heretyky y bałwochwalcy zostali. Ktemu to iest rzecz płonna, aby zaraz z Carogrockim inni trzev patryarchowie odstapili. Bo długo Ierozolimski, Alexandryiski y Antyoski z stolica Rzymską społeczność trzymał, po odstąpieniu Carogrockiego, aż gdy się tesz oni, za mocą złych cesarzow Carogrockich, psować poczęli y rozmaitych kacerstw nasladować, w rece pogańskie wpadli y zniszczeli do tego czasu.

Tak iż się śmiele może rzeć: okrom Grecyey, w ktorey gęstszy są chrzescianie, więcey teraz w iednym arcybiskupstwie Łacińskim chrześciaństwa, niżli pod wszytkimi trzema pall(166)tryarchami w ziemiach Wschodnych przy aby wiara twoia nie vstawała 12.

namnieyszey Alexandryey, Antyochiey y Ieruzalem pod Turkiem. Bo tam ieśli co chrzekalany wynaleść nie mogli, ale w kacie scian zostało, tedy barzo mało prawowiernych: wszytko Nestoryani, Iakobite 8, Ormianie, Ewtychyani. A też vpadek tych patryarchyi Pan Bog nagradzał, do kościoła swego y iedności apostolskiey stolice-Niemce, Szwedy, Czechy, Polaki, Wegry, Litwe, Zmudž, Rus przywodząc. A potym za naszych wiekow Indyany, Nowa Hiszpania, Brasiliany y inne pierwey nieznaiome, ani słychane narody y krolestwa na wschod słonca y na zachod niezliczone przywieść do wiary s. y Rzymskiego Piotra sieci y łodzi raczył. Gdzie się za morzem daleko, aż prawie, iako mowią, na innym świecie Rzymski kościoł rozszerzył y zagony puścił, tak iż tam więcey iuż chrześciaństwa w iedności kościelney, niżli we wszytkich Wschodnych kościołach y w Grecyey teraz iest. Przeto niech Grekowie o tych patryarchiach, iuż prawie (nie tylo) 10 w heretyctwo, (ale w pogan (167)stwo) 11 obroconych niepewnymi się a prożnemi wiesciami nie karmią! Małe iuż tam znaki chrześciaństwa! By się ieszcze Pan Bog nad nami zmiłował a tym, pozostałym przv kościele Rzymskim, krolestwom zgodę szczęśliwą dał, aby ie z ręku pogańskich wybawili. Vpadli prawie, iako onych w Izraelu dziesięć pokolenia, ty czterzy patryarchie; a samo się Ieruzalem, to iest Rzym stolica Piotra s. głowa kapłaństwa y chrześciaństwa wszytkiego została, y zostoi do końca świata, wedle obietnice y modlitwy Chrystusowey: «modliłem się za cię, Pietrze,

<sup>6</sup> На пожѣ: «Ехо. 23». 7 На покѣ: «З Reg. 12». 8 Во 2 изд. добавлено поскѣ этого: «Georgiani». Во 2 изд. посяв этого добавлено: «Іароńсzyki, Mexykany». 10 Во 2 изд. опущено. 11 Tome. 18 Ha norb: «Luc. 22».

#### Rozdział 3.

Summa w krotkości: dla czego v kiedv Grekowie odstapili od iedności kościoła Bożego v posłuszeństwa stolice apostolskiev Rzymskiey.

Czterzy się przyczyny nayduia, dla ktorych Grekowie od iedności kościoła ś. v posłuszeństwa głowy swey Piotra Rzymskiego odstapili:

Pierwsza — hardość y prożney czci pra 168) gnienie patryarchow Carogrockich, ktorzy, maiąc wielkie cesarskie miasto y głowe wszytkiego państwa świeckiego, a w nim stolice biskupią nowa, nad inne patryarchy Wschodnie, to iest nad Alexandryiskiego w Egipcie, nad Antyoskiego w Syryey, nad Ierozolimskiego w Ziemi Ś. pierwszymi być y one pod swoia mocą y władzą mieć chcieli. O co wielkie niepokoje v trudności, iako możni y sława pierwszego w państwie Rzymskim miasta podniesieni, w kościele Bożym czynili. W czym gdy sie im mocnie papieżowie sprzeciwili a do tego im nigdy przyść nie dali, woleli od posłuszeństwa kościoła Rzymskiego odstapić a swev mysli dosyć czynić 1.

Wtora przyczyna — kacerstwa częste y iadowite, ktorę się w Grecyey, a zwłaszcza w Carogrodzie, a co ieszcze gorzey-od samychże patryarchow rodziły 2. Więcey niż dziewiędziesiąt kacerstw z Grecyev v z tvch tam stron na skażenie y otrucie prawdy katolickiey wyszło, s. zachować a od kacerstwa ią obronić, s ktorymi kościoł Rzymski walczyć zawżdy y mężniey się pogaństwu, ktore z puł-

a one zatłumiać || (169) musiał; a więcey niż piętnaście heretykow iadowitych na stolicy Carogrockiey az do siodmego zboru siedziało, ktorzy zawżdy się odrywać od stolice apostolskiey y posłuszeństwa iey musieli. Y tak gestym rozerwanim Greki rozmaitymi kacerstwy napoione przyuczyli, iż tak skłonni byli do targania iedności kościelney, z ktorey się nakoniec w wielkim vporze wyłączywszy pogineli.

Trzecia \* przyczyna-tyraństwo zmieszane z heretyctwem cesarzow Carogrockich, ktorzy nawięcey przed siodmym zborem, monothelickie abo Ewtychyańskie kacerstwo wznawiajac v obrazoborskie poczynając, mocą ie w Grecyey y po wszytkich państwach przez lat sześcdziesiąt rozmnażali, wiele chrześcian katolikow, iako oni pogańscy Decyuszowie y Dyoklecyanowie, morduiac y krew ich rozlewając. Czemu gdy się papieżowie, iako mogli, sprzeciwili v one wyklinali, tym się od iedności świętey kościelney dzielili.

Czwarta 4 a ostatnia przyczyna pomsta cesarzow Caro (170) grockich, ktorzy się nad kościołem y iednością świętą iego y nad papieżmi mscić chcieli tego, iż od nich świeccy Zachodni panowie z swymi państwy y księstwy prze ich kacerstwo y okrucieństwo odstapili, y innego sobie cesarza Rzymskiego, ktorego im papież Trzeci Leo 5 w Rzymie koronował, to iest Karola Wielkiego, krola Francuskiego, postawili. Co oni vczynić musieli, y było im to wolno, gdy wiarę

<sup>1</sup> Во 2 мад. добавлено послѣ этого: «о czym niżey dosyć swiadectwa wielkich ludzi naydziesz». <sup>2</sup> Ha norb: «Leo 9 papa ad Michae. Constanti. cap. 8». <sup>3</sup> Bo 2 msg. na norb: «Zonaras, tom. 3, Diacon. libro 21». 4 Bo 2 mag. ha norts: «Zonaras, tom. 3». 5 Bo 2 mag. ha norts: «Sabellicus Enca. 8, libro 9; Blond. dec. 2, libro 1, Sigeber.>

bie. v wiary świetev chcieli. Przeto kościoła Bożego v duchowny w porządek nic cierpieć nie miał, się niżey dołoży. Dla tegoż cesarze egroccy patryarchom swym zakazoaby papieżowi posłuszni nie byli: e się tym abo nad Łacinniki mścić, państwo sobie świeckie nazad przypecić. Wszakże, wielekroć vpamiętawszy , iednali kościoły Wschodne y do poszeństwa stolice Piotra s. przywodzili. srwsze ziednoczenie było (tych nie hiczac, ktore aż do szostego zboru eli) na siodmym zborze iuż pod dwiema mrzmi Karolem Wielkim Zachodnym Konstantynem Szostym (z matka Irena) schodnym, gdzie, za papieża Adryana grwszego y Tarasego, Carogrockiego gryarchy, kościoł Grecki ziednoczył z Rzymskim, y przyznał się do głowy very y starszego swego, od ktorego kł odstapił. Co się działo około roku 72, a iako drudzy licza—792. Potym ie często odrywali y iednali, iako niżey zalvszysz. A ostatnie na koncylium Floenckim roku Pańskiego 1438, ktore rekowie osmem zborem zowią, znamie się barzo przy obecności patryary Iozepha y cesarza Iana Paleologa arogrockich ziednoczyli y posłuszeńkościołowi Rzymskiemu oddali. Od prego iuż ostatnie odstąpiwszy, srogą MA Bożą w rękach y niewoley pomakiey (czego się żal Boże!) odnieśli, drie iuż o tey vniey stanowić nic nie moga.

Toc iest summa przyczyn Greckiego ed iedności kościoła Bożego odstą (172)pienia, a to wszytko, iako się działo,

cy na nie przychodziło, bronić sami mowi, z soborow s. oycow, ktore z Greckiego iezyka przełożone sa, z historykow więcey z Greckich, niż z Łacińskich, y z innych doktorow kościelnych wywodnie y prawdziwie pokaże.

## ROZDZIAł 4.

Iako na wtorym zborze biskupi Carogroccy podwyszać się y nad innymi Wschodnymi patryarchy przelożeństwa pragnąć poczeli, a iako się (im) 6 Damasus papiesz o to zastawił.

Iako skoro Konstantyn Wielki, pierwszy z cesarzow Rzymskich y monarchow świata wszytkiego chrześcianin, Chrystusowi się Bogu prawemu y Zbawicielowi swiata y krolowi nad krolmi pokłonił, a od Silwestra, papieża Rzymskiego, ochrsczony, gorącym sługą Pana naszego Iezusa Chrystusa y wielgim wiary 8. obrońcą y po wszytkim świecie rozmnożycielem został,—Rzymu, ktory był głową y panem świata wszytkiego, Sylwestrowi y papieżom Chrystuso||(173)wym nawyższym na świecie namiestnikom postąpił <sup>7</sup>, a sam się do Bizancium, to iest do Konstantynopola abo, iako Słowieński nasz ięzyk zowie, do Carogrodu, ktory leży w Grecyey, dla prętszego Wschodnich państw nieprzyjaciolom odporu przenosić począł. Tedy inniemali Grekowie, aby się do nich państwo Rzymskie przeniosło, y tym sobie gorne myśli czynili, chcąc Rzymską y Łacińską sławę, (ktorey nie barzo sprzyiali) <sup>8</sup> zaćmić, a swego ięzyka y narodu sławe podnieść. Lecz cesarzowie 9 tuż się teraz z koncylia abo, iako Rus wszyscy barzo długo nie chcieli się zwać

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Во 2 изд. опущено. <sup>7</sup> Во 2 изд. на полъ: «Fotius patriar. Gr. titu. 8 Nomocanonis». <sup>8</sup> Вая-\*oe въ скобки во 2 изд. опущено. ° Во 2 изд. на полъ: «Cesarze Rzymscy w Carogrodzie cińskiego ięzyka vżywali, y im prawa spisali.

Greckimi, iedno Rzymskimi cesarzmi, v iezykiem Rzymskim, to iest Łacińskim państwo ono świata prawie wszytkiego sprawowali, v wiarę s. rozmnożyli, v w kościołach go przy nabożeństwie swoim vžywali, v im prawa swoie cesarskie v sady spisali.

Gdy sie tedy Carogrod wielce podniosł v wsławił a stał sie głowa wszytkiego cesarstwa Rzymskiego, biskupi niektorzy Carogroccy (a prawie więtsza część takich była, powagą || (174) y zwierzchnościa miasta, v łaska cesarzow tam mieszkaiących, y prożną a nadętą myślą swoią skuszeni) brali to przedsię y to im zawżdy w głowie tkwiało, iż tam ma być głowa duchowieństwa, gdzie się przeniosła głowa świeckiego panowania Rzymskiego, to iest w Carogrodzie, ktory wielkim v cesarskim miastem v Nowym Rzymem zwany był 1. Dla tegosz nieochotnie papieżowi Starego Rzymu podanego v staradawnego posłuszeństwa czynili, gdy iuż ona wielmożnością miasta Carogrodu gorne myśli brali; wszakże żaden z nich 2 nigdy tak niemądry y bezrozumny nie był, żeby się nad papieża y Stary Rzym, stolice Piotra s., podnosić y nad nia przełożeństwo sie mieć mienił. To ich wiecev bolało, iż Alexandryiskiego w Egipcie y Antyoskiego w Syryey y Hierozolimskiego w Ziemi Ś. ty 8 Wschodne patryarchy, ktorzy im w sławie świeckiev daleko byli podlevszy, przed

Y vpatrzywszy czasy \* na wtorym zborze. gdzie się byli do Carogrodu za po (175)zwolenim <sup>5</sup> Damasa papieża (iako się z Greckiego historyka Theodoryta 6 pokazuie) sami Wschodni 150 biskupi bez Zachodnich Łacinskich 7 na wyznanie wiary o Duchu S. przeciw Macedoniemu 8, biskupowi Carogrockiemu ziachali 9; gdzie, maiąc przytomnego cesarza Theodosego, Nektarius, nowo na Carogrocką stolicę posadzony, za przyczyną cesarza, ktory tey sławy y czci miastu samemu życzył, taki sobie dekret v onych 150 oycow ziednał: «Niechay ma biskup Carogrocki przodkowanie czci po Rzymskim biskupie, przeto, iż iest Nowy Rzym> 10.

Ten tedy dekret łacno sobie ziednali, w ten czas, gdy nikt nie był z Zachodnych biskupow y innych patryarchow, ktory by się sprzeciwił. Posłow też żadnych tam papieskich nie było 11. A iż ono postanowienie ich y wiary wyznanie o Duchu S. bez papieża y innych biskupow Zachodnych mocy nie miało, posłali oni, oycowie wtorego zboru, do Rzymu, do papieża Damasa 12, ktory w tenże czas z biskupy Zachodnymi y z Piotrem, Alexandryiskim patryarchą || (176) miał wielki zbor w Rzymie, aby ono, co wyznali y postanowili, poćwierdzono było. Tedy papież Damasus 18 z onym zborem Rzymskim wszytko, co się wiary wyznania około Ducha S. dotkło. poćwierdził, ono tylo słowo wyłożywszy, sobą na pirwszych mieyscach widzieli. gdzie zbor wtory mowi: «od Oyca po-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 изд. на полъ: «Carogrod—Nowy Rzym», <sup>2</sup> Во 2 изд. на полъ: «Żaden się nad papieża podnosić nie smiał». Во 2 изд.: «te». Во 2 изд. «czas». Во 2 изд.: «roskazaniem». На полъ: «Lib. 5, сар. 9». 7 Послъ этого, во 2 изд. добавлено: «ktorzy na on czas przybyć do Carogrodu nie mogli». <sup>8</sup> Bo 2 изд.: «Macedoniuszowi». <sup>9</sup> На полъ: «około roku 383». <sup>10</sup> На подъ: «Conc. 1 Constant. cap. 4». 11 Во 2 изд. посдъ этого добавлено: «bo Damazus potym do Rzymu ich przyzywał, gdi się on czas skrocił». 12 Ha north: «Tripar. lib. 9, cap. 16». 12 Ha поль: «Hieron. in Chron. Isidor. in Damaso. Hugo Etherianus libr. 3, cap. 16, de Spir. S».

chodzacego, aby się rozumiało v od szym Niceńskim zborze nic było nie sły-Syna, y 14 iż spolne iest Oycu z Sy- chać, starodawny rząd kościelny wzrunem Ducha S. iako od iednego początku pochodzenie. Na czym wszyscy y innego, iedno prze prożna chwa (178) łe Wschodni przestali, iż oboie wyznanie, y to krotkie «od Oyca», y to z wykładem «y od Syna»—dobre, święte, chwalebne v katolickie iest. Y tak s tym wyznanim siedm wszytkich zborow czynili; dopiero po siodmym zborze po piąci set lat v daley, Grekowie, odrywania sie od kościoła Rzymskiego przyczyny szukaiąc, Łacińskiemu kościołowi w tym przyganiać poczeli, iako się niżev powie. To sie dla tego- tu przypomniało, abys wiedział tych trudności z Greki początek.

Poćwierdziwszy Damasus wszytko to, na co się im był ziachać kazał, to (177) iest około wyznania wiary, - tego, po czym nic na onym zborze nie było, to iest około rządow kościelnych v podniesienia Carogrockiego biskupa nad inne patryarchy nigdy poćwierdzić nie chciał; przeto, iż się to pierwszemu Niceńskiemu wielkiemu zborowi przeciwiło, ktory rząd starodawny kościołow Bożych, od apostołow postanowiony y na czterzy patryarchie rozdzielony, vznał y pochwalił. Miedzy ktorymi po Rzymskiev Piotra s. v pierwszev stolicy, od ktorey sami poćwierdzenia swego postanowienia, iako się wyższey pokazało, od Silwestra żadali, wynieśli Alexandryiska, Antvoska, Hierozolimska, iako przednieysze y pierwsze apostolskie stolice, aby się do nich y do rządzenia ich inne kościoły odzywały. Ten rząd starodawny apostolski nie chciał Damasus pa-

szać by y mieszać miała; a nie przez y ambicya 16 Carogrockich biskupow, ktorzy innym pierwszym patryarchom czci dawney vwłoczyć, a sobie ią przywłaszczać chcieli. Przypatrzże się tu każdy, iż o Carogrockiey stolicy na pierwszym zborze Niceńskim nic było nie słychać: ieszcze abo iey nie było, abo miedzy prostymi biskupy młoda była, a dopiero po Niceńskim zborze wynosić się y prożney czci szukać poczeła. Dla Konstantyna Wielkiego, dobrodzieja kościołow świata prawie wszytkiego, vczynili to byli papieżowie, iż miasto iego (w ktorym się tak barzo kochał v Nowym ie Rzymem zwać kazał) metropolitańską dostoynością vczcili v inne przywileie dostoieństwa nad przyległymi biskupy dali. Lecz oni, na tym nie przestaiac, Wschodne patryarchy pod sobą mieć y ich dawno zasłużona od apostołow dostoyność na się przenieść do Carogrodu chcieli. Stąd się też pokazuie, iż Carogrocką stolice Nowa na on czas zwali ciż sami wtorego zboru oycowie. Bo tak, iako Theodoretus Grecki 17 kładzie, pisali do Damasa ||(179) w ty słowa: «wyrwalismy (powiada) z paszczeki lwiey kościoł nowy Carogrocki, heretyckimi bluznierstwy podkopany, daiąc znać, iako na tev stolicy siedział wielki heretyk Appolinarysta Maxim Cynik, a iako początku ieszcze swego nowego szczepienia to nieszczęście miała, iż na niev wiele y często heretykow siedziało, ktorzy Greki rozmaitymi iady kacerskipież, aby się psować miał; a nowa mi zarażali y do odszczepieństwa y osob-(piata) 15 patryarchia, o ktorey na pierw- nych rozumow burzliwych przyzwyczaili.

<sup>14</sup> Во 2 нед. «а». 15 Во 2 нед. опущено. 16 Это слово во 2 нед. замёнено: «czci pragnienie». 17 Ha norb: «Trip, lib, 9, cap. 14». 12 PYCCRAS HCTOPHTECKAS BEBRIOTEKA.

To sie mowi dla tego, aby każdy znał, iż się Carogrocka stolica w starożytności apostolskiev nie tylo z Rzymską, ale ani z Antyoska, ani z Alexandryiska rownać nigdy nie mogła. Y nie dla tego ia ci wtorego zboru oycowie vczcić chcieli, aby na niey kiedy ktory apostoł abo ewanielista siedział v one fundował, iako ty czterzy; ale iż nowe miasto y głowę świeckiego państwa kwoli cesarzom tym ozdobić chcieli. Bo samiż dokładają przyczyny, dla czegoby to mieć chcieli, «iż iest (powiadaią) Nowy Rzym, to iest, iż iest w tym miescie, ktore iest głową (180) państwa świeckiego, iako pierwey był Rzym Stary.

Lecz Damasus na to przyzwolić nigdy nie chciał, bez ktorego nigdy się przy tym, co pragneli biskupi Carogroccy, zostać nie mogli. Y przetosz 1 Damasa posłuchali, a onego dekretu nie vżywali, ani miał żadney mocy, ani się nad patryarchy inne przekładać śmieli, iako się niżev ieszcze iaśniev pokaże. Widzieli papieżowie duchem prorockim duchem Piotra s., iż to czci prożney pragnienie biskupow Carogrockich wielkie niepokoie w kościele Bożym vczynić miało, iako się to potym pokazało. Przeto te iskre naprzodku gasili, aby się szkodliwy wszytkiemu chrześciaństwu ogień z niey nie wzniecił.

## Rozdział 5.

Iako na czwartym zborze w Kaly wynosić nie dopuścił.

|| (181) Po. wtorym zborze w sześcidziesiąt lat, był czwarty w Kalcedonie 3. Tam na ostatnim siedzeniu Anatholius. Carogrocki biskup, y z cesarzem Marcyanem na to oyce one przywodził, aby stolicę Carogrocką pierwszą po Rzymskiev vczyniono, a on vmorzony dekret wtorego zboru ożywiono. Wnet sie temu sprzeciwili posłowie papiescy Paschasius y Lucencius, biskup[i], opowiedaiac, iż tego nie maia w poruczeniu, v owszem mocnie się o to zastawić chcą, ponieważ się to sprzeciwi kanonom Niceńskim y iest z vbliżenim zacnych y wielkich trzech stolic, ktore koncylium Niceńskie w swey powadze zachowało, a iż to vczyni niepokoy y rożnice w kościele Bożym. Duchem to S. mowili. Bo ta była pierwsza przyczyna tak wielkiego rozerwania, ktora z tey takiey hardości biskupow Carogrockich vrosła. A gdy tym posłom papieskim przywodzono kanon wtorego zboru stu y piącidziedsiąt oycow, na to tak powiedzieli Anatolemu: «Ie||(!82)sliscie to na wtorym zborze otrzymali, a czegoż na tym prosicie? A ieśliście y po wtorym zborze tego nie mieli, a czemu teraz nowe rzeczy wnosicie, a tego cię domagacie, czegoście nigdy nie mieli»? Na to nic powiedzieć nie mogli. Y ztąd znać, iż kanon wtorego zboru mocy nie miał przez przyzwolenia papieskiego. Potym, gdy się zbor czwarty skończył, prosili wszyscy oycowie święci Leona papieża, aby to, co oni postanowili, poćwierdził. Tedy im tak odpisuie: cedonie znowu Carogroccy biskupi chwaląc wszytko y poćwierdzając, «co pierwszemi nad patryarchami Za-| przeciw heretykom Nestoremu y Ewtychodnymi być chcieli. A iako się chesowi broniąc, s. wiary y szczerości im s. Leo Wielki papież zastawił iey postanowili, ale tego na końcu dokłada 4: «Vpominam (mowi) świątobli-

<sup>1</sup> Ha nozīs: «Leo 1 Epist. 55 ad Pulcheriam Augustam». <sup>2</sup> Bo 2 mag.: «Wachodnemi». <sup>3</sup> Ha полъ: «Act. 16». 4 На подъ: «Leo Magnus Epist. 61 ad Conc. Chalcedonen.»

szonych dekretow, aby się koscioły przy swoich prawach tak, iako oni trzysta v osmnascie oycow z Ducha S. postanowili, zachowały. Niech nic cudzego złosliwa pycha nie pożąda, a z vbliżenia drugiego niech swego podniesienia nie szuka! Bo iakokolwiek myśl harda swym pochlebstwem sobie ||(183) pomoć chce y na vmocnienie złey żądzey swoiey przyzwolenia świetych zborow szuka: przed się to ważno nigdy nie będzie, co się z kanony oycow s. Niceńskich nie zgodzi, ktorych prawa, iako stolica apostolska czci, z pisania mego, ktorymem vsiłowanie y żądanie biskupa Carogrockiego odrzuciał, świątobliwość wasza zrozumieć może, y poznać, iż ia, za pomocą Pana naszego y katholickiey wiary y oycowskiego podania, strożem iestem. są słowa ś. Leona do zboru czwartego. w ktorych znacznie nieprzystoyne podniesienie biskupa Carogrockiego vkazuie, a temu się samemu sprzeciwia, co przeciw kanonom Niceńskim y z ubliżenim inszych kościołow dziać by sie miało.

Kusił się potym Carogrocki biskup przez cesarza Marcyana v Leona papieża, aby mu to, czego pragnał, pozwolił, a onego nad Alexandryiskiego y Antyoskiego patryarchę pierwszym po sobie vczynił. Y posłali obadwa, iest cesarz y Anatolius Carogrocki, posły swoie do Rzymu, Lucyana bill (184) skupa y Bazylego dyakona, o to pilnie prosząc. Ale Leo s. 5 tak naprzod Anatolemu odpisuie. Miedzy innemi słowy mowi: «Zadney nigdy mocy to mieć nie będzie, cokolwiek by od nawiętszey wielkości ludzi przeciw Niceńskim kanonom postanowiono było. Niesłuszne y isz się im więcey pokorą, aniżeli pod-

wosć waszę około Niceńskich niewzru-szkodliwe to rzeczy, ktore się świętym vstawom sprzeciwiaią. Takie podniesienie y hardość — zamieszanie y niepokoy kościoła wszytkiego przyniesie, ktora tak zle vżywać chce synodu (gdzie się bracia tylo na sprawy świętey wierze służące ziachali y tego co było trzeba skończyli), iż go na swoie 6 przyzwolenie abo łagodnościa, abo postrachem przymusza. Przetosz bracia naszy, od stolice apostolskiev posłani, ktorzy mym imieniem pierwsze mieysce na synodzie mieli, się nieprzystoynemu żądaniu dobrze spreciwili, iawnie tego nie dopuszczaiąc, o co się pycha, nowe rzeczy wnosząca, kusiła. Y nie może nikt o ich sprzeciwieniu watpić. Ponieważ v sam się w liscie na nie żałuiesz, iż się twoiemu vsiłowaniu sprzeciwili. W czym mi ie barzo zalecasz, || (185) gdy to piszesz; ale na samego siebie skarżysz, iżeś ich słuchać nie chciał. Rzeczy się nieprzystoyney domagasz, a prożno tego pragniesz, czegoć nigdy nie dozwolą. Y co tobie samemu zdrowo nie iest, na to nigdy zezwolenia mego nie otrzymasz. Nie day, Boże, tego w sumnienie moie, abych ia takiey złey chciwości pomagać miał! Y owszem, za mym staranim y tych wszytkich, ktorzy nie gornie o sobie rozumieią, ale pokornym zezwalaia, obalić się ma» 7. Y niżey mowi: «Przestay każdy na swym, a iako kto może w miłości się Bożey rozprestrzeniay! S ktorey by więtszy pożytek miał biskup Carogrocki, gdyby się raczey pokory trzymał, a prożną się pychą nie nadymał. Nie gornie o sobie trzymay, bracie, ale sie boy, a iusz daley panom się chrześciańskim y ich świętym vszom nie przykrzy 8. Mam to za pewne,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Leo 1 Epist. 53». <sup>6</sup> Во 2 изд. «swe». <sup>7</sup> На полъ: «Rom. 12». <sup>8</sup> На полъ: «Złote Ducha S. słowa przez vsta Leona».

niesienim spodobasz. Y chce, aby sie co vwlokło dostoieństwu stolicy Alexyndryiskiey, ktore sobie przez Marka ewanielistę, vcznia Piotra s., zasłużyła. Złość Dyo||(186)skora niechav światłości tak zacnego kościoła nie zacmia! Antvoski też kościoł, w ktorym się naprzod za kazanim Piotra s. imię chrześciańskie zaczęło, niechay trfa w oycowskim porządku, a trzecie mievsce maiac, niechay podleysza, niszli pierwey, nie będzie». Y na koniec tak list zamyka: «Vpominam cie, bracie w Bogu, abys tę prożną pychę y czci prożney pragnienie złożył, a w miłości się Bożev zapalił! Ktora 1 gdy swych rzeczy nie szuka, rozumiey, iaki grzech ma, kto cudzego pożąda? Pomni na ono pismo 2: trzymay to, co w ręku masz, aby drugi nie wziął czci twoiey. Bo ieśli rzeczy tobie niedozwolonych szukać bedziesz, sam cie vczynek twoy pokoiu powszechnego kościoła zbawi. Brath y spolny biskup nasz Lucyanus y syn nasz Bazylius dyakon, ile w nich było, pilnie to sprawowali, coś im polecił; ale iż niesłuszney rzeczy chcieli sprawić, nic nie mogli». Poty święty

Iako \* to słowa prawie Piotra mężnego, a tego, ktory się czuł być pasterzem v sprawca kościoła Boże (187)go! Y tu się podziwuy, czytelniku, a poznay przodkowanie biskupa Rzymskiego! Ieśli sobie Anatoli v koncylium on przywiley ziednał, aby był pierwszym po Rzymskim, czemusz o przyzwolenie papieża prosił y cesarza nań naprawo-

niżey: Nie co stolica Rzymska swego zezwolenia nie podała. Lecz y cesarzowi, ktory się za Anatolim. Carogrockim biskupem. wstawiał, tymże meżnym sercem odpisuie, y z tego się, o co prosił, wymawia.

«Po szczęśliwym (powiada) 4 dokonaniu tego, na co się było tak wielkie zebranie (na synodzie Kalcedońskim) kapłanow stało, dziwuię sie, cesarzu, v żałuje, iż pokov kościoła powszechnego, od Boga przywrocony, zaś znowu duch ambicyev abo hardości psuie. Y niżey: «Z chrześciańskim y prawie nabożnym y prawowiernym cesarzem mowie: Anatolius biskup, gdv cudzą krzywdą vrość chce, sam swev cnocie vwłoczy. Życze miastu Carogrockiemu sławy wielkiey. za obrona Boża! Niech || (188) się w panowaniu waszym długo weseli! Ale inaczey ida rzeczy duchowne, a inaczey świeckie! Okrom oney opoki, ktorą Pan na fundament założył, żadne się budowanie nie zostoi. Swe traci, kto cudzego pragnie <sup>5</sup>! Niech ma na tym dosyć Anatolius, iż, za pomoca wasza a za przyzwolenim moim, biskupem takiego miasta został 6. Niechże na krolewskim mieyscu przestanie! Bo z niego stolice apostolskiev vczynić nie może. A nigdy się tego niechay nie spodziewa, aby się z krzywdą innych podnosić miał! Przywileie kościołow, od oycow świętych y wielebnego zboru Niceńskiego véwierdzone, psować się żadną złością nie mogą, ani się żadnym wznowieniem odmienić moga! O co, za pomoca Chrystusowa, wierniem się starać winien. Bo mi to wał? Wiedział to świat wszytek, isz nic szafarstwo zlecone iest. Moy by grzech na koncylium ważno nygdy nie było, na był, gdv bych ia to psować dopuścił, co

¹ На полъ: «1 Kori. 13». ² На полъ: «Арок. 3». ³ Во 2 няд.: «iakie». ⁴ На полъ: «Leo 1 Epist. 54.. 6 Ha norb: Patrz, iaki tu Duch prorocki w Leonie papieżu. Mat. 16.. 6 Ha norb: «Patrz, iako bez przyzwolenia papieskiego nie mogł być biskupem Carogrockim Anatolius».

stanowiło. Więcey sobie pożytek wszytkiego domu Bożego ważyć mam, aniżeli iednego brata wola. | (189) Wiem, isz wysoce zacna łaska wasza o pokoy kościelny y iedność staranie ma; proszę, abyscie te zła cheć, iedności chrześciańskiev v pokojowi przeciwną, tłumili, a na nie nigdy nie zezwalali, y to pragnienie brata mego Anatolego (ktore iemu, bedzie li w nim trwał, szkodzić bedzie) krocili, aby sławy waszey w czasow waszych nie psował, a sam więtszym, niżli przodkowie iego, być nie chciał». Y niżey: «Przystoi to sławie waszey y wierze waszey, abyście tak hardość y czci pragnienie skruszyli, iakoście za pomoca Boża kacerstwo zwalczyli. Chrześciańskie to v krolewskie dzieło! Niech biskup oycow słucha, pokoiowi zgadza, prawa kościelne chowa, nieprzystownie nie wykracza, aby się, za swym niepokoiem, od powszechnego kościoła nie odciał». Na koniec tym zamyka, iż Lucianus biskup y Basilius diakon poselstwo pilnie sprawowali, v listy oddali, ale prze rzecz niesłuszna nic nie sprawili.

Tosz pisze 7 do cesarzowey Pulcheryey, ktorey tenże Anatolius o przyczynę w tey rzeczy do papieża vżywał, y (190) gdzie tego dokłada, iż się prożno tego vpomina, o co chociaż się kto przez lat sześćdziesiat starał, ale tego nigdy nie otrzymał. Y prosi iey także, aby hardość biskupa Carogrockiego hamowała.

Tac była pierwsza przyczyna rozerwania kościołow y oddzielenia się od posłuszeństwa papieskiego y iedności od Chrystusa roskazaney y od apostołow zaczętey, o ktorey tu takie proroctwa

<sup>7</sup> На полъ: «Epist. 55». <sup>8</sup> Во 2 изд. «baczym».

się na Niceńskim synodzie na rząd ko- ten wielki Leo papiesz Duchem Bożym ścioła wszytkiego z Ducha Bożego po- czyni. To iest-prożney czci pragnienie y hardość biskupow Carogrockich, ktorzy, isz pierwsze miasto v głowe państwa wszytkiego Wschodnego pierwszy też być a wszytkiemu duchowieństwu Wschodnemu roskazować chcieli. A tev ich hardości sprzeciwili się, iako baczem 8, papieżowie y rozszerzyć się im nie dali, y pychę ich krocili poty, poki, iako niżey vsłyszysz, cesarze Carogroccy katolikami byli, a Pana Boga się bali. Lecz gdy nastali heretykowie, cesarzé v inni niezbożni, zgoła się z nimi patryarchowie Carogroccy z posłuszeństwa Rzymskiego | (191) kościoła wyłamali, acz sie zaś czesto wracali. Ten to iest Leo papież Pierwszy, ktorego kościoł święty prze wielgą świątobliwość żywota iego Wielkim nazwał, y świeto iego w kwietniu święci. Ten od Attyle, Biczem Bożym nazwanego tyranna, Włoską ziemię świątobliwością, wymową swoią y cudem obronił. Bo Attyla, gdy go o pokov prosił, widział za nim meża w biskupim vbierze z mieczem stoiącego, ktorym mu grozieł, ieśliby vczynić tego nie chciał, o co Leo s. prosił. Ktorego się zlęknawszy, nie iako człowieka, ale iako anioła, abo ktorego z nieba świętego, wszytko vczynił, co kazał.

## Rozdział' 6.

Iako po czwartym zborze Carogrocka stolica posłuszna była Rzymskiey, y byli asz do szostego zboru Grekowie w iedności kościelney. Y o Ianie Carogrockim, ktory się oecumenickim patryarchą hardzie y nieprzystoynie pisać poczał.

Zgromiony Anatolius vcichł. Y inni

iako heretyka, y sam obecnie Mene wiecznych kościelnych praw, katholika ręką swą poświęcił y postawił, co się w pierwszey części (w 13 rozdziale) <sup>1</sup> namieniło. Asz <sup>2</sup> po piatym zborze Ian, Carogrocki biskup, z wielkiey hardości y wszeteczności pisać się poczał oecumenicus patryarcha 3, to iest generalski abo powszechny patryarcha, na pokoy, iedność y święte pismo, y postanowienia zborow wielkich, y na pokore chrześciańską nie pamietaiac. Vpominał go o te tak rzecz nowa v niesłychana Pelagius papiesz; a gdy przestać tego tytułu y hardości nie chciał, wyklał go y wszytki na to zezwalaiace. Po ktorym, gdy nastał Grzegorz Wielki (ktorego Grekowie sami święcą, iako wielkiego świętego), pokorą swoią hardość Iana Carogrockiego skrocił v pisać sie poczał «Gregorius, seruus seruorum Dei» — sługa sług Bożych; sprzeciwił mu się y pisanim rozmaitym vkazuiąc mu || (193) grzech iego, ktorym wszytek kościoł gorszył, iako się też w pierwszey częsci wspomniało 4. Aczkolwiek się ten Ian Carogrocki v s. Grzegorza obmawiał, iż nie tak ten tytuł rozumiał, aby chciał, aby mieysce hardości do wiela stwa na dwu cesarzu 7.

po nim długo skromni byli y po-złego y niepokojow nie vczynił, a imnym słuszni stolicy Rzymskiey. Bo na pią- patryarchom, ktore pod swoie moc (192)tym zborze w Carogrodzie, około cisnał, krzywda się nie działa. Aż poroku 552, Antyma, Carogrockiego pa- tym tego Iana, y inne Carogrockie aby tryarchę, Agapetus papiesz nad wolą się tak nie pisali, cesarz Phokas vakro-Iustyniana cesarza z stolice zrzucił, mił, y prawo napisał, aby, wedle staro-Piotra s. nawyższą zwierzchność nad wszytkimi patryarchi miała 5.

> A iż sie Grzegorz s. v inni po nim vniuersalnym abo powszechnym biskupem pisać nie chciał, chociaż mu ten tytuł czwarty zbor dawał. - to czynił z pokory. Nie iżeby się pasterzem wszytkiego kościoła y biskupow wszyt||(194)kiego chrześciaństwa być nie czuł (bo iurisdykcye swoie na wszytki rościagał. iako każdy z iego listow obaczyć może). ale aby wzor pokory na sobie pokazał.

> Trwała tedy iedność Grekow z kościołem Rzymskim (y) 6 do szostego zboru v dalev, a ta hardość Iana tego patryarchy vgasła, iż po nim wstępuiący posłuszni byli kościołowi Rzymskiemu. Po szostym zborze, około roku Pańskiego 713, za Grzegorza Wtorego papieża y za cesarza Philippusa Bardyanym nazwanego, nowe się niepokoie z kościoła Carogrockiego y odrywania od iedności kościelney zaczeły z takich przyczyn, iako iuż vsłyszym.

## Rozdział 7.

Iako Grekowie z cesarzmi y z zwierzchności kościoła Rzymskiego nad patryarchami w heretyctwo obrasobą nie znał, y owszem podległym się zoborskie · wpadszy – od – iedności być znał papieżom (iako ś. Grzegorz sam kościelney odstąpili, y zaś się na wspomina, lib. 7, epist. 74), wszakże mu siodmym zborze ziednoczyli. Y tego nigdy s. Grzegorz dopuscić nie o rozdzieleniu Rzymskiego pań-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 мад. опущено. <sup>2</sup> Во 2 мад.: «аз». <sup>3</sup> Во 2 мад. на повъ: «Ioan. diac. lib. 2, сар. 8, in vita Gregorii Magni». 4 На пожь: «Gregori. lib. 4, epis. 32, 36, 8». 5 Во 2 изд. на пожь: «Аbbas Vspergen. Volater. Blond. lib. 9, dec. 1». Во 2 изд. опущено. Во 2 изд. «сезагком».

Pańskiego 707, zgoda była miedzy Rzymskim (195) y Greckim kościołem po szostym zborze, iż Iustynian Wtory cesarz (iako pisze Paulus Dyakonus v Platyna) 8 prosił vprzeymie papieża Konstantyna, aby do niego do Nycomedyéy za morze pryiachał, chcąc go tylo widzieć a iako nawyższego na ziemi Chrystusowego namiestnika vczcić. Y iachał do cesarza papiesz przez Carogrod, gdzie był barzo sławnie od syna cesarskiego Tyberyusza y od patryarchi Carogrockiego Cyrusa przyięty: isz z processyami przeciw iemu wyszli asz do osmego kamienia. Tosz w Nikomedyey Grekowie vczynili. Gdzie Iustynian cesarz tak papieża przywitał, iż pierwszy z cesarzow, do nog się iego porzuciwszy, prze wielka vczciwość ku nawyższemu na ziemi Chrystusowemu namiestnikowi, nogi iego całował. A tu obacz, cny czytelniku, zkad się ta pokora ku Panu naszemu Zbawicielowi (ktorego osobe nawyższy kapłan potomek Piotra s. nosi) poczęła: isz nie od ktorych podłego stanu ludzi, ale od nonarchow świata wszytkiego: ktorzy chcąc tego vczcić, z ktoli(196) rego reki państwo mieli, sługi iego, a zwłaszcza pierwszego na ziemi kapłana poniżenim takich osob swoich iako y Dawid s. czcili. Tosz vczynił potym Karolus Wielki cesarz Hadryanowi Pierwszemu 9. Przeto nie maią się z czego hardzy heretykowie gorszyć, ktorych cześć Chrystusowa (w sługach y vrzędnikach iego) boli.

Potym rychło wpadło cesarstwo w wszy Germana, patryarchę Carogrockiego, ręce złego człeka heretyka na imię katolika, postawił na stolicy oney Ana-Philippika, ktory, będąc innemi kacer- stazego, heretyka, z ktorym zebrawszy

Tak wielga w tym czasie, około roku stwy zięty, pierwszym był obrazoborcą y psować w kościelech obrazy poczał. Cyrusa, patryarche Carogrockiego, ktory mu się sprzeciwił, wygnał, a na iego mieysce Ipamnena mnicha kacermistrza wsadził. Y pisał do Rzymu, roskazując papieżowi y wszytkim Rzymianom, aby obrazy w kościołach popalili y popustoszyli. Lecz się temu Konstantyn papież tak mocno sprzeciwił, i8Z cesarskich przyimować kazał, v nie uczyniwszy synod w Rzymie kacerstwo obrazoborskie potepił.

Po Philippiku był Anastazius, Arte-(197)mius rzeczony, y po nim Theodosius, katolikowie obadwa, barzo krotko. Przyszło cesarstwo do Leona Trzeciego, ktory nie tylo kacerstwo obrazoborskie wznowił, ale dla niego wiele Greckich katolikow y kapłanow pomęczył: mocą ie do tego cisnac, aby bałwochwalstwa, iako on mowił, z dzisieyszymi heretykami przestali, a obrazy wyrzucali 10. Y vczynił wyrok po wszytkim państwie Rzymskim, aby wszędzie obrazy pod gardłem y maiętnością burzono. Ktory wyrok gdy przyszedł do Rzymu, Grzegorz Wtory, ktory był na mieysce Konstantego wstąpił, mocnie się o to zastawił, aby w tey mierze żaden cesarza nie słuchał. Y wszytki Zachodne koscioły zatrzymał, iż na iego vpominanie kacerstwem się onym zbrzydzili y obrazy w kościołach zachowali 11. Gdy nie mogł cesarz nic we Włoszech wygrać, wszytkę Grecyą (gdzie był obecnym) zaraził onym kacerstwem. A wypędziwszy Germana, patryarchę Carogrockiego,

<sup>\*</sup> На можь: «Paul. Diac. lib. 8, in vita Philipici; Platina in vita Constantin. pap.» \* На пожь: «Platina in vita Adryani». \* На пожь: «Zonaras in vita Leo. 3 Laonicus. \* На пожь: «Platina in vita Grego. 2».

Carogrodzie, ktora siodmym przeklęci oni heretykowie zwać chcieli, kacerstwo vchwalili v rozmnożyli. Bo szy, nisz cielesny, rozboy duszny vczybiskupi oni, iedni z omylności, drudzy nili 4,—tedy się do Karola, krola Franz uporu v kwoli cesarzom, obrazoborskie y Ewthychiańskie około iedney woley w Chrystusie kacerstwo, iuż na szostym zborze potępione, poświerdzili. Y 1 czterzey patryarchow Carogrockich ieden po drugim w tym kacerstwie byli y ono rozmnażali, to iest Anastazyus, Konstantyn, Nicetas y Paweł, ktory się przed śmiercia vpamiętał, iako pisze Zonaras Grecki. A Grzegorz papież Wtory vpominać patryarchy v cesarza v inne Wschodne biskupy nie przestał y przez pisanie y przez posły swoie, aby onych błędow kacerskich y rozerwania kościoła Bożego zaniechali. Lecz 2 cesarz y patryarchowie Carogroccy posły papieskie poimać y związać sromotnie kazali; y zawiezione na dalekie ostrowy, iako prawe Chrystusowe męczenniki, niezbożnie pomorzyli. Tak Rzymski koscioł dla tey zgody, do ktorey Gre (199)ki przywodził, y dla obrony ich od kacerstwa, wiele papieżow y ludzi świętych za wyznanie prawdy y nauki apostolskiey tracił. Po smierci Grzegorza Wtorego nastał Grzegorz Trzeci. Ten skoro na wstępie papiestwa swego cesarza Leona y wszytki iemu onego kacerstwa pomagaiące patryarchy y biskupy wyklał (iako Greccy hystorykowie <sup>3</sup> świadczą). Potym, gdy Longobardowie z wielkimi woyski papieża y Rzym oblegwiedząc, iż cesarze (do ktorych się byli Konstantynopole zbudował.

schac||(198)kg biskupow Wschodnych w zwykli papieżowie vciekać) heretykami zborem byli, bał się, aby, przyszedszy z woyski, moca kacerstwa nie rozmnożyli a gorcuskiego, ktory Wielkim nazwany był, iako do prawowiernego y wielce cześć Bożą v kościelną miłuiącego chrześcianina, po obrone vciekł. Ktory iednym pisanim swoim do Luidbranda. Longobardow, Rzym wybawił v kościoł Boży wcale zachował. Od tego czasu Wło||(200)skie y Zachodne państwa od cesarzow Greckich abo Wschodnych, iako od heretykow, tak długo przedtym y potym kościoł Boży psuiących v dusze chrześcianskie zarażaiących, odstapili. tym Leonie cesarzu ieszcze gor-SZV Konstantyn Piaty Copronim. to iest Plugawiec (bo chrzest swoy w dzieciństwie plugastwem cielesnym, a potym duchownym zmazał) nazwany nastał. Ten 5 nie tylo był heretykiem y apostatą, ale złości wszytkich pełen. dziateczki niewinne dla czarnokxiestwa mordował, dyabłom slużył, katholiki, ktorzy obrazy mieli, mękami rozmaitemi zabiiał, mnichom się żenić v śluby łamać kazał, żony cudze niewstydliwie gwałcił, y więcey, niszli ktory pogański on Dyoklecyan, krwie chrześciańskiey rozlał 6. To bacząc, państwa Zachodne cesarstwo do Rzymu, gdzie też było pierwey, przeniesli, a innego sobie cesarza Rzymskiego Karola Wielkiego vczynili. Ktorego potym Leo Trzeci papiesz w Rzymie na cesarstwo koronował, około li, nie wiedząc Grzegorz Trzeci, do kogo roku Pańskiego 796, po czterech set lat się miał po obronę kościelną vcieć, y 11 (201) daley, iako Konstantyn Wielki

¹ На полъ: «Zonaras». ³ На полъ: «Platina in vita Greg. 2». ³ На полъ: «Zonaras». ⁴ На полъ: «Platina in vita Grego 3». В На полъ: «Sygebertus in Cronico». Во 2 изд. на полъ: «Zonaras tom. 3 in vita Const. et Irenes; Cedren. in vita eiusd.; Blon. deca. 2, lib. 1».

### Rozdział 8.

Iako prožno tym, iž państwa świeckie Zachodne od Carogrockich cesarzow tyrranow v heretykow odeszli, Grekowie dowodzić chca, iż kościoł Rzymski od Grekow, a nie oni od niego, odstąpili.

Aczkolwiek żadnemu bacznemu tego wywodzić nie potrzeba, iako to iest płonna rzecz a gruntu żadnego nie ma. gdy niektorzy Grekowie mowią: «Łacinnicy od Grekow odstąpili, bo sobie innego cesarza Rzymskiego obrali, a tego, ktory był w Carogrodzie, opuścili, -ponieważ każdy rozumny baczy, iż inne iest świeckie państwo krolow y panow chrześciańskich, a inne kościelne posłuszeństwo y iedność owiec Chrystusowych, o ktorey się tu mewi. Nie winni są krolowie chrześciańscy y inne rzeczy pospolite — iednego nad soba cesarza mieć, y iemu posłuszeństwo świeckie czynić, y iednako rzecz swoie pospolita sprawować; ale iednako wierzyć, iednego pa||(202)sterza duchownego nawyższego mieć, y w iedności kościelney być — to sa wszyscy winni, v bez tego zbawienia mieć nikt nie może. Ani prawo przyrodzone, ani prawo Boże tego nie vczy, aby ieden pan był świecki wszytkiego chrześciaństwa. Bo takim obyczaiem Korona Polska z swymi krolmi od tyle set lat w grzechu by była, iż cesarzow chrześciańskich nigdy nad soba nie miała, ani im podległa była, y winna by mu się poddać. Toż się o

lestwo wolne na to żadnym prawem obwiazane nie iest: iedno, wedle potrzeby swey y zwyczaiu, pany sobie stawi, y prawa iakich wedle Boga y rozumu na dobry rząd swoy y pokoy potrzebuie. Lecz wszytkiemu chrześciaństwu mieć iednego navwyższego w rzeczach duchownych pasterza y wodza (dla iedności wiary y nabywania rzeczy onych wiecznych v krolestwa onego bez końca) nie tylo iest wielka potrzeba, ale tesz y Chrystusowe roskazanie y postanowienie Boskie, || (203) ktoremu wszyscy na świecie chrześcianie podlegli. Bo Chrystus iako sam nie sprawował na świecie krolestwa tego świeckiego, y owszem rządu rzeczy pospolitey świeckiey, ktory na ten czas był, nie odmieniał, - tak też nie postanowił w ewanieliey y w kościele swoim żadnych krolow, ani panow świeckich za vrzędniki, iedno tvlo apostoły y mnieysze kapłany, y nad nimi iednego nawyższego pasterza wszytkich owiec swoich 7. A to dla tego: daiąc znać, iż świeckim państwom dopuścił tak się rządzić, iako rozum przyrodzony vczy, y iako nalepiey wedle woley Bożey y dobrego swego rozumieja, nie roskazując im, aby iednego cesarza nad soba mieli. Ale zadney owce swoiey, co ich iedno iest na świecie, nie dopuścił, aby w rzeczach duchownych do iednego się sprawcy v vrzednika iego nawyższego Piotra znać v iego (słuchać nie miała) 8. Bo w roznych krolestwach y ięzykach y narodach ma być iedna wiara Chrystusowa, y ma być taka iedność, żeby wszyscy chrześcianie w rzeczach du (204) sznych innych krolestwach y państwach mowić byli, iako mąsz ieden, y ciało iedno, może. Rzecz pewna iest, iż żadne kro- serce iedno, y dusza iedna 9. A iedna

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На появ: Matt. 16; Luk. 10; Ioan. 21». <sup>8</sup> Словъ, взятыхъ въ скобки, во 2 изд. нътъ; вићсто некъ: «sprawie y rządzeniu nie podległa». 9 Во 2 изд. на полѣ: «Act. 2».

nego widomego nauczyciela y pasterza y iedney głowy, być nie może. Żadna rzecz pospolita na' swoię monarchią y wytrwanie obietnice Bożev nie ma; przeto sie czesto mieni a w swev chlubie wszełki świecki rzad nie stoi; sam tylo kościoł Boży ten takiey monarchiey rząd właśnie od B. postanowiony ma. Y przeto sie nigdy nie mieni, ani mienić może aż do końca świata.

Przetoż widziem po dziś dzień, iż wiele krolow chrześciańskich, będąc rowni sobie a ieden drugiemu niepodlegaiący, wszyscy się do iednego papieża y namiestnika Chrystusowego odzywaią y iemu, iako synowie, posłuszeństwa w duchownych rzeczach y w tych świeckich, ktore ku iedności y podwyższeniu wiary s. służą, oddaią.

Prawda, iż by tak barzo lepiey, gdyby wszyscy krolowie y panowie chrześciańscy iednę świecką głowę y iednego cesarza monarchę mieli: gdyby ta pewność była, iżby on ieden zawieść | (205) ich v pobładzić nigdy nie mogł. Te pewność ma kościoł Boży w rzeczach wierze służących: iż papież około zbawienney nauki y prawowierney wiary nigdy zabładzić nie może, ani to iest podobna, aby ta opoka 1, na ktorey Chrystus kościoł swoy zasadził, zachwiać się iakim błędem miała. Bo te ma od Boga pewną, nieodmienną obietnicę, iż tego iednego wiara vstać nigdy nie ma 2 na poćwierdzenie wszytkich braciey. Gdy tedy świeckie państwo y monarchia takiego od Boga przywileiu nie ma, ale ludzie doznali, iż ci monarchowie, ktorzy swiatem wszytkim, poki Pan Bog dopuścił, rzą-

wiara, y iedność, y ciało iedno, bez ied- | (aby sami przy nich nie zginęli) odstępowali. Y temi się ony czterzy sławne monarchie rozerwały. Toż się stało cesarzom Carogrockim. Poki Zachodne państwa baczyły, iż im wedle Boga y z pożytkiem dobrego rzadu ich panuia. posłuszeństwo im czynili. Ale gdy się szkodliwemi y iadowitemi heretyki zstali <sup>3</sup>, a kacerstwa ty, ktore na ||(206) Wschodnych państwach wszczepili, po Zachodnych rozsiewać v moca ie rozmnažać poczeli y bronić ich od pułnocnych nieprzyjacioł y pohancow Gottow, Longobardow v innych nie mogli,--słusznie sobie dla obrony y zachowania wiary katolickiey innego cesarza obrali y tam cesarstwo Rzymskie, to iest do Rzymu przeniesli, gdzie też było pierwey przed Konstantynem Wielkim, niżli się ieszcze Nowy Rzym vrodził. Lecz papież y Chrystusow wikaryi na ziemi, od Chrystusa przez s. Piotra w Rzymie fundowany, iako był papieżem y vrzędnikiem Chrystusowym nawyższym, chociasz Konstantyn państwo świeckie do Carogrodu przeniosł; tak też, gdy się do Rzymu państwo świeckich krolow wrociło, tymże papieżem został. Iako mu pierwszą odmianą świeckich rządow nie nie vbyło, tak mu wtorą nie przybyło: zawżdy ieden iest nieodmienny potomek Piotra s., na iego przywileie iemu od Boga dane wstępuiący. Co ludzie stanowia, ludzie psować y odmienić mogą; co Bog (207) sam vfunduie y postawi, tedy żaden człek wzruszyć tego nie może. Bog sam przez Piotra s. w Rzymie papieża osadził y iemu wszytkim owcom swoim posłuszeństwo przystoyne roskazał, iako się w pierwszey cześci wywiodzili, wielce w swym rządzie y powin- dło. A tak tego statutu żadne odmiany ności swey pobłądzili, słusznie od nich y przenoszenia państw świeckich psować

¹ На полъ: «Matt. 16». ³ На полъ: «Luc. 22». ³ На полъ: «sstali».

nie mogą. Prożno się tym cesarze Carogroccy nad papieżmi mścić abo więcey swemu zbawieniu szkodę czynić chcieli. Dla świeckiego panowania 4, odstąpili Bożego roskazania y duchownego rządzenia. Dla tego, co ludzie postanowili, to chcieli psować, co postanowił sam Bog. Chcac sobie świeckie państwa przywrocić, duchowne posłuszeństwo psowali, a za tym y swe świeckie vtracili w nieposłuszeństwie, w rostargnieniu kościoła Bożego, za ktorym inną sobie wiare (iako niżey obaczym) vkowali y w wiele błędow duchownych wpadli. Tak sie rownie zstało z onymi dziesiacia pokolenia w żydowstwie, ktore tego rozerwania figura było 5. Dawidowe krolestwo świeckie Pan Bog dla grzechow syna (208) iego Salomona na dwoie rozdzielił, y on rozdział był z woley iego. Lecz nie chciał Pan Bog, aby się wiara s. v posłuszeństwo kościelne dzieliło; ale żeby wszyscy, iako pierwey, znali kapłany swoie y starsze duchowne w Hieruzalem, y do nawyższego kapłana odzywali się, naukę iego y iedność wiary świętey trzymając. Lecz Hieroboam, bojąc się, aby tą iednością wiary pod iednym nawyższym kapłanem w Hieruzalem państwa świeckiego nie stracił, zakazał poddanym swoim, aby do Hieruzalem nie chodzieli, ani kapłana naywyższego słuchali. Y naczynił im innych fałszywych kapłanow y innych bogow, ile chciał. Także się z Carogrockimi cesarzmi stało za ich grzechy y kacerstwa: rozdzielił Pan Bog państwo, v odiał im Zachodne panowanie. Ale nie chciał Pan B., aby się rząd kościelny raz postanowiony mienił, iedno żeby toż posłuszeństwo du-

pomstę chcąc tym sobie przywrocić państwa stracone, inszych sobie kapłanow y patryarchow, okrom woley papieskiey, naczynili; y żatym inna (209) rożna wiarę vczynić sobie na wymowkę odszczepieństwa swego musieli, a iako ono dzieśięć pokolenia w vporze trwaiac, w rece na koniec pogańskiey zginęli.

## Rozdział 9.

Iako się Grekowie od heretyctwa monothelitow y obrazoborcow nawrocili, y na siodmym zborze w Niceyi z Rzymskim kościołem ziednoczyli.

Po smierci tego okrutnika y heretyka Konstantego Piatego Kopronima, cesarza Carogrockiego, ktory, przez trzydzieści lat panuiąc, Grecyą heretyctwem zaraził y wiele złego w kościele Bożym naczynił, krotko był syn iego Leo Czwarty na państwie, ktorego żona Irene, z synem małym Konstantynem Szostym na państwie będąc, kościoł Boży vspokoiła, y Greki do iedności kościelney przywiodła, za taka, iako Grecki Zonaras 6 napisał, przyczyna:

Paweł, patryarcha Carogrocki, czwarty na tey stolicy obrazoborca, w starości się vpamiętał y, żałuiąc błędow swoich kacerskich, zpuścił !! (210) patryarchostwo, y sam się na pokutę w klastorze zamknął. Tam gdy go cesarzowa pytała, dla czego by to czynił, z żałością v z płaczem rzekł: «bogdaybych był nigdy na tey stolicy w takim kościoła Bożego rozerwaniu nie siedział; żałuię za grzechy moie, a radzę, aby na moie chowne papieżowi oddawali. A oni na mieysce Tarasego, dobrego katolika po-

<sup>4</sup> Во 2 изд.: «postanowienia». 5 На поять: «З Reg. 11, 12». 6 На поять: «Zonaras in vita Constan. 6 et Irene». 7 Bo 2 над. «bodaybym».

stawiono, a o synod się pilnie postarano, na ktorym by się takie rozerwanie kościołow Bożych vspokoiło». Szła w posłuch dobra rada. Postawiony iest Tarazvus na patryarchostwo, y o synod powszechny pilne było staranie.

O tvin Cedrenusz 1, Grecki hystoryk, tak napisał: «Posławszy (powiada) Tarazyus listy do Rzymu około zboru vczynienia, v posławszy wyznanie wiary swey do Adryana, był od niego poćwierdzony».

Widzisz, iako sami Grekowie świadcza, iż każdy katholicki y prawowierny patryarcha, następuiąc na stolicę, wyznanie wiary do Rzymu posyłał a poćwierdzenia od papieża prosił.

Tedy Irene barzo wielką w tym pilność vczyniła a pisząc do Adryana papieża | (211) prosiła, aby zbor ś. zebrany był w Nicey. Vczynił 2 to ochotnie papież Adryan, y wezwawszy wszytkiego chrześciaństwa biskupy przez posły swoie y listy, w Nicey z onymi biskupy znowu monothelity y obrazoborce potępił; a posłuszeństwo Grekowie, wedle starodawnego porządku, głowie y pasterzowi swemu wyznali. Iako się z czytania listu Adryanowego na tym zborze pokazuie. To się działo około roku Pańskiego 794 3, gdy iuż państwo Rzymskie świeckie rozdwoione było, a Karolus Wielki na Zachodnych krolestwach zasiadł. Na tym siodmym zborze zepsowali oycowie s. fałszywy zbor, ktory w Carogrodzie byli oni obrazoborce vczynili v nazwać go siodmym chcieli. Miedzy innymi przyczynami, dla ktorego fałszywym go być należli, tak mowią 4: «Ci, się vwodzić nie dali. Od Tarasego poktorzy się na nim zebrali biskupi, nie cząwszy, ktory na siodmym zborze hemieli przy sobie tak iako ten terazniey- retyki z innymi biskupy potępił, aż do

szy zbor ś. Rzymskiego papieża, ani iego kapłanow, ani iego namiestnikow, tak iako na zborze y synodzie być ma. Obacz y z tego mieysca, ||(212) iż bez papieża, iako bez głowy, żaden prawy zbor v synod nigdy nie był, ani być może; a iako bez tey głowy, w wyznaniu wiary biskupi błądzą.

## Rozdział 10.

Iako znowu Grekowie z cesarzmi swemi y Phociusem, ktorv moca chciał patryarchą Carogrockim zostac, od iedności, się kościelney odłączyli y kacerstwo monothelickie y obrazoborskie ożywili. Y o Bulgarow do kościoła Rzymskiego przystaniu, o co Grekowie poruszeni tu napierwey potwarne artykuły na Rzymski kościoł pisali. A iako się zasię na ośmym (iako Łacinnicy liczą) zborze ziednoczyli.

Gdy 5 dorosł Konstantyn Szosty a z opieki matki swey Ireny wyszedł do oycowskiey się złości wrocił, wznawiaiac kacerstwa ony potepione. A po nim więcey ieszcze Michał Trzeci, Balbus nazwany, ktory znowu obrazy wymiatał; także y Theophilus, ktory po tym Michale na państwo wstąpił, tegosz kacerswa pomagał. Wszakże iuż po siodmym zborze mocy tak wielkiev iad on heretycki nie miał, zwłaszcza, gdy Carogroccy ||(213) patryarchowie w posłuszeństwie kościelnym byli a cesarzom

¹ На полъ: «In compendio histor. In vita Irenes et Constan.» ² На полъ: «Тот. conc. 2». <sup>3</sup> На полъ: «Roku Pańskiego 794». <sup>4</sup> На полъ: «Conc. 7, actio 6. Synod bez papieża falszywy iest». 5 На полъ: «Platina in vita Hadriani Primi».

siąt, trwała iedność kościelna. Aż gdy (nię) 11 stawić śmiał. Posłowie oni pabył Ignacy, Carogrocki patryarcha, lath dwanaście na stolicy oney, Michał Czwarty, cesarz Carogrocky, spotwarzywszy wyrzucił go mocą z patryarchostwa y wsadził marszałka swego laika Phociusa, tylo przez kila dni miedzy czerncami, iako Ruś mowi, postrzyżonego, na onę stolicę y dostoieństwo tak wielkie. Vciekł się Ignacy on vkrzywdzony do papieża. Było też innych wiele w Carogrodzie, ktorzy tego cesarzowi nie chwalili. Widząc cesarz Michał, iż się Phocius, bez przyzwolenia papieskiego, na oney stolicy, na ktora go moca wsadził, zostać nie mogł, pisał do papieża Mikołaia Pierwszego, Wielkim nazwanego, aby posły swoie posłał do Carogrodu na vznanie v rozsadzenie rzeczy oney. Y posłał mu dwoy libellus, ieden na Ignal (214) cego, w ktorym była żałoba nań spisana, [a] 6 drugi o ś. obraziech, ieśliby stawiane być miały (bo y ten cesarz. nie był prawy katolik) 7. S czego baczyć możesz, czytelniku, iako do tego czasu, to iest aż do roku Pańskiego 858 8, patryarcha żaden Carogrocki, krom <sup>9</sup> papieskiego poćwierdzenia, być nie mogł; a iako papież był starszym y sędzią patryarchow wszytkich. Tedy papież Mikołay posłał do Carogrodu posły swoie Roalda y Zacharyasza 10 to im tylo poruczaiąc, aby Phociusza za laika mieli, a dobra sprawę o Ignacym wzięli, y 'do stolice apostolskiey odnieśli. Dał też y listy do tego cesa (216) rza papież Mikołay vpocesarza, ganiąc mu to barzo, iż Igna- mina y karze, o to go też troszcze, iż

Ignacego, przez lat niemal sześćdzie-|zmiatać a człeka świeckiego moca na piescy zle się a niewiernie zachowali, Phociusa na patryarchostwie zostawili, a przyjechawszy do Rzymu, nic innego nie powiedzieli papieżowi, iedno, iż Ignacy złożon iest. Posłał też był z nimi cesarz sekretarza swego Leona, prosząc przezeń papieża, aby Phociusza na stolicy Carogroc (215) kiey zostawił. Lecz papież, obaczywszy złą sprawę posłow swoich, zezwawszy ktore naprętce mieć mogł biskupy, oświadczył się przed nimi v onym posłem cesarskim Leonem, iż na złożenie Ignacego nie przyzwalał, ani przyzwolić chciał. Y pisał przezeń do cesarza y do Phociusza, karząc ie o to, iż śmieli niewinnego a starego biskupa potepić v tak kościoł Boży, przewszytkim zwyczaiom y prawom ciw duchownym, zamieszać; chcac to mieć, aby Ignacego cała rzecz była, poki by przesądzon nie był, a roskazuiąc, aby obadwa, to iest Ignacius y Phocius, do Rzymu przyiechali a swoie sprawiedliwość pokazali. Tym był cesarz Michał barzo obruszon, y napisał do papieża list nie cudny.

Na ktory iako mu ten s. a wielki Mikołay odpisuie, czytay kto może w koncyliach 1 12: naydziesz prawie apostolski list y wielce się z niego zbuduiesz. Tam wyczytasz, iakiey była zawżdy powagi stolica l'iotra s. a iakie v cesarzow, przodkow tego Michała, mieysce miała. Miedzy innymi słowy, ktoremi cego nie obżałowanego, ani potępionego smiał ięzyk Łaciński pogańskim y Ta-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Взято наъ 2-го изданія. <sup>7</sup> На поять: «Nicol. 1 in epist. ad Mich. Imper. Constan. Tom. Conc. 2». В На полъ: «rok 858». Во 2 изд.: «okrom». В На полъ: «Platina in vita Nicol. 1». 11 Во 2 изд. вийсто ввятаго въ скобки слова: «taką stolicę». 12 На поли: «Conc. Tom. 2».

(prawi), iż ten ięzyk hańbiś 1, ktory na krzyżu Pana naszego vczczony iest, ktorego mazać Bog y poganinowi nie dopuścił! A co więcey — iż się cesarzem Rzymskim piszesz, a Rzymskiego ięzyka nieumiesz! Ieśli się im brzydzisz, brzydźże się tytułem y państwem swoim, a nie pisz się cesarzem Rzymskim! Na koniec wyrzuć go z kościoła Greckiego 2. Bo wiem, iż z zwyczaiu starodawnego przy służbie Bożey, czcąc ięzyk Rzymski y stolice Piotra s. pierwey po Łacinie ewanieliie y epistoły Grekowie czytaia, toż dopiero dla Grekow po Grecku wykładaią. Ty są słowa papieskie, ktore dla tego kłade, aby każdy zrozumiał, iż do tego czasu Grekowie ięzyk Łaciński, ktorym wiara chrześciańska pod Rzymskim państwem rozszerzona iest, w takiey zstaradawna podaney vczciwości mieli, iż go w kosciołach swoich na służbie Bożey vżywali.

W tymże liście y na pogro||(217)ski cesarzowi, ktorymi go straszył, odpisuie mowiąc: «Nie groście nam, bo się za pomocą Bożą przegrozek <sup>8</sup> waszych nie boiemy, y dla nich nic na roskazanie wasze, co by nie wedle Boga było, nie vczyniemy; a gotowismy, dla prawdy, krew naszę rozlać, a owiec, ktore nam Bog poruczył, ani wam, ani komu inszemu w moc nie damy».

Ten 4 to iest papież Mikołay Pierwszy, ktory w niebytności na papiestwo obrany, poty się krył od tego dostoieństwa vciekając, poki mogł. Na ktorym takie miał o swey świątobliwości zawo-

tarskim ięzykiem nazwać. «Dziwuię się | gdy się z nim ziachał, s konia swego zsiadwszy, pod tym papieżem konia za wodze, przez mile Włoska pieszo idac. reka swoia cesarska wodził. Gdy tedy cesarz Carogrocki Michał wygrozić nic na papieżu v swego przewieść nie mogł, chciał sobie przyczyn szukać zaraz z onym Phociuszem, ktoremi by nieposłuszeństwo swoie przeciw stolicy Rzymskiev pokryć byli mogli. Y napisali pewne artykuły 5 na kościoł Rzymski (o ktorych za (218) tym idacym rozdziałe mowić się będzie), pokazując, iż Łacinnicy są heretykowie. Tu iuż napierwey potwarzać Łaciński y Rzymski kościoł, stolice y wiare Piotra s. niepokalana Grekowie poczeli. A przed tym nigdy. ani na siedmi zborach, ani doma nic na Rzymski kościoł kłaść nieprzystoynego nie śmieli. A zwłaszcza, iż druga do tego rzecz przystąpiła, ktorą się do wynaydowania takich potwarzy pobudzili. Tego czasu 6 niektorzy z kościoła Rzymskiego kaznodzieie, słudzy Chrystusowi, ięzyka Słowieńskiego, słowo ewanieliev s. Bulgarom, z ktoremi Grekowie wielkie woyny wiedli, przynosząc krola Bulgarskiego y pany iego wiarą ś. oświecili, v z pogańskich ciemności wywiedli. tak iż krol posłał do papieża Mikołaja. prosząc o nauczyciele wiary s. Tedy nic nie mieszkaiąc, papież zacne do nich biskupy y kaznodzieie wyprawił, y tam wiarę chrześciańską powszechną fundował. Barzo tym Grekowie poruszeni byli, widząc, iż Bulgarowie, bliscy sąsiedzi ich (ktorzy im | (219) byli woyną często silni), do Rzymu się po wiarę ś., a nie do Carogrodu vciekli. Y bolało łanie, iż cesarz Rzymski Lodwik Wtory, ich to tak barzo, iż śmieli tu naprzod

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bo 2 mag. «hańbisz». <sup>2</sup> Ha norb: «W kościołach Greckich po-Łacinie spiewano», <sup>3</sup> Bo 2 изд.: гродгоzek». 4 На подъ: «Pontificale Rom». 5 Во 2 изд. на подъ: «Pierwsza potwarz Grekow na Lacinniki». 6 На полъ: «Platina in vita Nicol. 1; Zonaras, tom. 3, et Cedrenus».

w tym czasie potwarz na kościoł Boży wymyślać iakoby kościoł Rzymski zła a heretycką wiarę miał. Y spisawszy niektore artykuły, w ktorych niezbożnie przyganiać ś. kościołowi śmieli, z nimi posty do Bulgaryey duchowne swoie Greki wyprawili. Y tam cesarz ten Michał z onym Phociuszem, nieprzyacielem stolice Rzymskiey, iż im na ich złe postepki v na potepienie niewinnego Ignacego patryarchi przyzwolić nie chciała, odwrocić chciał Bulgary od kościoła Rzymskiego, hydzac im niepokalaną oblubienice Chrystusowe, a w nowe niewinnych chrześcian vszy szatańskie niezgody y odszczepieństwa sieiąc. Ta rzecz 7 barzo obraziła y o wielki frasunek przywiodła s. papieża Mikołaia, iako z tego listu znać, ktory pisał do biskupow wszytkiey Francyey, o to się na Greki żałuiac, v na to wiecev boleiac, iż miedzy nowe chrześciany śmieli ta||(220)kie rosterki siać, a onych taka niezgoda chrześciańską gorszyć y wiarę im święta hydzic. Polecał to Panu Bogu on s. papież, goraca modlitwą zgody y iedności chrześciańskiey pragnąc. Y vprosił to v Pana Boga, iż za iego żywota Bulgarowie przed się w wierze ś. przy kościele Rzymskim trwali, a mieysca potwarzy Greckiey nie dali. Na koniec y sam się ten Michał cesarz obaczył, iż niezbożnie kościoł ś. prze gniew swoy, kthory miał na niewinnego papieża Wielkiego Mikołaia 8, targał y zle zpotwarzał wiarę s. Zachodnych chrzescian y Piotra s. opokę niewzruszoney wiary. Przetoż pokutuiąc, wyprawił posły do papieża z wielkimi vpominki, ktore do

grobu Piotra s. ofiarował, prosząc, aby zbor s. w Carogrodzie vczynił a ty niepokoie y wzgorszenia Ignacego z Phociuszem vspokoił. Co obiecawszy y posły cesarskie odprawiwszy, papież Mikołay wtym vmarł, y Adryanowi Wtoremu, ktory po nim wstąpił, rzeczy te ku wykonaniu zostawił.

(221) Adryan tedy Wtory 9 trzysta ośmdziesiąt y trzech biskupow do Carogrodu zabrawszy, zbor ś. vczynił, na ktorym znowu monothelity y obrazoborce potępieni są, y Phocyus, mocą na patryarchostwo Carogrockie wtracony, złożony, a Ignacyus stary był przywrocony. Na tym synodzie 10 Bulgarowie mieli posły swoie, przez ktore o vspokoieniu kościołow wiedzieć chcieli. Mocno się o to starał na tym synodzie cesarz Carogrocki Bazylius, ktory był po Michale wstąpił na państwo, aby Bulgarowie do Carogrockiev patryarchiev obroceni byli 11, a po Grecku w kościo łach swoich służbę Bożą mieli. Lecz oycowie wszyscy kościołowi ie Rzymskiemu, ktory im pierwey światłość zbawienną przyniosł, przysądzili. O tym synodzie napisał Cedrenus 12 Grecki historyk te słowa: «Bazylius (powiada) cesarz rzeczy kościelne naprawił, z biskupstwa Carogrockiego mocą zebranego zboru wygnał Phocyusa, a przywrocił Ignacego; postanowił, aby patryarchowie vczczeni byli, a zwłaszcza naświętszy papiesz Stare||(222)go Rzymu; a iż nie godzi się y na wielkim generalskim synodzie sadzić nawyższego biskupa Starego Rzymu».

Obacz, czytelniku, co ten Greczyn

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Há псяв: «Grekowie Bulgarom nowochrzczonym Rzymski kościoł brzydzili». <sup>8</sup> Ha появ: «Platina in vita Nicolai Magni». <sup>9</sup> Ha появ: «Secundum alios 376». <sup>10</sup> Ha появ: «Platina Hadria. 2 Tom. Conc. 2». <sup>11</sup> Ha появ: «Bulgarowie Rzymskiemu kościołowi przysądzeni». <sup>12</sup> Ha появ: «in vita Basilii».

iż nigdy zbładzić nie może. Tegosz Ba- niali. zvlego cesarza słowa na tymże zborze rzeczone czytają się takie 1: «Isz naświetszy patryarcha na swoię stolicę Narodzenia Pańskiego 870, wyższey y przywrocony iest - nie z mego to ros- pozniey począwszy od papieża Mikołais kazania poszło, ale daleko przedtym Wielkiego y za Michała Czwartego y naświętszy y przebłogosławiony papiesz potym za Bazylego, cel (224) sarzow Ca-Mykołay, o wszytkim sprawę maiąc, z rogrockich, po siodmym dobrze zborze synodu to postanowił, aby był przywro- w Nicei y po ośmym, ktory był przecon (Ignacego rozumie) y z wszytkim ciw Phocyuszowi,—starowieczne y barzo swiętym kościołem Rzymskim przeklął ludne a szeroko po świecie rozszerzone, ty wszytki, ktorzy by się temu sprze- od sławy nazwane, Słowieńskie narody ciwili. Przeto my, o tym iego dekrecie (to iest: Bulgarowie, Serbowie, Bosnaci, wiedząc y boiąc się klątwy 2, od niego Raszkowie, Słowacy, Karwaci, Dalmawydaney, zborowego rozsąd (223) ku koscioła Rzymskiego posłuszniśmy być wie, Morawcy, Polacy, Slężacy, Rus chcieli, v przetośmy go na iego stolice Biała v Czerwona, Panonnowie, Pomoprzywrocili. Obacz y z tych słow tego cesarza Carogrockiego, iakie posłuszeństwo czynił kościołowi Rzymskiemu, a iako się klątwy papieskiey boiał 3, y na rozsadku kościoła Rzymskiego w kościelnych rzeczach y około stawienia świętey poczeli. Aczkolwiek ten narod patryarchow Carogrockich przestawał. y ięzyk ieszcze od apostołow y od

iedności przez ten czas, y był piękny a przystoyny chrześcianom miedzy temi roku Pańskiego 870 4.

## Rozdział 11.

napisał, a w iakiej czci y powadze by- ktoremi są Polacy y Rus, wiarę ła stolica Rzymska v starych Grekow świętą chrześciańska przyjęli, a jedasz do onego czasu, około roku 870! ne się do Rzymskiego, a drugie By to ktory Łacinnik mowił, mniey by do Greckiego kościoła obrocieły. sie dziwować mogł! Ale Greczyn pisze A iako Grekowie znowu odszczev cesarz Grecki twierdzi, iż tak wielka pieństwo sroższe, niszli pierwsze, iest biskupa Rzymskiego iemu od Boga v dłuższe zaczeli, gdy Łacińskie dana stateczność około nauki wiary s., kapłany z Bulgaryey mocą wyga-

Około tegoż czasu, to iest roku od thowie, Karythani, Iliryczanie, Czechorzanie, Kaszubowie, Wandali v inne Słowieńskiego iezyka wielkie państwa y szerokie nacye) wiarę chrześciańską przyimować a z ciemności pogańskiej wychodzić na iasność prawdy ewanielieg Tak byli Grekowie w kościelney Pawła ś. (ktory w Iliryku kazał) nauczony, wiarę ś. trzymał, y z tego narodu oni starzy barzo y wielcy swięc kościoły pokoy. To się działo około po wszytkim świecie wsławieni, to iest 6 ś. Marcin, biskup Turroński y ś. Hyeronim, doktor kościelny, y inni poszli Wszakże (nie wiem, czemu iawnie miedzy lako Słowieńskie narody, miedzy umi wiara ś. nie kwitnęła, a iako j

<sup>1</sup> Ha nork: «In actia Conc. octawi». 1 Ha nork: «Cesarz Grecki klatwy się papieskiey boi» <sup>8</sup> Ro 2 mag.: «bal», <sup>4</sup> Ha norb: «870», <sup>5</sup> Ha norb: «Rom. 15», <sup>6</sup> Bo 2-мъ наданія посяб этого вставлено: «Gaius, papież Rzymski, powinny Dyoklecyana cesarza».

ciemnościach pogańskich wiele ich zostawało — niezbrodzonym sadom Bożym to zostawuie) 7.

Napierwszy byli do wiary s. 8 Bulgarowie, iako się wyższey namieniło; po nich Raszczanie, Serbowie, Bosnacy; po nich Czechowie y Morawcy y inne narody Słowieńskie pułnocne 9. Po nich 10 Polacy za Mecysława; po nich Ruskie państwa za Włodzimierza, syna Swietosława, tak isz, rychley niszli we sto lath po Bulgarzech, wszytkie narody Słowieńskie Chrystusowi sie pokloniły. W nawroceniu y nauce do wiary świętey wielką pracą czynili sławni y święci dwa Słowacy, bracia rodzeni, Methodyus y Cyryllus, biskupi, od Rzymskiego kościoła posłani.

A iż Słowieński narod rościągnął się od południa, to iest od Włoskiey ziemie w Wenecyey aż na wschod słońca ku Grecyey y na pułnocy asz do końca Europy, do Wołgi rzeki, miedzy temi dwiema patryarchiami, Rzymską y Carogrocką: iedni się po wiarę s. vciekli do Rzymu, drudzy do Carogrodu; iedni kapłany y nauczy||(226)ciele y obrządki Łacińskie, drudzy Greckie przyieli.

Wszakże wietsza cześć daleko od Rzymskiego kościoła nauczyciele miała: nie tylo ci, ktorzy byli do Włoch przylegleyszy, iako Karwaci, Dalmatowie. Serbowie, Słowacy, Karytani, ktorzy od kom byli bliższy; a po nich Czechowie, by byli ich ceremoniy nie obrali. Lecz

czemu | (225) asz do tego czasu w morzanie y inne Słowieńskie narody wszytki od Rzymskiego kościoła wniesiona wiare s. maia. Rus iż tam była przyległa Carogrockim cesarzom, to iest Kijowskie kxiążęta y z innemi narody Ruskiemi od Grekow (z ktorymi powinowactwo y sąsiectwo y woyny czeste mieli) wiary się nauczyli za cesarza Bazylego, katholika.

Aczkolwiek pisza kroniki Ruskie, isz Włodzimierz posły swoie rozsyłał po świecie, aby mu te wiare obrali, ktora by się im nalepiey podobała. Ktorzy, iako prosci a grubi, gdy tylo na stroie zwierzchowne v malowania kościołow v obrazow patrzali, a v Grekow świetniey-(227)sze v ozdobnieysze widzieli, z Greki przestać woleli. Na on czas v Rzymian obrazy v malowania były stare y laty zbotfiałe 11 (bo ich nie palili, ani wymiatali nigdy z kościołow), a Grekowie, mało przed tym obrazy wszytki v malowania popaliwszy, z wielką ie, zasie po siodmym zborze, chęcią, iako gdy sie co zgubionego nayduie, wracali, v nowe a swietne stawili, na farby sie y misterne malarze przesadzaiąc. Tak iż kościoł Rzymski na on czas od nich malarze brał, iakó widziem w starvch kościołach katholickich v w samym Rzymie, gdzie malowania są Greckie 12. By byli ci posłowie Włodzimierzowi mało co przedtym do Grecyey przyiachali (gdy w heretyctwie y odszczepień-Włoch po gorach asz do Węgier za- stwie będąc przez czas niemały, obrazy siedli; ale też Bulgarowie, ktorzy Gre- z kościołow wyrzucań y palili), pewnie Morawcy, Polacy, Slezacy, Kaszubi, Po- na ten czas trafili, gdy iusz Rzymski

Bágtoe Be crocke esgomeno bo 2 mag. Táre: «dla woien y rozmaitych odmian, ktore na krolestwa przychodzą, wiara ś. zatłumiona była miedzy nimi, aż znowu iey światlość wschodzić im y szerzyć się y tam, gdzie iey nigdy nie było, korzenić poczęła». \* Bo 2 mag.: «katholickiey» <sup>9</sup> На полъ: «roku 858». <sup>10</sup> На полъ: «Bonfinius, libro 10, dec. 1; Blondus, dec. 2, lib. 2; Cromerus, lib. 3». 11 Bo 2 изд. вийсто этого сдова: «a starością zwiotszałe». 12 Bo 2 изд. на поли: «Malarze Greccy kościoły Łacińskie malowali».

kościoł z onego kacerstwa Greki wy- | Łaciński szerzył, zwłaszcza miedzy Bulbawił y nauczył, isz stawiać w kościele obrazy- rzecz iest święta v od apostołow ieszcze podana.

Wszakże posłom onym Pan Bog, na (228) ich prostote y dobre serce patrząc, zbłądzić nie dopuścił: dobrą ś. katolicką wiarę przyięli, y w ten czas, gdy sie Grekowie mocnie stolicy Rzymskiey, iako głowy swey, trzymali. Iako się wyższey 1 o tym cesarzu Bazylem, za ktorego wiarę przyieli, iako prawowiernym, y iakim iedności chrześciańskiev w posłuszeństwie papieskim miłośnikiem był, powiedziało.

Wszakże nie długo potym zaczeli Grekowie srogi barzo y iadowity y nadłużev trfaiący rosterk y nowe odszczepieństwo; nie mogli się długo pohamować, aby w pokorze v cichości Chrystusowey iedność kościelną y posłuszeństwo nawyższego pasterza trzymali, wyłamywać się z owczarniey Bożey znowu poczęli, z takiey przyczyny:

Gdy Bulgary kościołowi Rzymskiemu na zborze ostatnim Carogrockim, iako temu, ktory ie naprzod wiary s. nauczył, przysądzono (przeciw woley Bazylego cesarza, ktory się o to wielce nastawiał), znowu posłał kościoł Rzymski do Bulgaryey swięte sługi Boże Leoparda Ankonitańskiego, v (229) Dominika Taruiskiego, y Sylwestra subdyakona, aby on narod, Greckiemi na kościoł Rzymski potwarzami roztargniouy, vspokoili. Co oni posłańcy tak szczęśliwie vczynili, isz nie tylko Bulgary, ale y ine Słowieńskie narody, zwłaazcza blisko Grecycy przyległe, Panu Bogu pozyskowali. Gryzła ta rzecz bar-kacerstwa, Grekowie na Rzymski 40 Greki, isz się tak kościoł Rzymski y kościoł kładli.

gary, z ktoremi oni woyny wielkie, za ich pogaństwa, wiedli, y starali się o to, iakoby byli znowu kościoł im ś. Rzymski ohydzili. Posłali kapłany swe, niezgody miedzy bracią sieiące. Ktorzy znowu ony artykuły, ktoremi Rzymiany heretyki czynili, Bulgarom podmiatali. Na koniec 3 gdy słowy nic nie sprawili, mocą y ręką Rzymskie wszytko duchowieństwo, kapłany y biskupy, z Bulgarvey sromotnie, iako heretyki, wygnali, a swoiemi kościoły ich osadzili. To była wielka a nieznośna krzywda kościoła Rzymskiego y wszytkich Zachodnych. Y ta Grekowie zaslepieni, nigdy vprzeymego v chrześciańskiego serca do || (230) zgody s. v iednosci nie mieli, ale, miłości Bożey zapomniawszy, - wzgardy, potwarzy y krzywdy bez przyczyny na Rzymski kościoł przyczyniali, y tak innym narodom swego posłuszeństwa wiarę katholicką Rzymską, od apostoła Pawła s. 4 wysłowioną, obrzydzili, isz po dziś dzień w Moskwie brzydższego człeka niemasz, iako katholik <sup>5</sup>, iż y kościoły swoie znowu poświącają, do ktorych by Łacinnik wszedł.

Tak Rusi wiarę ś. przasną y czystą tym kwasem starym rozerwania szatańskiego v nienawiści zakwasili, v te niepokalana oblubienice Chrystusowe, kościoł ś. Rzymski, zpotwarzoną w pohańbienie tobie, narodzie Ruski, podali!

Ale posłuchaymy, co to nam za herezye zadawali?

## Rozdział 12.

Ktore artykuły, iako heresie y

<sup>1</sup> Ha north: aw rordsiale przeszłym». 2 Ha north: aPlatina in vita Adriani 2». 2 Ha north: . Platina in vita Hadriani 2. 4 Ha nort: «Rom. 1». Bo 2 mag.: «Lacinnik».

iest po tym wygnaniu Rzymskiego duchowieństwa z Bulgaryey, ser (231)ce byli do iedności świętey stracili, y w wielką nienawiść (przeciw Łacinnikom) 6 wpadli; iako pismo mowi: «przyczyny szuka, kto sie z przyjacielem rofzlstać chce, nalezli sobie przyczyny, ktorymi odszczepieństwo od iedności koscioła Bożego y nieposłuszeństwo swoie przeciw stolicy apostolskiey 7 pokryć chcieli. Pierwey osm artykułow, potym dziewieć, potym dwadzieścia y sześć na Rzymski kościoł napisali v Rusi podali. Phocius, iako sie wyższey namieniło, ośm artykułow przeciw stolicy apostolskiey (na)pisał 8, [na] 9 ktore Mikołay Wielki papież, ktory się iego rozboiom y wstąpieniu gwałtownemu na patryarchostwo sprzeciwił, wylicza, pisząc do Igmara, arcybiskupa Remenskiego 10:

- 1. Iż Rzymianie w sobotę poszczą.
- 2. Iż ćwierdzą; aby Duch S. pochodził y od Syna.
  - 3. Iż się małżeństwem ś. brzydzą.
- 4. Iż kapłanom bierzmować nie dopuszcza.
- 5. Iż zapustu przed Wielkim postem zową. dłużey przewłoczą.
- 6. Iż na ołtarzu zaraz z Ciałem Bożym baranka na Wielką noc poświęcają.
  - 7. Iż księża ich brody gola.
- || (232) 8. Iż diakony bez kapłaństwa na biskupstwo poświęcają.

Tych artykułow Phocius na osmym 18. Iż się co-c zborze, iako my liczem, za Adryana dą kro||(233)pią.

Iż iuż Grekowie w tym czasie, to Wtorego papieża, na ktorym był z st po tym wygnaniu Rzymskiego dupatryarchostwa zrzucon, ani wspomnieć owieństwa z Bulgarycy, ser (231)ce smiał.

Potym, we dwieście lat blisko, za Leona Dziewiątego, iako się niżey powie, ten dziewiąty artykuł przyczynili:

9. lż w przasnym służą Rzymianie, to iest: iż chleba przasnego do sprawowania sakramentu Ciała Bożego vżywaią.

Potym wiele innych rzeczy napletli, Rus prostą zwodząc; ktore tu dla tego wyliczę, z Ruskich pism wyięte, abys poznał, cny czytelniku, iako, z nienawiści y gniewu lada co plotąc, prostych serca zwodzili. Okrom tych dziewiąci, w Ruskim pismie wyliczają inne takie Łacińskie, iako oni mowią, ierezie:

- 10. Iż biskupi Rzymscy na woynę ieżdżą.
- 11. Iż dzieciom w post z mlecznem ieść daią.
- 12. Iż obrazy rzezane maią, na malowanych nie przestaiąc.
- 13. Iż krzysz czynią na ziemi palcem y po nim depcą.
- 14. Iż P. Maryey Matką Bożą nie zową.
- 15. Iż do ołtarza niewiasty przypuszczaia.
- 16. Iż dawione rzeczy, ptaki, y inne z krwią, y lisice, żaby, niedzwiedzie iedzą.
- 17. Iż sol chrzszczonym w usta kładą, y z sliny błoto vczynione vszy mażą.
- 18. Iż się co-dzień po-Żydowsku wodą kro||**(233)**pią.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Во 2 над. опущено. <sup>7</sup> Во 2 над. послѣ этого прибавлено: «y krzywdę onę wielką». <sup>8</sup> ла опущено во 2 наданін. <sup>9</sup> Прибавлено во 2 над. <sup>10</sup> Во 2 над. на полѣ: «Nicolaus papa 1 ad Igmarum archiepi. Remen.» Въ Сборнивъ Ласицкаго (Spirae, 1582), въ статъъ «Apendix de erroribus Moscorum» (стр. 220), сказано: «Photius, patriarcha Constantinopolitanus, octo conscripsit, quae Nicolaus papa ad Ignatum, archimystam Renensem, scripto recenset». Подробности ниже, въ Примъчаніяхъ.

- iednym palcem czynią.
- · 20. Iż alleluiey od maslnice aż do Wielkiev nocy nie spiewaia.
- 21. Iż vmarłe ciała biskupow przez kila niedziel niepogrzebione chowaią, a na krzyż im reku nie składaią.
- 22. Iż kapłani ich trzy msze iednego dnia miewaią.
- 23. Iż powinowate w małżeństwo biora.
  - 24. Iż mniszy ich mieso iedzą.
- .25. Iż krzysz ś. poście kryją, ani mu sie kłaniaia.
- 26. Iż miasto przystępowania do stołu Bożego tylo kapłana, ktory miał mszą, (po)całuią 1.

# Odpowiedz na ty artykuły.

Godzi li się co na to odpowiedać a czas prożno trawić — barzom watpił? Okrom tego iednego, około pochodzenia Ducha Ś., wszytkiego się na ś. wielkich zborach zamiatać kościołowi Rzymskiemu, iako prożnych a babich basni, wstydzili. Wszakże dla prostych chce nieco nie każdy artykuł, ale na niektore krotko odpowiedzieć.

Na pierwszy. A co im za krzywda, iż kto pości? Iako my im nie przyganiamy, iż sobie zapustu vmnieyszaią a po (234) ścić pierwey poczynają, tak też y oni nie maia się o co gniewać, iż soboty y inne wilie 2 y suchedni pościem, zwłaszcza iż tak ma kościoł Rzymski od Piotra s. y Pawła y innych soboty

19. Iż całą ręką żegnaią y krzysz s. 1. Abysmy się Żydom sprzeciwili a ich święto sobotne, ktore tylo do czasu, poki Chrystus nie zmartwychwstał, postanowione, iako y inne ceremonie, było, odrzucili: bo post przeciwny iest świętu. 2. Abyśmy się do święta naszego niedzielnego y do gorętszey modlitwy v słuchania słowa v zakonu Bożego przyprawili. 3. Abysmy płacz y smutek Bogarodzice v apostołow, ktory w ten dzień mieli, rozmyślili, a Zmartwychwstanie Syna Bożego z więtszym po poście weselem roszczytali.

Na wtory powie się niżey szeroko \*. Na trzeci. Wespołek z heretyki szczera na nas potwarz Grekowie kłada. Bo my małżeństwo ś. czciemy y miedzy siedmią sakramenty kładziem, y im się nigdy, iako czynili heretyko|(235)wie, nie brzydzim, ani go nikomu zakazuiem; ale czystość ś., iako lepszą y od Zbawiciela y apostołow iego radzona, nad małżeństwo przekładamy 4. Y kto ia Bogu obiecał, trwać w niey y żyć a Bogu sluby y obietnice chować roskazuiemy. A iż duchowni naszy żonami sie nie bawia, ani bawić moga, dla rozdwoienia to, wedle apostoła, czynia: aby się nie rozrywali świeckimi zabawami, ale obiema rekoma służby się iego s. y zakonu y nauki Bożev chwycili, żeby (w kościele Bożym nauka zbawienna nie zginęła, tak iako v Rusi przeto zginąć musiała. Ieśli ktorzy naszy kapłani występuią, a ślubow swoich nie chowaią, to na swoy karb czynią: z zakonu to nie idzie. Y v Rusi tacy się oycow s. podanie. Przystoyno iest barzo popi naydują, ktorych niepowsciągliwość pościć dla trzech przyczyn: małżeństwem się vhamować nie może) 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bo 2 изд. *po* опущено. <sup>2</sup> Bo 2 изд.: «wi*gi*lie». <sup>2</sup> dziale 16». <sup>4</sup> Ha полъ: «Matt. 19; 1 Cor. 7; Psal. На полъ: «w 75; Eccles. 5». <sup>5</sup> Взятое въ скобки мъсто во 2 изданіи сильно развито и изложено такъ: «przeszkody nie mieli do vstawiczney y codzienney ofiary Ciała y Krwie Pana naszego,

Na czwarty. Tak ma być: nie może prosty kapłan bierzmować. Bo iasne

iako ś. Chryzostom (lib. 6 de Sacerdot.) naucza. Bo ieśli oni, starego zakonu kapłani, w ten czas, gdy ofiary czynili, od żon się oddalali, daleko więcey tego tym potrzeba, ktorzy przeczystą ofiarę, iakiey nie miał zakon stary, vstawicznie sprawują. Z żonami mieli by przeszkodę do modlitwy y nauki zakonu Bożego, ktorego we dnie y w nocy vczyć się maią, aby drugich nauczali. Y tym w Rusi nauka zginęłą, iż duchowni ich, małżeńskiemi trudnościami zabawieni, ksiąg zakonu Bożego pilnować nie mogą. Radzić by nigdy czystości y wdowstwa z apostolem nie mogli, sami rodzajowi cielesnemu służąc. O duszach ludzkich trudno by vprzeymie myślić mogli, do żony y dzieci przywiązaną myśl maiąc; a nie ołtarze, ale żony by y dzieci vbierali; nie kościołowi y szpitalom, ale synom, y dziewkom, y żonom by skarbili, y sakramenta przedawać, y imiona kościelne gubić by dla tego chcieli. Nakoniec v swieckich także żonatych, żadney by czci nie odnosili, iako to v Rusi y v heretykow widziem, iż barzo v swoichże są wzgardzeni.

A iż starzy Grekowie aż do sześci set lat po Chrystusie, duchownym żon miec, ani ich po wziętym święceniu vżywać nie dopuścili, iasne są świadectwa:

Orygenes tak mowi (Hom. 23, in Numer.): «Pewna rzecz iest, iż przeszkoda iest do vstawicznego ofiarowania tym, ktorzy potrzebom małżeńskim służą. Y przeto się mnie zda, iż ten sam ma ofiarować ofiarę, ktory się vstawiczney y wieczney czystości oddał».

Euzebius też tak mowi (Lib. 1, demonstrat. cap. 9): «Przystoyna rzecz tym, ktorzy są poświęceni, y służbą Bożą zabawieni, aby się od złączenia z żonami

powściagali».

Epiphanius (contra Haereses) tak pisze: «święte kapłaństwo ma być z dziewic nawięcey, abo z pustelnikow, a gdyby tych do służby nie sstało,—z tych, ktorzy się od własnych żon powściągaią. A ieśli ktory z przodku powściągliwy wdowcem by został, może mieć miesce biskupie, kapłańskie, dyakońskie y poddyakońskie. Tenże (Haeresi 59) pisze: «kościoł nie przyimuie ieszcze żywiącego y dzieci rodzącego, iedney żony męża; ale takiego, ktory się od iedney powściągnął, abo we wdowstwie żył, dyakona, y kapłana, y biskupa, y poddyakona; a zwłaszcza tam, gdzie są szczere kanony, albo prawa kościelne. Ale ty mnie rzeczesz: na niektorych miescach kapłani, dyakonowie y poddyakonowie ieszcze dzieci rodzą; lecz to nie iest wedle praw kościelnych, ale wedle smysłu ludzkiego, ktory za czasem osłabia». To święty Epiphanius.

Chryzostom zas swięty (Hom. 2. de patientia Iob.): «Rzekł (prawi) Paweł s.: «iedney żony mąż», nie tym sposobem, aby się to teraz w kościele zachować miało; bo teraz potrzeba, aby prawie czystością kapłan ozdobiony był». Toż mowi Gregorius Nissenus, lib. de virgin., cap. vltimo, y Cyrillus Ierosol., Cathech. 12.

Gregorius Nissenus, lib. de virgin., cap. vltimo, y Cyrillus Ierosol., Cathech. 12.

To są starzy s. oycowie Greccy. Lecz nowi Grekowie po szostym zborze, więcey niż w szesć set lat po Chrystusie, vczynili sobie nowe, iako oni zową, Prawidła abe Kanony, ktore przypisali szostemu zborowi w Carogrodzie. A rzecz barzo jasna, ktora się na siodmym zborze wspomina (Act. 4 et 5), iż szosty zbor żadnych kanonow nie napisał, ani wydał. Ale po szostym zborze ziachali się niektorzy Greccy biskupi do Carogrodu, y na pałacu cesarza Iustaniana Wtorego, ktory Trulon zwano, kanony albo prawa kościelne napisali pod imieniem szostego zboru, ktory żadnych kanonow nie wydał. W tych swoich kanoniech Grekowie młodzi kościołowi Rzymskiemu y starym swoim s. Greckim oycom przymawiają około czystości y bezżeństwa duchownych. Lecz takich ich kanonow pałacu Trulskiego żaden Rzymski biskup nie potwierdził; y owszem Sergius papa tym się kanonom sprzeciwił, iako wspomina Beda (lib. de 6 aetatibus) y zowie

iest pismo <sup>1</sup>, iż tego niższy kapłatni nie Leczyć, nie morzyć chce matka kościoł rych mievsca biskupi wstapili.

Grekowie, by dobrze wszytki dni w rok chcieli. My za to Pana Boga chwalic będziem, gdy ie doskonalsze byle w jedności kościelney (bez ktorey ani posty, ani żadne dobre vczynki pomocne nie sa) baczyć bedziem 2.

Na szosty. To szczera potwarz. Bo osobno na Wielką noc rzeczy ku żywieniu klerykowie żegnaią.

Na siodmy. Znamy sie do tev wielkiey ierezy: by Grekowie wrocić sie do s. iedności chcieli, nie cięszko by nam brody zapuścić. Acz ich nam nie trzeba, komu trzeba-kościoł nie zakazuie.

Na ośmy. Szczera potwarz. Nigdy tego nie czynia.

Na dziewiąty niżey się powie, w rozdziale trzynastym.

Na dziesiąty. Nigdy tego, bez wielduchowney żołnierzow kiey potrzeby chrześciańskich, nie czynią. A kościoł żołnierstwa duchownym, pod vtrata sprawowania kapłaństwa, zakazuie.

czynili, iedno sami apostołowie, na kto- s. dzieci swoie! Lecz w Rusi, byle się nie oskoromił, iako oni mowią, to iest Na piąty. Boday zdrowi pościli || (236) | mięsa a masła nie skusił, chociaby pięć kroć na dzień iadł, tedy to wielkim postem zowia.

> Na dwanasty. Czym rozny rzezany obraz od malowanego - nie wiem: iako tu drewno, tak tam farba. A obiema koniec iest, aby znaczieły żywe osoby. A też rzezanych v lanych przykład iest w pismie starym 3, a malowanych nie pomnie.

> Na trzynasty. Po krzyżu s., gdzie go znać, nigdy nie depcem.

Na czternasty. To szczera potwarz. Na piętnasty. Zasłonę od ołtarza męka Chrystusowa rozerwała 4; y taiemnice zakonu starego przez ewangelią ś. zrozumiane są v odkryte, gdy się na Chrystusie Panie naszym taiemne proroctwa spełniły, a krew baranka niewinnego do przybytku wiecznego wniesiona iest 5. Przetoż apostołowie s. zasłony y przegrody v ołtarza nie mieli , dopiero Bazyli Wiel (238)ki [w] Wschodnych kościołach to zaczał, gdy iego diakon, Na iedenasty. Głupstwo to wielkie służąc v ołtarza, złym weyrzenim na mowić, iżby dzieci v inni, ktorym post biała głowe skuszony od czarta był; dla do czego lepszego y potrzebnieyszego tego zasłone v ołtarza, aby za nie białe || (237) przeszkadza, pościć byli winni. | głowy nie chodziły, vczynił. Lecz ko-

zebranie to tam oycow obłędliwe, ktorzy takie kanony wydali. Toż pisze Paulus Diaconus (libro 8, capite 9). A tak, wedle apostolskiey rady y nauki swigtych oycow, lepszy y kościołowi pożytecznieyszy iest obyczay y prawo, aby duchowni żon nie mieli, a wieczney czystości Panu Bogu, ofiarom świętym iego, y potrzebom zbawiennym ludzkim służyli, tak, iako to zawżdy w kościele świętym Rzymskim y w starym Greckim trwało. Ieśli ktorzy z stanu swego występuią, a ślubow czystości nie chowaią, to nie z zakonu idzie, iedno z grzechow ludzkich. Y w małżenstwie świeckim y miedzy popy nayduią się tacy, ktorych niepowsciagliwość z żonami się własnemi vgasić nie może» (2 изд., стр. 192—195). 1 На поль: «Act. 8». Iloca's этого, во 2 изданіи сл'ядующее дополненіе: «Iednak licząc wszytkie nasze w rok posty, więcey daleko postow iest w Łacińskim, niżli w Greckim, kościele, y lepiey ie y rozumniey poszczą». В На пол'я: «Еході 25». На пол'я: «Luc. 23». В на пол'я: «Нев. 9». В На пол'я: «Атрріюсніць in vita Basilii». 7 Взято изъ 2 изданія.

wietszym przyłacielem czystości, niżli są [po]trzeba 11. Poniewasz to pewna, gdv Grekowie, takich się pokus nie boiąc, apostolskie podanie zachowywa, a Żydowskich zasłon, ktore Chrystus stargał, na ołtarz nie kładzie.

Na szesnasty. Boday zdrowi y żabki iedli, kiedy im (zdrowe, a miesa niemasz) 8. Starego zakonu o brakowaniu v czystości abo nieczystości potraw nie trzymamy. A to, co o krwi y dawionym apostołowie 9 powiedzieli, do czasu tylo trwać miało, poki się z tego Żydowie gorszyli. Iuż teraz Piotrowi ś. wszytkę zwierzyne przyniesiono y powiedziano: iedż a nic nieczystym nie zow, co Bog stworzył y co (ku) 10 posłudze ludzkiey v potrawie służyć może.

Na siedmnasty y ośmnasty. W tey mierze zgadzaią się z heretykami, ktorzy się z świętych ceremoniy kościel-(239)nych natrząsaią. Przeto ie tam odsyłam, gdzie na to heretykom odpowiedamy. My żadnych ceremoniy Greckich nie ganim, ktore od starych s. przodkow maią, byle się prawdzie Bożev v pismu 's. nie sprzeciwiły. Może sobie kościoł stanowić ceremonie, iakie być wedle czasu zbawieniu ludzkiemu ku pomocy rozumie.

Na 19, 20, 21 niemasz na co odpowiedać. Kościoł ś., gdy smutne rzeczy rozczyta a ludzi do pokuty y płaczu przywodzi, alleluiey, ktora pieśń iest mią, potwarzy | (241) nań szukali; lecz, wesela, nie spiewa.

Na 22. To tylo z przywileiu na Boże Narodzenie, nie s powinności, ale z w nauce kościelney y w pismie ś. przydobrev woley wedle swego nabożeństwa nieść mogło. kapłani czynia, dla pewnych taiemnic, o

scioł s. apostolski Łaciński, ktory iest ktore się nam Grekom sprawować nie tego dla ludzkiego zbawienia, dla chorych v innych przygod potrzeba iest, a innego kapłana nie masz: może ieden dwie mszy v trzy mieć, byle na tszczo<sup>12</sup>. bez swieckiev potrawy. Bo ten sakrament dla ludzkiev potrzeby v pociechy zbawienney || (240) postanowiony iest.

Na 23. Tego nigdy nie czynia aż w piątym pokoleniu. Lecz nawyższy biskup, gdy tego iest wielka potrzeba, dla dobrego wszytkiego kościoła v krolestw chrześciańskich y pokoiu pospolitego, (dozwolić panom wielkim, na ktorych wiele należy, może) 13. Bo na zakon Moiżeszow około tego, iako y na inne prawa, gdzie prawo przyrodzone y w nowym zakonie pisane nie zakroczy, obwiazany kościoł Chrystusow nie iest. Dwie żywe żenie mieć a rozwody wezła małżeńskiego czynic-to iest przeciw ewanieliey 14 y iasnemu słowu Bożemu. Co v Grekow za grzech się nie poczyta.

Na 24, 25, 26—czasu szkoda.

Toc są ony wielkie, iako Rus mowi, ierezie, dla ktorych sie nami tak barzo Grekowie brzydza v ktorymi prosta Rus zwiedli y niewinnie kościoł Boży do nich odnieśli y iedność im s. chrześciańską wzmierzyli. Tego tylo dotkne, iż tak wielki był iad Grekow przeciw Rzymskiemu kościołowi, iż by byli y pod ziechwała Bogu, nigdy nic nie nalezli, co by sie do vszu statecznych a biegłych

Obacz, cny czytelniku, iż tego nigdy

Вийсто словъ, взятыхъ въ скобки, во 2 изданія: «smakuia». Ча полі: «Аст. 15». 10 Во 2 мад. опущено. 11 ро добавлено наъ 2 маданія. 12 Во 2 мад.: «па сиси». 13 Вийсто. словъ, взятыхъ въ свобин, во 2 изд.: «rozgrzesza stany wielkie moca sobie od Chrystusa daпа». 14 На полъ: «Маtt. 19».

wszyscy starszy y młodszy Grekowie na wymazywać roskazali \* (bo we mazy. spolitemu człeku pod iedna osoba przenaświętszy sakrament daie 1. Nidgy tego v nawietszy z Grekow nieprzyjaciele Rzymianom zadawać nie śmieli. A gdy tak rzeczy małe y nisk czemne wymyślali, pewnie by tey tak wielkiey byli nie zaniechali. Bo v Grekowie sami, kto się dobrze przypatrzy, pod iedną osoba daia. Acz Ruscy popi nic około tego nie rozumieją, co osoby, a co rzecz sama w sakrameńcie tym dziwnym, y gdzie iest poświecenie Krwie Pańskiey, a gdzie niemasz, rzadko około tego co vmieią.

## ROZDZIAŁ 13.

Iako za Leona papieża Dziewiątego Grekowie o przasny chleb przyganiać kościoło||(242)wi Rzymskiemu poczęli, a iako ie papieżowie vpominali y na synody y dysputacye wzywali.

Tak niewinną a niepokalaną oblubie-Chrystusowe zpotwarzywszy wzgardziwszy, Grekowie, po gwałtownym wygnaniu Rzymskiego duchowieństwa z Bulgaryey, nic nie opuścili, co ku wiecznemu rozdziałowi od kościoła v od przełożonego swego v nieprzyjaźni ku Łacinnikom służyć mogło. Papieże Rzym-

kościoł Rzymski mienić nie śmieli (w iako y my dziś, na pierwszym ie zaczym dziś niektorzy z Rusi, v herety- wżdy mieyscu, modlac się za patryarchy kow vsłyszawszy, przyganiać śmieja), aby v cesarze, kładli), wyklinali, złorzeczyli w tym kościoł Rzymski bładził, iż po- y, iako za przeklęte heretyki, mieli. Lecz papieżowie, [z] 4 miłości chrześciańskiey krzywdy swey zapominaiąc, (z) 5 serca nigdy tracić przeciw im nie chcieli; ale ie, iako oycowie-niemadre syny, czestym vpominanim v postv swemi obsvlaiac. leczyli, do zgody Chrystusowey przywodzili y na synody wzywali. || (243) Ale, iako ichże hystoryk Laonicus 6 świadczy, Grekowie nie chcieli; y samże na swe Greki wypowieda, isz, się w swarach około wiary kochaiac, biskupom Rzymskim do zgody się przywodzić nie dali.

Potym, około roku Pańskiego 1048 7, w pułtora sta lath po onev krzywdzie. ktora Rzymskiemu kościołowi w Bulgaryey vczynili za Leona Dziewiątego 8 przed piąciąset lath nastał na stolice Carogrocka Michał. Ktory, wziawszy w thowarzystwo Leona Acrydana, na on czas biskupa Bulgarskiego, człeka vczonego, ale vpornego, począł znowu pychę v wszeteczność onego Iana (ktorego był Grzegorz Wielki vskromił), iusz od czterech set lat vmarłą, ożywiać, a pisać się y czynić-patryarcha aekumenikus, to iest nawyższy y generalski patryarcha 9. Y poczał Alexandryiskiego v Antyoskiego patryarchę, ktorzy do onego czasu przy Rzymskiey stolicy stali. a Grekow w odszczepieństwie nie naśladowali, pod się y pod swoie prawo y skie po wszytkiey Grecyey od Chry-przełożeństwo, iako mowi Leo Dziewiasztofa począwszy z liturgiey wymiatać y ty, podbiiać. Na ko (244)niec 10 to, cze-

<sup>1</sup> Во 2 изд. на поять: «О iedney osobie w sakramencie». <sup>2</sup> k взято изъ 2 изданія. <sup>3</sup> На полъ: «Około roku Pańskiego 805». 4 Взято изъ 2 изданія. 5 Этотъ предлогъ—лишній; его нътъ во 2 изданін. 6 На полъ: «Libro 10, in praefatione» 7 На полъ: «Roku 1048», Во 2 над. на полъ: «Leo 9, capite 29, in epist. ad Michaelem Constant.» <sup>9</sup> Во 2 изд. на полъ: «Міchał, patryarcha Carogrodzki, począł się pisać aecumenicus». 10 На полъ: «Leo 9, cap. 29, in episte. ad Michael. Constant. epis.»

go iego przodkowie nigdy w odszczepieństwie nie czynili, począł Łacińskie kościeły y klasztory w Konstantynopolu y w Grecyey psować y do tego niewolić, aby po Grecku w kościołach służyli. A co gorzey—nowa potwarz na kościoł Łaciński włożył, pisząc do biskupow w Apuliev, nazwał Łacinniki heretyki azvmity, iż w przasnym, a nie w kwaśnym, chlebie ofiaruia, -- nowe im o to kacerstwo zadaiąc. Leo Dziewiąty papiesz tego imienia, o to sie frasuiac, napisał do onego Michała Carogrockiego y do Akrydana, Bulgarskiego biskupa, wielki list y prawie apostolskie do iedności vpominanie, ktory ma rozdziałow czterdzieści v ieden 11. Słuszna 12 by tu wszytek włożyć: iedno te małe kxiaszki nie zniosa: kto może, proszę, przeczytay; wielce się vcieszysz, y siła nauczysz! Rowny iest 15 onemu, ktory Mikołay Pierwszy papiesz przed ośmym zborem do Michała cesarza napisał. Na ten list papieski (bo iest mocnych y dziwnych z Ducha Ś. słów pełen), nieco się vskromiwszy, on hardy Carogrocki biskup Michał ||(245) odpisał, nie iako się ku zgodzie maiąc, y także do zgody papiema woominal. A papiesz mu te słowa w drugim liscie pisze:

\*Pisanie twoiego czci godnego braterstwa doszło nas, w ktorym nas do zgody y iedności, rzeczy chrześcianom wiernym ze wszytkich napotrzebnieyszey y nalepszey, przywodzisz 14, aby po długiey y szkodliwey niezgodzie corka (to iest stolica Carogrocka) z przeiednaney matki vweselić się mogła». Y potym:

tym się imieniem tak niezwyczaynym zwać nie przyzwolił. Acz Wielkiemu Leonowi, przodkowi naszemu y iego potomkom s. zbor Chalcedoński ten tytuł przysądził, o to Ian wasz, ktory przed cztermi sthy y czterdzieści[a] lath ten tytuł wynalazł, w hardości swey zgimatki vweselić się mogła». Y potym:

«Wiele (prawi) do vszu naszych o tobie nieznośnych rzeczy dochodzi. Snać nowymes w stanie duchownym a nie po stopniaches na dostojeństwo biskupie wstapił. Co się czynić nie godzi. Bo tego y apostolska nauka, y chwalebne kanony nie dopuszczają. Ktemu nowa hardością v pragnienim przełożeństwa Alexandryiskiego y Antioskiego patryarchę na starych przywileiach godności ich vszkodzić, a onych nad prawo y słuszność podbić pod sie chcesz 15. Prożną chwałą podniesiony y pompą swiecką, na Chrystusa, dla nas vbogiego, nie pomnisz, iż on vbogie miastecz (246)ko na swoie narodzenie obrał a w iaskini, nie w krolewskich gospodach, gospode 16 miał. Iakie to iest y iako brzydkie y opłakane świętokrawskiev 17 czci 18 przywłaszczenie, isz się vniwersalskim patryarchą zowiesz y piszesz, gdysz do tego czasu ten, kto Boga miłuie, nie smiał się tym tytułem nigdy zdobić. A kto po Chrystusie słuszniey by mogł tym się słowem okrasić, iako ten, ktoremu rzeczono: tyś opoka, na ktorey zbuduje kościoł mov? A wżdy nie nayduiem, aby się zwał Piotr swięty vniuersalis apostolus, chociasz był kxiążę apostołow, y żaden z iego potomkow tym 'się imieniem tak niezwyczaynym zwać nie przyzwolił. Acz Wielkiemu Leonowi, przodkowi naszemu y iego potomkom s. zbor Chalcedoński ten tytuł przysądził, o to Ian wasz, ktory przed

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> На пожѣ: «Grekowie Łacińskie kościoły w Greciey psowali. Leo 9 in epist. 2 ad eundem». <sup>12</sup> Во 2 няд. «słusznie». <sup>13</sup> На пожѣ: «In epist. adversus Michaelem Constan. episcop.» <sup>14</sup> На пожѣ: «Słowa Leona 9 do Grekow». <sup>15</sup> На пожѣ: «Ztąd znać, iż inni patryarchowie od kościoła Rzymskiego nie byli odstąpili». <sup>16</sup> Вътъсто этого слова, во 2 няд. «złożenie». <sup>17</sup> Во 2 няд.: «świętokradzkiey». <sup>18</sup> Послѣ этого, во 2 няд. вставлено: «аесимепісия».

kiego y [i]nnych wyklęty. Cosz mu pomogła pycha iego? Iako cień minęła wszytka. Iako wy zdrowie za bracią położycie, ktorzy prożney chwały w tym tytule. ktorym sie wszytek koś (247)cioł gorszy, położyć nie chcecie? Vpamiętaycie(sz) 1 się, proszę, w tym szaleństwie, abys tego vcześnikiem nie był, o ktorym pisano<sup>2</sup>. Na nawyższe patrzy, a on iest krolem nad wszytkimi syny hardości».

«A na ono (pisze tenże papiesz) 3, kto sie nie zdumieie, iżeś ty teraz po świętych y prawowiernych oycach, po tysiącu y dwudziestu lat, nowym się potwarcą na Łaciński kościoł wyrwał, isz wyklinasz tych wszytkich y iawnie ie przenaśladuiesz, ktorzy kolwiek vczesnicy sa sakramentu w przasnym. Tę smiałość twoię y z powieścismy poznali, v z listu się twego do Apulczykow pokazała. Smiesz to twierdzić, isz kwaśny chleb był, w ktorym Pan apostołom swoim taiemnice Ciała swego na wieczerzy zostawił? Ten fałsz z oboyga testamentu łacno pokazać. Bo nie przyszedł był psować zakonu, ale pełnić. Przeto, wedle rozkazania zakonnego, z przasnym y z winem starą paschę sprawował y zaraz z przasnego y z wina, iako Łukasz s. 4 powiada, nową vczniom podał. Bo 5 przez ony ośm || (248) dni nie widać było nic kwaśnego po wszytkich granicach Żydowskich; a v kogo sie kwas nalazł, [z]ginęła dusza iego z ludu swego. Gdyby tedy był kwas na wieczerzy Pana Iezusowey, abo żeby go on y vczniowie iego skusili, słusznie by,

nieprzyjaciołom mowić nie mogł: a kto mi z was grzech moy vkazać może ? Tedy było nań fałszywych świadkow szukać nie trzeba. Lecz ten, ktory nigdy nie grzeszył, ani sie zdrada w vsciech iego nalazła, to, co sam idac na meke vczniom zlecił, iaśnie przez apostoła, w ktorym samże mowił, powiedział: vżywaymy nie w starym kwasie. ani w kwasie złości y nieprawości, ale w przasnicy czystości y prawdy. Y na drugim mieyscu: trocha (powiada) kwasu wszytko zamieszanie psuje 7. A gdzie się co psuie, tam się natura na gorsze mieni y wadę iaką przyimuie».

Y potym zamykaiąc, tenże papież mowi: «ia tam posły moie śle, ktorzy cie y o tym, y o innych rzeczach potwarnych szerzey s pisania naszego naucza, teraz więcey się tym bawić nie chcę. (249) Naucz się, bracie miły. opatrznie a pokornie mowić. Napisałeś nam: gdyby ty do kościoła Rzymskiego przystał, miał by z toba Rzymski kościoł wszytki kościoły po wszytkim świecie. A co to za morskie dziwy, namilszy bracie? Rzymski kościoł, bedac głowa w matka kościołow, ma być bez członkow y bez corek 8? A iakosz by mogł być głową y matką nazwany? Wierziemy, y dla tego mowiemy, y statecznie wyznawamy, iż Rzymski kościoł nie jest osierociały, ani sam został, iako ty mniemasz. Ale ktora kolwiek nacya po wszytkim świecie od niego się w hardości swey dzieli a z nim nie zgadza. nie ma być za kościoł miana, ani zwana, ale za zborzyszcze heretyckie, y za iako przestępcy, zginęli. Y pan by swym schackę odszczepieńcow, y synagogę

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 изд. опущено. <sup>2</sup> На полъ: «Iob. 41». <sup>2</sup> На полъ: «Anno 1020. О przasnym. О bacz, isz dopioro po tysiącu lat Grekowie o przasny chleb niesłusznie przyganiać Łacinnikom poczęli». 4 На полъ: Ľuk. 22. 5 На полъ: «Exod. 12». 6 На полъ: «Ioan. 8». 7 На полъ: «1 Gor. 5». Ha nozi: «Rzymski kościoł głową bez członkow być nie może».

szatańską <sup>9</sup>. Niech vstaną kacerstwa y odszczepieństwa, a miłuiącym Boga niech wzgorszenia nie będzie, ale pokoy wielki <sup>10</sup>! Kto się w chrześciańskim imieniu kocha, przestań złorzeczyć y gabać kościoł ś. Rzymski apostolski! Bo prożno gospodarza czci, kto małżonkę iego lży. Złey to iest sławy, ||(250) mowi mędrzec <sup>11</sup>, ktory się oyca wstydzi, a przeklęty, ktory matkę gniewa.

A na ono, co kościoły Łacińskie wymiotali, tak pisze 12: «Iako mam sprawę, wszytkiście Łacińskie kościoły zamkneli, mnichom v opatom klasztoryście pobrali, chcąc, aby po-waszemu żyli. Patrz, iako w tev mierze kościoł Rzymski więtsze ma baczenie y miłość. Bo maiąc w Rzymie y przed Rzymem wiele Greckich klasztorow, abo kościołow, żadnego niepokoju dotąd nie cierpia, ani im oycowskiego nabożeństwa y zwyczaiu zakazuią, y owszem radzą im, aby przy nim stali. Bo nie ma kościoł Rzymski serca heretyckiego, ktore się wszytko w rozdziałach kocha, mowiąc przez one dziatek rozbovnice nierzadna: ani mnie, ani tobie, zabiy a rozsiekay 13! Lecz miłością prawa macierzyńską na Salomona woła y prosi. Prosze, Panie, day iev to dziecię żywe, a nie zabiiay go! Bo wie, iż rozne ceremonie 14 y zwyczaie nic zbawieniu nie szkodzą, gdzie iedna wiara, w miłości robiaca co może, iednemu Bogu wszytkich zaleca».

Poty są święte y Duchu Boże (251)go swiadczy.

pełne słowa tego Leona Dziewiątego To widzisz, ci patryachowie wiele, cny czytelniku, zrozumieć możesz. Piotra s. znali.

Naprzod, iż papież nigdy nie zanie-

chał starać się o tv zgubione owce od owczarnie swoiey, y w ten czas zacne y wielce vczone posły do Konstantynopola posłał, miedzy innemi Vmberta, opata Lenomanskiego. Ktory, tam przyjechawszy, błędy Greckie v vpor ich vkazował, v na gadanie v disputacya wszytkich Grekow wyzywał, ktorzy by Rzymskiemu kościołowi w czym przygane dać smieli. Ale oni w vporze trwali, v mało co papiescy posłowie sprawili. Wracaiac sie do domu, ksiegi im dwoie ten Vmbertus, o ich odszczepieństwie napisane, w ktorych oczyściał kościoła Rzymskiego niepokalana nauke. stawił.

Druga się stąd pokazuie, iż Alexandryiski v Antyoski patryarcha do tego czasu za głowę swoię v starszego, nie Carogrockiego, ale Rzymskiego papieża znali. Iakosz potym we stu lat około 1137 w Antvochiev był synod Wschodnych za dozwolenim papieskim, na (252) ktory papież Innocencius Wtory swego presidenta poslał Piotra, arcybiskupa Lugduńskiego, iako świadczy Tyrius (lib. 15, cap. 16, 17) 15. Na ktorym synodzie Radulfa, patryarchę Antyoskiego, z stolice złożono. Pod tymże za presidencia tegosz legata czasem, papieskiego, był synod w Hieruzalem, na ktorym też był Maxim, katolik, Ormiański biskup, gdzie Ormiańskie błędy zganione są, z ktorych wynić katolik Ormiański obiecał. Co tenże Tyrius swiadczy.

To widzisz, iż przed czterzmi sty lat ci patryachowie Wschodni zwierzchność Piotra s. znali.

Napisał (y) 16 ieden historyk Grecki

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> На полѣ: «Сzytay pilnie». <sup>10</sup> На полѣ: «Psal. 118». <sup>11</sup> На полѣ: «Eccl. 3». <sup>12</sup> На полѣ: «Aduersus Mich. cap. 29». <sup>13</sup> На полѣ: «2 Reg. 3». <sup>14</sup> На полѣ: «Сегетопіе годпе w iedney wierze nie szkodzą». <sup>15</sup> На полѣ: «Тугіus, lib. 15, cap. 16, 17». <sup>16</sup> Во 2 няд. опущено.

Gregoras Niceph[or] 1: «Gdy Grekow nom pokazowali, iż gdy się do Ziemie (powiada) papieżowie Rzymscy na synod | Ś. na zdoby | (254) wanie grobu Bożego zwieść nie mogli, posłali do Konstantynopola wielce vczone doktory v biskupy ktorev deptały nogi Boga naszego Iezusa y mnichy, aby wszytkim Grekom około pochodzenia Ducha S. «y od Syna» disputacyą stawili. Ci (powiada) takiego serca byli, iż wołali po rynkach Carogrockich, na disputacya wyzywaiąc, za te prawde, ktorey bronili, iesliby przekonani by||(253)li, w ogien isc chcac y zdrowie swoie sadząc. Ale (powiada ten Gregora) iż się im żaden z Grekow nie stawił, ani z nimi gadać chciał».

Patrz, iako prawdziwie na swoich Grekow vpor v kamienna twardość świadczy, w ktorym stwardzeni do zgody sie mieć tak zapamiętale chcieli.

## Rozdział 14.

Iako zatwardziali byli Grekowie w vporze śwem 2, a iaką nieprzyiażń przeciw Łacinnikom pokazowali, gdy szli na zdobywanie od Turkow Bożego grobu. A iako potym poniewolnie byli z kościołem Rzymskim ziednoczeni, gdy Łacinnicy Carogrod opanowali.

Od tego czasu, to iest po Leonie 9 y odszczepieństwie twardzieli, iako skamieniali. Grekowie: iż mieysca żadnemu vpominaniu papieskiemu nie dali, ani imię Boga naszego Iezusa Chrystusa. na synody, na ktore często przyzywani byli, przyiezdżać a prawde swoie poka- osmdziesiat lat, przez ktore Łacinnicy zać nie chcieli. Na koniec te iadowita a w tak dalekich stronach Hieruzalem y zapamiętałą nienawiść przeciw chrześcia- Ziemię Ś., krwią swoią oblaną y od po-

y z reki poganskiey ziemie ony, po Chrystusa, wybawienie-samym Duchem Bożym wzruszeni, krew swoie y gardła ofiaruiac, za vpominanim papieskim. wyprawowali v ze wszytkich Zachodnych krolestw iedni morzem, drudzy ziemią, przez Polskę v Podole, vfami wielkimi, około roku Pańskiego - 1088 3, ciagnęli, - Grekowie wielce im przeskadzali. Bo nie mogac Carogrodu minac, przez Greckie państwa ciągnąć musieli. Napisał własny ich historyk Grecki Nicetas 4, iż Manuel Kommenus, cesarz Carogrocki, Łacinniki, do Syryey idace, mieczem, zdradą, truciznami gubił y w makę, z ktorey chleb czynić mieli, wapno niegaszone kłaść kazał. A przed nim 5 niebaczny cesarz Olexy Pierwszy, zbraciwszy się z Turki, przechodu chrześcianom Łacińskiego kościoła do Ziemie Ś. bronił, y v Konstantynopola, gdy się nie złego woyska chrześcianskie od chrześcian niespodziewały, wiele ich pogubił. Y krola Babilońskiego na Lacinniki. w Ziemi | (255) S. krew o grob Boży rozlewaiące, pobudzać przez częste posły swoie do niego nie zaniechał. Taka była y nienawiść y niewdzięczność Grekow przeciw Rzymskiego kościoła papieżu, ieszcze więcey w vporze swym ludziom, ktorzy ich nieprzyiaciołom y krzyża ś. tak się mocno zastawiać chcieli, o sławe wszytkiego chrześciaństwa y

Y dokazali tego Grekowie,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Gregoras Nicephorus, lib. 10, Rom. Histor.». <sup>2</sup> Во 2 мад. «swym». <sup>8</sup> На полъ: «Około roku Pań. 1088». <sup>4</sup> Ha nork: «Libr. 1 rerum a Manuele Com. gestarum». <sup>5</sup> Ha nork: «Tyrius, libro 2, cap. 5, 6, 7. Vispergen. anno Do. 1106».

gaństwa wyzwoloną, trzymali, takie przeszkadzania od Grekow majac, grob Božv vtracili. A Grekowie zatvm niezgody w odszczepieństwie siejacy v kochrześciańską scioł Boży y iedność targaiacy predzey w poganskie rece wpadli.

Dali też znać niektorzy niezbożni cesarzowie Greccy, iż tylo na. złość papieżowi Greckiego Lacinie ścioła ziednoczyć nie chcieli, a iedność s. kościelna, za świeckie panowanie, przedawali świętokrayskim 6 y/|| (256) niezbożnym sercem. Bo, za czasu papieža Alexandra Trzeciego, około roku 1165, cesarz Carogrocki tenże Manuel Kommenus, ktorego syn Alexy Iagniske <sup>7</sup>, corkę krola Francuskiego Philipa, za żone miał, widzac, iż cesarz Rzymski Frydervk Barbarossa rzeczony wielce papieża y Rzymski kościoł przenaśladował, rozumiejąc żeby do opanowania Zachodnich krolestw pogode miał.—zacne poselstwo do papieża Alexandra po dwa kròć wyprawił 8, obiecuiąc mu zapewne ziednoczyć kościoł Grecki z Rzymskim, tak iako zstarodawna ziednoczony w posłuszeństwie iego był; ktemu-wielga pomoc na cesarza Frydricha, by iedno na to przyzwolić chciał, żeby cesarstwo Rzymskie do Carogrodu, iako było pierwey, przywrocił, a iednego cesarza vczynił 9.

Potymże się spraw, cny czytelniku, iż Grekowie nie dla złey nauki, ani dla żadnego heretycstwa, iako się potwarzać nie wstydzieli, od kościoła się ś. oddzielili, ale tylo 10 dla świeckiego panowania y prożney czci świeckiey. Patryar-

chności nad innymi Wshodnymi patryarchami, do ktorev im papieżowie przeszkadzali, żeby sami papieżmi nad innymi być mogli: a cesarze — dla przywrocenia ku sobie świeckiego Zachodnego państwa. Y przeto posłuszeństwa czynienia swym duchownym zakazowali, aby tym do pozyskania sobie krolestw Zachodnych świeckich drogi szukali. Co ieśli się godziło, vmiey każdy vważyć, iaki to grzech wielki dla nedznego panowania tak wiele dusz tracić, a suknia Chrystusowę rozdzierać, y ciało duchowne iedności kościoła iego targać! O czym iusz się wyższey mowiło 11.

Ieszcze iedney drogi Pan Bog na vpamiętanie Grekow y przywrocenie ich do iedności kościelney vżyć raczył: chcąc ich tym posłuszeństwa ś. y pokory nauczyć, a ich hardość vkrocić, y pokazać w małym czasie, isz mu iedność y zgoda kościoła ś. iego miła iest.

Około roku 1206 12, gdy na państwie Carogrockim był Isaak, brat iego rodzony Alexy, zdradliwie go poimawszy, do więzienia wsadził y, oczy iemu wyłupiwszy, sam się na państwie posadził. (258) Syn Isaakow Alexi vciekł z oney trfogi y vdał się do papieża, cesarza y innych Zachodnych chrześcian, ktorzy na on czas woyska swoie na obrone Bożego grobu gotowali, zwłaszcza Francuzowie y Weneci, oznaymuiąc im tyraństwo y okrucieństwo stryia swego; prosił ich, dla Boga, aby oyca iego wyzwolili, obiecuiąc im to y poprzysięgaiąc, iż kościoł Grecki do iedności y posłuszeństwa starodawnego przywieść miał. Tedy dla tego samego kościoła ś. ziedchowie Carogroccy dla ||(257) zwierz-| noczenia chrześciańskie ony woyska do

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Во 2 мад.: «świętokradskim». <sup>7</sup> Во 2 мад.: «Iagnieszkę». <sup>8</sup> На помъ: «Platina in vita Aleхап. S». • На полъ: «Przywrocenia cesarstwa Grekowie v papieża prosili». 10 Во 2 изд: «tylko». <sup>11</sup> На полъ: «w rozdz. 8 wtorey części». <sup>12</sup> На полъ: «Platina in vita Innocentii 3».

Carogrodu się ruszyły, y podeń przy- (260)sci vwłoczy. Bo iako się był Gre-Greckich, v innych około sześciset doktorow), byli pospołu z Łacinniki paczytamy 2, isz posłuszeństwo znowu papieżom te kościoły odszczepione oddały. Co się lepiev zrozumie z tych słow. ktore tam, miedzy kanony y postanowienia kościelne, pisane są. Tak stoi w rozdziale czwartym 3:

iachawszy, trzeciego dnia miasta dobyli, cki kościoł z niektoremi swemi pomocv na państwo svna onego ślepego, tego niki od posłuszeństwa stolice apostolto Alexego, wsadzili. Ktory, prętko z skiey oderwał, tak się barzo Grekowie ovcem vmaracszy, cesarstwo w reku Ła- Łacinniki brzydzie poczeli, isz miedzy cińskich zostawił. Gdy tedy katolicy ko- innymi rzeczami, ktore ku obrzydzeniu scioła Łacińskiego Greki opanowali, po-lich niezbożnie czynili, gdy się trafilo, stawili na cesarstwie Baldwina Francu- isz kapłan Łaciński na ich ołtarzu ofiaskiego, a na patrvarchostwie Tomasza re czynił, nie pierwey na onym ołtarzu Maurocena Weneta, ktorzy kościoł ś., mszey mieć chcieli, aszby on, iako ponie tylo Grecki, ale v Antioski v Hie- mazany, obmyli. Ktemu chrzescianie od rozolimski, do iedności y posłuszeństwa Łacinnikow znowu chrzcić się ich ważyli papieskiego zupełnie przywiedli za dziw- z śmiałości y z vporu. Y ieszcze to nieną (259) a osobliwą opatrznością Bo- ktorzy, iako słyszem, dotąd czynią. My ska, ktory v tym takim obvezajem Gre- tedy, cheac takie wzgorszenie od kościola kow zgody y iedności nauczyć chciał. Y Bożego oddalić, za zdanim s. zboru surotrzymaiąc przez lat 60 Carogrockie ce- wie roskazuiem, aby się tego więcey nie sarstwo, znowu Greki ziednoczyli y ko- ważyli, ale się z kościołem s. Rzymskim, ścielny pokoy naprawili, tak isz na wiel- z matka swoia, iako synowie posłuszeńkim zborze Laterańskim. za Innocentego stwa zgadzali; aby była iedna owczarniapapieża Trzeciego, około roku Pańskie- y ieden pasterz. A ktoby się smiał tego go 1216 1 (na ktorym było 70 arcybi- ważyć, mieczem wyklęcia vbity, z doskupow y 400 biskupow Łacińskich y stoieństwa y vrzędu kościelnego niech złożon bedzie»!

Na tymże <sup>7</sup> dopiero synodzie papiesz tryarcha Carogrocki v Hierozolimski. Y v oni ovcowie s., chcac iusz przy so-(261)bie zatrzymać stolice Carogrocka. ktora sie tak często odrywała, daie iey pierwsze mieysce po stolicy Rzymskiey, ale żadnev iurysdykcycy na inne patryarchy nie daie, w te słowa mowiac:

Odnawiając stare przywileje stolic Aczkolwiek Greki, ktorzy się za cza- patryarchowskich, za pochwalenim ś. sow naszych do posłuszeństwa stolice powszechnego zboru, vstawiamy, aby po apostolskiey wrocili, czcić y posyłać 4 Rzymskim kościele (ktory za postanochcemy, obyczaiem 5 y obrzędem 6 ich. wienim Pańskim nad innymi wszytkimi ile według Boga możem, vgadzając; porządney mocy ma przodkowanie, jako wszakże w tym zgadzać im nie możem, matka y nauczycielka wszytkich wierani chcem, sz czego duszne niebespieczeń- nych Chrystusowych) miała pierwsze stwo roście, y co kościelney vczciwo- mieysce Carogrocka, wtore Alexandryi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ha norh: «Roku P. 1216». <sup>2</sup> Ha norh: «Con. To. 3». <sup>3</sup> Ha norh: «Con. Later, Mag. cap. 4. 5». 4 Во 2 изд.: «posilać». В Во 2 изд.: «obyczaiom». Во 2 изд.: «obrzędom». Во 2 изд. на полъ: «Dane iest dopiero mieysce pierwsze po papieżu stolicy Carogrodzkiey».

ska, trzecie Antyoska, czwarte Hierozolimska, zachowujac każdev z nich swoje dostoyność, tak iż gdy tych stolic biskupi od Rzymskiego pallius, ktory iest znamię zupełności mocy biskupiey, wezmą y przysięgę wierności y posłuszeństwa vczynią: aby też oni tenże pallius swoim podległym biskupom dawać mogli, przyimując od nich wyznanie zwyczayne, wedle kanonow, y ślubowanie posłuszeństwa kościołowi Rzymskiemu; krzyż Pański niech każa przed soba wszedzie ||(262) nosić, chyba w Rzymie v gdzieby kolwiek nawyższy biskup, abo iego poseł, apostolskiey dostoyności herbow vzywaiący, był, nosić go nie będą; a we wszytkich ziemiach, ich iurisdikciey podległych, do nich appelacye być maią, chybaby kto do stolice apostolskiey appelować chciał, temu pokornie mieysce dac maia.

Poty sa słowa koncylium wielkiego Laterańskiego. Z ktorego się znaczy, iż też y na tenże czas Grekowie się znowu z stolicą apostolską ziednoczyli, y po pallius, to iest moc duchowna, na nastawaniu swoim patryarchowie Carogroccy y inni do stolice apostolskiey słali. Lecz y to nie długo trwało.

Po tym koncilium Laterańskim wielkim, około roku 1273 8, za Grzegorza Dziesiątego papieża, był wielki zbor oycow s. w Lugdunie, miescie Francuskim, około wyprawy do Ziemie Ś. y około ziednoczenia Grekow s kościołem Rzymskim. Było 9 na nim biskupow 500.

dosyć się z[s]tało około pochodzenia Ducha S. «y od Syna». Y za powodem cesarza Michała ziednoczeni są znowu, y posłuszeństwo kościelne przyjeli. Pisze ieden Grecki historyk Nicephor Gregoras 11, iż z tey vniey Lugduńskiey Grekowie trzy kondycye przyieli. Pierwsza: aby papieża w swoich kościelnych dlitwach z innymi patryarchami mianowali. Druga: aby appellacyey do Rzymu duchownym nie bronili. Trzecia: aby we wszytkim zwierzchność kościoła Rzymskiego znali. Do ktorey zgody, powiada, niektorzy Grekowie przywieść sie nie dali. Lecz Michał cesarz do tego ie prosbami, grosbami v karanim przywodził. Y Iozepha patryarche (od papieża wyklętego) przeto z stolice wygnał, y nieiakiego człeka, wielce vczonego, na imię Beka 12, iż na tę świętą zgodę vpornie przyzwolić nie chciał, do więzienia dał. A chcąc cesarz, żeby ten Bekus prawdę vznał a niewinności się Łacińskiego kościoła y prawemu wyznaniu oko||(264)}o Ducha S. pochodzenia <y od Syna> przypatrzył, — posłał mu do więzienia xięgi Greckie, nie Łacińskiego, ale Greckiego iednego doktora, na imię Blemmidy. Ktory 13, będąc vczonym y dobrym człekiem, napisał był osobliwe księgi (acz taiemnie, boiąc się nieprzyjażni v swoich Grekow), w ktorych oczyściał Łaciński kościoł, niesłusznie od Grekow spotwarzany, y nazbierał z wiela doktorow Greckich starych świadectwa około pochodzenia Ducha Ś. opatow 60. Na to koncilium przyjachał v od Syna. Y innych wiele rzeczy w te sam cesarz Carogrocki Michał 7 Pa- ksiąszki ten Blemmida zebrał, ku szczyleologus, z ||(263) wiele 10 biskupow y rości wiary y niepokalaney nauki stolicy duchowieństwem swoim. Tam im znowu Rzymskiej służące. Ty ksiegi gdy Beko

<sup>•</sup> На полъ: «Roku Pa. 1273». • На полъ: «Platina in vita Greg. 10; Gregoras, lib. 5». 10 Во 2 изд.: «wiels». 11 На полъ: «Lib. 5 in inicio». 13 На полъ: «Becus, Grecki doktor». 13 На поzi: «Blemmidas Grecki Rzymskiego kościoła pisanim bronił».

przeczytał, prosił, aby mu ci doktoro- nym w Florencycy Grekow v Rusi wie starzy Greccy, ktoremi Blemmidas z kościołem Bożym ziednoczeniu; swiadczył, przyniesieni byli. Tak vczy- y list wieczney a nierozdzielney nic cesarz kazał. Y obaczył, długo ie y zgody y ziednoczenia; y o piąci pilnie czytaiąc, y stosuiąc iedno z dru-artykulech, ktore Grekowie wygim, iż przy Łacińskim kościele prawda; znali. na koniec nie tylo się z Rzymskim kościołem ziednoczył, ale też z starych y świadectwa ś. oycow Greckich za Łacinniki więcey do onych ksiąg przyczynił. Y potym, gdy || (265) patryarchą Carogrockim został, nie tylo ony trzy kondycye przyiął, ale z Rzymskim kościołem, na wszytkim się ziednoczywszy, przestawał, okrom tego, powiada ten Greczyn, iż iuż po-papiesku, to iest Łacińskimi obrzadkami mszev albo liturgiey w Carogrodzie nie mieli, chyba ieden raz w niektorym kościele 1.

Tu sie godzi vważyć, wierny chrzescianinie, iako miedzy Greki po wszytki wieki oderwania ich miał Pan Bog każdego czasu y w każdym prawie stu lat v gęściey swoie Greki, ktorzy kościoł Rzymski oczyściali y z nim się iednoczyli: o iego krzywdę abo iawnie mowili, abo taiemnie prze furyą ludu vpornego pisali 2. Y teraz za naszych lat na koncilium Trydenckim wiele (Greckich) s biskupow było, ktorzy w społeczności kościoła Rzymskiego przestaja. Baczyć też możesz, iż przed trzemi sty lat zgoda się ta wznowiła barzo znacznie, ktorey, iako y innych po śmierci tego Michała Siodmego cesarza tego Beka patryarchi, Grekowie nie trzymali.

(266) Rozdział 15.

Przyślismy do tak świeżych a niedawnych około ziednoczenia Grekow v Rusi z kościołem Bożym postempkow, iż ledwie s pamięci ludzkiey wyszli. Ieśli nie oycowie, tedy dziadowie naro. dow Ruskich pamiętać mogli o Sidorze, iako oni zowa, abo o Izidorze, metropolicie Kiiowskim, iako im to ziednoczenie przyniosł, opowiadał v. iako prawy apostoł Chrystusow y posłaniec, pokoy z nieba na ziemi ludziom dobrev wohi zwiastował. Ktorym iako oni, żal się Boże, wzgardzili a, wedle starego vporu swego, Łacińskim się, to iest kościoła Bożego, y Piotra ś. stolice towarzystwem, zgodą chrześciańską zbrzydzili, heretyki v przeklętymi nas zowiąc, śmierć to abo raczey zacne męczeństwo tego to Sidora pokazało, ktorym on iako || (267) wierny sługa Chrystusow (y mirunosicil) 4 stateczne swoie poselstwo zapieczętował! Co iako się działo, iuż teraz posłuchaymy.

Roku Pańskiego 1438, to iest przed stem trzydzieścią y ośmią lat, vczynione iest koncilium w Florencyev abo. iako Grekowie mowią, ośmy zbor tak Wschodnich, iako y Zachodnich biskuza czasu papieża Ewgeniusza pow. Czwartego, ktory się w Ferarzu poczał, a drugiego roku skończył się w Florencyey. Na nim co y iako się działo O ostatnim świeżym y niedaw-|wszytko po-Grecku od Grekow samych

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Aż do roku P. 1273 msza v Grekow po-Rzymsku bywała». <sup>2</sup> На полъ: «Zawżdy miedzy Grekami byli, ktorzy przy Rzymskim kościele stali, y oń mowili». \* Bo 2 mag. onymeно. 4 Опущено во 2 изд.

dostatecznie wypisano iest, y skryć się na wieczną pamiątkę, za przyzwolenim s tvm v taić Grekowie nie moga. Na ten wielki a nade wszytki, na ktorych się odszczepieństwo Greckie gasiło, naznacznievszy synod dobrowolnie a swym sumnienim przyciśnieni Grekowie przyiachali, nie lada iacy, ani przez posły, ale sam osoba swoia Ian Paleologus, cesarz Grecki, y sam osobą swoią Iozeph, patryarcha Carogrocki, y przy wiele metropolitow y biskupow Greckich y innych przednich a sprzewybor (268) nieyszych 5 doktorow y nauczeńszych z Grecyey osob. Przyiachali też v posłowie trzech drugich patryarch[ow], to iest Alexandryiskiego, Antyoskiego y Ierozolimskiego, na tenże wielki zbor. Był też na nim, imienim wszytkich narodow Ruskich, przy Grekach stoiacych, Isidor abo, iako oni mowią, Sidor, metropolita Kiiowski. Ci wszyscy z Łacinniki y kościołem Rzymiednostaynie, iednomyslnie, Duchu Bożym, w duchu pokoju Chrystusowego, przez czternaście miesięcy namawiaiac się, y wolnie w miłości gadaiąc, taką vnią, ziednoczenie y w iedno ciało spoienie chrześciaństwa vczynili, napisali, podpisali, zapieczetowali, iako słowo od słowa położono iest. Na ktorego listu pisanie obrał zbor wszystek szest Grekow a szest Łacinnikow, aby z porady oycow onych napisali wieczną zgodę. Co gdy vczynili zgodnie, na ostatnim siedzieniu 6 z wielgą radością wszytkich był czytany list po Lacinie y po Grecku, w ty słowa:

[[(269) LIST S. VNIEY ABO ZIEDNOCZENIA GREKOW Z ŁACINNIKI.

na rzeczy niżey opisane namilszego syna naszego Iana Paleologa, cesarza Romańskiego, iaśnie vrodzonego, y tych, ktorzy zasiedli mieysca patryarchow, braciey naszych, y innych, w ktorych się stawił kościoł Wschodny.

«Wesel sie niebo v raduv sie ziemio! Ściana się, ktora dzieliła Wschodny kościoł od Zachodnego, rozwaliła, y nawrocił się pokoy y zgoda przez on węgielny kamień Chrystusa, ktory z dwoyga vczynił iedno, y iednę ścianę mocnym miłości y pokoiu y wieczney iedności przymierzem spoić raczył! Po wielkiey mgle y chmurnych a niewdziecznych obłokach, rosterkow iasne nam pożądaney iedności promienie zaświeciły. Wesel się, matko, kościele ś., ktora na dzieci swe, dotąd niezgodne, iuż ziednoczone y spokoyne patrzysz! Niedawnoś prze ich rozdziały rzewno płakała, a teraz za ich zgodą z niewymownym weselem Bogu Wszechmogącemu dziękuiesz! Weselcie się, wszyscy wierni po wszem świecie, ktorzy sie być chrześciany mienicie, a tey s. kościołowi powszechnemu radości pomagaycie! Owo Zachodni y Wschodni oycowie, po długim rostargnieniu y rożnościach, vdaiąc się na nie||(270)bespieczności morza y ziemie, y zwyciężywszy wszytki trudności, ziachali się tu na ten święty y powszechny zbor, z wielgim weselim y wielkim przenaświętszey iedności y starey miłości wznowienia pragnienim, y na swym się przedsięwzięciu nie omylili. Bo po długim y trudnym wybadaniu, za łaską Ducha Ś., do naświętszey, ktorey pragneli, iedności przyszli. A kto «Ewgenius, biskup, sługa sług Bożych, się za to dobrodziejstwo Wszechmogą-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Во 2 изд.: «nawybornieyszych». <sup>6</sup> На полъ: «sessione vltima». PYCCEAR MCTOPHYECEAH BHBJIOTEEA.

cego Boga godnie wydziękować może? żeby tego, co Duch S. od Syna pocho-Kto się nad Boskiego zmiłowania skarbem nie zdumieie? Czyiego tak żelaznego serca ta wielkość dobroci niebieskiey nie zmiękczy? Zapewnie nie są to vłomności ludzkiey wynalaski, ale Boskie sprawy, ktore z wielką pokorą y vczczenim przyimować y za nie dziękować mamy! żeby tego, co Duch S. od Syna pochodzi, Syn od Oyca nie miał, abo żeby dwa początki y dwoie tachnienie czynić mieli; lècz tylo ieden początek być y jedno tachnienie Ducha S. twierdzą, iako y dotąd twierdzili. Tak iż z tego wszytkiego iedno się prawdziwe rozumienie zbiera y zchodzi. Przetoż to niżey napisane S. y Bogu miłe ziednoczenie

«Tobie sława, tobie chwała, tobie dzieki. Chrystusie, studnico miłosierdzia! Ktorys to dobrodzievstwo oblubienicy twey powszechnemu kościołowi dał, y nasze czasy tymeś cudem miłości twey vczcić raczył, aby wszyscy wysławiali dziwy twoie! Wielki bowiem v Boski dar Bog nam zesłał, y oczymachmy to ogladali, czego ini przed nami, acz barzo pragneli, widzieć nie mogli! Bo ziachawszy się Łacinnicy y Grecy na then prześwięty powszechny synod, wielkey pilności y chęci vżyli, aby miedzy nimi on też artykuł o pochodzeniu Ducha Ś. vstawicznym wypytaniem był rozebran. A przytoczywszy wywody s pisma ś. y wiele świadectw doktorow Wschodnych y Zachodnych, gdy iedni mowili, iż Duch Ś. pocho||(271)dzi od Oyca v od Syna, a drudzy od Oyca przez Syna, wszyscy na iedno rozumienie, acz słowy roznymi, oko mieli. Bo Grekowie to, co mowia, iż Duch Ś. od Oyca pochodzi, nie tym vmysłem mowili, aby Syna odmiatali, ale iż się im tak zdało (iako oni mowią), żeby Łacinnicy, mowiąc, iż Duch Ś. pochodzi od Oyca y od Syna, dwa początki y dwoie thchnienie czynili. Y przeto nie chcieli mowic, iż Duch Swiety pochodzi od Oyca y od Syna. A Łacinnicy twierdzili, iż nie tym vmysłem mowią, iż pochodzi Duch Ś. od Oyca y od Syna, żeby Oycu odeymowali to, aby on być nie miał zrzodłem y początkiem wszytkiego bostwa, to iest Syna y Ducha Ś., abo

dzi, Syn od Oyca nie miał, abo żeby dwa początki y dwoie thchnienie czynic mieli; lècz tylo ieden początek być y jedno thchnienie Ducha S. twierdza, iako v dotąd twierdzili. Tak iż z tego wszytkiego iedno się prawdziwe rozumienie zbiera y zchodzi. Przetoż to niżev napisane s. y Bogu miłe ziednoczenie iednim sercem vczynili y na nie zezwolili. A tak w imię Ś. Troyce, Oyca y Syna y Ducha S., za pochwalenim tego powszechnego zboru Florenckiego, [rolskazuiem 1, aby te prawde wiary każdy chrześcianin wierzył, y przyjał, y wyznawał, iż Duch Ś. z Oyca y Syna wiecznie iest ' y istność swoie v iestestwo ma zaraz z Oyca y z Syna y z obudwu wiecznie, iako z iednego początku y z iednego tachnienia pochodzi. Obiaśniając to, co s. doktoro-(272) wie y oycowie mowią, iż od Oyca przez Syna Duch Ś. pochodzi, że sie to do tego rozumienia sciaga, aby się to znaczyło, iż też Syn, wedle Grekow, iest przyczyną, a wedle Łacinnikow iest początek istności Ducha Ś., iako y Ociec. A ponieważ wszytko, co iest Oycowskie, dał rodzenim Ociec iednorodnemu Synowi swemu (okrom tego. co iest być Oycem), to samo, iż Duch S. od Syna pochodzi, to tenże Syn od Oyca wiecznie ma, od ktorego też wiecznie rodzony iest. Skazuiem też, iż obiasnienie y wyłożenie słow onych «y od Syna», dla pokazania prawdy y dla potrzeby, na on czas słusznie y rozumnie do wyznania wiary abo creda włożono iest.

«Ktemu iż tak w przasnym, iako w kwasnym pszenicznym chlebie prawdziwe się Ciało Chrystusowe poświęca, y ka-

1 го взято изъ 2 изданія.

płani w oboygu Ciało Boże poświecać | maią, każdy wedle zwyczaiu swego, abo Wschodniego, albo Zachodniego. Nad co ieśli prawdziwie pokutuiący w miłości Bożey zeydzie, pierwey niżli słusznymi owocy pokuty za dopuszczenie y opuszczenie dosyć vczyni, dusze się ich karanim czyscowym po śmierci czyścią 3. Ktorych się im męk vlżywa, gdy wierni żywi im pomagaią przez ofiare mszev ś.. przez modlitwy y iałmużny i inne vczynności pobożne, ktore wierni za wierne czynia, wedle postanowienia kościelnego. A dusze tych, ktore po przyjęciu chrztu żadnego się grzechu nie dopuściły, y te, ktore po zmazaniu grzechow, abo w cielech swych, abo bez ciał (iako sie rzekło), oczyścione są, zaraz ||(273) do nieba ida y iaśnie patrzą na Boga, w Trovcy iednego, tak iako iest. Acz. wedle roznych zasług, ieden doskonalev. niżli drugi. A tych dusze, ktore w vczynionym grzechu śmiertelnym, abo w samym pierworodnym schodzą, zaraz do piekła ida, wszakże roznym karanim się karać maią.

«Nad to skazuiem, iż s. apostolska stolica y Rzymski biskup ma nad wszytkim światem przodkowanie, y tenże Rzymski biskup iest potomek s. Piotra, książęcia apostolskiego, y prawdziwy Chrystusow namiestnik, głową kościoła wszytkiego, y chrześciaństwa wszego iest oycem y nauczycielem, y iemu w Pietrze s. dana iest zupełna moc na paszą, rząd y sprawowanie powszechnego kościoła,—iako się też to w dzieiach powszechnych zborow y w świętych kanoniech abo prawach duchownych zamyka.

«Nad to wyznawamy porządek, vczyniony w prawie duchownym około wielebnych patryarchow: iż Konstantyno-

<sup>2</sup> Во 2 мад.: «to». <sup>3</sup> Во 2 над.: «сzyszczą».

polski patryarcha wtory iest po naswiętszym Rzymskim biskupie, trzeci — Alexandryiski, czwarty—Antyoski, piąty — Ierozolimski, wcale ich prawa y przywileie wszytkie zachowując.

«Dat. w Florencyey, na zasiedzeniu iawnym synodu, ktore w wielkim kościele było. Roku Wcielenia Pańskiego 1439, szostego dnia czerwca, biskupstwa naszego roku IX».

Teć są pięć artykułow, cny czytelniku, o ktore gra szła, to iest na ktore się iednomyślnie, w Duchu Ś. y prawowier||(274)nym wyznaniu wiary katholickiey, zgodził kościoł Grecki z Łacińskim:

Pierwszy. Isz Duch Ś. tak pochodzi od Syna, iako y od Oyca; a isz Łaciński kościoł żadney w tym przygany nie ma, isz do wyznania wiary przyłożył «y od Syna».

Wtory. Isz tak w przasnym, iako w kwasnym chlebie poświęcony sakrament przenaświętszy być może, wedle zwyczaiu, iako ktorey stronie od przodkow podano iest.

Trzeci. Iż świętych dusze idą do nieba zaraz y widzą twarz Bożą, a złych na potępienie wieczne.

Czwarty. Iż czyściec iest, do ktorego po śmierci ci idą, ktorzy tu w pokucie y w łasce Bożey s tego świata zchodzą na wypłacenie doczesnego karania, ktorzy się ofiarą, mszey s. y iałmużnami y innemi dobremi vczynkami wiernych żywych poratować mogą.

Piąty. Iż biskup Rzymski iest nawyższym sprawcą wszytkiego kościoła powszechnego chrześciańskiego, namiestnik Chrystusow y potomek Piotra s., y głowa wszytkich chrześcian, ||(275) ktoremu w świętym Pietrze dana iest zupełna moc na rządzenie y sprawowanie wszytkiego kościoła.

Tylo o pierwszy Grekowie spor y ga-

danie czynili, to iest o pochodzenie Du- swoim, v wstydzac sie tak vpornych na vprzeymie wyznali, iż tak iest, a ina- na początku tego kościołowi Rzymczev mowiący przekleci sa.

## Rozuział 16.

toż 1 wyznawając roziechali się.

dząc Grekowie ścisneny sumnienim vmyślił. Ktore takie są:

cha S. Lecz te inne eztery wolnie a kościoł Łacińsky potwarzy, nie śmieli skiemu zadać 2, żeby wyznanie ich y W czym sie obacz każdy, iako bliski nauka około pochodzenia Ducha Ś. zła potępienia iest. ktory na tym. co się była a z prawdą się ewangieliey ś. nie tu spolnie z Ducha Ś. postanowiło, nie zgadżała, ale iż to w kredo abo w przestaie, a z głowa wszytkiego chrze- wyznanie wiary okrom Grekow włożyli ściaństwa, to jest z papieżem, jako tu a przydali. Te nawietsza wine kładli na Grekowie wyznali, ziednoczony nie iest. Rzymski kościoł, dla ktorey, powiada Marek Epheski, Gre (277)kowie odstąpili od Łacinnikow. Lecz dobrze mu powiedziano 3: «Ieśli to prawda, iż Iako o pochodzeniu Ducha Ś. y Duch Ś. pochodzi y od Syna, a czemu od Syna Grekom się dosyć stało, się wyznać tey prawdy nie godzi, v dostatecznie wywiodło, iż to zwłaszcza gdy tego potrzeba przeciw wierna ewangeliey s. y katolicka kacerstwu, ktore było na on czas>? A prawda, tak iż na tym przestali y gdyby dla tego Grekowie od Rzymskiego kościoła odstąpić mieli, tedy by Dziwować sie każdy może tak wiel- to (byli) 4 dawniey yczynili. Ale wiedzac kiemu Greckiemu v Ruskiemu, iako tu to wyłożenie wiary kościoła Rzymskiego, doznawamy, vporowi: iż nas, katholiki, długo w iedności iego żyli, y żaden z zwać do tego czasu w pismach swoich Wschodnych słusznie temu nigdy przy-Ruskich bluzniercami na Ducha Ś. y ganić nie śmiał; ale wszyciek świat w vczeheretykami nie prze (276)staią, o to, snistwie wiary z stolicą apostolską Piotra isz tę prawdę Bożą y wyznanie Troy- ś. przestawał. Dopiero po siodmym zbocev S. nierozdzielney tak świerdzim, rze, gdv się prze inne przyczyny dosyć wedla pisma v ovcow ś. starowiecz- niesłuszne, iako wyższey pokazano iest, nych Greckich y Łacińskich, isz Syn Grekowie oddzielili: tą się, iakoby słu-Boży, tak iako Ociec, przyrodzenno y szną, zasłonić y swoie odszczepieństwo y z Oycem iednoistotno Ducha S. ma, y nieposłuszeństwo ku stolicy Rzymskiey tak od niego, jako v od Oyca, nieroz- pokryć chcieli. Na to Grekowie odpodzielno, iako od iednego początku, bez wiedzieć na koniec nie mogąc, gdy im początku pochodzi. Bo acz zawżdy ta to w ich starych doktorach pokazano prawda v to wyznanie takie iawne było w iest, iż tak vczyli, tak wierzyli, - przewszytkim kościele Łacińskim y starym stać na tym y to wyznać musieli, iako Greckim, wszakże na tym zborze Flo- się w liście tym vniev pokazało. [(278) renckim barzo się znacznie w oczach lam tu wyznanie y naukę około tego wszytkiego świata y w oczach wszytkich doktorow ś. Greckich, na więtsze poobiaśniło. O ktorym wie- hanbienie tych prożnych mow, położyć

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 над.: «to». <sup>2</sup> На полъ: «sessio. 3». <sup>3</sup> На полъ: «sessione septima». <sup>4</sup> Во 2 над. опу-

SZYCH DOKTOROW, IZ DUCH Ś. POCHODZI Y OD SYNA.

Basilius w księgach trzecich przeciw Eunomiuszowi twierdzi, iż Duch Ś. ma od Syna esse, to iest, iako Słowacy starzy przełożyli, iestestwo. Y na drugim mieyscu (iako sami Grekowie na osmem zborze 5 przywodzili): «od Syna (powiada) Duch S. iestestwo ma, od niego bierze y opowieda nam». A iakoż, wedle tego s. Basilego, od Syna nie pochodzi, gdy to esse abo iestestwo od Syna ma tak, iako y od Oyca?

Athanazyus (lib. de vnitate fidei ad Theophilum) Wielgi on s. tak mowi: «z mocy Oyca y Syna pochodzi Duch Ś., moc same bostwa maiący». Y na drugim mieyscu 6: «Chrystus (powiada) Ducha Ś. z swey istności, Boga z Boga, z siebie istotnie będącego, swym apostołom y oblubieńcy swev kościołowi pokazał, mowiąc: z mego wezmie, to iest istności moiey. Y iest Duch Ś. iednoistotny Synowi, od ktorego wszytko ma, co ma. Y on mnie vwielbi, to iest na sobie bostwem, ktore ode mnie ma, mnie sławnego Boga być pokaże». Y na drugim mieyscu: «Duch S. (mowi) cokolwiek ma, od Sło||(279)wa Bożego ma» 7. Y gani kościoł tu zebrany wynalaśce tego kacerstwa, y wyznawa, iż Duch Ś. niestworzony prawy Bog, obiema iedno- | «Iako nikt nie zna Oyca, iedno Syn, a istotny iest.

To sa słowa s. Athanazego, w ktorych każdy baczyć może, isz pochodzenie Ducha S. także Synowi, iako y Ovcu, przypisuie: poniewasz wszytko, co Duch S. ma od Syna, ma także iako y s. Hieronima, tak wyznawa: «Zbawiciel, od Oyca, iako od iednego początku, toć ktory prawda iest, mowi: nie będzie mo-

Swiadectwa Greckich starych y młod- jy pochodzenie bez watpienia. Toż iest w iego credzie abo w wyznaniu wiary.

> Cyryllus Alexandryski, zacny stary y wielki doktor, tak też mowi v Iana s. na ono mievsce: prosić bede Ovca, a da wam innego Pocieszyciela 8: «Nikt nie watpi (powiada), iż Duch Synow iest. Bo iesliby Syn od Oycowskiev istności był oddalony, a iakoszby mogł Ducha Oycowskiego dawać, tak iako swego? Bo pismo iest, iż tchnał na vcznie mowiąc: bierzcie Ducha Ś. To tedy mowić y wierzyć (się) 9 musi, iż w dobrach przyrodzonych bostwa Syn ma z Oycem istotne vczestnictwo y tymże sposobem Ducha ma, iako v Ociec, nie przychodnego, ani zwierzchnego (bo by to głupie y szalone było rozumienie), ale iako każdy z nas własnego ducha swego ma, ktorego z wnętrzności swey na wierzch wypuszcza. Przetosz cielesnie Chrystus thchnał tym znakiem, vkazuiąc, iż iako z ust człowieczych cieleśnie duch ludzki pochodzi, tak z Boskiey istności, tak iako bostwu przystoi, Duch, ktory z niev iest, wycieka». Y na drugim mieyscu: «nie iest (powia-(280)da) od Synowskiey istności Duch oddalony, ale z niey przyrodzenno póchodzi > 10. A coż może być iaśniey rzeczono?

> Epiphanius 11 barzo też iaśnie mowi: nikt nie zna Syna, iedno Ociec, tak smiem mowić, iż Ducha nikt nie zna, iedno Ociec y Syn, od ktorego pochodzi v bierze».

> Didimus Alexandryiski 12, praeceptor

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полѣ: «sessi. 20». <sup>6</sup> На полѣ: «In epis. ad Serapionem». <sup>7</sup> На полѣ: «In oratione de concilio Niceno». <sup>8</sup> На полъ: «Libro 9, сар. 44 in Ioannem». <sup>9</sup> Во 2 изд. опущено. <sup>10</sup> На полъ: «Libro 10, cap. 41 in Ioan.» 11 На полъ: «In Ancorato et Haeresi. 74». 12 На полъ: «Libro de Spiritu Sancto. De consecratione distincti. vltima c. Saluator.»

wił (Duch S.) sam od siebie, to iest nie beze mnie y nie bez moiev v Oycowskiev woley. Bo sam od siebie nie iest, ale od Oyca y ode mnie iest. Bo to samo, co iest, y czym stoi, y co mowi, od Oyca y ode mnie on iest. Ia prawde mowie v thehne to, co on mowi. Bo Duch prawdy iest. Y niżev mowi tenże Didimus: Duch S. iest Duch prawdy, Duch madrości, nie może słuchać Syna mowiacego, czego by nie wiedział. Poniewasz to on iest, co sie od Syna podaie, to iest pochodzący Bog z Boga, Duch prawdy, pochodzący od prawdy (a prawda iest Syn, iako sam o sobie rzekł: iam iest prawda)». Nad to nikt iaśnieyszých słow o pochodzeniu Ducha Ś. od Syna pragnąć nie może.

Chryzostom s. 1: (gdy (mowi) wszytko to, co Ociec ma, y Syn także ma, okrom tego, iż on iest rodzący, a Syn iest rodzony, iaśnie daie znać, iż także ma pochodzenie Ducha Ś., iako y Ociec, poniewasz poćhodzenie v thchnienie rodzenie nie iest».

Simon Methaphrastes tak też wyznawa w żywocie ś. Dionizego Areopagity: (281) «W niebo (powiada) mov Christus wstąpił, y do Oycowskiey się stolice wrocił, y Ducha Ś., ktory od niegosz pochodzi, vczniom swoim spuścił, aby narod niewierny sprawował».

Anastazius 2 z gory Sina tak też mowi: «Z cielesney własności y podobieństwa Boskich osob miedzy soba złaczenie poymuiem: bo iako Duch vst iego, to iest Bożych, Duch się Ś. zowie, cho-«Duch S. z niego (to iest z Syna) po- dzą, iż Ian Damascen przed siodmym

chodzi, y posyła się, nie tylo od Oyca, ale też y od Syna».

Opuszczam inne Greki młodsze, iako: Blemmide, Beka, Bessariona y inne. ktorzy o tym wielkie księgi pisali przeciw swoimże Grekom, a wiare s. katolicką kościoła Rzymskiego oczyściali prawie po wszytki wieki Greckiego odszczepieństwa.

Kładę nade wszytko iawnie dwu wielkich zborow s. wtorego v siodmego napoważnieysze świadectwo:

Wtory synod dwuset oycow w Ephezie tak mowi 4: «Duch Boży (powiada) od Syna odłączony nie iest: bo się zowie Duch prawdy, a prawda Chrystus iest; przetosz od niego, także iako-v od Oyca, pochodzi».

Na siodmym zborze przywodzą oycowie z Athanazego s. kazanie o obrazie Pana naszego, przy-ktorym się w Berycie wszyscy Żydowie nawrocili, iż 5 z biskupem, ktory ie chrzścił, tak chrzście wyznawali 6: «Ieden Bog v Ociec a on nie rodzony, ieden Syn a on rodzony Chrystus, ktorego naszy oycowie vkrzyżowali a mysmy go za prawego Pana | (282) poznali, ieden Duch S., od obudwu pochodzący, przez ktorego wierziem, iż zbawieni będziem». Ieszcze iawnie wszyciek ten zbor siodmy w wyznaniu wiary swey mowi 7: «wierziem w Ducha S., ktory od Oyca y od Syna pochodzi». Czymże się tu Grecki vpor wymowi?

To, co około Damascena zamiataja 5, iż na iednym mieyscu przy tego, iż Duch ciaż iest vstami iednorodnego». Y niżey: | Ś. nie pochodzi od Syna,—niechay wie-

¹ На полѣ: «In Ioannem». ³ На полѣ: «Concilio Florenti, actio 7». ³ Въ нашемъ экземплярів 1 изд. ошибка эта поправлена: «wtory» зачеркнуто чернилами и написано «3». Ошибка эта повторена и во 2-мъ изданіи. 4 На полъ: «In symbolo. De consecra, distinctio ultima». <sup>5</sup> Bo 2 msg.: «y». <sup>6</sup> Ha norb: «actione 4». <sup>7</sup> Ha norb: «actione 7». <sup>8</sup> Ha norb: «Zonaras, tom. 3>.

pisał. Bo w nich nauki o obraziech, przeciw ktorym w ten czas mowiono, broni, w ktory też czas iuż niektorzy Grekowie około tego wyznania o Ducha Ś. pochodzeniu od Syna szemrali. Dla tegosz na tym synodzie oycowie wszyscy z Hadryanem (z) 9 Rzymskim y z Tarasem Carogrockim tak wyzna[wa]li 10, iż Duch Ś. pochodzi od Oyca y od Syna, aby sie ono watpienie niektorych y tego to Damascena vgasiło. Na tym zborze siodmym będac ten osobą swoią Damascenus, v zowie się Ioannes Monachus, vpomniał 11 się, widzac zgodne wyznanie oycow s. około tego, y w historvey, ktora potym pisał o Barlaamie v Iozaphacie, takie wyznanie czyni: «Syn (powiada) iest iasność chwały y słowo istotne, ktore było na początku v Boga, v bez początku iest y bez końca, przez ktore wszytko się stało widome v niewidome. Wiedż (powiada) y o iednym Duchu S., od Oyca y od Syna pochodzącym, Bogu doskonałym y ożywiaiącym>. To sa słowa Damascena 12. A !! (283) nie dziw, iż się w tym poprawił. Bo y w kazaniu o vmarlych daie znać, iakoby potępieni w piekle znowu do poznania wiary s przysć mogli. Dobrze powiedział 18 cesarz Paleologus na ośmym zborze Florenckim: «Ieden, dwa, abo trzev doktorow omylić się moga; ale kościoł ś., o ktorym P[an] rzekł: ctys iest opoka», zbłądzić nie może!»

Toż się o Ianie Theophilakcie 14 mowi, iż, bedac około tegosz czasu, przetosz Lacinnikom w tey mierze przymowił, iż ie zle zrozumiał, aby oni dwa po- chodzi, - tosz mowili, co y Łacinnicy, czątki w bostwie kładli. Nie iżby tego isz Duch Ś. od Oyca y od Syna, iako

zborem swoie ksiegi, «De fide orthodoxa», i istotnie Ducha Ś. ma. Kto się temu tam iego pisaniu przypatrzy, tak naydzie. A iż przeciw Cyryllowi Alex. mowi: «Wszyscy Grekowie prawowierni nigdy tego przeć nie mogli, ani moga, iż Duch S. Synowski iest, a iż od Oyca pochodzi y od Syna, abo przez Syna. To wszytkoż zaiedno, gdy mowią od Syna, iako gdy mowią przez Syna. Bo to w Troycy S. zaiedno się poczyta, iako naucza s. Basilius 15, y iako się w liscie vniey Grekow z Łacinniki obiasni».

To też słusznie każdy vważyć może, iż kościoł Boży, zawżdy po wszytki wiedoktory v nauczyciele maiac, nie tvlko Greckie, ale tesz miał v Łacinskie. Y owszem niektorzy w Łacińskim iezyku starszy sa daleko, niszli Gfeccy, iako: Ireneus, Cypryanus, Tertulianus y inni, ktorym w starożytności | (284) žadny 16 się Grecki zrownać nie może z tych, ktorzy są w ręku v vżywaniu kościelnym. Bo ci starszy są, niszli Bazylius, Nazyanzenus, Chryzostom inni. Dyonizego s. Areopaity nie licze: bo ten Łaciński kościoł fundował w Francyey, y tam męczeńską koronę odniosł. Gdy tedy ci doktorowie Łacinscy, tak starzy, y drudzy, iako: Hylaryus, Ambrozyus, Augustynus, Leo, Gregoryus, Hieronimus y inni wszyscy tak vczyli y tym pisma swoie zagęścili, isz Duch Ś. pochodzi y od Syna; tosz pewnie mowią, co y doktorowie Greccy. Bo ieden Duch S. przez nie nauczał; y rzecz niepodobna, aby się zgadzać nie mieli. Ieśli niektorzy Wschodni vczyli, iż Duch Ś. od Oyca przez Syna poprzec miał, iż także Syn, iako y Ociec, od iednego początku pochodzi. Taki

Во 2 изд. опущено. 16 wa взято изъ 2 изданія. 11 Во 2 изд.: «obaczyl». 12 Во 2 изд. на полъ: «Błąd ś. Damasc.» 18 На полъ: «Sessio vltima». 14 Во 2 над. на полъ: «Theophilactus», 15 На появ: «Libro de Spiritu Sancto». 16 Во 2 изд.: żaden».

wywod na ośmym Florenckim zborze li. isz Syn Oycem nie iest, ani Ociec Bessaryon, Grecki także biskup, przypierał. A tu Marek Epheski <sup>1</sup>, nie mogąc żadnego na to odporu dać, Nad to syl(285)nod milczeć musiał. piąty tak mowi 2: «We wszytkim naśladuiem ś. oycow doktorow kościelnych: Athanazego, Hilarego, Bazylego, Grzegorza Theologa, Grzegorza Nisena, Ambrożego, Augustyna, Theophila, Iana Carogrockiego, Cyrylla, Leona, Probusa, v przyimujem wszytko to, co o prawey wierze y potępieniu heretykow wyłożyli. Piąci doktorow Lacińskich wysłowili v poćwierdzili ich naukę v pisma, wiedząc, isz ci z Grekami, ktore wyliczyli, iedney wiary vczyli. A poniewasz v Hilarego, Ambrożego, Augustyna, Leona nic gestszego nie iest, iako to, iż Duch S. pochodzi y od Syna,—tedy pewnie te ich nauke, iako z Greckimi zgodną, pochwalili y poćwierdzili. A co wiecev - kto tego przy, aby Duch Ś. nie pochodził tak od Syna, iako od Oyca, czyni w bostwie nierowność, a Oyca w istotności bostwa roznego od Svna rozumieć musi. Bo ieśli Duch Ś. od Oyca pochodzi, a od Syna nie pochodzi, iusz ma Ociec to, czego Syn nie ma. A to iest fałsz wielki y bluznierstwo Arryańskie. Bo okrom rodzaystwa, co samy || (286) persony dzie- Troycy iedynego 4.

barzo Greki pokonał, gdy ich tym Synem, wszytko z Oycem rowno, iako ieden Bog z nim. Syn ma.

> Na ostatek rozności w własności persony nie bedzie miał Duch S. od Svna, ieśli abo Duch S. od Svna, abo (co iest niepodobno) Syn od Ducha S. pochodzić nie będzie. Bo w iednym bostwie Troycey S. niemasz żadney rozności, iedno z strony person. A persony pochodzenim tylo, isz ten od tego, a nie ten od tego stoią, y rozne od siebie sa. Kto rozumny <sup>8</sup> w wyznaniu s. wiary Troycey nierozdzielney umie, co mowie; a prosty niechay temu da pokoy, by sie na tey głębokiey wodzie nie zanurzył!

> Temu się podziwuy, cny czytelniku, isz teraz nasiało się tak wiele heretykow, ktorzy z vmysłu y z pilnością szukaia, w czym by kościoł ś. Rzymski vszczypać, a iemu przyganić mogli. Żaden się nigdy tego ważyć nie smiał (okrom bluzniercow Troycey S. nowochrzczeńcow, ktorzy się Boga w Troycy iedynego z pohańcy zaprzeli), aby w tym wyznaniu kościołowi Rzymskie-(287)mu przyganił. Y owszem wszyscy się z Grekow śmieią, iż w tym tak niebaczni są, a nie widzą, isz ieśli tego pochodzenia Ducha Ś. y od Syna przą, vłomek wielki czynią wyznania Boga w

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 изд. на полъ: «Marek Epheski». <sup>2</sup> Во 2 изд. на полъ: «Piąty zbor doktory Lacińskie y nauke ich chwali». Во 2 над : «dowcipny». Послъ этого, во 2-мъ наданін (стр. 244-246) помъщено свъдующее дополнение: «Przetoż dziwuie się baczeniu Ieremiasza, patryarchy Carogrodzkiego, ktory, od roku Pańskiego 1576 aż do roku 1581, wdawszy się z Niemieckimi heretyki Wirtemberskimi w pisania o artykułach wiary, gdy o Ducha Ś. pochodzeniu błędu swego wielkiego y ślepego broni, iakoby Duch Ś. nie pochodził od Syna, tak nagrany y wyśmiany iest w tym artykule od heretykow onych, iż się sam siebie słusznie wstydzić ma. Gdy nań heretycy Łacińskiego kościoła argumentami biią a w tym wyznaniu y prawdzie kościoła Rzymskiego bronią, wielkie ma pohańbienie swoie, gdy nieprziiaciele kościoła Rzymskiego towarzyszowi teyże nieprzyjaźni w tym nie folguią, a iawne iemu heretyctwo heretyky zadaią, twierdzac, iż zle v falszywie naucza, aby Duch S y od Syna nie pochodził! O czym bychmy byli nie wiedzieli, by była nie posłużyła nam pilność y wielka nauka Stanisława Sokołowskiego,

### ROZDZIAŁ 17.

Przeciw tym, ktorzy, tego ś. zboru Florenckiego nie trzymaiąc, iako są winni, vpornie y bezrozumnie mu przyganiaia, iakoby tam Grekowie zniewoleni być do takiey vniey mieli; a iż ieden Mabiskup Epheski, tam nie przyzwalał; a iż się więcey zborow czynić, okrom siedmi, godzi. Y o testamencie Iozepha, patryarchi Carogrockigo v wotowaniu Grękow na ostatnim zasiedzeniu.

Ci, ktorzy sobie ten przesławny y wielki synod lekce waża, abo im gardza, bez watpienia samym Panem Bogiem gardzą 5, y nie wierzą, aby Duch Boży kościoł katholicki sprawował y rządził. Ieśli kto, iednym porządnym starszym swoim wzgardziwszy, słyszy onę sroga przymowkę od Pana Boga: «nie ciebie wzgardzili, ale mnie» 6,—daleko więcey. kto wszytkiego świata pasterzow v nawyższego kapła (288) na czterech patryarchow, y tak wiele biskupow nie słucha: pewnego potępienia nie vydzie! Mowi pismo 7: «kto by kapłana nawyższego nie posłuchał, z wyroku sędziego zabit być ma». Iako srodzev ten zginie y karan będzie, ktory y przy nawyższym kapłanie ze wszytkiego chrześciaństwa przednieyszego duchowieństwa za nic sobie nie ma!?

czym ich wyznanie v postanowienie było poważne, to się wszytko na tym ś. zborze nayduie. Iest na nim obecny nawyższy biskup a pasterz świata wszytkiego v opoka ona kościelna, bez ktorev żaden synod ważny, iako Grekowie sami znaią, nie iest. Są czterzey patryarchowie, są głowy wszytkiego chrześciaństwa duchowne, porządnie wezwane y zebrane. Iest y cesarz obecny, a świadek tego y executor, co kapłani Boży stanowią. Są wolne a żadną niewolą nieściśnione namowy. A iako Grekowie przy swym cesarzu Greckim y obecnym zniewoleni być mogli? A chwała Bogu, iż tam cesarz Łaciński obecny nie był, a (289) ich Grecki był, aby tey wymowki nie' mieli. Przeczytay, kto może, ostatne oycow tych zasiedzenie, iako na nim Grekowie osobno miedzy sobą sami w domu patryarchy swego wotowali. Tam vsłyszysz, co sam cesarz Paleologus mowił w ty słowa:

«Ia (powiada) ten ś. generalski synod nie mnieyszy być rozumiem 8 nad inne, ktore się abo więtszą lidzbą oycow, abo Grzegorzami, Cyrillami y innymi zacnymi doktormi zalecały y poważne były. Rozumiem, iż też ten synod nie mniey iest pobożny y święty y nie mnieyszą v mnie ma vczciwość. Przeto iż na nim trudnieysze watpienie rozbierane iest; y ludzie, przez ktore się to dzieie, wielgiey czci godni są, a zwłaszcza nawyższy biskup y ktemu patryarcha nasz przenaświętszy. Gdy tedy To, co ony siedm zborow miały, y to, ten zbor taki iest y tak wielki, ia, z

kaznodzieie sławney pamięci krola Stephana, ktory, we Lwowie bedąc, od Grekow Ieremiaszowe z heretyki pisania przyiął, y vczenie z Greckiego przetłumaczył, y swiatu vkazał, iako heretykowie, papieżem wzgardziwszy, v Carogrodzkiego patryarchy pociechy szukali. Y taką nalezli, y patryarcha v nich nalazł, iakiey oboia strona była godna: każdy przy vporze y błędzie swym zostaie, a swary miedzy pysznemi, ktorzy kościelne posłuszeństwo porzucili a nikomu się sądzić nie daią, vstać nie mogą». <sup>5</sup> На полъ: «Асt. 15». <sup>6</sup> На полъ: «1 Reg. 8». <sup>7</sup> На полъ: «Deut. 17». <sup>8</sup> На полъ: «Cesarz Grecki ośmy zbor ma za wielki y prawy».

tym, co on postanowi, y to, co osadzi, abo to, na czym więtsza część 1 oycow przestanie, wedle zwyczaiu moich przodkow v wedle możności świetego cesarstwa, bez żadnev wymowki bronić tego obiecu (290)ie. Y dla tych przyczyn przerzeczonych, y dla tego, iż tak rozumiem, iż gdzie na wielkich y generalskich synodach o nauce Bożev stanowia, wedle pospolitego oycow zdania, kościoł Boży zbłądzić nigdy nie może 2. Bo być może, iż dwa, abo trzey y więcey, rzecz iaka iednę vważaiąc, zabłądzić mogą; lecz kościoł powszechny, o ktorym Pan rzekł: «tyś iest opoka», a na tey opoce zbuduje kościoł moy, y bramy piekielne iego nie przemoga, zbładzić nigdy nie może! Bo inaczey słowa Zbawiciela naszego prożne by były, y wiara by nasza vpadła. Co iż by była wielka szkoda, wierzyć raczev mamy, iż kościoł Boży omylić się nigdy nie może. A tak, iakom rzekł, musi cesarski maiestat kościelnych wyrokow bronić». Poty są słowa cesarskie.

Po nim Isidor Ruski rzekł: «Radzę, abyśmy Zachodnych doktorow pisma przyieli. A iż Duch S. od Syna iestestwo ma, a Ociec, y Syn są iedynym powodem Ducha S., to ia wierzę y wyznawam y przed Bogiem y wami iawnie mowie».

Po nim Bessaryon Ni (291)ceński, długo Łacińskie wyznanie chwalac, na koniec tym zamknął: «iż ten chrześcianin zbawion być nie może, ktory by nie pochodzi» 3.

swarzył y wielki spor trzymał, iż mi rodzonego.

łaski Bożev cesarz, przestawać chce na się zdało, iakoby dwa powody w Troyce Ś. kładli; ale teraz, gdy na synodzie ich się nauka obiaśniła, poznałem. iż inaczey, niżem mnimał, y słusznie trzymaią»: Y niżey mowi: «ia też tak, iako oni, o Duchu Ś. przed Bogiem y ludźmi wierze y wyznawam>.

Toż y inni wyznali.

A drugiego dnia, gdy się na toż mieysce Grekowie zeszli, to iest w dom patryarchi swego, przypomniał cesarz, aby inni także biskupi zdania swe wolnie powiedzieli. Y zdało się wszytkim, aby pierwey patryarcha swoie wotum powiedział. Tedy tak rzekł Iozeph patryarcha: «ia naszey oycowskiey nauki nie odstąpię, ani iey odmienię, ale w niey, pokim żyw, trwać będę. Wszakże, iż Łacinnicy nie bez przyczyny, ani swoim własnym zdanim, ale świadec (292) twy świętych przywiedzteni, wierza, iż Duch S. od Oyca y od Syna pochodzi,—przeto ia im przyzwalam y z nimi się iednoczę, y przyzwalam na to, iż to słowko «przez Syna powod Ducha S. znaczy. To gdy mowił (mowia dzieie tego zboru) patryarcha, wszyscy oycowie, a zwłaszcza ci, ktorzy się pierwey nabarziey sprzeciwili, to iest Cizycki, Trapesuński, Monenbaseński y Herakleński metrapolitowie y biskupi na toż także zezwolili, okrom iednego Epheskiego (Marka), tym niedowierstwie został, ktorv w przac tego, iż Duch Ś. od Syna nie pochodzi. Lecz zbor wszyciek Grecki (mowi historya) na tym stanał, iż Duch S. wierzył, iż Duch Ś. od Oyca y od Syna pochodzi od Oyca y od Syna, tak iako od iednego początku y powodu iedną Po nim biskup Mityleński rzekł: «Iam istotnością 4, iednym thchnienim, przez z młodości srodze się o to z Łacinniki Syna, iako iednoistotnego y iednoprzy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Bacz, isz więtsza część oycow na synodzie zamyka». <sup>2</sup> На полъ: «Obacz, Grecki nasladowniku, cesarza Greckiego dziwne słowal. Ha nozb: «Czuy się, Greczynie, co Grecki Besaryon mowil» 4 Во 2 изд.: «istnością».

Nazaiutrz (powiada) Grekowie sie zasię zeszli y przy tym że zostali, y na trzech listach to swoie wyznanie spisali: ieden posłali naywyższemu biskupowi, drugi — cesarzowi, a trzeci — podali patryarsze. Kto (293)ry list gdy naywyższy biskup ogladał, wielce się vweselił y, zezwawszy naprętce tak Greckie iako Łacińskie biskupy (cesarza tylo y patryarchy nie było), y <sup>5</sup> kazał list on po-Grecku y po-Łacinie czytać. Gdy się czytanie dokonało, wszyscy się obłapiania y cołowania spolnego Grekowie z Łacinniki rzucili. O, iako to było miłe a lube pocałowanie y pokoiu danie braciey, przez tak długi czas niezgodnych! O, iako zaspiewali wdziecznymi głosy y sercy on Dawidow psalm 6: «O, iako iest dobro y miło w iedności braciey mieszkać»! Tam Grekowie błogosławienstwo wzięli, tam na nie z głowy Aaronowey, to iest naywyższego kapłana, on wonny oleiek łaski v miłosierdzia Bożego v pokoju niebieskiego wylany iest! W ktorym by byli trwali a w pierwszy smrod 7 odszczepieństwa nie wpadli, nigdy by w taką zgubę y pogańskie ręce zaprzedani nie byli.

Mowią ieszcze dzieie tego zboru po-Grecku: Nazaiutrz, gdy się społem także zeszli a inne rzeczy namawiali, powiedzą, iż patryarcha Carogrocki nagle skonał. Przy||(294)bieżelismy wnet y nalezlismy vmarłego. A pytaiąc się, iako vmarł, słudzy powiedzieli: po wieczerzy szedł na swoy pokoy, tak iako był zwykł pisać, a pisząc drżeć y mdleć począł, y tak vmarł. A chcąc widzieć, co pisał, tenże list świeżo a dopiero napisany nalezli: TESTAMENT IOZEPHA, PATRYARCHY CAROGROCKIEGO, GREKOM WSZYTKIM PRAWIE W GODZINE ŚMIERCI PISANY.

«Iozeph, z miłosierdzia Bożego Carogrocki v Nowego Rzymu arcybiskup v ekumenicki patryarcha. Iżem ku końcu żywota mego przyszedł, dla tego z powinności mey synom miłym, z łaski Bożey, moie wyznanie tym listem oznaymuię. Isz to, co katolicki y apostolski P. Iezu Chrystusow kościoł Rzymu Starego trzyma v święci, to ia wszytko trzymam, wierzę y wyznawam, y na nim wielce przestaje. Przebłogosławionego tesz oyca oycow y nawyższego biskupa Rzymu Starego papieża przyznawam być Pana naszego Iezusa Chrystusa namiestnikiem. Tudziesz tesz, isz czyściec duszny iest, nie przę. Datum w Florencyey, osinego dnia miesiąca czerwca, roku Pańskiego 1439».

Wystąpże tu kto, a tak wolne postępki Grekow bacząc, śmiey bezrozumnie mowić, isz się Grekom zniewolenie iakie działo! Gdzie widzisz, isz cell(295)sarz, świecki potentat y obrońca ich, sam tak święte y wielkie y innym pierwszym rowne to koncylium zowie! Gdzie Markowi Epheskiemu y vporowi iego wolność daią, a nikt go od iego zakamiałości poniewolnie nie odwodzi, v s tym vporem wolnie do domu odieżdża! Gdzie vmieraiący y na sąd Boży idący patryarcha w godzinę śmierci, ktora się iusz nic nie boi, czym świat ten, z ktorego zchodzim, grozić może, tak wolnie y cudownie, bez pytania, sam z powinności swey, dla przestrogi nauki synow swych, wyznawa, y tym ś. wyznanim żywot swoy y vprzeyme do iedności ko-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Во 2 изд. опущено. <sup>6</sup> На полъ: «Psal. 132» <sup>7</sup> Во 2 изд.: «błąd».

mogł, serce pieczętuie! Y syny swe, wszytki Greki, y Rus, y Moskwę vpomina y naucza, aby na tym wszytkim, co kościoł ś. Rzymski apostolski vczy, przestawali! A papieża za nawyższego ovca ovcow v pasterza pasterzow znali! O, by się rozmyślili, a pomnieli na ten wielki v zacny v cudowny testament patryarchy swego, a iemu prawe, iako przystoi synom posłuszeństwa, miev-(296)sce dali ',—byli by na dobrey zbawienney drodze a tego, co Duch Ś. przez cztery patryarchy, przez oyca oycow, przez biskupy y przełożone kościoła wszytkiego postanowił, ganić by nie śmieli, ale raczey z nabożeństwem v pokora w duchu pokoju v jedności przyimowali tak, iako winni są.

Co sie Marka tego Epheskiego człeka, ktory siał miedzy bracią niezgody dotycze,—wielka rzecz, isz się miedzy stem iedna vporna a nieunoszona głowa naydzie, gdysz miedzy dwunaścią ieden sie Iudasz w szkole Chrystusowey nalazł. By to, co dziesięć rownych sobie postanowi, ieden, imże rowny, ieszcze niższy, rozparać miał, świat by nigdy rządu nie miał 2! W vściech dwu abo trzech świadectwo stoi, na iednymnigdy! Więtsza część miedzy roznemi zamyka w każdey sprawie. A tak iako cesarz samże Paleologus powiedział, co wieczsza część oycow postanowi, na tym przestawać y tego bronić y podpierać potrzeba, — gdy tu nie tylo więtsza! część, ale wszyscy, okrom Marka, iedno mowią. Śmiech | (297) z siebie raczey czynił ten Marek, aniszli by miał był onym roztargnienie oycom

scielney, bez ktorey zbawion być nie go po kila kroć na dysputacya y mowienie y podparcie tego, co złe, fałszywie trzymał, wyzywano; a on v na oczy iść nie chciał, iako przeklęty heretyk. Bo to iest własnie heretyctwopismu wywodom oycow ś. mieysca nie dać, a na swym tvlo przestawać. Mowił 3 na koniec ten Marek, aby był swoy hardy vpor, ieśli nie wszyciek, iego, przewiodł: tedy iaka czastke niechay tylo z kreda Lacinnicy to słowo cy od Syna, wyrzucą, a wszędzie [v] 4 po innych kxiegach y modlitwach ich niechav się to iako prawda wyznawa, isz Duch S. pochodzi y od Syna! Patrz na to głupstwo y nieznośny vpor! Nie o prawdy temu szło vznanie (bo widział, isz to prawda Boża, co mowił kościoł Rzymski), ale o wygranie, aby na jego sie cokolwiek, chociasz nie wszytko, zstało. Na Niceńskim pierwszym zborze trzydzieści biskupow (nie ieden Marek, iako tu) od onych oycow (298) odstapili v podpisać ich wyznania nie chcieli: szło li to w posłuch? Izali dla tego zbor s. mocy mieć y powagi swey nie miał? Tak to w posłuch szło, iako gdy przy kilka seth woiennych trabach iedna piszczałka spiewa!

Lecz ieszcze więtsza niebaczność tych się pokazuie, ktorzy mowią: «iż więcey zborow y synodow być, iedno siedm, nie może: bo kościoł Boży, wedle Salomona, na tych siedmi słupach zbudowany iest, a już ośmego niepotrzeba, - to jest tego, ktory Greki potępia, y błędy ich vkazuie, y vpor a nieposłuszeństwo ich odkrywa!~

Rad by złodziey to stanowił, gdy by vczynić! Rozum przeprzesz, ale vporu go vsłuchano, gdy widzi, iż towarzysze bezrozumnego nigdy! Znowu Marka te- iego karzą, aby woyta y burmistrza

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «1 Petr. 1». <sup>2</sup> Во 2 нзд. на полъ. «Deut. 17». <sup>3</sup> На полъ: «Vpor wielki Marka Epheskiego». 4 Взято наъ 2 изданія.

daley nigdy nie było, żeby wolno kraść mogł, a na żadne się karanie nie oglądał! Rowny jest takiemu, kto to mowi, iż zborow wiecev, okrom siedmi, nie potrzeba. Nie widzą ci ludzie, iż ten iest koniec y ta potrzeba zborow ś., aby heretyctwo wykorzenione było, a zdrowa nauka cała została; aby się wiara, rostargniona heretyctwem, posilała, a zgorszenia y złe (299) obyczaie, iako złe ziele z ogroda y winnice B[ożev] 5, wyplewione było. A ponieważ apostoł mowi, iż heretyctwa być muszą, y Zbawiciel nasz świadczy, iż zgorszenia być muszą 6,—a iakoszby to przystało nieprzyaciele mieć, a obrony na nie nie mieć? Nigdy złodzieie y rozboynicy nie vstaią, a vrząd, ktory nas od nich broni, ma vstawać? Ieśli to obiecować y mowić kto może, isz żadne kacerstwo po siodmem zborze nie powstanie, ani się rosterkow y wzgorszenia w kościele Bożym namnoży,-tedy v to rzeć może, isz zborow więcey nie potrzeba. Co iako iest nie ludzka, ale anielska, nie ziemska, ale niebieska, nie tego czasu, gdzie grzech ieszcze mieysce ma, ale onego, gdzie bezgrzeszni iuż zostaniem-każdy to widzi! A iako tu na woynie pokoy sobie kościoł 7 obiecować może? Przetosz nigdy tego miecza, kthorym heretyki y złe pogorszenia vmarza y zabiia, od boku nie odpasze. Tacy, co mowią: «isz ośmego zboru niepotrzeba, iusz na siedmi dosyc>,—nie przyaciele są zgody y iedności chrześciańskiey, ktora się na zborach nawięcey fundu (300) ie y naprawuie. Iakoby rzekł: «szkoda poprawować, co du ośmego to ieszcze Pan Bog vczynić się psować poczyna, niech iusz wszystko raczył, co v mnie iest w wielkim pozginie»! To iest brzydkie, a nie chrze- dziwieniu: isz nań nie tylo Greki, ale sciańskie słowo.

A to pismo 8, ktore przywodzą o siedmi słupach, tak do tego służy, iako dwanascie lanych wołow, ktore morze ono, abo kadź wody (ktora prze chrzest wszystek kościoł chreściański znaczyła) na sobie trzymali. Duchowne rozumienie pisma iest zawżdy rozmaite a dziwne v niewyczerpany skarb maiace. Z niego żaden się artykuł wiary dowodzić nie może. Bo tosz pismo doktorowie ś. a daleko prawdziwiey o siedmi sakramentach kościelnych, ktorych kościoł wszystek przyczynić y vmnieyszyć nie może, wykładaią. Także y o siedmi darach Ducha S. A tak wymowki niema nikt, przecz by tego s. zboru ośmego przyimować a iako głosu Bożego słuchać każdy wierny chrześcianin nie miał; na ktorym on głos zebranych sług y kapłanow Bożych, ktorzy mieysca apostolskie zasiedli, brzmi 9: «tak sie zdało Duchowi Ś. v nam». Tho iest | (301) głos kościelny, nauka Boża, wiara powszechna, ktorą wszystkiego świata głowy y kapłani Chrystusowi na tym swiętym y przesławnym zborze wyznali.

#### Rozdział 18.

Iako na ten wielki synod Florencki (abo, iako Grekowie zowią, ośmy) Ormianie, Iakobitowie y Murzynowie albo 'Ethyopiani byli przyzwani, y co się z niemi sprawiło.

Na wsławienie thego wielkiego synodalekie barzo y dawno od iedności ko-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Дополнено нэъ 2 изданія. <sup>6</sup> На полі: «Matt. 18; 1 Cor. 11». <sup>7</sup> Послі этого, во 2 изд. прибавлено: «Воżу». 8 На полъ: «Prou. 9; 8 Reg. 7». 9 На полъ: «Асto. 15».

y one także. narody przyprowadził. iako y Greki, zwłaszcza Ormiany, do kupy s. owczarniey swoiey przygarnać raczył. Z czego iaka chrześcianie radość mieli za przywroceniem tak rozproszonych owiec do iedney owczarniey, z listu tegosz papieża E[w]gieniusza zrozumiesz. Thaka była pilność v chęć do pozyskania dusz, krwią Bożą odkupionych, tego pa (302) pieża Ewgieniusza, iż po wszytkim świecie, gdzie iedno imię zaszło chrześciańskie, posły y listy rozesłał, wzywaiąc ich na ten wielki zbor, aby abo sami starszy ich przyiachali, albo posły posłali. A isz okrom Grekow (tho iest tych, ktorzy Greckiego iezyka vżywali, albo obrządki koscielne od nich mieli) sa ine wielkie trzy narody albo sekty chrześciańskie. ieszcze daleko dawniey niżli Grekowie od kościelney iedności oderwane, albo dawnością y dalekością a trudnością prześcia 1 od papieżow zaniechane, to iest Ormianie, Iakobitowie albo Suryani, y Ethiopianie albo Popiani,-tych wszystkich obesłał papież. A iż nie wszytkim znaiomo iest, co to za sekty sa. troche dla oznavmienia przypomnie.

Ormianie, ieszcze za Sylwestra papieża y Wielkiego Konstantyna, przez nieiakiego Grzegorza Cudothworca nazwanego (nie onego Neocesaryiskiego. ale inszego) światłością wiary niebieskiey oświeceni są,-za Dyrthada albo Terydata, krola Wielkiey Armeniey, poganina srogiego, ktory | (303) się słowu ewangieliey s., przez tego Grzegorza panstwa wniesioney, barzo naprzodku sprzeciwił 2, v s. Grzegorza

ścioła Bożego odłączone chrześcijańskie skiev wdowy karmiony przez lat czternaście, okrutna nedze meczennik Christusow cierpiał. Aż gdy nieiakie Rzymskie v zacne panienki, dla prze(na)sladowania, ktore bylo za Dyoklecvana, rozlewce krwie chrześciańskiey, z gardłem y panieństwem vciekając, aż do Wielkjey Armeniev zaszli, tam pokoju szukajac, pokoju nie nalezli, chyba ten ktorego im nikth odiać nie mogł. O ktorych gdy sie ten Dyrthades dowiedział, rozmaitemi ie mękami mordować y pozabiiac kazał. Co gdy ona wdowa Grzew więzieniu siedzącemu, gorzowi ś., powiedziała, żalością ziety maż Boży prosił Pana Boga, aby onego okrutnika Dyrthada reka swoia, iako Nabuchodonosora 3, dothknął, a iego do czasu miedzy bestyie poczytał, żeby się wieprzem być vczuł, a w błocie się walajac, potrawami bestyalskimi żyw był. 11 (304) Tak się stało. Krol, iako wieprz iaki, szaleć począł, y wszyscy domownicy iego y panowie niektorzy. Miedzy ktoremi ci, co na nie iako na wieprze patrzyli 4, bacznieyszy do ś. Grzegorza vciekli się, pomocy od iego Boga proszac. Ten miał wstęp do pozyskania wszysthkiey Ormiańskiev ziemie Grzegorz ś. Bo gdy krolowi y domowi iego zdrowie y rozum modlitwą swoią przy-. wrocił, wiary ich ś. nauczył, y miał we wszystkim krola y pany powolne fundowania y ozdobienia wiary chrześciańskiey, isz wszystkę zi mię onę do chrztu świętego przywiodł. Y pothym z onym Dyrthadem krolem do papieża Sylwestra po błogosławienstwo v do Konstantyna cesarza po wieczny pokov iachał. Thak Ormianie goraco barzo v do błotney głębokiey y ciemney wieże mocnie wiarę s. rozmnożyli y do Perposadził, gdzie, od niejakiey chrześciań- syanow ia, sąsiad swoich wnieśli, y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 изд.: «przyścia». <sup>2</sup> На поий: «Nicephorus lib. 8, cap. 35. Et Historia Armenica lingua conscripta». 3 На полъ: «Dan. 4». 4 Во 2 над.: «patrzali».

trwali w iedności kościelney y pod posłuszeństwem stholice Rzymskiev (a nie Carogrockiey, bo tesz ieszcze była Carogrocka nie vrosła) aż do czwartego zboru w Kalcedonie. || (305) Bo na trzecim za Celestyna papieża, Nestora, Carogrocklego patryarche (ktory dwie personie kładł w Panu naszym Iezusie, a innego czynił z Maryev narodzonego, a innego z Oyca przed wieki), z innymi biskupy Ormianie też potępili. Potym zwiedzeni przez heretyki, zwłaszcza Sergiusza nieiakiego, vcznia Ewtychesa, iakoby na czwartym synodzie w Kalcedonie Nestorowa nauka pochwalona była, przeto iż tam s. ovcowie za powodem Leona papieża dwie naturze w Chrystusie rozne y rozdzielne wyznali, nie mogli tego poiac, co persona a co natura. Przetosz listu Leona papieża 5, w ktorym Ewtychesa, archimedryte Carogrockiego, potępiał, przyjąć Ormianie nie chcieli, v Leona za heretyka mieli, y czwarty zbor przeklinali. Potym w inne bledy, iako to bywa, gdy owca od pasterza sie odłączy, zaszli, a vpomnieć sie przez lat dziewięć set nie dali. Y tak reka y niewola pogańska Turecka od Boga pokarani, po rozmaitych krolestwach rozproszeni sa. Ci iako się na tym ośmem zborze zie (306)dnoczyli, niżey się powie.

Ide do lakobitow.

O tymże czasie 6, to iest po czwartym zborze Kalcedońskim, Iakob nieiachiański błąd, ktory iednę naturę w Chrystusie y zmieszanie bostwa z czło-

nasiał: iakoby bostwo w Chrystusie cierpiało, a człowieczeństwo nieprawe w nim było, y na inne nieznosne kacerstwa odwodząc ie od zboru czwartego y oycow ś. y posłuszeństwa kościelnego, ludzi wiele namowił. Y tak ta sekta, od katolikow się w Syryey (ktore ony Melchites 7, to iest krolewskie, zwali, isz cesarza Marcyana, ktory czwartego synodu wiary bronił, nasladowali) oddzieliwszy, wiele narodow Wschodnych zwiodła, z ktorymi także w rece pogańskie od Boga pokarana wpadła. Ty Iakobity gdy Ewgenius papież na synod ten Florencki wezwał, Ian Iakobita (ktory sie zowie «ś. Marka || (307) Alexandryiskiev stolice y wszytkiego Egiptu, Libiev, Pentapola y Zachodney Afryki patryarcha») odpisał papieżowi, iż przyść nie mogł, ani posłow posłać prze niewola y moc Turecką, ktorzy mu tego nie dopuszczaią. W tym liście, iako pisze 8 lakob Nawarchus, zowie ten Ian. Iakobitow patryarcha, biskupa Rzymskiego— «doskonałością kapłaństwa y wszytkich kościołow apostolskich pasterzem, ksiażeciem kapłańskim, v wszytkich pielgrzymuiących wodzem, ktory im droge zbawienia vkazuie, y chorych iest lekarzem» 9. Także tego to patryarchi Iakobitow w Hieruzalem namiestnik Iedrzey opat Syrvanin (bo Iakobitowie, Popiani, y Ormianie, y Grekowie, iako y Łacinnicy, klasztory swoie przy Bożym grobie (w Ieruzalem) <sup>10</sup> maią) w ki, Zanzalus nazwany Syryanin, Ewthy-swym także liscie do papieża Ewgeniusza zowie papieża głową y doktorem powszechnego kościoła. A o kościele Ławieczeństwem kładzie, w Syriey rozmno- cińskim trzyma, iż on został przy tey żył y wiele przyległych narodow, y kro- nauce, ktorą Piotr s. y Paweł podali, lestw zaraził, v sprosnych innych błędow ktorą gdy inne kościoły opuściły y od

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Nicephorus lib. 18, сар. 53». <sup>6</sup> На полъ: «Nicepho., libro 18, сар. 52». <sup>7</sup> Во 2 над.: »Melchitas». <sup>8</sup> На полъ: «La Epis. Asiatica». <sup>9</sup> На полъ: «Patrz, со Iakobite o kościele Rzymskim rozumieią». 10 Bo 2 изд. опущено.

v mistrza swego, oddzielili, dane sa pogaństwu na pośmiech y vpadek. «Iako to iasnie (powiada) znać na Ormianach, na Grekach y na nas, Iakobitach. Na koniec wyznawa Boga w Troycy iedynego, a iż imie iego z niepokalanev matki ciało wzieło v zstało sie pośrzednikiem naszym. Poty są słowa wyięte z tych listow Iakobitow, ktore kładzie tento Nawarchus. Ktorym się przypatruiac, łzami się zalewam, iako tak wielkie narody Wschodnie y starzy barzo chrześcianie, teraz dopiero niewolą pogańska strapieni, znaią, co to iedność chrześciańska a stolice Piotra ś. posłuszeństwo; z ktorego się wyłamawszy, w błędy y kacerstwa y zatym w pogańską rękę wpadli; nie słuchając starszego y nawyższego kapłana, pokłonić się sprosnemu Turczynowi musieli. A co więcey-w błędy takie v iady dusz chrzesciańskich zaszli. Teraz by radzi do iedności się kościelney wrocili, gdyby mogli. Boże! przyimi serce y skruchę ich!

Co sie Murzynow abo Popianow dotycze, ci, maiąc wiarę ś., ieszcze od (309) Tomasza ś. apostoła fundowaną, nigdy od niey nie odstępowali y byli zawżdy w iedności kościelney y w posłuszeństwie kościoła Rzymskiego; iedno isz, prze niebeśpieczność drog y dalekość ich tey tam krainy, częstego porozumienia z stolica apostolska mieć nie mogli, aby się iey około rzeczy, wierze należacych, dokładać y radzić mogli. Tedy w prostocie w wiele błędow, acz bez kacerstwa y vporu, wpaść musieli. Co się lepiey s tego listu zrozumie. ktory na tenže czas do Ewgeniusza pa-

Rzymskiego się kościoła, | (308) matki | Ethyopiańskiego, pisał z Hieruzalem. Z ktorego słowa wyięthe tenże Nawarchus kładzie takie:

«Iawna rzecz iest (powiada), isz ci, ktorzy od Rzymskiego kościoła odstapili, vpadli; gdy każdy swoię wiarę chwali (co z czarta iest), a opuściwszy nauke apostolska, za swoia głowa idzie. Wszakże kościoł Ethyopiański cały y wolny został. Przeto isz nigdy dobrowolnie y z niedowiarstwa, tak iako inne kościoły, nie zgrzeszył, y przeto w (310) niewolą y w zgubę pogańską nie wpadł; ale isz, prze dalekość mieysc v drog niebespieczność oddzielony będąc, niedbalstwem papieżow y zaniechanim w zapomnieniu był: isz przez piężset lat nas nie nawiedzali, ani listow do nas słali. Wszakże my, Etyopianie, w takiey wadze mamy stolice Rzymską, isz tych nogi całuiem, ktorzy z Rzymu do nas przychodzą, y szaty ich drapaiąc, kesv onv za reliquie chowamy 1. A nie dziw temu. Bo ieśli Sabba krolowa iachała do Hieruzalem, aby słuchała madrości Salomonowey, daleko więtszy iest papiesz, biskup nawyższy, aniszli Salomon. Ktemu krol nasz Etyopiański tak wielce sobie sławe Rzymską y wiarę Łacińską waży, iż nie barziey nie pragnie, iedno aby się Ethyopianie z Rzymiany ziednoczyli, a żeby się pod nogi papieskie poddał, y wszytko to ochotnie przyimie, co iedno się o zgodzie na synodzie postanowi. Wyznawa być głowa wszytkich kościołow papieża, ktory iasnością swoią świat oświeca y ktoremu się wszyscy patryarchowie, | (311) biskupi, cesarze y krole kłaniaią. A nie posyłam (powiada) posłow na dysputacyę pieża, gdy był na zbor s. przyzwany y gadanie, iedno na przyjęcie tego wszyt-Nykodem, opath, namiestnik patryarchi kiego, co papiesz około wiary postano-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Patrz, со Popiani o kościele Rzymskim trzymaja».

wi. Bo kto do słońca światło nosić ma? | mian na tymże ośmym ś. synodzie Wielka iest y starowieczna Łacińska Florenckim. nauka, wszytkiemu światu znaioma. A nie trzeba się vczniowi nad mistrza przesadzać»!

To piszą ci Ethyopianie w liście do Ewgeniusza papieża, roku Pańskiego 1441, 18 dnia octobra.

Y przydaie tento Nykodym Ethyopski, iż przyjachać do papieża miał tajemnie, żeby się patryarcha Iakobitow v Saracenowie nie dowiedzieli, żeby mu nie przeszkodzili.

Tenże Nawarchus powiada, isz na tenże czas przyzwany Alexandryiski y Egiptu patryarcha, odpisuiac papieżowi, zowie go opoką wiary, y od wilkow obronicielem, y głową wszytkich kościołow, v wszytkich patryarchow protectorem. obiecuiac to wszystko przyiać, co on postanowi; a iż pisał Ianowi Paleologowi cesarzowi, aby te, iako okrutniki, wykorzeniał, ktorzy by tego, co na synodzie & postano||(312)wiono iest, nie przyimowali. Datum 1440, 1 septembra. Poty sa słowa patryarchy Alexandryiskiego, ktory miał swego posła na tym & synodzie.

Obacz, cny czytelniku, iako v tych tak dalekich narodow sława stolice Piotra s. zgasnąć żadną dawnością y żadnym kacerstwem nie mogła, a iako o niev trzymaia, aby się Chrystusowe słowa isciły. Popiani ci y tych naszych czasow do papieża posły słali, prosząc o nauczyciele y prawemi sie syny posłuszeństwa być znaiąc. Czego sie zinąd dowiedzieć możesz.

## ROZDZIAŁ 19 2.

«Eugenius, biskup, sługa sług Bożych, na wieczna pamiatkę.

«Raduycie sie Bogu Wspomożycielowi naszemu! Śpiewaycie Bogu Iakoba wszyscy po wszytkim świecie chrześcianie! Owo ieszcze wspomniawszy Pan na miłosierdzie swoie, drugi rozerwania kamień, przez dziewięcset lath y daley zastarzały, z kościoła swego wyrzucić raczył! A ten, ktory na niebie czyni zgodę a pokoy, na ziemi ludziom ||(313) dobrey woley wielce pożądane ziednoczenie Ormian swoią niewymowną łaską sprawił! Błogosławiony Bog y Ociec Pana naszego Iezusa Chrystusa, Ociec miłosierdzia v Bog wszelakiev pociechy. ktory nas cieszy we wszytkich doległościach naszych! Bo widzac łaskawy Pan, iż kościoł iego y postronnym y domowym niepokoiem strapiony był, żeby mogł w vciskach wytchnąć a mocniey się nieprzyjaciolom swoim stawić, rozmaita go zawżdy pociechą posilać raczy. Bowiem y ono wielkie Grekow ziednoczenie, ktore w sobie ma wiele szerokich ięzykow y narodow, y ten dziś Ormiański lud, ktory się po pułnocnych y Wschodnych stronach szeroko rospuścił, w iedney wierze y zwiąsku miłości z ztolicą apostolską postanowił. Toć są zaprawdę wielkie y dziwne Boskiey łaskawości dobrodziejstwa, isz nie tylo za oboie, ale y za iedno wydziękować się rozum ludzki Boskiemu maiestatowi nie może. A ktoby się temu wielce nie dziwował, isz przez ieden tak krotki czas dwie rzeczy, tak zacne y tak dawno pożądane, tak się szczęśliwie na tym Summa listu ziednoczenia Or-zborze skończyły. Zaprawdę Pan to spra-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ подлинивът опечатка: «20». Та же опинбиа и во 2 изд.: «dwudziesty». Въ оглавленін же, при обонкь наданіякь, этой ожибки ніть.

wił, a dziwno iest w oczach naszych! A | żących 2, pilnie wywiadowali. A tak po iako by w to ludzki dowcip v madrość trafić mogła, gdyby łaska Boża tych tak wielkich rzeczy nie zaczęła y skończyła? A tak chwalmy v z całego serca błogosławmy Pana naszego, ktory sam ty wielkie cudowne rzeczy czyni: iemu śpiewaymy sercem, vsty y vczynki, ile słabość ludzka nasza przemoże! Dziękuymy za ty dary, prosząc y modląc się, (314) aby, tak iako Grekowie y Ormianie iedno sie z kościołem Rzymskim stali, inne także narody, a zwłaszcza piątnem chrześciańskim ozdobione, w teyże się iedności zamkneli; ażeby wszyciek lud chrześciański, nienawiści spolne v woyny vgasiwszy, w pokoju się y w braterskiey miłości vweselili v odpoczywali.

«A Ormianie wielkiey są sławy godni, isz skoro na synod od nas przyzwani sa, cheć do kościelnev iedności pokazując, posty swe zacne, nabożne y vczone z dostatecznym poruczenim ku przyjęciu tego, w czym kolwiek by Duch S. ten zbor s. oswiecił, z dalekich barzo kraiow, z wielką pracą y niebespieczeństwem na ziemi y na morzu na ten synod s. wyprawili.

«A my, wedle powinności naszey pasterskiev. calvm sercem świętą rzecz skończyć, częstokroć o tym kom powszechnego kościoła

długim gadaniu, rozmowach, v sprawowaniu y oglądaniu wiela świadectw ovcow s. kościelnych, ktore sie do tych rzeczy, o ktorych rozmowa była, przywodziły, zdało się nam być potrzebno. aby napotym miedzy ji (315) tymi Ormiany o prawdzie wiary s. żadne watpienie nie było, a żeby iednosz z stolica apostolska rozumieli, a ziednoczenie to wieczne y mocne bez przeszkody żadney tr/ac mogło; abychmy im, z vchwały tegosz s. zboru v za żadanim tvch samych posłow Ormiańskich, krotki wyrok dali o prawdzie prawowierney wiary, ktorą w tey mierze kościoł Rzymski wyznawa:

«Naprzod tedy daiem im s. symbolum (albo wyznanie wiary), ktore sto v piecdziesiąt biskupow na powszechnym Carogrockim zborze vczynili, z przydanim onego słowa «y od Syna», na obiasnienie prawdy y dla potrzeby słusznie v rozumnie włożone. Ktore sie tak ma: «Wierzę w iednego Boga» etc.

«Powtore. Daiemy im postanowienie czwartego zboru powszechnego Chalcedońskiego, ktore na piątym y szostym chcac tak odnowione iest, o dwu naturach w iedney personie Chrystusowey, etc. Summa ziednoczeniu rozmoweśmy z nimi mieli, wszytkiego iest, aby Ormianie z koażeby sie nic nie miesz[k]ało ¹, ze ściołem ś. wyznawali, isz w Panie nawszytkich stanow synodu tego obra- szym są dwie rozdzielne a niezmieszane liśmy ludzie, w prawie Bożym y ludz- naturze, to iest ludzka y Boska; isz się kim vczone, ktorzy o tym z nimi pil- ani Boska w ludzka, ani ludzka w Boska nie sprawowali o ich się wierze, tak z obrociła, iako przeklęty Ewtyches mostrony iedyney istotności Boskiev y wił; ale się obiedwie w iedney personie trzech person, iako też z strony czło- Syna Bożego ziednoczyły. Czego niewieczeństwa Pana naszego Iezu Chry- zbożny Nestorius przał, dwie personie sta, y około siedmi sakramentow, y w Chrystusie kładąc, a innego z Oyca inych rzeczy, ku wierze y obrząd- bez wieku, a innego z matki docześnie słu- być mienił.

<sup>1</sup> k взято изъ 2 изданія. 2 Въ пода.: «służącym». 3 Во 2 изд.: «abyśmy».

«Trzecie. Daiem im (mowi zbor s.) te w krotkości zawiązaną naukę: «Siedm dzielności Chrystusowey, na przerzeczonym szostym ||(316) zborze obwieszczone. Ktore się tak ma: «Dwoie przyroprzyrodzone dzielności nierozdzielno, nieprzemienno, nierozliczno. niezmieszenno, wedle s. oycow nauki, iednako wvznawamy. Y dwie woli przyrodzone, nie sobie przeciwne, iako niezbożni twierdza heretycy, ale powolna ludzka wolą iego, a nie sprzeciwiaiącą się, a raczey podległą iego Boskiey y wszechmocney woley> etc.

«Czwarte. Iż dotad Ormianie, okrom trzech s. zborow (Niceńskiego, Carogrockiego, Epheskiego), żadnych inych powszechnych, ktore sie po tych czyniły, ani stolice tey s. biskupa Leona, za ktorego powodem zbor Chalcedoński zebrany był, nie przyięli, powiadaiąc, isz tak byli sprawieni, isz zbor Chalcedoński y przerzeczony Leo potępionego błedu Nestorowego nasladować miał, dalismy im sprawe, isz fałszywie sprawieni sa, a isz synod Chalcedoński y przebłogosławiony Leo swiętobliwie y prawdziwie o dwu naturach w Chrystusie przeciw niezbożnev Nestorowev v Ewtychesowey nauce postanowił. Y roskazalismy im, aby tego przebłogosławionego Leona, ktory był prawym słupem wiary, światobliwości wszelanauki pełny, za świętego y miedzy święte słusznie poczytanego mieli y czcili. A żeby nie tylo trzy zbory &, ale wszytki ine powszechne. za powodem biskupow Rzymskich porzadnie vczynione, iako y inni wierni, ze czcią przyieli.

«Piąte. Dla tychże Ormian tak te- tak ma: «Ktokolwiek ra (317) znieyszych, iako też y potom- chce etc. nych łacnieyszey nauki około prawdy sakramentow kościelnych, daliśmy im 4 Ha nozb: «Apoca. 17»,

postanowienie o dwoiey woley y dwoiey iest Nowego Zakonu sakramentow> etc. Krotka a potrzebna o siedmi sakramentach kościelnych nauka iest im podana. A około naswiętszego sakramentu Ciadzoną wolą w Panie naszym y dwie la Bożego to im też polecono w te słowa: Ponieważ tak kościoł ś. Rzymski, od przebłogosławionych apostołow Piotra y Pawła nauczony, iako tesz y inne kościoły Łacińskie y Greckie (w ktorych wszytkie świątobliwości v nauki świątłość od poczatku nastawaiącego kościoła świeciła) tak chowali v chowaia, barzo iest nieprzystoyno, aby ktora ziemia s tym się powszechnym y słusznym zwyczaiem zgadzać nie miała. Skazuiem, aby się y Ormianie z wszytkim światem chrześciańskim zgadzali, ażeby ich kapłani w ofiarowaniu kielicha trochę wody w wino mieszali. Bo wedle swiadectwa doktorow s. wierzem. isz sam Pan tak ten sakrament w winie, z woda mieszanym, postalno wił. Co tesz służy ku znamionowaniu Pańskiev meki. Bo tak (mowi s. Alexander papiesz Piaty) od Piotra s., isz w ofiarze taiemnic, ktore przy mszy Panu ofiaruia, chleb tylo, a wino, z wodą mieszane, na ofiare kłaść się ma. Nie samo wino, nie sama woda, ale oboie zmieszane. Bo oboie, to iest krew y woda, z boku Cbrystusowego wypłynęło. Ktemu tesz to służy na znak pożytku tego sakramentu, ktory iest ziednoczenie ludu ||(318) chrześciańskiego z Chrystusem. Bo woda lud znaczy, wedla onego pisma, wielkie wody wielki lud 88 4.

«Szoste. Daiem tym posłom krotkie ono wyznanie wiary, przez błogosławionego Athanazego pisane, ktore się zbawion

nia, z Greki skończonego y na tym powszechnym zborze Florenckim obwolanego, ktore sie tak ma: «Ewgenius etc. Raduycie się»,—iako wyższev.

«Osme. Miedzy innemi rzeczami, y o tem była z Ormiany gadka, ktorych by dni swięcić mieli ty swieta, to iest: Ziwliastowanie P. Mariev Dziewice, Narodzenie s. Iana Chrzciciela, y Narodzenie v Obrzezanie P. naszego Iezusa Chrystusa, v Ofiarowanie iego w kosciele albo Oczyścienie P. Maryey Dziewice. Y dosyć iasnie prawda się pokazała, tak z świadectwa oycow ś., iako ze zwyczaju kościoła Rzymskiego v inych wszytkich powszechnie v Łacinnikow y Grekow. A tak aby w takich swietach miedzy chrześciany rozne obrządki nie były, z czegoby wzruszenie miłości vrość mogło, skazuiem tak, iako prawdzie y rozumowi przystoi, wedle wszytkiego świata zachowania, aby tesz v Ormianie swieto Z[w]iastowania P. Mariev dnia 25 marca, Narodzenie Iana s. Chrzciciela 24 czerwca, Narodzenie, wedle Ciała. Zbawiciela naszego 25 grudnia, Trzech Krolow 6 stycznia, Ofiarowanie Pańskie do kościoła albo Oczy||(319)scienie Bogarodzice wtorego lutego dnia-znakomicie swiecili.

«To wszytko postanowiwszy przerzeczeni posłowie Ormiańscy, swym y swego patryarchy y wszytkich Ormian imieniem, ten zdrowy synodalski dekret, ze wszytkimi iego artykuły, wykłady, y zbor ich potępili, y na Łacinniki wepostanowienim, podanim, roskazanim y łali: «przeklęci y ci z nimi, co nam ich wszytkę naukę, w nim opisaną, y to kacerstwa przynieśli»! A chociaż cesarz wszytko, czego vczy y co trzyma s. sto- Ian Paleologus, ktory w Florencycy lica apostolska y kościoł Rzymski, ze był, statecznie się zachował, y Gennawszelakim nabożeństwem y posłuszeń-dius Scholarius, katolik, ktory też na stwem przyięli, przyimuią y obłapiaią. osmym zborze był, na stolicy y patry-

«Siodme. Daiem im dekret ziednocze- Ktemu ty wazytki doktory y & oyce, ktore kościoł Rzymski pochwalił, tesz y oni z vczciwością przyimują. A ktore osoby y rzeczy ten kościoł Rzymski gani y potępia, oni tesz y za zgamione y potępione maią, wyznawaiąc, iako prawdziwi synowie posłuszeństwa, tym imieniem, iako sie rzekło, isz tev stolice apostolskiey, cokolwiek postanowi y roskaże, wiernie posłuszni będą. Data w Florencyev na iawnym zasiedzeniu, w kościele wielkim czynionem. Roku Patskiego 1439, 22 dnia listopada, papiestwa naszego roku dziewiątego».

# Rozdział 20 1.

Iako Grekowie, do domu przyiachawszy, za wzburzenim czerncow prostych a vpornych przes Marka Epheskiego, synodu s. y iedności koscielney trzymać nie chcieli y w rece pogańskie wpadli. Y o Sidorze abo Isidorze, Kiiowskim metropolicie.

|| (320) Gdy sie Grekowie z ośmego zboru w wielkiey zgodzie, iedności y miłości z Łacinniki roziachali, Marck Epheski, rozsiewca niezgody miedzy bracią y sługa dyabelski, w Carogrodzie y po wszytkiey Grecycy czerace proste a vporne wzburzył y lud pospolity. Ktorzy, po rynkach Carogrockich biegaiac, iako bezrozumni, ovce ony &

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ подлениевъ опечатка: <21»; та же опечатка и во 2 изданіи; между тамь, въ оглавленін при обонкъ наданіякъ ошибки этой нівть.

archostwie Carogrockim po siedział, y księgi o zwierzchności ko-Greczyn napisał 2,—wszakże isz ci krotko byli na tych vrzedach y prze bunty y wzburzenia popierać rzeczy postanowionych nie mogli 3, po ich smierci, gdy syn tego lana cesarza Konstantyn Iedenasty na państwo ||(321) nastapił, wszytek kościoł Grecki iawnie się y z cesarzem y z patzyarchą od iedności ś. oderwał a znowu Rzymiany, iako heretyki, przeklinał.

A Isidor, metropolit Kiiowski, iadac ze Włoch do swey Rusi, niosąc on ś. pokov v iedność na granicy Polskiey, iako pisze Miechowita 4, z wielką czcią w Sandeczu albo w Sączu od Zbigniewa y biskupa Krakowskiego kardynała przyjety jest. Y tam w kościele Rzymskim po Grecku, iako iedney wiary katolickiey biskup v iedney głowy członek, msza s. służył v iednegoż ołtarza, co y biskup Krakowski. O, iakoby to miła iedność, byśmy tego y tu w Wilnie doczekali! Niosac tedy do Rusi ieden list ziednoczenia papieski z ołownymy, a drugi cesarski z złotymi pieczęciami (iako mowi Miechowita), iako mniemam, przez niejaki czas Ruskie te narody, ktore sa pod krolem Polskim y [w] wielkim księstwie Litewskim, do iedności s. przywodził y nauczał. Ale gdy do Moskwy (bo Moskwa w ten czas nie miała inszego metropolita, iedno Kiiowskie|(322)go) przyjechał, tenże Chrystusow pokoy przynoszący, gdzie iuż byli Grekowie Carogroccy znowu odszcze-

Iozephie dzy bracią, — poimany był y na srogie więzienie od Moskiewskiego posadzony, scioła Rzymskiego y papieskieg ten o to, iż iedność y pokov Chrystusow, ktory oni kacerstwem zwali, przynosił y opowiedał. Nie wstydzili się metropolita y, iako oni mowia, mironosiciela swego, od Boga y stolice Piotra s. posłanego, na cięszkie więzienie dać y meczyć, v wszytki iego dobra pobrać v z metropolictwa zkładać. Co on. dla tey prawdy Bożey, dla iedności chrześciańskiey, s ktorą, iako prawy Chrystusow apostoł, chodził y ktorey się [nic] 5 nie wstydził, ani w sprosnym więzieniu y okowach siedząc zaprzał, skromnie y pokornie, iako Chrystusow męczennik, cierpiał. Y na śmierć się za to vmrzeć gotował, bo słyszał, iż go zgubić chcieli. Lecz, iako Piotr s. 6, anielską mocą z więzienia wybawiony od Boga był, aby tymże statkiem y w tey koronie męczeńskiey y Greki karał. Bo gdy się do Rzymu wrocił ten Isidor, Mill(323)kołay papież Piąty 7, iako kardynała y wielce vczonego człeka w Greckim y w Łacińskim ięzyku, wyprawił go do Carogrodu — Grekow wszytkich y cesarza Konstantego, ktorzy iusz byli zgoła od kościoła znowu odstąpili y zbor ośmy zbluznili, vpominaiąc, aby kościoła s. nie targali a w iedności wiary żyli, grożac im prętkim od Boga skaranim. Bo, iako pisze Gennadius Scholarius Grecki 8, napisał był list do wszytkich Grekow papież; miedzy innymi słowy tak im prorokował: «Czwarty rok iuż temu niepłodnemu drzewu Greckiemu przychodzi, w ktorym wycięte będzie» . piency vprzedzili y niezgodę wsiali mie- Co się w kila lat abo w niecałe dwie

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Послъ этого, во 2 изд. прибавлено: «ktore się słusznie od kogo na ięzyk nasz przetłumaczyć maią». 3 Ha norb: «Sanderus in Monarchia Ecclesia, libro 7». 4 Ha norb: «Miechouienen. lib. 4, cap. 57; Cromerus, lib. 22». <sup>5</sup> Веято неъ 2 изданія. <sup>6</sup> На полѣ: «Acto. 12». <sup>7</sup> На поять: «Platina in vita Nicol, 5». в Во 2 изд. на поять: «Proroctwo papieża Mikołaia na Greki». • На полъ: «Luc. 13».

lecie zstało. Iachał Isidor do Carogro-Ruski, abys Grekom tego tak zapamiękarał, grzech ich taki y niestatek y swą wolą przekładaiąc, y pomstą od Boga grożąc, obiecuiac, ieśli się do Pana Boga v iedności kościoła iego nawroca, iż w ręce pogańskie nie wpadna. Ale gdy zakamiali nie chcieli, iako prorok Hieremias, z grzeszniki onymi nievkaranymi, w oblężenie miasta wpadł. Bo przyszli Turcy roll(324)ku Pańskiego 1453 1, a przez pięcdziesiąt y kila dni miasto oblekwszy, sześćdziesiątego dnia 2 Carogrod wzięli, Boskie y ludzkie rzeczy pogwałcili, cesarza samego zabili, krwi chrześciańskiey brodzili v, głowe wszytkiego Wschodnego chrześciaństwa wziawszy, do Europy y do Zachodnych krolestw wrota sobie odszczepieństwem y vporem Greckim otworzyli.

Tak się skończyło państwo Greckie! Tak się odszczepieństwa y nieposłuszeństwa ku kościołowi Bożemu zapłaciły! Czego się żal, Boże!

Isidor, iako Platyna <sup>5</sup> powiada, ktory, dla wiary s. y iedności, drugie to więzienie v niebespieczeństwo ochotnie cierpiał, zataiony w grubych szaciech, pogańskiey ręki vszedł. Y snać 4 sie do Moskwy wrocić y tam męczeńską korone odnieść na koniec miał, o one prawde katolicką y iedność a pokoy Chrystusow zamordowany.

Wielki to, zaprawdę, człek y maż apostolski, nie tylo mocnością wiary, ale y krzyża Chrystusowego cierplionych zacnych y wielkich sług y męczenni (325)kow Chrystusowych, ktorego się do matki swey, do kościoła Rzymkrew niewinna woła na cię, narodzie skiego, iako corki, przyznali, a te stara

du, vpominał, mowił v śmiele Greki tałego vporu nie pomagał, ale, ieśli oni nie chcą, wroć się ty do onych s. ovcow starych Greckich, ktorzy w iedności powszechnego kościoła y stolice apostolskiev żyli. Do czego co cię pobudzać ma, y coś zbawieniu swemu winien - z tev cześci trzeciev zrosumiesz.

# ZAMKNIENIE TEY WTOREY CZĘŚCI 5.

Iako czterzmi cudy ten 8. ośmy zbor P. Bog wsławić raczył na wietsze potępienie tych, ktorzy go nie trzymaią. A iż o vporze Grekow sami Grekowie świadcza.

Abys obaczył każdy, iako sam w dobrowolne potepienie idziesz, ktory tego s. zboru nie słuchasz, ani na nim przestaiesz, a tą vnią, ktora się na nim stała, gardzisz, obacz, iakiemi cudy, iako czterzmi 6 drogiemi kamienmi, ten synod P. Bog ozdobić raczył.

Pierwszy się zda być nawiętszy se wszytkich: isz narody chrześciańskie se wszytkiego świata, gdzie iedno imię y sława chrześciańska kiedy zaszła, o || (326) nim nie tylo wiedzieli, ale tesz nan zezwolili iednem sercem, iednemi vsty, a zwłaszcza, isz oni chrześcianie, tak dawno oddzieleni od iedności kościelney, z tak dalekich stron, za dziwna pomoca Bożą, nań przyiachali, na iedno sie, iako masz ieden y ciało wością wsławiony. Nie mnieyszy tu od iedney głowy Chrystusowey zgodzili, a co ieszcze dziwnieyszego iest: wszyscy

<sup>1</sup> На полъ; «Calcocondilas, lib. 8». 2 Послъ этого, во 2 изд. добавлено: «w Dzień Ducha Ś., w dzień świąteczny». 3 Ha nord: «Platina, ut supra». 4 Ha nord: «Sanderus in Monarchia, fol. 556». 5 Это «заключеніе» не указано въ оглавленія, въ обонкъ наданіяхъ. 6 Во 2 над: «piacia».

matkę swoię, v ktorey mleko ewanieliey s. zsali, vczcili. Krwie oney, z niey żadna starowieczność wyniszczyć nie mogła; przedsię matkę swoię dzieci w tak długi czas poznały. To nie sa ludzkie sprawy, ale Boskie dziwne.

Drugi cud iest, isz P. Bog wzbudził patryarche Carogrockiego Iozepha, ktory po oney zgodzie z wielkiey radości, iako biały łabęć z-Symeonem starcem 7, piosnke one przed smiercią zaspiewał: ciusz teraz wypuść sługę twego, Panie, gdym tev iedności doczekał». Y oznaymił mu P. Bog godzinę śmierci iego, v kazał taki testament Grekom y wszytkim synom swo (327)im duchownym napisać. To sa, zaprawdę, nie ludzkie sprawy.

Trzeci. Isz się proroctwo Mikołaia papieża Piątego nad Greki, ktorzy tym zborem s. albo wiecey Panem Bogiem iednością kościoła iego wzgardzili, spełniło: isz suche drzewo czwartego roku, to iest w czwarte sto lath, iako się dzielić od papieża poczęli (rok za sto cierpliwość Boża liczyła) od Turkow wycięte iest. To proroctwo z Ducha Ś., a nie z ludzkiego dowcipu vrosło.

Czwarty ten iest cud, isz Isidor, tego s. zboru y iedności chrześciańskiey broniąc, cudownie y od Moskwy y od Turkow wyzwolony iest,—a tak wielkim a męczeńskim sercem zdrowia o to nastawiał. A co ieszcze więcey — ieśli tak iest, iako drudzy twierdzą, o ten pokoy części wtorey wywodziła, vzna (329) way s. iednosć y nawrocenie Grekow y iący, obacz każdy, iako papieżowie y Rusi, iako męczennik, zabity iest. Kto ten s. Łaciński kościoł był zawżdy zgoto pilnie y dobrym sercem vważy, po- dy y iedności Chrystusowey przyjacielem

zna sprawy Boże a głosu Bożego, ktory go do iedności s. kościoła jednego wzywa, vsłucha 8.

Zamykaiąc tę wtorą część a vpor (328) nieznośny Grekow pokazuiąc, przywodzę ich historyka Greckiego v zdanie iego o ośmym zborze y o takim niestatku nieszczęśliwych Grekow, ktoremu rychley, podobno niżli Łacińskiemu, wiarę dadzą ci, ktorzy przy nich stoia. Ty sa słowa Laonika Kalkokondyle 9:

«Rzymianie (powiada) v nawyższy biskup ich, żadney pogody nie opuszczaiąc, posyłali do Grekow, aby, się ziachawszy na iedno mieysce y concilium abo zbor czyniąc, zgodę z strony wiary s. miedzy sobą spoili. Lecz Grekowie, przez wiele lat swary przeciw Rzymianom wszczynaiąc, nie chcieli oycowskiego nabożeństwa swego zamieszać. Na koniec Ian Paleologus, krol Grecki, nabrawszy w Carogrodzie biskupow y vczonych Grekow, ziachał się z biskupem Rzymskim Ewgeniuszem Czwartym. Tedy Grekowie y Rzymianie z strony rzeczy, wierze ś. służących, zgodzili się. Ale Grekowie, ktorzy byli doma zostali, nie chcieli tego chować, co się we Włoszech na synodzie stanowiło. Stąd znać (powiada), isz Grekowie z strony wiary ś. vstawicznie niezgody siali y mnożyli».

słow tak niepodeyrzanego S tych świadka Greczyna o swych Grekach taką prawdę, ktora się w tey wszytkiey

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На полъ: «Luc. 2». <sup>8</sup> Послъ этого, во 2 изд. добавлено «пятое» чудо: «Piąty cud liczyć się może, iż, w dzień swiąteczny Ducha Ś., w Tureckich rękach Grekowie zginęli, na wielki y iasny znak, iż ich P. Bog za bluznierstwo na Ducha Ś. karał. Bo to był naprzednieyszy artykuł, ktorym swoie odszczepieństwo pokrywaią, y do tego czasu vpornie pochodzenia Ducha Świętego od Syna bronia». • На покъ: «Rerum Turcicarum, lib. 1».

y fundownikiem y do niey wieść y vpominać Grekow nigdy nie przestał, wiedząc, isz, okrom niey, zbawienia dusz swoich mieć nie mogli.

Z drugiey strony daie znać tenże Greczyn, iako kościoł Rzymski żadney przyczyny nie dał do rozerwania. Lecz sami Grekowie w rosterkach się y niezgodzie kochali, one siali y mnożyli, od iedności vciekali y rzeczy, ku poko-iowi a społeczności s. postanowione, psowali, a targać ie y rozsypować smieli.

Boże pokoiu y Pasterzu wielki nasz, Fundowniku iedności, Iezu Chryste! Ktorys przyszedł zbierać, a nie rozpraszać! Weyrzy na nie, a day im w tey niewoli pogańskiey, ktoraś ich dla tego odszczepieństwa dotknąć raczył, serce skruszone! Plaga twoia niech się im tak, iako Pharaonowi, na zatwardzenie v zaslepienie oczu ich nie obraca, ale raczey na powstanie ich. W ktorym Ciebie v twego na ziemi namiestnika (330) szukając v do twey jedności ś. z pokora się wracaiąc, niechay naydą przed okiem twoim Boskim hoyne miłosierdzie, y s tey niewoley wyswobodzenie ku wolney służbie twoiey! Zmiłuy się nad ludem twoim v owcami owczarniev iednev twoiev! A tym Ruskim narodom day ten rozum, żeby ich w tak ślepym vporze nie naśladowali, ale raczey imi się karząc w przybytku domu twego y w iedności Ciała twego osadzeni y sobie y braciey swey zgubioney miłosierdzie twoie wielkie a nieprzebrane ziednali. Ktory z Oycem y Duchem S. kroluiesz na wieki. Amen.

# (331) TRZECIA CZĘŚĆ.

oich mieć nie mogli.

Z drugiey strony daie znać tenże rodow Ruskich, przy Grekach storeczyn, iako kościoł Rzymski żadney zyczyny nie dał do rozerwania. Lecz z stolicą Rzymską ziednoczyli.

# PRZEDMOWA.

Na przestrogę v vpominanie narodow Ruskich, za Grekami idacych, vżywam słow krola Ezechiasza 1, ktory ostatki one z dziesiąci pokolenia, od Ieruzalem y iedności kościoła Bożego odszczepione v reka pogańska skarane, vpominał y wzywał do ś. iedności, mowiąc: «Synowie Izraelscy, wroćcie się do Pana Boga Abrahama, Izaaka v Izraela, a on sie tesz wroci do tych ostatkow, ktore vszły rel (332)ki krola Asyryiskiego. Nie bądźcie, iako oycowie waszy y bracia waszy, ktorzy odstapili od Pana Boga oycow swoich; y dał ie Pan w zaginienie, iako sami widzicie. Nie zatwardzaycie krzczyce waszey, iako oycowie waszy, podaycie się Panu a wroccie się do przybytku iego, ktory sobie poświęcił na wieki».

Także ia też mowię do ciebie, narodzie Ruski:

«Synowie iednego Boga Iezusa Chrystusa, chrztem s. odrodzeni! Owce iedney owczarnie y iednego pasterza niewidomego, pod iednym widomym Piotrem niegdy skupione, chrześcianie, krwią Chrystusową oblani! Wroccie się do Pana Boga, ktory w pokoiu, w miłości y w iedności mieszka! Wroccie się do Chrystusa nierozdzielnego y do testamenta iego, na ktorym nam miłość y iedność odkazać raczył! Wroccie się do wiary iedney, do owczarnie iedney y do pa-

<sup>1</sup> Ha norb: «2 Par. 30, [cr. 6-8]».

sterza iednego , przy ktorym byli starzy y święci Grekowie, oycowie waszy, przez tysiąc lat y daley! Nie bądźcie, iako ci młodszy Grekowie, bracia waszy, ktorzy, tak wielekroć czyniąc ||(333) zgodę, postanowienia v ziednoczenia z kościołem Bożym nigdy nic statecznie nie trzymali, ale odmienni a nieprawi przeciw ś. zborom, nad vmowe, nad prawo, nad przystoyność y postanowienie kościelne y Ducha Ś., niezszywaną sukienkę Chrystusowe rozdzierali 3 y niedawno przed pultora stu lat to sromotnie vczynili. Y przeto dał ie Pan Bog w reke Turecka, iako sami widzicie. Nie zatwardzaycie krzczyce waszey, abyście iarzma Chrystusowego w posłuszeństwie namiestnika iego Piotra s. y potomkow iego nosić pokorni nie mieli, a w hardości waszey ginęli. Podaycie się pod rękę Boza. Poćcie do oney mocney opoki y przybytku, do kościoła Rzymskiego, ktory sobie P. Bog poświęcił na wieki, isz go do tego czasu żadna stałość, ani okrucieństwo, ani kacerstwo obalić nie mogła, ani obali(li) 4 na wieki, dla słowa y obietnice onego, ktorym ziemia y niebo stoi 5. Do czego czym się nawięcey przywodzić v iako te s. iedność wykonać macie, iuż, za pomocą Ducha Ś., w tey ostatney części przełożyć wam chcę».

#### Rozdział 1.

||(334) Iako są niebeśpieczni zbawienia ci, ktorzy przy Grekach odszczepieńcach stoią.

Wezmi przedsię, narodzie Ruski, a scioł vczynili, okrom tego, w ktorymevważ pilnie: w iakim niebespieczeństwie zbawienia twego iestes, idąc za temi luprzodkami zbawienie swoie naydowali?

dźmi, ktorzy cię od iedności kościoła Bożego y od prawego pasterza twego oddzielili, a do miłości y zgody y iedności Chrystusowey takie złe serce vczynili? Patrz, iako od niey vciekaią, prawowiernemi się hydzą, y sami tylo chrześcianmi być chcą, inne wszytki Zachodne kościoły, bez prawa, bez rozumu, bez dowodu potępiaiąc. Obacz, ieśli to Duch iest Boży, duch miłości Chrystusowey, ktory rozprasza [y] crzdziera, ludzie wadzi, a zgody nierad widzi?

Powadzić się y w swary zaść braciey rzecz iest ludzka y przygodna; ale długo w gniewie trfać nie iest rzecz chrześciańska; a zgody y iedności niechcieć y od niey biegać a zawżdy ią rozparać dyjabelskie iest dzieło.

Powadzili się Grekowie z Łacinniki, bracia iednego Oyca Chrystusa y iedney matki ko||(335)scioła ś.—nie dziwno: ieden drugiemu iaką do gniewu przyczynę dał! Lecz Łacinnicy przez biskupa nawyższego, iako oyca obudwu, trfać w rosterkach nie chcieli, Greki przenaydowali, tak wielekroć do zgody vpominali. Często barzo papieżowie przez listy, kxięgi y pisania rozmaite y przez posły swoie Greki obsyłali y płaczliwie nad ich oderwaniem narzekaiąc wskazowali:

«Bracia mili! Członkiście nasze y krew ze krwie y kości z kości naszych! Czemuście się od nas odłączyli, a od iedney głowy swoiey, od nawyższego kapłana oddzielili? Czemuście <sup>7</sup> P. Boga, to iest iedności y miłości chrześciańskiey odstąpili, a innyście sobie ołtarz, inny kościoł vczynili, okrom tego, w ktorymeście przez tysiąc lat prawie z swemi przodkami zbawienie swoie naydowali?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На ногъ: «Psal. 75; 1 Ioan. 4; Ioan. 17; Ioan. 10». <sup>3</sup> На погъ: «Ioan. 19». <sup>4</sup> Во 2 изд.: «obali». <sup>5</sup> На погъ: «Matt. 16; Luk. 22». <sup>6</sup> Взято изъ 2 изданія. <sup>7</sup> На погъ: «Iosu. 22».

Czemuście nami v towarzystwem naszym wzgardzili? Ieślisz my 1 wam iaką przyczyne dali, ziedźmy się do kupy na synod s., zdavmy sie na wyrok Ducha Ś., ktory w synodziech porzadnych kościoł Chrystusow rządzi! || (336) Przestaniem na tym, co biskupi swiata wszytkiego navda. Iedno sie nie targaymy a rosterkow w chrześciaństwie nie rozmnażaymy! Nie daymy pociechy pogaństwu nieprzyjacielom wiary ś., aby się z naszych rosterkow weselili a rozdwojone v niezgoda osłabione opanować v kościoł Chrystusow gubić mogli!»

Tak na Greki wołali wszyscy iakmiarz od piaci set lat v dalev papieżowie, iako y sami Grecy znaią (okrom onych starszych, ktorzy Greki z rozmaitego heretyctwa wyrywali y za tę iedność, iako Marcin y Sylueryus, papieżowie, krew rozlali, y innych wiele posłow papieskich Grekowie pogubili). Szczęściło się niektorym, iako Adryanowi Wtoremu, Innocentemu Trzeciemu, Grzegorzowi Dziesiatemu, ale nie długo. Co sie około iedności z Greki na ś. zborach postanowiło, to Grekowie targali, a nic statecznie nie trzymali.

Nakoniec poszczęścił P. Bog Ewgeniuszowi Czwartemu w Florencycy, iako się rzekło. Przyiachali Greko||(337)wie z patryarchą y cesarzem swoim, Łacinniki o przydanie onego słowka w Kredo cy od Syna> obżałowali, sprawę wzieli. Prawde y niewinność kościoła Rzymskiego nalezli, zgodę s. y iedność postanowili, podpisali, zapieczętowali. Zwierz-

pocałowaniu y spolnym obłapieniu, y w daniu pokoiu Chrystusowego, z wielkim sie weselim roziachali. Ale (niestety y wspomnieć przykro!) do domu przyiachawszy, wszytko wniwecz obrocili, miłość v iedność zrzucili, pokov skazili, postanowienie Ducha Ś. zbluznili, znowu Łacinniki doma pokatnie potepiwszy, do swego się błota (y dyabelskiego dzieła, to iest) 2 rosterkow y odszczepieństwa wrocili.

Obaczże, narodzie Ruski, za iakim vporem y niewstydem y prawie, iż tak mam rzec, szalenstwem idziesz. Izali to (nie dyabelskie dzieło---) dod zgody vciekać a nigdy się niechcieć iednać? A co ieszcze gorzey-wiary, słowa, ślubow, sadow, zmowy przy||(338)stoyney y porzadnev nie trzymać? Iusz v ludzi nigdy nic pewnego, ani w duchownych, ani w swieckich sprawach nie zostanie? Iusz y po synodach nic y sądow żadnych nie trzeba! Iusz pokoiu, miłości, wiary, sprawiedliwości nigdy miedzy ludźmi nie bedzie! Rychley by bez słońca świat być mogł, niżli ludzie bez rzadu y trzymania rzeczy tych, ktore się raz postanowią. A zwłaszcza na porzadnych & zborach powszechnych, gdzie chrześcianin wyznawa y wierzy, isz tam Duch S., gdy o wiare s. rzecz iest, wszytko stanowi. Y tam ono słowo apostolskie 5 brzmi: «tak się nam zdało y Duchowi Ś.» Obaczże, za iakimi ludźmi idziesz, a iako cię nie tylo w to sprosne a vporne odszczepieństwo, ale y wing zbawienia twego niebespieczności prochność papieżowi mocą wielkiego syno- wadzą. Bo wszytcy v Grekow y z Gredu wyznali, y przy swoim cesarzu, y w ckiego kościoła przełożeni duchowni za

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Во 2 изд.: «ieśliśmy». <sup>2</sup> Взятое въ скобки во 2 изд. опущено и замънено предлогои»: «do». Во 2 изд., вмёсто этого скова: «glupstwem». Взятыя въ скобки скова во 2 изд. опущены и замънены свъдующими: «vczniom Chrystusowym, ktorym na testamencie Mistra ich, za nie vmieraiący, miłość zostawił, przystoyno iest». В На полъ: «Асto. 15».

wchodzą drzwiami, ale inedy, iako włazowie 6. Ponieważ 7 od głowy y od nadziewięć (339) set zwykli, mocy nie bierza; ani na patryarche żadnego Carogrockiego, a pogotowiu na żadnego, ktory od niego moc duchowna bierze, papież nie zezwala, y owszem iego wykli-(w Włoszech) 8 mianuie 9. A iakosz oni do skarbow Chrystusowych otworzyć komu moga, ponieważ kluczy od nawyższego klucznika Piotra s. y potomka iego, ktoremu samemu, iako starszemu wszytkiego kościoła, klucze dane są, nie bierzą? 10 Zatymże idzie, isz wszyscy ich biskupi y popowie, aczkolwiek poświęcenie maią (ieśli sukcesia 11 v nich nierozerwana 12 trfa; bo y w tym podobno mogł by kto za takim nieporządkiem ich wątpić), ale mocy na rozgrzeszenie y rozwiązanie nie maią. Wszytkim iest w takiey klątwie y oddzieleniu od głowy y [od] 13 starszego zahamowana. (Przetosz nikogoż prawdziwie nie rozgrzeszaia y, vrzędy swoie kapłańskie sprawując, grzeszą. Y ci, co od nich sakramenta biorą, w tymże grzechu są, y nic od nich ku pożytkowi zbawiennemu brać nie moga) 14.

narodzie Ruski, a vważył, iako to są wszyciek zaroście, y dobre nasienie wielkie v prawdziwe rzeczy, ktorych straci. Tak Grecki y Ruski kościoł, bębysmy my, katholicy, ktorzy iaśniey na dąc bez zborow s., bez nauki, bez poty duchowne sprawy y taiemnice wiary rządnych pasterzow, y to, co dobrego patrzem, mowić nie śmieli. Lecz y wy się z początku wsiało, zepsować się sami to baczyć możecie: isz popowi mo- musi takim oddzielenim y zaniechanim.

tym odszczepieństwem na dostoyności nie że moc na rozgrzeszanie y na służenie y na inne kapłańskie vczynności władyka zahamować, a władyce metropolith, wyższego biskupa, iako byli przez lat a metropolitowi patryarcha. A ponieważ patryarcha Carogrocki ma v mieć musi starszego, a inny nie iest, iako się pokazało, iedno papież, — może papież wszytke moc zatrzymać patryarsze, isz iev ani sam vžywać, ani innem wolnie na, i innego Carogrockiego patryarche y słusznie podać nie może. Iakosz się tak dzieie. Toć iest wierna a ista prawda y nauka y wiara kościoła Bożego. Na ktora gdv sie rozmyślisz, masz 'sie na co wezdrgnąć, a o ś. iedności y obroceniu się do tych kluczy y skarbow Bożych v do klucznika Chrystusowego pomyślić.

Nakoniec 15 odszczepieństwo tak iest od kacerstwa bliskie, iako kłos || (341) ziarna, w ziemię wrzuconego. Bo iako mała rana na początku codzień więczsza, gdy iey nie goisz, roście, - tak odszczepieństwo od kościoła co-dzień w nowe y więtsze błędy idzie, iż się z niego rozna y kacerska wiara vczyni. Bo bez wodza y bez głowy pretko owce zabłądzą, a im daley, tym wiecev błędy rostą. A zwłaszcza za długim v starym barzo zaniechanim, gdzie się rola zależy, a nie chędoży; gdzie ogrod bez plewidła iest, chwa-(340) O, byš na to oczy otworzył, stow y byla prętko narodzi, y prawie

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> На полъ: «Ioan. 10». <sup>7</sup> Послъ этого, во 2 изд. вставлено: «od Piotra świętego». <sup>8</sup> Во 2 взд. онущено. • На полъ: «In bulla Coenae Domini». 10 На полъ: «Matt. 16; Matt. 16; Ioan. 21». " Посяв этого, во 2 над. добавлено: «abo następowanie biskupa po biskupie». "Во 2 над.: «rozerwane». 13 Взято изъ 2 изданія. 14 Взятое въ скобки опущено во 2 изданіи. 15 Во 2 над. на полъ: «Odszczepieństwo bliskie iest kacerstwa».

A zwłaszcza gdy chrześcianie w ręce iest przeciw ewanieliey, || (343) ktora pogańskie wpadną, w ktorych do porzadku, nauki v z innymi narody chrześciańskimi porozumienia przyść barzo trudno.

### Rozdział 2.

Artykuły błędow tych, ktore się w Ruskim nabożeństwie nayduią.

(342) Ia tych niżey położonych błędow, z vragania żadnego, ani z niechuci 1 nie wyliczam (nie day, Boże, czego bez vprzeymey miłości y ku zbawieniu bliżnich naszych vprzeymego 2 serca tu mowić), z pożalenim to wyczytam a w takim zaniechaniu y nieum[ie]ietności duchownych Ruskich dziwuie się, ieszcze czego gorszego nie masz. Tylo bych rad, abys tego, narodzie Ruski, prawie palcem dotknał, iż odszczepieństwo ód kościelnev iedności bez wielkich błedow v heretyctwa v zbawieniu szkodliwych zabobonow być nie może.

- 1. Pierwszy a głownieyszy iest artykuł błedow Greckich — złe o Duchu Ś. rozumienie a vwłeczenie Synowskiey z Oycem w pochodzeniu Ducha S. rowności. O czym się iuż dosyć mowiło. W ktorym ieśli vpornie stoią, a tego przą, iż Duch Ś. nie pochodzi od Syna, tak iako v od Oyca, nie tylo błąd iest, ale v kacerstwo sprosne.
- mowić smieją, iż kościoł Rzymski, na przeciw słowom Bożym y nauce kamieysce Piotra s. wstępuiący, nie ma tolickiey. Ażeby kto nie rzekł, iż to s zwierzchności y władzey od Boga daney swey woley ludzkiey y złey sprawy dunad kościołmi wszytkiego świata. To chownych idzie, a || (344) nie z zakonu

iednego pasterza Piotra widomego v namiestnika Chrystusowego wszytkich baranow y owiec Bozych vkazuie 3: przeciw wszytkim ośmiom zborom, ktore za to, iako się vkazało, biskupa Rzymskiego zawżdy miały.

- 3. O świetych trzymaja, jakoby ieszcze w niebie nie byli a na twarz Bożą nie patrzyli; ale do widzenia twarzy Bożey ciał zmartwychwstania czekaią. Co im też na ośmym zborze zadano. To iest przeciw pismu s. y apostolskiev nauce 5 y przeciw wszytkim doktorom Greckim y Łacińskim.
- 4. Trzymaia, iż żadnego czyścu niemasz a przedsię się za vmarte modlą, mieniac podobno, iż potępionym w piekle pomoc dać swemi modlitwami, ofiarami y iałmużnami moga. Co iest (sprosny) 6 błąd, kacerstwo y fałszywa nauka przeciw ewanieliey, apostolskiemu pismu 7 y doktorom 8. Co sie na innym mieyscu wywodzi 8.
- 5. O małżeństwie 8. y zwiąsku iego nierozdzielnym w nowym zakonie nic nie trzymaia, rozumiejac, iż sie rozwiazać to może od ludzi, co się od samego Boga wiąże. Y przeto około tego wielkich iest v iawnych błędow dosyć miedzy nimi, Ieden ma kila żon żywych; a popowie v władykowie śluby Bogu vczynione y sakrament ten rozwięzują; a możni, postrzikszy na czernyce iednę, drugą 2. Przeto odstąpienie od kościoła wolnie biorą, y ile ich chcą. Co iest

<sup>4</sup> Bo 2 мад.: «niechęci». <sup>2</sup> Bo 2 мад.: «z szczerego». <sup>3</sup> Ha полъ: «Ioan. 21». <sup>4</sup> Bo 2 мад. ка поль: «O tym na Greki pisze Greczyn Gennad. Scho.» В На поль: «2 Cor. 5». В Во 2 надалія опущено. <sup>7</sup> На полъ: «1 Cor. 3». <sup>8</sup> Послъ этого, во 2 изданіи добавлено: «Те cztery błędy заdaie im ich Greczyn Gennadius Scholarius, y pisał przeciw swoim Grekom>. Ha norh: «Matt.19».

Greckiego, — tedy niech wie, iż im to chleb (a nie mowi, ieśli przasny, abo na osmym zborze zadano iawnie. Y sprawuiąc się o to, mienili, iż bez przyczyny nie rozwodzą. A ono iedna na świecie przyczyna się nie naydzie, dla ktorey by ten się węzeł, gdzie się porządnie raz stanie, rozwiązać się tak mogł, aby drugą żonę, abo drugiego męża za żywota kto mieć mogł, abo mogła. Inna rzecz: gdzie nigdy prawe małżeństwo nie było, ani być mogło, abo gdy ie od mieszkania z soba kościoł wyzwoli a żyć w czystości obiema. abo sie zgodzić każe.

- 6. Powiadaią, iż nie może być więcey, iedno siedm synodow abo zborow powszechnych, y ktoryby iedno był osmy, abo dziewiąty y daley, tedy iuż iest przeklęty. To iest wielkie głupstwo y fałsz, y do zguby kościoła Bożego droga? Bo nigdziesz się pokov v iedność chrześciańska y obrona wiary s. przeciw kacerstwom, ktore zawżdy powstaia, nie stanowi, iedno na 8. zborach, ktore im są gęstsze y częstsze, tym więtsza iedność chrześciaństwa y porządek koscielny roście, y przeciw fałszu obrona. Znać że się Grekowie ośmego zboru boia. na ktorym się błędow swych wstydzili, y oczyścić kościoł Rzymski musieli. Y terasz od zboru s., iako winni od sędziego, vciekaią. Kto zle czyni (pismo mowi) 10, od światłości vcieka; a kto dobrze, żadnego się sądu nie boi, ale idzie na światłość, aby się pokazały sprawy iego.
- 7. Cswierdzą, iż w przasnym chlebie przenachwalebnievszy sakrament poświecon | (345) być nie może. Co iest głupi bład a nierozumny przeciw pismu ś., ktore nie tylo to mowi, isz Pan wział żego zostanie po przyimowaniu wiernych,

- kwaśny), ale iż czasu tego wieczerza swoie sprawował, gdy kwas, wedle zakonney vstawy 11, nie tylo z domow, ale y ze wszytkiego krolestwa Żydowskiego wymiatano.
- 8. Na mszy swoiev abo obiedniev chlebu prostemu a ieszcze niepoświęconemu kłaniaią się y padaią; a po poświęceniu żadney czci przenaświętszemu sakramentowi y Ciału Bożemu nie czynią. Co poszło na bałwochwalstwo, ieśli nie iest szczere bałwochwalstwo. O co ich też na ośmym zborze papież pytał, a sprawić się tego nie mogli] 12.
- 9. Twierdzą, isz się nie tylo słowem Bożym, ale v modlitwa kapłańską staie Ciało Boże y Krew na ołtarzu, iako na ośmem zborze przeciw temu ichże Bessarion pisał v mowił. Co iest wielki bład, aby się co w tey mierze modlitwie kapłańskiey przypisać miało. Ktora drugdy iest brzydka przed Bogiem, gdy w grzechu v ołtarza służy; a iednak y nagorszy kapłan nie modlitwą swoią, ani zasługą, ale samym mocnym słowem Bożym ten wielki sakrament czyni 13.
- 10. Przenachwalebnieyszy sakrament, raz w Wielki czwartek poświęcony, cały rok dla chorych chowaią, mieniąc, iż się innych dni świeżo poświęconego chorym dać nie godzi. To iest wielka nievczciwość Ciała Bożego! Poniewasz osoba chleba trwać tak długo cało bez zprochnienia abo zepsowania nie może. Gdzie ieśli osoba y smak chlebowy ginie, pewna rzecz iest, iż tam Ciała (346) Bożego niemasz, v iest szczere (bałwochwalstwo y) 14 chorych oszukanie.
  - 11. 15 Popowie ich, gdy co ciała Bo-

<sup>10</sup> На полъ: «Ioan. 3», 11 На полъ: «Exod. 12». 13 Взято изъ 2 изданія. 13 Во 2 изд.: «роє́місса». 14 Во 2 взд. опущено. 15 11-ое «ваблужденіе» опущено во 2 изданін.

po obiedzie v naiadszy się, ida do cerkwie v ono, co zbyło, bez vczciwości abo z mała czcia nieprzystoynie iedza. To iest wielka nievczciwość tak wielkiego sakramentu, o ktorym kościoł ś. postanowił, aby natszczo brany był. Y trafia się, iż sobie popowie na obiedzie podpiia.

12. 1 Nic o to nie dbaia, gdy, w niedostatku wina, gdzie ludzi wiele do stołu Bożego idzie, wodę mieszaią, po poświeceniu kielicha, tak barzo, iż tam smaku winnego nic czuć nie będzie. To gdy tak iest, szczera iest omyłka ludzi, ktorzy mniemaią, aby tam Krew była Pańska. Poniewasz gdzie prawego wina y winnego smaku nie masz, poświęcona być Krew Pańska nie może, ani tam iest.

13. Spowiedź tesz ś. v nich w lekkiev wadze iest. Bo popowie ida do mszev bez spowiedzi w nawiętszych grzechach, a nie spowiadają się, iedno iako lud pospolity, raz w rok. To iest nie tylo wielka krzywda przenaświętszemu sakramentu, tak do niego sprośnie iść mogac się spowiedzią s. (bez ktorey gdy być może żadne odpuszczenie grzechow nie iest) oczyścić; ale też zatracenie duszne tego, ktory nie godnie, wedle apostoła 3, przystępuie. Bo nie tak sa świeci popowie ich, aby przez rok zgrzeszyć nie mieli. [A lud pospolity nie czynią spowiedzi prawey, iedno iako im pop z xiag czyta] 4.

nia za sakrament kościelny nie maią; a może, okrom samego patryarchy. To wszytcy || (347) przeciw s. pismu twier- iest błąd wielki y ciągnie z sobą wiele

dza, żeby ie pop dawać zawżdy mogł. iakosz y każdy z nich daie. Co się słowu Bożemu sprzeciwi, ktore vkazuje, isz tego sakramentu żaden mnieyszy kaplan, okrom apostołow, na ktorych mievace biskupowie wstapili, nie dawał .

15. 7 Pomazanie ostatnie oleiu 4. khda na vmarłe, y tego sakramentu nad samym bezdusznym ciałem vżywaia. To iest błąd wielki y nieznośny, aby sakrament, ktory samym tylo ciałom y ziemi, okrom dusze, służył.

16. 8 Na potłumienie czystości s., w pismie s. zaleconey, y cnoty wysokiey nowego testamentu, żadnego do kapłaństwa nie przypuszczą, z vstawy y z zakonu, ktory by żony nie miał, tak isz żadnego popu v nich bez żony nie naydziesz. To iest srogi grzech-dary Boże, czystości ś., psować a wszytkim łaski tey, ktorą Bog niektorym hoynie dać może, vwłoczyć. Iest tesz to niemała krzywda s. czystości, ktora tak zelżona iest, isz ia od dostoieństwa kapłańskiego odmiataja.

17. 9 Gdy na kapłaństwo ▼ inne stany duchowne władykowie świeca, żadna miara bez pieniedzy być nie może, aby tyle a tyle kop za to dać nie miał poświęcony. Czego sobie za grzech nie maią. A ono to iest sprosne świętokupstwo, w ktorym dary Ducha S. pieniadźmi z Symonem czarnokxieżnikiem, ktorego Piotr s. o to zgromił, szacuia 10.

18. 11 Chrzysma ś., powiadają, isz po-14. <sup>5</sup> Bierzmowania <sup>6</sup>. y potwierdze- swięcić żaden władyka y metropolit nie

<sup>1 12-</sup>ое «заблужденіе» опущено во 2 изданія. 2 Во 2 изд. это «заблужденіе» пом'ящено ва 11-мъ мъстъ. <sup>3</sup> На полъ: «1 Сог. 11». <sup>4</sup> Взято явъ 2 изданія. <sup>5</sup> 14-ое «заблужденіе» опущем во 2 изданін. 6 На пов'є: «Acto. 8». 7 15-ое «заблужденіе» опущено во 2 изданін. 8 16-ое «заблужденіе» опущено во 2 изданіи. • Это «заблужденіе» пом'ящено во 2 из изданія на 12-иъ ивств. 10 На полв: «Асto, 8». 11 18-ое «заблужденіе» опущено во 2-иъ изданів,

nieprzystoy (348) ności. Bo dostając z jedno wyznanie, jedno serce v jedny vsta tak daleka krzyzma, bez ktorego sakramenty niektore być nie moga, wiele ludzi zawodza, y sami się omylaia, gdy albo zginie, albo się zfałszuie, albo się dawnością czasu zepsuie. A ono w katolickim kościele co-rok sie odnawia od biskupa, dla potrzeb chrześciańskich.

19 12. Zwierzchym ceremoniam v obrządkom więcey dufaią 13, niżli trzeba 14. Y w obrazach s., y około wzywania s. Bożych, y w innych kościelnych rzeczach wiele maia nieprawości, iako to, za nievmieiętnością y wielkim przez tak długi czas synodow y naprawy potrzebney zaniechanim, być musi, isz się bez sprawy y nauki y czyścienia a plewidła kapłańskiego z nabożeństwa wiele rzeczy w zabobony v złe vżywanie obraca 15.

## Rozdział 3.

Isz o wielkie rzeczy idzie, a isz inna wiara iest v Rusi za Greki idacemi 16.

Tu, iako baczysz, narodzie Ruski, nie liczą się rzeczy te, ktore ku cerymoniam, to iest ku temu, na czym wiara nie należy, służą, z czym y bez czego wiara być dobra może. Nie idzie tu o śpiewanie alleluiey, ani o święconą wodę (iako nam Grekowie zadaią), ani o dłuszsze, albo krotsze posty, ani o brody zapuszczone, albo || (349) podstrzygane: ale o rzeczy, wierze ś. służące, ktore ka Rzymskiego kościoła chrześcianin, wyznać na zbawienie potrzeba, bez kto- isz go za poganina być mienią, y za rych zdrowa nauka y cała wiara być posługę Bogu maią — takiego tracić y nie może, a o ktorych iedna wiara y zabijac.

być maią miedzy wszytkimi na świecie chrześciany. W czym ieśli się nie zgadzamy, wiary iedney nie będzie. A dwie sobie rozne być dobre nie moga: albo ta dobra, a ona zła; albo ta zła, a ona dobra.

Wiem, isz miedzy wami wiele iest takích, ktorzy mowią: «iednać to wiara v Grekow y v Rzymian, sami tylko heretykowie-Zwinglani, Luterani, Nowochrzczeńcy y inni złą wiarę maią». Boże. day by tak było! Prawda, isz oni starzy święci Grekowie y prawie świat wszystek nie miał inney wiary rozney, iedno tę, ktorey Rzymian nauczył Piotr s. v Paweł. Ale kto się dziś przypatrzy, a tych waszych Grekow, ktore sobie za starsze swoie duchowne macie, pilnie spyta, co o Rzymskim v Łacińskim kościele trzymaią, wielka się rozność y wielka nienawiść przeciw nam katolikom || (350) v Grekow navdzie.

Słysze, isz przed lat kilkiem albo kilanascie tu w Wilnie był nieiaki nauczony człek duchowny, z Carogrodu posłany od patryarchy do was. Tego, iako mam sprawe, namowicieście żadna miara nie mogli, aby do i. m. k. biskupa dzisieyszego Wilenskiego Walervana szedł a iego przywitał. Mienił, iż z nami katoliki społeczności żadney około wiary y rzeczy duchownych mieć się nie godzi, za heretyki nas poczytając.

A w Moskwie — tak rzecz iest brzyd-

<sup>12</sup> Во 2 изд. это «заблужденіе» пом'ящено на 13-мъ м'яст'я. 13 Во 2 изд.: «ufaią». 14 Во 2 над: «ротгаева». 13 Въ Сборникъ Ивана Ласицкаго (Spirae, 1582, стр. 222-224). Русскія «ваблужденія» вояты, конечно, нев 1-го изданія сочиненія Скарги. 16 Этоть гозідіві онущень во 2 наданін.

Grekowie nie tey wiary są, ktorey byli skim żyli, zwierzchność papieska nad gdy z nami żyli w iedności ś., iuż inną sobą znali, w pokorze y cichości serca, sobie vczyniwszy, nas heretykami zowią, y w poddaństwie vrzędnika kościelnego a inaczev o nas, niżli wy, ktorzyście, sie prawdzie nauki naszey przypatrzyli, rozumieia. Oddzielaiac się od nas, oddzieloną też y odszczepioną wiarę sobie vczynili, ktora iuż nie iest wiara, ale, ieśli w niev vporni są, heretyctwo iest v nauka obłedli (351)wa.

Przetoż cie wiernie przestrzeg amy abys tym Grekom nie dufał, a nie tych sie młodych, ale onych starych, ktorzy w zgodzie byli z kościołem Rzymskim, trzymał, y za tymi szedł, ktorzy, ostrożnievszy około swego zbawienia bedac zawżdy się z stolicą Piotrą s. y z swym nawyższym pasterzem iednoczyli, a teraz przed pułtorem stu lat iawnie na osmym zborze tego poprawili.

## Rozdział 4 1.

Iako sie starodawnością y przodkami swemi wymawiać nie mogą, starszymi swoiemi duchowani nemi.

kich zacnych oycow Wschodnich: Bazy-

To się ktemu mowi, isz teraznieyszy lat w iedności z kościołem Łacińnawyższego Panu Bogu się podobali. Do tych my was wzywamy, y prosiem Boga, aby onych oycow serca y wiarę w was syny ich wlać raczył; żebyście, tak iako oni, w miłości Bożey y pokoiu a zgodzie v iedności chrześciańskiev zbawienie swoie naydowali! Odstapcie onych zuchwałych, hardych. nieposłusznych Grekow, Ianow, Phocyusow, Michałow v teraznievszych vpornych a zgody chrześciańskiev nienawidzacych patr. Carogrockich (ieśli tacy sa)! Nasladuycie v tych Grekow, ktorzy, v dawno v świeżo na stolicy Carogrockiey siedząc, to iedność ś. kościelną raili, do niey was wzywali, onych Menow, Tharasiusow, Pawłow. Bekow. Scholariuszow 2! Słuchavcie testamentu prawego swego oyca Iozepha, patryarchy Carogrockiego! Idżcie za tymi Greckimi doktormi 3. ktorzy w tych || (353) piaci set lat przed nami z szczerego serca z kościołem się Rzymskim iednoczyli a was do tegoż przywodzili, iako synowie starych onych s. Grekow! Pomnicie na Iozepha, iaki wan Rzekł by kto z was: «dawna y stara testament zostawił?! Nie zapominaycie iest wiara Grekow, ktorych ieszcze y Isidora abo Sidora, ktory o to więzienie apostoł Paweł s. nauczał, y tak wiele s. cierpiał, y snac gardło dał, y krew rozovcow w niev się poświęcili y Panu Bogu lał, aby was był do tego przywiest podobali». Prawda! A kto tego przeć może? mogł, co my wam teras radziem. Prot-Do teyże my starey ś. wiary onych wiel- no się przodkami wymawiać masz 4 Bez lidzby iest Grekow, starych y lego, Chrysostoma, Grzegorza, Athana- młodych, ktorzy wam przykład tey jedzego, Maxima y innych was wzywamy. ności vkazali, a ciebie, narodzie Ruski, Bo ci wszytcy v inni aż po (352) siod- przestrzegali v nauczyli v teras świetym mym zborze we sto y niemal dwieście s. ośmem zborem cudownieć Pan Bog.

<sup>1</sup> Во 2 изд.: «trzeci». <sup>2</sup> Во 2 изд., вићсто последняго слова: «Hennadyuszow», <sup>2</sup> После этого, во 2 изд. добавлено: «y pasterzmi waszemi». 4 Во 2 изд. на полъ: «Przodkami się nie wymawiać».

to ziednoczenie podobało; a odstapienia y rozerwania kościelnego dłużey cierpieć nie chciał, ale odszczepieńce pagańska reka pokarał.

Ieśli tych ś. Grekow przodkowie waszy słuchać nie chcieli, a za hardemi się, nie za pokornymi, za odszczepieńcy, a nie za tymi, ktorzy iedności y zgody chrześciańskiey vczyli, vdawali,-oni za to teraz odpowiadaią. Ty grzechow głupstwa oycow twoich nie na (354) śladuy, a to czyń, co widzisz lepszego, y na co się narody wszytkie chrześciańskie y oycowie osmi s. zborow Duchem S. zgodzili. Miał by więtszą wymowkę, gdyby wszyscy Grekowie y zawżdy przy tym odszczepieństwie stali. Ale gdy wielka część y po wszytki czasy v owszem wszyscy bacznieyszy y nabożnieyszy swych się Grekow vporem brzydzili, a do iedności z kościołem Rzymskim radzili, — wymowki mieć nie możesz. Ieśli 5 też ktorzy przodkowie waszy o tych odszczepieństwach Greckich nie wiedzieli, a ieden kościoł ś., iako maja w kredzie swoim wyznawali,-tych potepić, mym zdanim, nie możem; wszakże ich też wymawiać sie nie godzi, ieśli o tym odszczepieństwie wiedząc, z niektoremi Greki kościoł ś. Rzymski bluznili, do ktorego iedności, zdrady 6 Grekow odszczepieńcow zrozumiawszy, vdać się byli winni. To wiemy, iż starość nie czyni rzeczy dobrey, ktora naprzodku zła była. Y pultora tysiąca lat Żydom nie pomoga, iż swych przodkow w niedowiarstwie nasladuią. Y nikogosz sta (355)- w kościele Ruskim fundowane są, rowieczność w tym, co iest przeciw Bo-trudno się dobrego rządu y obmygu, nie wymowi. Starszy 7 Iakobitowie ślania prawego o zbawieniu ludz-

iako się rzekło, pokazał, iako mu się v dawniey, to iest od czwartego zboru, odstapili, a przedsię w heretyctwie przodkow swych wymowki nie maia. Także Ormianom y, iako zbor Florencki mowi, dziewięcset lat nie wadziła, aby się z kościołem ś. ziednoczyć, a błedow przodkow swoich odstąpić nie mieli.

> Lecz tobie, narodzie Ruski, mnieysza wymowka, bo chociaż od piąciset lat był w tym przy zuchwałych Grekach odszczepieństwie, iednakież po wszytkie czasy tych piąciset lat miał Greki swoie katoliki, ktorzy cię swym przykładem do iedności ś. y wiary prawey przywodzili y vpominali. Miałeś zawzdy ony Stephani, Nicephory, Blemmidy, Metafrasty, Beki, Bessarioni, Isidory, Scholaryusze 8, Iozephi! Miałeś przed pułtora stą lat zbor Florencki wszytkich Grekow, ktorzyć to odszczepieństwo zganili. Miałeś y tu przy sobie przez ten wszytek czas sąsiady twoie Polaki, ktorzy cię do iedności ś. wzywali y twego tobie zbawienia niebespieczność vkazowali, Miałeś y bracią swoię wie-(356) le zacnych ludzi z Ruskiego pokolenia, przez te wszytkie pięcset lat, ktorzy się do kościoła s. Rzymskiego. iako do głowy swey, od odszczepieństwa nawracali, ciebie przykładem swym do tegoż wzywali. A tak wymowki żadney z przodkow swych y z tey zastarzałości y dawności mieć nie możesz.

## Rozdział 5 9.

Iako dla trzech przyczyn, ktore

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Во 2 мад. на полъ: «Niewiadomość ma wymowkę». <sup>6</sup> Во 2 мад.: «niestatek». <sup>7</sup> Во 2 над. на повъ: «Stharowieczność wymowki w złym nie ma». Во 2 изд.: «Gennadyusze». Во 2 нвд.: «czwarty».

kim spodziewać, kto ma, ieśli się na radę Pana naszego, na przykłady ś. z kościołem Rzymskim nie ziednoczy.

To cię ieszcze więcey wzruszać ma, gdy obaczysz, narodzie Ruski, iako zle v ciebie wiara chrześciańska vgruntowana iest, iż z niey nigdy prawey pociechy v ochłody duszy twey y pokarmu a nauki duchowney 1 mieć nie możesz, okrom tego, iż (ci) wiarę twoię ci swarliwi Grekowie pretko sprosnym odszczepieństwem zakwasili, y rosterk a niepokov z kościołem Bożym rychło po przyięciu wiary do ciebie wnieśli, iedność y miłość tobie brzydząc a nas niewinnie do ciel (357) bie odnosząc.

Okrom tego, mowie, trzy inne rzeczy tobie ku wielkiey przeskodzie duchowney od Grekow podane są, z ktorymi się nievmieiętność wkorzeniła, za ktora nigdy bespieczney a gruntowney nauki y sprawy zbawienney mieć nie możesz. To iest: małżeństwo duchownych twoich, a iezyk Słowieński, a złe vtwierdzone posłuszeństwo świeckich przeciw duchownym.

Za tymi trzemi rzeczami tobie nauka Boża ginie, sprośność się y grubość korzeni, do vznania prawdy- oczy się ćmia, za nieumiejetnościa błędy nastają, obroki duszy twoiey, ktore z słowa Bożego mieć masz, vstaią, rząd żadny 3 dobry y nic doskonałego być nie może.

Acz 4 Wschodnim kościołom, ktore małżeństwu dopuściły kapłaństwa (to iest iż żonate y z żonami mieszkaiące

Bożych, na one wielkie we Wschodnych y Zachodnych kościołach ludzie patrzac. za to mamy y tak vczem: iż || (358) kapłanom bez żon iest przystoyniey, a kościolowi Bożemu v nauce zbawienney pożyteczniey. Moglić to Grekowie dobrym sercem czynić, aby się nierządem y nievczciwością s. kapłański nie zelżył; wszakże inne więtsze rzeczy ogladaiac, niemądrze to vczynili. Acz to znać każdy musi, iż na nierządy y zbytki cielesne nie iest doskonałym lekarstwem s. małżeństwo (bo widziem, iż mało nie tak wiele cudzołożnikow, iako y tych sprośnikow), wszakże by dobrze s. małżeństwo wszytkie nierządną chuć gasiło. Przedsię kościołowi Bożemu pożyteczno nie iest, aby się pasterze y nauczyciele iego y kapłani żonami bawili. Bo, wedle apostoła s. 6, rozdwoionymi będąc a iednę rękę do gospodarstwa, dzieci, żony obracając, a druga do zakonu y nauki swey y ludzkiey, dobrze vrzędu swego duchownego, ktory obu reku potrzebuie, odprawować nie moga. A iako człek skłonnieyszy do świata, y druga sie reka do świeckich rzeczy obroci! Za tym nieumieiętność w stan się duchowny korzeni; za nią błędy, za (359) nią opuszczenie nauki ludzkiey y słowa Bożego. Stąd idzie, Boży—kaznodziei y obrokow duchownych zbawieniu potrzebnych mieć nie może A gdy kacerstwo nastanie, bronić się pasterze nie mogą, ani vmieja, ani owiet na popostwa bierzą), tego my iako nie od błędow wybawić mogą. Wilkom się nie chwalem <sup>5</sup>, tak też za rzecz znośną, a odeymą, y owce pogubią, y sami siebie nie za wielki błąd poczytamy. Wszakże na koniec. Wielki rozum kościoła Rzym-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 изд.: «ргамоwierney». <sup>2</sup> Во 2 изд. опущено, какъ лишнее. <sup>3</sup> Во 2 изд.: «kaden». <sup>4</sup> Bo 2 изд. на полъ: «Małżeństwo kapłanow v Rusi». <sup>5</sup> Bo 2 изд.: «chwalimy». <sup>3</sup> На полъ: <1 Cor. 7.

skiego, iako głowy y czoła doskonałości chrześciańskiey: czystość kapłanom y dla ofiar vstawicznych, ktorych kosciołowi potrzeba, y dla nauki chować każe! Ieśli ktory nieczysty karze go y karać v z vrzedu złożyć roskazuie, widzi, iż sam sobie v duszv swey szkodzi, ale kościoł się nieum[ie]ietnością nie zaraża. Ieśli oboyga, to iest v nauki y przykładu, mieć nie może, tedy wżdv nauke ma. Złemu zguba, ale kosciołowi vtraty w nauce zdrowey nie masz. Lecz v Rusi to znać, iż tym wszytka nauka vpadła, a popi zchłopieli, y nigdy z nich takiey, iakiey trzeba, pociechy owce mieć nie moga.

Ktemu <sup>7</sup> wielce cie oszukali Grekowie, narodzie Ruski, iż ci, wiare s. 11 (360) podając, jezykać swego Greckiego nie podali. Aleć na tym Słowieńskim przestać kazali, abyś nigdy do prawego rozumienia y nauki nie przyszedł. Bo tylo ty dwa są ięzyki, Grecki a Łaciński, ktorymi wiara ś. po wszem świecie rozszerzona y szczepiona iest, okrom ktorych, nikt w żadney nauce, a zwłaszcza w duchowney, wiary s. doskonałym być nie może. Nie tylo przeto iż inne ięzyki vstawicznie się mienią a w swey klubie vżywania ludzkiego stać nie mogą (bo swych grammatyk v kalepinow pewnych nie maia, ty dwa tylo zawżdy iednakie są, a nigdy się nie mienią), ale też y przeto, iż w tych tylo dwu nauki vfundowane są a przełożyć się na inne ięzyki dostatecznie nie mogą. Y nie było ieszcze na świecie, ani będzie żadney akademiey, ani kollegium, gdzie by theologia, philozophia y inne wyzwolone nauki inszym się ięzykiem vczyły y rozumiec stary, y ten nowy ich vmieli, ani słymogły. Z Słowieńskiego ięzyka nigdy chać! Nie tak w kościele Rzymskim!

żaden vczonym być nie może. A iuż go teraz prawie nikt doskonale nie rozumie. Bo tey na świecie nacycy nie (361) masz, ktora by im tak, iako w ksiegach iest, mowiła; a swych też reguł, grammatyk y kalepinow do wykładu nie ma, ani iusz mieć może. Y stad popi waszy, gdy co w Słowieńskim chcą rozumieć, do Polskiego się vdać po tłumactwo muszą; abo więc tylo vsty a w czytaniu doktormi są. Y inney szkoły chyba na czytanie nie maia. Y to ich wszytkiey nauki na wszytki duchowne stany doskonalstwo! Stad nieumieiętność y błędy bez końca powstaia, gdy ślepi ślepe wodzą.

Szcześliwy kościoł Rzymski, ktory wszedzie, gdzie iedno wiare szczepił, zaraz z nią szkoły Łacińskie fundował, aby w każdym narodzie nauki się szczepiły, a wiara s. nievmieietnością nie prochniała, a vczeni ludzie na obronę iey y w każdey się nacycy rodzili. Zayrzeli wam Grekowie ięzyka swego! Nie podali wam szkoł Greckich, podobno byście byli w odszczepieństwie ich długo nie leżeli: gdy by za vmieiętnością ięzyka Greckiego, o ich vporze y nieznosney hardośći y złey około wiary nauki doezytać by (362) ście się byli mogli.

Teraz (y) 8 v nich iusz nauka zgineła, a wszytka się do nas katolikow obrociła. By dobrze leczyć was y s tych ciemności nievmiejętności wywodzić chcieli (acz sami tey łaski Bożey potrzebuią), tedy iusz nie mogą, nie tylo prze tę niewolą, w ktorey są, ale tesz y prze nievmienie waszych ięzykow, (y) 9 Słowieńskiego y Ruskiego. A miedzy Wami tesz o tych, ktorzyby Grecki ięzyk, y

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Во 2 мад. на полъ: «Ięzyk Słowieński». <sup>8</sup> Во 2 мад. опущено. <sup>9</sup> Опущено во 2 наданія,

katolikow mowiemy, y w szkołach, akademiach, y w kościołach. Tak iako powszechney wiary ludziom katolikom - iezykiem katolickim przystoi, na ziednoczenie serc naszych v związek miłości. l'o wszytkim świecie, iako iednę wiarę, tak tesz v ieden iezvk mamy. Y z samey Indyey chrześcianin z Polakiem o Bogu mowić y zrozumieć go może.

Iest 1 ieszcze v rzecz trzecia, ktora s tych dwu vrosła: wzgarda stanu duchownego a roskazowanie swieckich (363) w rzeczach kościelnych (Ruskich) 2. Co tesz za karanie odszczepieństwa Pan Bog przepuszcza, isz się nieposłuszeństwo nieposłuszeństwem karze. Gdy Iadam, ociec nasz, P. Boga nie posłuchał, ciało iego, y niewolnik iego harde mu być poczęło: y bestye niewołstwo iego, v poddani słuchać go nie chcieli. Iakoby mowili: prożno się nam posłuszeństwa vpominasz, gdyś ie sam Panu swemu złamał. Także 3 patryarchowie Carogroccy, gdy od starzego swego odstąpili a onego słuchać przestali, v swoich tesz młodszych posłuszeństwo stracili: nie tylo kościoły Wschodnie odszczepieństwem vtracili, ale y tu w Rusi y na 4 Moskwie za nic ich y ich posłańcow nie maią, y owszem się z nich śmieią.

A Moskiewski po swego metropolita stawienie do Carogrodu nie śle, ale go sam stawi, sam karze, sam, gdy mu się podoba, traci; także y inne duchowne y władyki ziemie swey. Tosz się y na niższe stany rozszerzyło: isz wszyscy duchowni Ruscy v swieckich swoich swego mieysca nie maią: a oni im w rze-

Wszytcy iednym ięzykiem co iedno nas tesz więcey, niżli oni, w swoim Słowieńskim ięzyku czytaią. Za czym rząd nigdy dobry około nauki y spraw kościelnych być nie może, y do błędow wrota zawżdy są otwarte. Tak się odszczepieństwo od starszego y wzgarda przełożonych karze. Kto starszego słuchać nie chce, młodszemu sie pokłonić musi. Dziś. czego się żal Boże, patryarcha Carogrocki, ktory się papieżowi o postawienie na patrvarchostwo, iako starszemu swemu, od Boga danemu, kłaniać nie chciał,-Turczynowi się, bez ktorego patryarchą być nie może, kłaniać musi. Co się z pożalenia mowi.

> A tobie, Ruski narodzie, pokazuiem, aby się nic dobrego w kościele Ruskim y Greckim y żadney naprawy w nim nie spodziewał, poki się z głową swoią y z przełożonym prawem swoim z Piotra ś. namiestnikiem nie ziednoczysz.

### Rozdział 6 5.

Iakie by pożytki s tego ziednoczenia vrosły.

!! (365) Obeyrzy się y na pożytki niewymowne, ktoreć by z tey vniey vrosły, narodzie Ruski! Okrom tego, isz by na mocney opoce zbawienia wiecznego postawił nogę twoię, a na tym się zamku Heruzalem, y widzenia, pokoit, v iedności zawarł, — przybyłoć by mile wesołe serce dobrego sumnienia, ktore zawżdy roztargnione mieć musisz. Bo słyszysz zawżdy, co kościoł mowi y krzyczy na was trąbami kazania swego: «Nawroćcie się, synowie bledni, do Paczach duchownych roskazuia. || (364) Bo na Boga swego y do iedności ś., przy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во 2 над. на полъ: «Nieposłuszeństwo świeckich ku duchownym». <sup>2</sup> Во 2 над. опущем: <sup>3</sup> Во 2 изд. на полъ: «Patryarchowie vtracili v swych posłuszeństwo». <sup>4</sup> Во 2 изд.: «w». <sup>5</sup> Во 2 швд.: «piaty».

bytku iego, s ktoregoście wyszli»! A! sprawić się nam nigdy nie możecie, swieckich było by potężnieysze, y więabyscie odszczepieńcami nie byli. Byscie cey by (się) 8 wam y panowie przesławwszytki vczone ludzie ze wszytkiey Grecyey (ktorych iuż tam [harzo] 6 mało (abo nic) zwiedli, wstydzić się zawżdy nas musza, a do swego się niestatku rzuca, gdy im pismo s., gdy im s. zborv vkażem, gdv im doktory ichże stare przed oczy położem,—z Markiem onem Epheskim, vszy zatuliwszy, prze vpor swoy od gadania v dysputaciev vciekać H (366) beda. A iakosz tv z vporu ich takiego roztargnienia na swym sumnieniu mieć nie będziesz? Wiem, isz to was barzo gryzie! Przeto badźcie laskawi na pokoy sumnienia swego, a głosu Bożego, głosu pokoiu v euangeliev v miłości Chrystusowey vsłuchaycie! O, iakobyśmy się w sobie vcieszyli y w chwale Bożev rośli, gdybyśmy my do waszego, a wy do naszego kościoła chodząc, iako iedney owczarniey owce spolne v ołtarza iednego, lubo po Grecku, lubo po Rzymsku, ofiary przenaświętsze czynili, a w iednym rozumieniu y miłości chwalili spolnego Pana.

Wdzieczniewsze by było y milsze sąsiestwo to, ktore mamy z sobą Bo by się iedną wiarą, ktora nawięcey wiąże ludzie, ozdobiło y vmiliło. Odeszła by ta grubość y nievmiejętność duchownych za ktorą wiele się błędow rodzi. Więcev by się wstydzili heretyko- lo trzech rzeczy potrzeba. A isz wie wymysłow swoich y pretsze by ich nawrocenie y kacerstwa wykorzenienie ckie bać nie trzeba w tey vniey. było. Y pogańcy ze zgody miłey naszey musieli by imię Boga ||(367) naszego chwalic, a bluznienie swoie na wiarę Chrystusowe pohamować.

Na koniec państwo to w rzeczach ni, krolowie Polscy, y ta Litewska ziemia dufała, y więtsze wam vrzędy zlecała. Y innego wiele dobra duchownego y świeckiego wam by się wrociło, a nam wiele by się pociechy z was przyczvniło. Acz nadewszystko co sie nawięcey ma vważać z odszczepieństwa wybawieni, dobrze czyniąc, pewni byście zbawienia swego y wiecznego krolestwa być mogli. Cosz po waszych pościech, za co stoia hoyne iałmużny wasze, co za pożytek wam żywot wasz cnotliwy vczyni gdy(ście w vcześnictwie ś. Bożych <sup>9</sup> y w kościelney iedności y) <sup>10</sup> w iednym ciele (przy głowie Panu Iezusie Zbawicielu naszym, pod widomym iego na ziemi namiestnikiem nie sa?) 11 Proch na wiatr zbiera, kto się, krom miłości v iedności chrześciańskiey, w dobrych vczynkach bogaci. Nadzieie żadney do zbawienia mieć nie może, kto się w iednym korabiu Piotrowym nie wie (368)zie, w ktorym Chrystus naucza, y w ktorym się przesypia, y ktorego od potopu y nawałności broni aż do tego czasu .12.

### Rozdział 7 13.

O łacznym ziednoczeniu, isz tysię o cerymonie y obrządki Gre-

A nie wiele do tey, tak świętey y wielkiey y zbawieniu pilney, rzeczy frasunku v trudności potrzeba. Chocia

Взято наъ 2 изданія. 7 Во 2 изд. опущено. 8 Во 2 изд. опущено. 9 На пол'я: «1 Сот. 13. 10 Вийсто словъ, взятыкъ въ свобки, во 2 изд.: emilości, iako mowi apostoł, nie masz, а». 11 Вийсто словъ, ввятыхъ въ скобки, во 2 изд.: «Chrystusowym, у w uczestnictwie swiętych nie zostaiecie?» 12 Ha. полъ: «Matt 8; Luc. 5». 18 Bo 2 над.: «szosty».

że na taka zbawienna rzecz z żadney zy rozlicznościa (bez sprzeciwności) przyby się człowiek trudności wymowić nie miał, a daleko więcey, gdy tak łacno y kamieni a pereł rozmaitych . W iest to, na czym wszytko zbawienie twoie, narodzie Ruski, należy.

Trzech by tylo rzeczy (mym zdanim nic mędrszym (a zwłaszcza przenaświętszev stolicy apostolskiey) 1 nie vwłocząc) potrzeba.

Pierwsza. Aby metropolit wasz iuż nie do Carogrockiego patryarchy, ktory żadney mocy duchowney za odszczepieństwem y wyklęcim swym niema, ale do Rzymu, do papieża po błogosławieństwo, to iest po moc na vrząd, ktora z kluczy Piotra s. ||(369) idzie, abo, iako mowią, po pallius stał; ahy zasie tev mocy innym władykom v popom swoim vżyczać mogł. A ieśli by mu sie daleko zdało, mogł by to podobno papież prymasowi krolestwa tego, to iest arcybiskupowi Gnieznieńskiemu polecić v te moc dać, nie iako arcybiskupowi, ale iako prymasowi.

Druga. Aby każdy Greckiego zakonu człek w wszytkich się artykułach wiary ś. z stolicą apostolską Rzymską zgadzał, y to wszytko wierzył y wyznał, co ona wierzy y wyznawa, ni w czym się nie dzieląc, ale o wszytkim iednomyślnie y iednako trzymaiąc.

Trzecia. Aby zwierzchność stolice Rzymskiey we wszytkim znali y na iey sie rozsadek ze wszelakim przystoynym. wedle Boga, posluszeństwem dawali.

Co się innych rzeczy, to iest obrządkow kościelnych y zwyczaiow nabożeństwa Greckiego, ktore od s. przodkow swoich maia, słowu Bożemu y wierze s. nieprzeciwiaiących się, dotycze, przy dla zgody y iedności, y swego vstąpić, tym by się wszytkim zostali, żadney od- byle pokoy a miłość cała zostawała. miany nie czyniac. Bo ko (370) ścioł Bo- O czym tak pisze papież Leo Dzie-

brany iest, iako krolowa w farby szat ogrodzie swoim ma zioła y drzewa, liścia v kwiatow rozlicznych, a wszytko wdzięcznych a miłych. W Łacińskim kosciele a nayduią się rozmaite cerymonie, to w biskupstwach, to w zakonach. W Medyolanie iedni mszą s. obyczaiem Rzymskim, drudzy obyczaiem Ambrożego s. sprawuią, a przedsię to kościoł s. rad widzi y dopuszcza, byle się tym rozna wiara nie czyniła, a ieduość się kościoła s. nie targała. W czym daleko był zawżdy bacznieyszy kościoł Rzymski, aniżli Grecki. Bo Grekowie naszemi się Łacińskimi cerymoniami y obrządkami brzydzili. Y iakoś wyższey słyszał, to nam, iako iakie kacerstwo zadaja iż w sobote pościem: isz krzyż ś. Pański. abo ołtarze w post Wielki zakrywamy; isz alleluiey nie zawżdy spiewamy, y inne rzeczy lekkie, ktore nabożeństwu służa, a zgody nie nie psuia. Iedno złe. swarliwe a miłości Pańskiey mało mające serce szuj(371)ka z namnieyszych przyczyn rozerwania y rozdziałow. Lecz kościoł ś. Rzymski, acz wszytki swoie cerymonie ma, wielce poczesne, wspaniałe, vtciwe y ludzkiey pociesze y potrzebie służące, a drugdy krotkie y skromne, aby im ludzie nie dufali, a na wnętrzne się nabożeństwo sposobili, - wszakże Greckim, ktore rozney wiary nie wwodzą, ani zgody psuia, ktore maia od s. swoich przodkow podane, nigdy nie przyganiał, ani przyganią. Y owszem rad ie widzi, w swoich się kochaiąc, Greckie miłuie. A woli, gdy by tego była potrzeba,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вивсто словъ, взятыкъ въ свобки, во 2 нзд.: «ktorzy o tym lepsze rady dać moga». <sup>2</sup> На полъ: «Psal. 44». <sup>3</sup> Во 2 изд. на полъ: «Сегешопіу годпусь dopuszcza kościoł Boży». <sup>4</sup> На полъ: «Сар. 29»,

ła, do Michała, biskupa Carogrockiego, To są słowa papieskie. ktory b Łacińskie kościoly w Grecycy zamykał, kapłany y zakonniki wymiatał, twoie nabożeństwa y obrządki Greckie y do odstapienia porządkow Rzymskich w służbie Bożey przyniewolał złym a miłości niemającym sercem. S czego go karze papież temi słowy: «Wam mowie (powial (372)da), ktorzyście klucz nauki, iako Pan mowi 6, do Pharużow wzięli. Zamykacie ludziom krolestwo niebieskie, sami do niego nie wchodzicie, y drugich nie puszczacie, y owszem im zamykacie, gdy matce waszey (kościołowi Rzymskiemu) pluiecie w twarz, y onę hanbicie y sromocicie, y iey baranki od Ruskim narodom pomaga, niey dzielicie y wyklinacie y biczuiecie, zakazuiąc, aby głosu matki swey nie słuchali. Bo, iako słyszym 7, wszytki kościoły Łacińskie zamkneliście, mnichom v opatom klástorvšcie pobrali, chcac, aby po waszemu żyli. Patrz, iako y w tey mierze kościoł Rzymski więtsze ma baczenie v miłość. Bo maiac 8 w Rzvmie y przed Rzymem wiele Greckich klastorow abo kościołow, żadnego niepokoiu dotad nie cierpia, ani im oycowskiego nabożeństwa y zwyczaju zakazuia, y owszem radzą im, aby przy nim stali. Bo niema kościoł Rzymski serca heretyckiego, ktore się wszytko w rozdziałach kocha, mowiąc 9 przez one dziatek rozboynicę nierządną: ani mnie, ani tobie, rozsiekay a rozdwoy. Ale miłością prawą macie (373) rzyńską na Salomona woła y modli się mowiąc: Proszę, Panie, day iey y to dziecie żywe, a nie rościnay go. Bo wie, iż rozne ceremonie y zwyczaie nic zbawieniu nie szkodzą,

wiąty, o ktorym wyższey wzmianka by- może, iednemu Bogu wszytkich zaleca>.

A tak się tobie, narodzie Ruski, o bać nic nie trzeba! W tym ziednoczeniu z kościołem Bożym nie vtracisz ich, ale ie ozdobisz v ożywisz sobie na zbawienny pożytek. Bo teraz martwe tobie są, iako v inne dobre vczynki twoie, pożytkuć żadnego nie niosą, ani v Boga odpłaty.

### ROZDZIAŁ 8 10.

Co do tego ziednoczenia wiele Grekom przeszkadzało...

Grekom przeszkadzała naprzod buyność rozumów a wrodzona iakas pierzchliwość y nievstawiczność, ktorey, iako o nich Łukasz 11 mowi, tylo nowiny wynayduiac, a w odmianach się częstych kochaiac, heretyctwa y nowe nauki cheac (374) być widziany, wymyślali. Szkodziło im zwłaszcza Carogrockim niezmierne czci y vrzędow pragnienie, tak isz cesarze ich Theodozyus, Arkadyus, Honoryus (iako pisze 18 Leo 9) vstawe czynić musieli, aby żaden z Carogrodu, po zmarłym Żyzyniusie, biskupstwa się nie spodziewał. Około ktorego wielkie niepokoie z hardości wrodzoney zwykli byli czynić. Y tym do posłuszeństwa, bez ktorego iedność być nie może, a ktore pysze przeciwne iest, byli barzo trudni, y owszem sami wszytko rzadzić chcieli.

Tego gdy w tobie, narodzie Ruski, gdzie iedna wiara, w miłości robiąca co nie masz, ale raczey vczciwie a powolne

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На пол'я: «Roku 1048». <sup>6</sup> На пол'я: «Matt. 23». <sup>7</sup> На пол'я: «Kościoły Łacińskie w Grecycy Grekowie psowali». в На полъ: «W Rzymie y przed Rzymem klasztory y kościoły Greckie». \* Ha norž: «8 Reg. 8». 10 Bo 2 mag.: «siodmy». 11 Ha norž: «Acto. 17». 12 Ha no-#5: «Aduersus Michaelem Constant. epis., cap. 31».

ku wszelakiemu czaie Pan Bog dać ci raczył,-nie trudsię z pokory v cichości Chrystusowey do zbawiennego rzadu przywrocił. Pomagać temu 1 wielce ieden pan świecki, pod ktorym cie Boska opatrzność z Polaki v z Litwa skupiła. Co Grekom ku niemałey przeszkodzie było, gdy cesarze rozni y świeccy panowie, Greccy y Łacińscy, miedzy sobą byli a czestokroć | (375) do tego ziednoczedla swego panowania y innych świeckich przyczyn, Greccy panowie przeszkadzali, y owszem sami kościoł Boży targali. A tobie dał Pan Bog z katoliki v z Łacińskim kościołem pana iednego y iedne rzecz pospolita, chcac cię tym do iednego też kościoła v wiary iedney, w ktorey więtszey iedności dla zbawienia trzeba, przywabić.

(A teraz zwłaszcza, gdy nam dał krola, wedle serca swego wielkich cnot krolewskich y prawie chrześciańskich pełnego, Sthephana, ktorego pobożność prawie katolicka, mądrość, sprawiedliwość, miłosierdzie, mestwo, czuyność v inne wielkie cnoty wiele krolow, nie tylo teraznieyszych, ale y dawnych, przechodzą, z ktorym tym państwom wszytko dobre y sławne y zbawienne (bylesmy sami chcieli, a tym dobrodziey-

przełożeństwu oby- sławić raczył. Z tego wielką y pierwszą pomoc, narodzie Ruski, iedno od s. zgonoć się w tym będzie przełomić, abyś dy nie biegay, mieć będziesz. Bowiem wielce tego ten wielki krol pragnie. aby Pan Bog w zbawieniu dusz, krwia iego oblanych, vczcion był, a pokov sie na ziemi wieczny y docześni rozmożvł) 2.

Pomagać do tego y ieden iezyk spolny z nami katoliki, ktory maiac, do wszytkiego zgodnego y skupuiącego 3 śnadnie przyść możesz. Grekom v to było na przeszkodzie, iż Łacinnikow nie rozumieli, y nie rychło się do tev prawdy B., ktora kościoł Łaciński ma, przypytać mogli. Ale ty zawżdy szczerości się y prawdzie kościoła Rzymskiego przypatruiesz, kaznodziei iego słuchasz, obyczaie v nauke rozumiesz. Pomagać y to mile sąsiedzstwo y tak dobre a spokoyne z nami mieszkanie, w ktorym nic nie znasz innego po katolikach, iedno miłość, szanowanie v narodu twego vczczenie, tak w urzedziech, iako y w towarzystwie pospolitym.

Wiem, co cie od tego nawiecev odwodzi, y iako (377) iaki pień tobie do tey iedności zastępuie: iż się na Moskiewskie kościoły y książęcia Meskiewskiego nieiakie tych czasow w panowaniu powodzenie, y na ludzie testwem Bożym nie gardzili) y naprawe gosz iezyka y nabożeństwa oglądasz swieckich y duchownych rzeczy, ktore Ale gdy v siebie vważysz, iako nędze się na vpadek zachwiały, posłać P. są y prawie napoły w bałwochwalstwe, Bog raczył. Day Boże, aby państwo y to, co zatym idzie, w złe obyczaje y iego y tak wielkie cnoty iego wielkim sprosne zaszły ony kościoły Moskiewszczęściem y zwycięstwem nad nie- skie, y iako są osierociałe w nauce, przyjacioły, y pokojem y ziednoczenim y wielką grubością a nievmiejętnością a naprawą ko (376) ścioła swego Pan zarażone, a iako samy się iusz bes Bog vczcił, a ty czasy nasze vbłogo- zadnego dozoru, bez żadnego z innymi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ подлиниять: «ktemu»; поправдено, согласно со 2-мъ изданіемъ. <sup>2</sup> По вколить въ нятной причинъ, весь этотъ абзацъ опущенъ во 2-мъ изданіи. 3 Во 2 изд.: «zbawiennege».

w moc świecka wpadli, -- barzo pretko ten pień odwalić możesz. Moskiewscy duchowni, będąc daleko grubszy y nieumieiętnieyszy, aniszli ci Ruscy, mniemaia, aby tylo sami byli na świecie chrześcianie, a inne wszytkie narody w pogaństwie żyły. Patryarchy Carogrockiego nie słuchając (a słusznie – bo też on papieża nie słucha), czynia y wierzą, co się im podoba, y prawie wszytko nabożeństwo w zabobony obrocili, nauke Boża zniszczyli, swoich wymysłow nasadzali. Co wy le (378) piey wiecie. Waszemu to baczeniu zostawuie. Metropolita swego z reki świeckiev maią: kogo książę da, ten, bez żadnego (brania mocy) 4 od starszych, na tym vrzędzie siedzi, y taką moc ma, iaką ten, co mu ią daie, to iest: świecka świecki, a duchowney, Boskiey dać nie może, bo iey sam nie ma. Przetosz samo książę wielkie iest duchownych sedzia v papieżem: sam ie każe v gubi.

Dla tegosz na tak prawie stracone kościoły oglądać się tobie, zbawienia rać nawięcey ma. pragnacemu, nie trzeba.

'Acz mam w Panu Bogu nadzieie, iż Moskwa przyst ku takiemu zbawiennemu ziednoczeniu może. Bo ieszcze żadnego przykładu twego, narodzie Ruski, nie maiac, dziad dzisieyszego ksiażęcia wielkiego do papieża posły wyprawował, chcąc się z kościołem ziedno-

kościoły porozumienia rządzą, y iako wieść dadzą. Zwłaszcza gdy im Pan Bog da spokoyne pany a wieczne z k. Litewskim v z Polaki przymierze. Wiem, iż często papieżowie do Moskwy y do dzisieyszego k[siążęcia] posyłać chcieli posły swoie, y na koncilium Trydenckie onych wzywali. Ale, dla krolow Polskich, prze woyny y niepokoje, przyść do tego nie mogli.

> Lecz na ty rzeczy, ktore się z drugimi dzieią, abo dziać będą, nie ogląda się ten, ktory prawym sercem swego zbawienia szuka. Ten to tylo czyni, ktory wiare v swoie zbawienie za świeckie rzeczy przedaie, a duchownych dla nich odstepuie.

Nic nie widze, narodzie Ruski, co by tobie przeszkadzało w thym państwie, abyś na to skłonić serca swego nie miał, iesliś na zbawienie swoie łaskaw.

### Rozdział 9 5.

Kto się o to ziednoczenie sta-

Naprzednievsze to staranie przełożonych duchownych być ma - papieżow naprzod, ktorzy maia || (380) dusze wszytki w Chrystusa wierzące zlecone. Wiemy, isz o tym zawżdy wszytcy prawie papieżowie myślili v staranie mieli. Na naszych duchownych, tu przyległych, czyć y dań niejaką stolicy Rzymskiey arcybiskupach y biskupach, na ktorych postąpić. Ale woyny na on czas z krol- w tey mierze więcey należy, schodzić mi Polskimi przeszkodziły, iż to dla by nic nie miało. Wielką tą vtratą grzechow naszych nie doszło. Daleko dusz w tym odszczepieństwie przywoskłonnieyszy do tego będą, gdy twoim dzić byśmy się mieli, aby nas żadna przykładem y rozumem, ktorego w trudność y praca y nakłady od tego wiele innych rzeczach na (379) sladuią, nie odwodziły: żebysmy, iako prawi Sawzruszeni, łacniey się do tego przy- marytanowie 6, rannego nie odbiegali,

<sup>4</sup> Вийсто словъ, взятыхъ въ скобки, во 2 изд.: «розуданіа у». 5 Во 2 изд.: «обму». 6 На noat: «Luc. 10».

ale go, na swoy dobytek wsadziwszy, do iedności domu iednego, w ktorym się choroby takie lecza, przynosili. Członek <sup>1</sup> nad członkiem, zwłaszcza zranionym v odciętym, politowanie mieć aby ozdrowiał. A nadewszytko Krew Boża, ktora na nich ginie v ktorą także, iako y my we chrzcie s., oblani są, y cześć Boża, y zgoda pospolita, y potężność kościoła przeciw pogaństwu poruszyć by duchowne wszytki przełożone katolickie do tego miała. Dali się barzo zastarzeć tey ranie, isz mniemaia, aby iuż niezleczona była. A ono (381) nie tak iest. Chociaże stara iest, przedsię nic v Pana Boga nie iest nie podobno: zleczyć sie może!

Od kilku set lat w Rusi y tu w Litwie nie widzę, aby się kto był tak statecznie w to włożył a o to się pokusił. Boże, wzbudz serca tych, ktorzy pomoc do tego mogą: aby dusz tak wiele nie ginęło! Siła by się sprawiło w namowie y dobrym zachowaniu y towarzystwie z władykami Ruskimi, y w porozumieniu z pany świeckimi Greckiego nabożeństwa.

Byśmy byli czuyni, moglismy dawno szkoły Ruskie mieć a wszytkie pisma Ruskie przeyrzeć, y w Słowieńskim ich ięzyku mieć swoie katoliki ćwiczone. Trzeba było y na Polski, abo Ruski ięzyk przekładać Ruskim narodom rzeczy, ku temu służące, żeby rychley prawdę obaczyli. Dobrze by y do przednieyszych Ruskiego nabożeństwa panow vczone posyłać, a onym ich błędy y niebespieczeństwo vkazować.

Y innych wiele pomocy do tego służyć mogą. Na ktore, day Boże, naszym duchownym a pierwszym pasterzom to około straconych owiec obudzenie y pil-

ne ||(382) staranie. Nie dopiero mowny trudno, nie sprawiem nic. Asz gdy nad tym posiedziem, porobiem y potu naszego y nakładu przysadziem. A y krwie byśmy na to żałować nie mieli! Ktemu iest też to powinność krolow y panow katolickich, za ktorych chęcią y nabożeństwem w tey mierze wiele by się y owszem wszytko sprawić mogło. A Boże day to, aby krolowie ich m. w to się pilnie włożyli, a heretyctwa potępione ramieniem swoim, wedle praw y powinności swey, wykorzeniwszy, tego też nie zaniechali.

Siła y na tym należy, aby y panowie zakonu Ruskiego, a zwłaszcza metropolit z władykami o tym się spolnie namawiali, a niebespieczność zbawienia swego vważając, za dozwolenim krola i. m., swoy seymik około tego, przyzwawszy vczonych y katolikow, ktorzy by w oczy im przełożyć rzeczy potrzebae mogli, vczynili.

O, by tak do tego Rus miła, iako do kacerstwa czasow dzisieyszych, skłonna była! Boże, by nam katholikom takie mieysce dali, iako tym (dyabel||(383)skim sługom) <sup>2</sup> heretykom, [do ktorych ták wiele Rusi przystaie, y w gorszą niewierność vpada] <sup>3</sup>. Ale do złego człowiek na koniu rączym przyspiesza, a ku dobremu na wole się włecze!

### Rozdział 10 4.

Iako tego pospolitego ziednoczenia chrześcianin Ruski, swoie zbawienie miłuiący, czekać nie ma; ale bez omieszkania wynić z odszczepieństwa winien iest.

To sie nie dla tego mowi, abys ty,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На поят: «1 Cor. 12». <sup>2</sup> Вийсто словъ, взятыхъ въ скобки, во 2 изд.: «ministrom». <sup>3</sup> Взято изъ 2 изданія. <sup>4</sup> Во 2 изд. «dziewiąty».

chrześcianinie z narodu Ruskiego, ktoremu da Pan Bog zrozumieć to, co się tu ku dobremu zbawiennemu mowi, tego czekać miał, a tak mowił: «Gdy się wszytcy Ruscy duchowni y starszy na to zgodza, tedy ia się z kościołem Rzymskim ziednocze. A co wiedzieć, ieśli to za czasow naszych szczeście będzie, ponieważ długi wiek bez tego był. Długo Rus czekała Grekow do tego ziednoczenia, aż sie nie doczekała: Grekowie poginęli, y zginą, ieśli się nie vpamietaia do końca. Kościoł Boży, ku dniu <sup>5</sup> się sądnemu przybliżaiąc, ciasno ku końcu idzie, a ściska sie. Nacve wielkie, wedle proroctwa apostolskiego, od niego odstę (384) puią a antychrystowi drogę gotuią 6. Co iedno było chrześciańskich krolestw, wszytki były w papiestwie, to iest pod sprawą kościoła Rzymskiego. Teraz wiele ich odstapiło y pogineło. A co my wiemy, ieśli się przywrocą? A więtsze podobieństwo, isz tak zostana, gdy się iuż drugie w pogaństwo obrociły. A Pan Bog 7 kościoł swoy v szerokość iego za morze y na Indye i inne krainy, o ktorych ludzie nie wiedzieli, obraca y obroci, y rozszerzy, y nagrodzi sobie, z kamieni czyniąc syny Izraelskie. A ty niewdzięczne y odstępne narody potraci, y osadzi swoię winnice innemi. Abo przyśle iuż dzień sądny y antychrysta <sup>8</sup>, ktory kościoł Boży spustoszy po wielkiey części, a w małey kupie zostaną powołani y wybrani Boży.

A tak ty, narodzie Ruski, tego nie bespiecznie na on brzeg żywota wieczczekając, radz o duszy swoiey. Iesli starnego przewieść możesz! Ktorey samey żadne nawałności pogrążyć na tym morzu scielney nie chcą, odstąp od nich słusznie! Bo oni od swego starszego papieża nogą. Na ktorey się prawda, moc y odstąpili niesłusznie. Miey ie za ludzie

inney wiary, a nie tey, || (385) ktora iedna iest, za vporne, za odszczepieńce, za ty, ktorzy się zle na vrzędy duchowne, krom kluczy Piotra s., wdarli, a przy ktorych grzechom odpuszczenia niemasz, zbawienia niemasz.

Ieśli się w Greckich cerymoniach, ktorych kościoł nie gani, kochasz, chować ie podobno, wedle buły Alexandra papieża Szostego, z dozwoleniem spowiednikow twoich katolickich, możesz. Chyba sakramentow żadnych brać od Ruskich odszczepionych duchownych nie możesz, poki się też sami z kosciołem Bożym nie ziednoczą 9. Wszakże v Łacińskie obrządki kościelne także dobre y podobno więtszey powagi y więtszego serdecznego a duchownego nabożeństwa pełne sa, bespieczniey iać się ich y w iedney we wszytkim zgodzie żyć możesz.

## ROZDZIAŁ 11 10.

Zamknienie tey części y vpominanie chrześciańskie. Y o nieszczęściu Carogrockiey, a o błogosławieństwie Rzymskiey stolice.

|| (386) Nie mieszkay że, chrześcianinie nabożeństwa Greckiego, zrozumiawszy to, co się tu przed oczy twoie kładzie! Sprzyiay zbawieniu swemu! Wezmi pokoy pocałowania katolickiego, wiary iedney, y pasterza iednego! Wstąp w tęłodkę Piotra wielkiego, w ktorey się beśpiecznie na on brzeg żywota wiecznego przewieść możesz! Ktorey samey żadne nawałności pogrążyć na tym morzu przewozu zbawiennego nie mogły, ani mogą. Na ktorey się prawda, moc y błogosławieństwo Zbawiciela naszego iści

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bo 2 мэд.: «dniowi». <sup>6</sup> Ha полъ: «2 Tessa. 2». «Esa. 55». <sup>8</sup> Ha полъ: «Matt. 3; Matt. 21». <sup>9</sup> Ha полъ: «Matt. 16; Ioan. 21; Luc. 22». <sup>10</sup> Bo 2 мэд.: «dziesiąty».

1

y doznawa. Ku końcu y zachodzie świa- młodości swey, skoro ia papieżowie po ta thego straciles słońce kościoła Bo- Konstantym Wielkim wszczepili. nigdy żego. Ktore tobie na wschodzie świeciło, długo spokoyna nie była. zawżdy sie s ktore isz na zachodzie dłużev trfa, v posłuszeństwa starszych swoich wyłamotam się przeniosło ku necy y końcu wała, zawżdy matce swey kościołowi świata tego. Prosze cie: na zachodne Rzymskiemu y innym starszym siostrom kościoły obroć oko twoie! A tam, gdy się wieczor przybliża, szukay y patrz obiasnienia twego. Prożno się iuż na Greki v na Carogrocka stolice ogladać masz: już do pokoju zbawiennego y jedności chrześciańskiev reka pogańską scill(387)sniona, ani sama sobie, ani tobie pomocy dać nie może. Bo Turczyn pohaniec, iako niezgodą chrześciańską vrosł, tak tym państwo swoie vmocniać chce, aby do wszelakiey zgody chrzescianom przeszkadzał. Nigdy o tym ziednoczeniu patryarsze Carogrockiemu y Grekom z Rzymiany się y z wami porozumiewać nie dopuści.

proroctwa s. papieżow, vschłe iest v ła, v w pokoiu Boga chwaliła. Iuż nieprzeklęte drzewo, rodzić więcey nie mo- zlicze (389)ni męczennicy oboiey płci y że; niepłodnością y owdowiałością na- roznych lat na naszey przaśnicy - vtawiedzona, mowi do was: cowdowiałam czeni, wszytki naiazdy bałwochwalskie v osierociała, związana pomocy wam dać przełomili. Iusz świat y kxiaże iego pod nie moge. Idżcie, dziatki, a proście od nogami mieli. Iuż nic tylo naszego wy-Pana Boga miłosierdzia! Obroccie się do chowania biskupi, ale y dyakonowie ich, ovca oycow y do opoki niewzruszonev miedzy ktorymi iest Laurencius v Winwiary, do kościoła Rzymskiego, ktore- cencius, z podziwieniem świata wszytgom ia słuchać nie chciała. Do niev za- kiego, z okrutnikow się w mekach saprawdę ony słowa 2 mowić się mogą: smiewali. Gdy dopiero roskoszna corka «patrz a poznav, jako gorzko jest, jżeś (stolica Carogrocka) w komorze na poopuściła Pana Boga twego, a nie za- koju vchowana (to jest szczodrobliwościa chowałas przy sobie bojażni iego. W tym Konstantyna Wielkiego), w roskoszach iżeś zawżdy iarzmo ś. posłuszeństwa ła- popedliwa y s prożnowania pusta, ktora mała y rząd iedności y zwiąski po (388)- nigdy na plac męczeński nie wychodziła, koju psowałaś mowiąc: nie chcę słuchać». gdy się za nie miła matka zastawiała,—

grockiev mowie może: isz prawie od pisować przodkowania,—nie wstydzi się

swoim, patryarchiom Wschodnim, roskazować nad przyrodzenie chciała, rząd dobry y od Boga postanowiony psuiąc, a we wszytkim domu Bożym rozruchy y niepokoie wszczynając.

Na ktora tak więcey, niżli przed czterzmisty lat, narzeka w liście 4 swoim do niey papież Leo: «Ieszcześ (powiada) vrodzona nie była, gdy matki twoia (stolica Rzymska) w dziesiatym od Nerona przenasladowaniu, okrutniki, tvranny rozlewanim krwie swoiev zwycieżyła, v żelazo ich na sobie stepiła v vśmierzyła szaleństwo pogańskie. Inż Rzymska stolica, dorosłą y długowieczną Iuż <sup>1</sup> ta stolica Carogrocka, wedle będąc, w słuszbie Bożey koronowana by-To się bespiecznie o stolicy Caro- teraz dopiero nie wstydzi się sobie przy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Luc. 13». <sup>2</sup> На полъ: «Hier. 2». <sup>2</sup> Во 2 изд. очевидная опечатка: «miloéci». 4 Ha norh: «Leo 9 aduersus Michae, Constant, Episc., cap. 23, 24». 5 Ha norh: «Na przaźnicy Rzymskiev mec ennicy vtuczeni».

nie pomni na ciało iey, laty y pracą strapione y zstarzałe, na służbie Bożey y na woynie Bożey wysilone członki iey! Niema ludzkiego nad nia politowania, szedziwości iey y siwych włosow tczcić nie chce! Po wielu wygranych bitew, teraz ia s soba na woyne wy (390) zywa, a dopiero iey chce wiary vczyć (corka matke), nad wszytko przyrodzenie!>

Tak ten s. papież narzekał, a Duchem 8. dobrze barzo powiedział, isz stolica Carogrocka w wielkim pokoiu chrześciańskim iuż po wszytkim pogańskim przenaśladowaniu vrodzona, v wielkimi dobry świeckimi od Konstantyna vbogacona, z prożnowania pustą być barzo poczęła y nieposłuszną a niespokoyna, żadnego meczeństwa y przenasladowania dla Chrystusa nie skosztowawszy. Bo skoro po Konstantynowey smierci, sprosnych wiele a wszetecznych heretykow na niev siedziało, ktoremi sie ona barzo często mazała y z nimi duchownie cudzołożyła. Na niey 6 naprzod siedział Ewzebius Nykomedyiski, wszytkich Arryanow choraży, bostwa Chrystusowego bluznierca. Na niey siedział przeklęty Macedonius, Ducha Ś. za Boga nieznający, v jadowite ono heretyctwo wynayduiacy. Na niev y drugi Arryanin Ewdoxius, y po nim rychło tegoż iadu dusze zarażaiacy Demophilus. Po nim na teyże | (391) nieszcześliwey stolicy siedział Maxim Cynikus, Apollinarysta, ktorego wtory zbor złożił, y on, iako ci ś. oycowie mowią 7, nowy kościoł z paszczeki lwiey wybawił, błuznierstwem heretyckim podkopany. A ieszcze temu iey nieszczęściu nie koniec. Rychło po tym Cy- dąc, stolicę tę z onym smrodliwym Koniku, nastąpił na tęż stolicę on prze- pronimem pomazali. Przeciw ktorym klety Nestoryus, ktory prostego czło-siodmy zbor zebrany był. Tak isz wszy-

starcy v zasłużonev matce wwłoczyć, - | wieka być z Maryey narodzonego fałszywie nauczał y Greki zarażał. Ktorego trzeci zbor, za powodem Celestyna papieża, zrzucił y przeklął. Nie długo potamże w Carogrodzie, wszytkich mnichow, archimandryta Carocki Ewtyches chytre a szatańskie kacerstwo o iedney naturze w Chrystusie zmieszaney wymyślił. Przeciw ktoremu czwarty zbor zebrany był.

Jeszcze na tym nie dosyć! W krotkim czasie nastał na tosz biskupstwo Carogrockie Antymus, Ewtychesowego iadu wilk, ktory o iedney woley w Panie naszym niezbożna v kacerska nauke rozsiewał. Przeciw ktoremu piaty zbor zebrany był. Lecz zaś, nie dłu||(392)go czekając, wstąpił na też mizerną stolice Eutychius, ktory o zmartwychwstaniu ciał naszych błędliwie nauczał v ksiegi pisał. Ktorego Grzegorz s. Wielki, będąc tam od Pelagiusa papieża posłem, przed cesarzem przekonał, tak isz sam cesarz ręką swoią księgi iego w ogień wrzucił. Po nim blisko, trzey, ieden po drugim, sprośni heretykowie, to iest Sergius, Pyrrus y Paweł, na tevże Carogrockiey stolicy siedzieli. Ktorzy metropolitskie kacerstwo iuż na piątym zborze potępione ożywiali y Greki zarażali. Przeciw ktorym szosty zbor złożony iest, y na nim, iako bezbożni bluznierce, potępieni są. Ieszcze nie wytchnąwszy, ta opłakana stolica przyjęła na się onych sprośnych obrazoborcow czterzech, iednego po drugim, to iest: Anastazyuaa, Konstantyna, Niceta v Pawła (ktory się na koniec vpamietał), ktorzy, patryarchami Carogrockimi be-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> На полъ: «Leo 9 aduersus Michae. Constant. lib. 9». <sup>7</sup> На полъ: «Theodoret, lib. 5, сар. 9».

tki siedm zborow, okrom pier||(393)- du miecz odstraszyć y śmierć nie mowszego, przeciw Carogrodzanom y patryarchom ich vczynione były, z nimi walczyli, v ich szkodliwą y kacerską naukę potepili. Po siodmym zaś zborze aż do ośmego tak wiele onych hardych v nieposłusznych na tev [że] 1 się stolicy biskupow narodziło, isz przez kila set lath miał z nimi zawżdy kościoł Rzymski wielka trudność.

Obaczże, narodzie Ruski, iako się tey stolicy, na ktorey tak wiele heretykow siedziało, dufać masz, iako beśpiecznie się iey zbawienia swego zwierzyć możesz? Zwłaszcza, gdv sama chodzi, a posłuszeństwa v zwiaskow pokoju v miłości z matka swoia, kościołem Rzymskim, nie trzyma! A teraz daleko mniey, gdy reka Boža dotkniona o zbawieniu nie tylo twoim, ale v swoim obmyślać nie może. Widzisz, isz ci światło na Wschodzie zgasło!

Obrocze się na Zachod, gdzie dłużey trfa, y trfać aż do nocy sądu Bożego bedzie.

Obacz, isz stolica Rzymska temi iest przywileymi od Chrystusa obdarzona, isz iest podporą kościoła wszytkiego w tym, isz nigdy o prawdzie || (394) Bożey y nauce Chrystusowey zbłądzić nie może. Przetosz żadnym się nigdy ani błędem, ani heretyctwem nie pomazała, ani żadnego na sobie heretyka miała. Siedziało naprzod na niev trzydzieści v trzev męczennikow Chrystusowych aż do Sylwestra, s ktorych żadnego nie było, ktory by za te nauke, ktorey vczył, krwie nie rozlał. Y każdy z nich, aż do iednego, mieczem y krwią swoie kazanie zapieczętował. A ieden po drugim, aż do Sylwestra, na pewną śmierć wstępuiąc, iako na wielkie iakie krolestwo wchodził. Iż żadnego od tego Piotra s. vrzę-

gła, a nigdy przerwana onym okrucieństwem sukcessia kościoła Rzymskiego nie została. O. iako wielkie było serce w miłości Chrystusowey onych męczennikow papieżow, ktorzy z nauką gardło zaraz na plac nieśli, a na szyjach swoich, aż do Konstantyna Wielkiego, ostre żelazo cesarzow Rzymskich stępili! O, iako droga iest tey stolicy s. sukcessia, tak vstawiczną y hoynie płynącą krwią okraszona y vtwierdzona. Iako ||(395) iest wielkie wiary Chrystusowey y słowa iego Boskiego na tym Pietrze błogosławieństwo.

Nie dziwuię się, isz tak mocno stoisz, przesławna stolico Rzymska! Ponieważ twoie fundamenty tak drogą krwią we krwi baranka osadzone sa! Ciebie Chrystus wynieść nad inne chciał y mocnym swoim słowem, ktorym ziemia y niebo stoi, vkrzepił! Ciebie Piotr v Paweł we krwi swoiev szczepił! Ciebie trzydzieści y trzey po nich wstępuiący papieże krwią męczeństwa swego za naukę apostolska polali, v tak głęboko abo raczev wysoko (bo budowanie kościelne na ziemi do nieba korzenie puszcza) osnowanie twoie założyli, iżes kościola wszytkiego niewzruszona podpora y opoka została! A żadna cie nawalność ani okrucieństwo tyrannow, ani zdrada heretykow, ani starość dni twoich podkopać, obalić v zemdlić nie może! Na tobie v po Sylwestrze wiele s. ludzi, ktorych po wszytkim świecie żywota świątobliwość słynie, siedzieli! : Oni Damasowie. Leonowie. Grzegorzowie. v oni (396) drudzy Marcinowie, Sylweryusowie, Ianowie, ktorzy od heretykow cesarzow, isz na stolice Carogrockie przypuścić y stawić heretykow chcieli, dla katolickiey prawdy z ziemie wygnaniu pomarli, y wywołani na mieysce to twoie vtczcili!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ваято меъ 2 наданія.

Nie mogło być bez tego, abyś się stolico Rzymska, vlice za morze się puteż v zachfiać nie miała. Źwłaszcza, gdy sciły, v na on swiat, o ktorym żadne też zli a nieprzykładni niektorzy twoie wieki nie wiedziały, zaszły korzenie mievsce trzymali. Wszakże v w tym błogosławieństwo twoie znaczne było, y wiecev sie wsławiło, isz nigdy ich grzechow tym Pan Bog nie karał, aby ktory kiedy papież heretykiem był, abo heretyctwo yradził y onego pomagał. Złość ludzka nigdyć tego błogosławieństwa Chrystusowego wydrzeć tobie nie mogła, aby ten posag twoy odięty tobie był, a twoie dziewistwo niepokalaney nauki zostać się nie miało. Czego y cudownie Pan Bog tobie pomagał niektorzy, chytro taiac błędy swoie, skoro papieżmi zostali, wnet się odmieniali, a błędliwey nauki, zapomniawszy katolicka v apostolska, przykładem innych wszytkich roz||(397)siewali. Każdv z nich, aż do tego czasu by dobrze złych obyczaiow był, twoy tobie cale przywiley zachował: żadney błędliwey y kacerskiey nauki nie zaczął, ani pomagał; ale, trfaiac w podaniu apostolskim, iako wierni[ey] 2 prawdy przodkow swoich dziedzic, heretyctwa psował. Y do tego czasu, gdyć iuż lat pułtora tysiąca minęło y starości na tobie nie znać, żyiesz, kwitniesz, kościoł rządzisz, heretyki potępiasz y wiarę prawą vkazuiesz, y one miedzy pogaństwem tych czasow naszych szcześliwie szczepisz. Inne patryarchie vstali y iuż się w heretyctwo, y drugie w pogaństwo obrocili, abo w rece pogańskie za grzechy swoie pokutuiac niepłodnemi zostali, rodzić iuż nie moga. A ty, iako matka płodna y Sara stara, w zgrzybiałości twey nowe chrześciany rodzisz, a vpadek patryarchyi Wschodnich nagradzasz.

winnice twoiey w nowych Indy (398)ach, [w Iaponiey] 3, w Nowey Hiszpaniey, w Brasvlu, v około brzegow Perskich v Kalekutu, wielkie ostrowy, państwa y krolestwa, narody v iezyki z twev nauki Chrystusowi się prawemu Bogu kłaniaia, gdzie tak wiele na zachod y na wschod słońca iuż dzieci masz, isz się wszytkiey Ewropie rownaią.

Y w tym tobie, narodzie Ruski, błogosławieństwo stolice Rzymskiey a przeklęstwo Carogrockie pokazał P. Bog, isz Rzymska zawżdy rodzi, iako płodna, pogaństwa do domu Bożego przyczyniaiac; a Carogrocka, iako od matki swey odstapiła, tak przeklęstwo niepłodności wzięła, isz żadnych poganinow potym do wiary s. nie przywiodła, ani przywodzi. Bo zła wiara a odszczepiona nigdy do pogaństwa nie idzie. ani heretyk żaden miedzy nimi wiary nie szczepi. Bo nie dopuści dobroć Boża, aby proste a niewiadome pogaństwo oszukane było. Odszczepieńcy v heretykowie stare chrześciany burzą, bracią w iedności wadzą y rozdzierają; ale do pogaństwa nigdy przeklęci y niepłodni nie (399) ida. Niech że cię y to do tey starey twey matki przywodzi, na ktorey nie tylo się słowa Chrystusowe, ale y proroctwa wiela papieżow iszcza, isz ich Ducha prorockiego ten czas y wieki nasze potwierdzaia.

Przed tysiacem lat, tak Leo Wielki napisał 4, gromiąc Carogrockiego patryarche Anatolego: «Swe stracisz (mowi), bo cudzego pragniesz. Żadne się budowanie nie zostoi, ktore się na ska-Iuż dziś tych czasow naszych twoie, le, od Pana za fundament założoney

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Добавлено изъ 2 изданія. <sup>3</sup> Взято изъ 2 изданія. <sup>4</sup> На появ: «Epist, 52»,

stolice apostolskiey vtraciwszy, vpadły, odszczepieństwem v heretyctwem podkopane, v reka pogańską zmocowane.

Drugi także przed dziewiącią set lat, Agato tak do cesarza Konstantyna Czwartego pisze: «Matka waszego spokoynego państwa (stolica Rzymska), ktorey wy bronicie, nigdy, za łaską Bożą, w żadnev sie rzeczy od apostolskiev nauki nie obłądzi, y nigdy heretyc| (400) twem zepsowana nie iest, y do końca niepokalana będzie, wedla obietnice Zbawiciela: «prosiłem za cię, Pietrze, aby wiara twoia nie vstawała». Tegośmy proroctwa przez dziewięć set lat doznali: ani vstała, ani się heretyctwem pomazała.

Trzeci także przed siedmią set lath Mikołay Wielki prorockim duchem do cesarza Michała pisze: «Przywileie kościoła Rzymskiego, vsty Chrystusowymi w Pietrze vtwierdzone, wieczne są, od Boga wkorzenione y szczepione; nachy-iktorego nas dał Pan Bog w taka nielic się mogą, ale vpasć nigdy nie mogą; wolą, iako widzicie! Nie badźcie tak drapać się mogą, ale wyrwać się nie vporni, ani hardzi, iakośmy my byli! Podmogą. Te przed panowanim waszym byli daycie się w kościelne posłuszeństwo pod y trfali (chwała Bogu!), do tego czasu mocną reke Bożą, w przybytku obranym niewzruszone y po was y tak długo, iego, z ktorego kto się wychyli, ginie. poki chrześciaństwa zstaie, tr/ac nie- Lepiey Chrystusowego namiestnika m vłomnie beda.

prorok powiedział. Izali nie tak iest? iako teraz v nas Chrystusowa cześć zdep-Izali tego ręką nie macamy, co on w tana iest: iuż teraz niemasz miedzy na-Duchu S. o przyszłych rzeczach mowił? mi ani krola, ani pana, ani proroka, Trfaia y trfac beda te przywileje od sa- ani doktora, ani vczonego w zakonie 1. mego Chrystusa nadane, ktorych prawdę V Łacinnikow na zachodzie wszytko ca-

(to iest na Rzymskim kościele), nie bu- y stateczność nie tylo kościoł | (401) duie». To wielkie proroctwo y dziś do- wszytek po wszytki wieki, ale y to asz znane: isz kościoły, ktore od Rzymskie- do tego czasu naszego przedłużenie go kościoła odeszły, poginęły y w błę- poćwierdza, isz sam Rzymski biskup iest dy zaszły niezmierne, a ten fundament podpora wszytkiey katholickiey prawdy. pasterz wszytkich w Chrystusa wierzacych, mistrz wszytkiego chrześciaństwa, a isz stolica iego słup iest prawdy, skała nigdy nieobalona. Do teyże my ciebie, narodzie Ruski, wzywamy! Na niev bespiecznie nogę twoie postawiwszy, śpieway 1: «Pan mię rządzi, a na żadney mi rzeczy nie zeydzie, na dobrey mię paszev posadził; nad woda ochłody wychował mię y nawrocil duszę moię; przeprowadził mię drogami prawdy prze imię swoie. Iusz się nic złego nie boię: bych dobrze w cieniu smierci chodził, iuż się nie pośliznie noga moia, boś ty, Panie, ze mna iest»!

(), gdy byście słyszeli głosy teraz pokutuiacych, dobrych onych Grekow, a w niewoli na was wołaiących a krzyczących: «Wy, ostatki kościoła Greckiego, ktoreście vszli reku Turczyna okrutnego, nie naśladuycie grzechow naszych y odszczepieństwa naszego, dla | (402) wolney służbie Bożey słuchać, aniżli w tey To przed siedmią set lat ten dziwny niewoli pohańcowi się kłaniac. Patrzcie,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Psal. 22». <sup>2</sup> Послъ этого, во 2 изд. добавлено: «Iuż y teraz po leremiaszu żywym, trzech innych żywych patryarchow na tey stolicy siedzi, a Turek ich za pieniądze daże y składa, ile chce, y kiedy chce; iuż wiedzieć się nie może, ktory iest prawy patryarcha, iuż

lo] s zostało. Tam oko swoie obracaycie, zbawienie sobie, chrześcianom po wszytgdzie się chwała Boża przeniosła, gdzie kim świecie pociechę, pogaństwu więtszy nabożeństwo y nauka y krolestwo Chry-postrach, heretykom (zgubę y pohaństusowe kwitnie, gdzie głowa, tam bienie) 4, ziednoczeniem waszym w iedno niech beda v członki, gdzie ciało, tam, ciało kościoła Chrystusowego vczyńcie. iako orłowie, leccie»!

«Idźciesz (mowi stolica Carogrocka), synowie, tam gdzie sie błogosławienstwo chrześciańskie przeniosło, gdzie zawżdy (1 HeH.) REISTR RZECZY PRZEDNIEYtrfało, a nigdy się nie mieniło. Iam, iuż matka porzucona, wzięłam za grzechy moie dwoie kara||(403)nie: owdowiałość y niepłodność. Iuż vschły piersi moie, karmić was v wychować nauka zbawienną nie mogę. Bom sama y z wami zgrzeszyła przeciw małżonkowi memu, nie słuchając namiestnika iego. Y dał mię Pan Bog w to nieszczeście błędow y niewoley, iako widzicie. Ieśli weyrzy na mię Pan moy a mnie da vpamiętanie, nie zinad, iedno z Zachodu, s kościoła Łacińskiego pośle mi wybawienie. Y ta się sama nadzieja ciesze, y Grekom roskazuie, aby ten dziatkom swoim testament zostawiali, żeby za Rzymską stolicę y państwo Zachodnych chrześcian modlili się vstawicznie. Bo odnich Pan Bog cesarza y pana takiego wzbudzi, ktory nas, z mocy pogańskiey wybawiwszy, s stolica Piotra ś. w wieczne posłuszeństwo kościoła Bożego, ku zbawieniu dusz naszych, ziednoczy»!

Tym sposobem one wiernych bacznych a pokutujących Grekow serca vpominaią ciebie, narodzie Ruski, łzy wielkie wyłewaiąc. A my też nad nimi rzewno płacząc, prosim, prze imię || (404) Chrystusowe, prze krew drogą iego, prze nierozdzielne ciało iego: iuż daley tym odszczepieństwem nam smutku, a sobie potępienia, nie przyczyniaycie, ale raczey apostołow zowie, y danie poboru y

Boże! racz to dać. Amen.

SZYCH W TYCH KSI&SZKACH.

Agapetus papież Antyma, Carogrockiego patryarchę, z stolice złożył, 134 5. A za to Iustynianowi cesarzowi szvie nastawił, 135.

Alexandryiski v Antyocheński patryarcha przy Rzymskim kościele długo po Grekach stali, 243, 245, 251.

Ambroży s. Damasa zowie rectorem wszytkiego kościoła Bożego, 109. Y Piotra s. opoka, 76.

- Anastazius z gory Syońskiey zna pochodzenie Ducha S. v od Syna, 281.

Appellacye do papieża biskupi y duchowni wszytkiego kościoła czynili, 106,

Artykuły, ktore Grekowie Rzymianom, iako herezie, zadawali, 231. Odpowiedź na nie, 333.

Artykułow pięć, na ktore się Grekowie z Łacinniki zgodzili, 214.

Athanazi ś. od papieża Iuliusza był sadzon, 127. Zna pochodzenie Ducha Ś. y od Syna, 278. Zna za matkę y głowę kościołow wszytkich kościoł Rzymski, papieża zowie vniuersalnym biskupem, 105. A isz nic bez niego około wiary stanowić || (2 HeH.) się nie może, 106.

Augustyn S. Piotra S. przełożonym

się wszytko pomieszało y zniszczało; а». 3 Взято изъ 2 изданія. 4 Вибсто словъ, взятыхъ въ скобки, во 2 изд.: «гrędsze vpamiętanie». 5 Эти цифры означають страницы сочиненія Скарги, въ 1-мъ изданіи, 1577 года.

modlitwe za Piotra na przełożeństwo iego wykłada v fundamentem go kościelnym zowie, 71, 72. Przodkowanie nic papieżowi nie vwłoczy, 206. kościołowi Rzymskiemu przyznawa, 111.

B

Bazylius s. o pochodzeniu Ducha S., 278.

Bazylius cesarz, za ktorego Ruś wiarę przyięła, był wielkim katholikiem, kościoły potwierdzili, 147. w posłuszeństwie stolice Rzymskiey, 228,

Bekus, Grecki doktor, a potym patrvarcha Carogrocki, za Łacińskim kosciołem pisał, 262.

Bierzmować prosty kapłan nie może, iedno biskup, 235.

Biskupi bez papieża na zborach bładzili, 144.

Blemmidas, Grecki doktor za Łacińskim kościołem pisał, 264.

Bulgarowie od Rzyma do wiary ś. nawroceni, 218. Grekowie im Rzymski wadzą, 250. O nie się bać Rusi w kokościoł hydzili, 219, Rzymskiemu ko-ścielney iedności nie trzeba, 370. ściołowi na ośmym zborze przysądzeni, Bulgaryey 221. Z Grekowie Rzymskie duchowieństwo wygnali, y po- dla 11 (4 nen.) iedności w kościele być tym się nabarziey od kościoła odszcze- ma, 76. Zowie Rzymski kościoł stolica pili, 229.

nastawaniu wyznanie wiary do papieża szczęście miała, iż kilanaście heretykow posyłali, 210. Kiedy się wynosić nad na niey tylo do siodmego zboru sieinne poczeli, 175.

Carogrocka stolica głowa być wszyt- nie rodzi. 398. kiego | (3 nem.) kościoła nie może, 162, 163. Za stolice nową mieli ią oycowie stolską y książęciem Piotra s. zowie. zboru wtorego, 179.

Carogrocki patryarcha przyczyn cesarskich do papieża o swoie przełożeństwo szukał, 183.

Carogrockich patryarchow czterzey! ieden po drugim heretycy, 198.

Carogrockim patryarchom papież moc duchowną zatrzymał, iż iey vżywać, ani pochodzeniu Ducha S. od Syna. 282. vdzielać nikomu porządnie nie mogą, 339.

Carogrod od Turkow wzietv. 324. Cesarstwa Rzvinskiego przenoszenie

Cesarza Greckiego madre słowo na ośmym zborze, 289.

Cesarze bez papieża dać patryarchy Carogrockiego nie mogli, 213.

Cesarze zwierzchność papieska nad

Chrystus, iedna głowa bedac kościoła swego, vrząd swoy przez widomego namiestnika sprawuie, 58.

Chrystus niewidomy a papież widomy nie czynią dwu głow, ale iednę, 57.

Chryzostom s. naucza, iż Piotr s. był nad inne apostoly, 69, 109.

o Chryzostoma s. papież cesarza y z żoną wyklął, 131.

na Conciliach nic nie ważno, na co Rzymski biskup nie zezwolił, 187, 188.

Ceremonie rozne w iedney wierze nie

Cypryan ś. naucza, iż na Pietrze zbumoca dowany kościoł, 66. A iż ieden pasterz Piotrowa, 104.

Carogrocka stolica nigdy na plac me-Carogroccy patryarchowie na swym czeński nie wychodziła, 389. To niedziało, 390. Iuż niepłodna v przekleta

> Cyryllus Alexandryiski głową apo-69. Pochodzenie Ducha Ś. y od Syna twierdzi. 279.

> Cyrillus Ierozolim. Piotra s. ksiażeciem apostolskim zowie, 70.

Czyściec Grekowie przyznali, 274.

Daniascen, odmienił swoie zdanie o

Damasus papież na wyniesienie Ca-

rogrockiego patryarchy nad inne pozwolić nie chciał, 176, 177, 178.

Dawione rzeczy v ze krwia ieścgrzechu nie masz, 238.

Didimus Alexandrviski o pochodzeniu Ducha S. y od Syna, 280.

Dirthades, krol Ormiański, 304.

Doktorowie Greccy z Łacińskimi musza sie zgadzać v iedno mowić, 284.

Duch S. pochodzi y od Syna, 272. Co iedno iest s tym, co mowią «przez | (6 HeH.) prorokował, 326. Iaką nie-Syna».

Ducha S. pochodzenie v od Syna trzeci v siodmy zbor twierdzi, 281.

Ducha S. pochodzenia od Syna kto nie zna, nierowność w bostwie czyni, 285. O Ducha S. pochodzeniu świadectwa doktorow Greckich, 278.

### (5 nen.) E

Ekumenikiem patryarcha Ian Carogrocki pisać się naprzod hardzie po- Sami o vporze Greckim świadcza, iż czał, 138.

Epiphanius o pochodzeniu Ducha Ś. od Svna, 280.

Ewzebius Cesaryiski nawiętszego nad apostoły Piotra s. y książęciem nad pierwszemi zowie, 71.

Greccy cesarze heretykami długo byli, 197. Y przeto państwa Zachodne stracili, 200. Dla państwa świeckiego kościoły Wschodne ziednoczyć chcieli, 256. Dla świeckiego panowania iedność pokorą vskromił, 138. kościelną targali, 207.

Greccy historykowie 0 papieskiey : zwierzchności świadczą, 128.

boi, 222.

Greckiey vniey list, 269.

Greckich ceremoniy kościoł Rzymski starszy nad apostoły, 68. nie gani, ani dla nich iedności psować chce, 250. Miedzy Grekami zawżdy ci pieństwa, 155. byli, ktorzy przy Rzymskim kościele stali y on mowili, 265.

Grekowie kiedy papieże wymazować z swey liturgiey poczęli, 242, iako na ostatnim zasiedzeniu w Florencyev wotowali, 291. Iako ośmego zboru odstapili, 320, 321. Oni od Łacinnikow, a nie Łacinnicy od Grekow odstapili, 159. Na Lugduńskim koncylium ziednoczeni byli y trzy kondycyie przyjeli, 261, 262. Także na synodzie Laterańskim, 261. Mikołay im papież zginienie od Turkow przyaźń Łacinnikom pokazali, gdy na pohańce śli zdobywać grobu Bożego, 254. Na ośmym zborze zniewolenia żadnego nie mieli, 288.

Grekowie dla ktorych przyczyn od kościoła odstąpili, 167, 168. Kiedy Rzymski kościoł potwarzać y nań artykuły pisać poczęli, 218. Nie dla wyznania o Duchu S. od kościoła odstapili, 271. oni do zgody nie chcieli, 328.

Grekowie nigdy o iednę osobę w sakramencie Łacinnikom nie przyganiali.

Grekowie starzy y drudzy młodszy w iedności kościoła Rzymskiego żyli, 353, 355.

Grzegorz s. świadczy, iż stolica Carogrocka Rzymskiey poddana była, 139. Grzegorz Trzeci cesarza Greckiego v patryarchy heretyki wyklał, 199.

Grzegorz święty Iana Carogrockiego

Heretycka synagoge po czterzech rzeczach poznać: po niezgodzie, 19; po Grecki cesarz klatwy się papieskiey nietrwałości y niestatku, 23; po pokatności, 26, 27; po samosłaństwie, 34.

Heretykowie znali, iż Piotr s. był

Heretyctwo czym rozne od odszcze-

Hieronim swiety zna, iż Piotr s. był starszym nad apostoły, 68. Rzymską Grekow z Łacinniki obłapienie, 203. stolicę zowie opoką, na ktorey kościoł

iest zbudowany, 110. Taż się stolica od odszczepieństwa v rozerwania bronił, 110.

Piotra swie[tego] nad apostoły, 66.

Iakobitowie abo Suriani co za sekta, ! kiedy odstapili, co trzymaja o kościele Rzymskim, 307.

Iedność kościelna czym się spaia, 40. Wiecev sie wiaże iednym pasterzem widomym, niszli iedna wiara, 41.

Iedność kościelna z iednev głowy spada na członki, 58.

Iedność v rzad kościelny bez iednego widomego pasterza być nie może, 54, 55, 78.

ledność chrześciańska trzemi się żylami trzyma, 157.

w Iedności kościelney troiacy ludzie nie są, 42.

o Iedność Ruskich kościołow kto się nawięcey starać ma, 379. A iż iey czekać w pospolitości nikt nie ma, 383.

bez Iedności kościelney dobre vczynki nie płatne, 3, 367.

Iozepha, Carogrockiego patry[archy] testament, 294.

skim trzyma, 103, 123.

266. Rusi zgodę y iedność 200. chrześciańską kościelną przyniosł, 290. W Sączu 1 w kościele Rzymskim po Grecku msza miał, więzienie cierpiał, 321. Y cudownie wyzwolon, 322. Do Carogrodu od pa- cyey psowali, 244, 250. pieża był posłan na vpominanie Gre-

| (8 Hem.) Isidor meczennik Chrystu- muszą, 284. sow, 321.

K

Kościoł Boży prawy ieden iest. 37. Kościoł pierwszy, niżli pismo, 11. (7 Heh.) Hilarius s. o przełożeństwie Pierwey się o nim pytać y wiedzieć, niżli o słowie Bożym, potrzeba, 67.

> Koscioł Boży widomy iest, 11. Niewidomy vczyć nas nie może, 14. Za Heliasza widomy był, 14.

> bez Kościelney iedności nikt zbawion być nie może, 1, 4 Bez niey y męczeństwo za Chrystusa nie pomoże, 4, 5.

> o Kościele czemu jaśniev prorocy nižli o Chrystusie prorokowali, 8.

> Kościelna iedność y zatrzymanie na iednym pasterzu należy, 62.

> Kościoł Boży po czterzech rzeczach poznać, 16; po iedności 17; po starożytney trwałości, 21; po pospolitey powszechności, 25; po sukcesyey, 29.

> Kościoł w roznym wyznaniu wiary ieden być nie może, 39.

> Kościoł zbłądzie na synodach powszechnych nie może, 290.

> Krolowie chrześciańscy nie winni są iednego monarche mieć nad soba, ale iednę wiarę chrześciańską mieć v iednego papieża winni sa, 202.

Karolus Wielki na obronę kościoła Ireneus iako wiele o kościele Rzym-Rzymskiego przyzwany, 199. Pierwszy cesarz Rzymski nad państwy Zachodny-Isidor metropolit Kiiowski na ośmym mi, od papieża Leona 3 koronowany,

L

Łacińskiego ięzyka Grekowie w ko-321. W Moskwie ściołach || (9 HeH.) swoich vżywałi, 216. Łacińskie kościoły Grekowie w Gre-

Łacińscy doktorowie tak starzy v tak kow, 323. Z Tureckiey ręki wyszedł, święci y vczeni y teyże powagi, iako Greccy, 284. Z nimi się Greccy zgadzać

> Lacinnicy Carogrod opanowali v Grecki kościoł z innymi Wschodnimi ziednoczyli, 259, 258.

Leo papież czemu się pisać ekume-

<sup>1</sup> Въ подлинникъ опечатка: «Szącu»,

nie chciał, 117. Iako Carogropatryarchy hardość krocił, 246, 55, 181. Iakiey był świątobliwo-

### M

eństwo ś. czci kościoł Łaciński. a Epheskiego vpor nic ośmemu nie wadził, 296.

in papiesz trzech patryarchow ockich wyklął, iako heretyki y o ło dał, 140.

s, Carogrocki patry[archa] paposłuszny, 118.

aphrastes Grecki pochodzenie Ś. y od Syna twierdzi, 280.

tay papiesz stanąć przed się Phoi y Ignacemu, Carogrockim paom], kazał, 215. Pod tym Mipapieżem Łodwik cesarz konia wiodł, 217.

rchia kościelna tylo sama trwa będzie, 204.

iewskie kościoły iakie są, a iż nie Ruskie oglądać nie maią, 377.

### N

U

zepieństwo co iest, 160, 161. zepieństwo rzadko bez kacerstwa, o.

us kościoł Rzymski za Piotra ś. zna. 111.

nes Piot[ra] s. nad inne apostokłada, 67.

ańskiego ziednoczenia list, 312, ym zborze.

anie iako dawno wiarę przyięli odstąpili od iedności kościelney, 2, 304.

ański katholik na zborze Ierozopoprawę obiecał, 252.

zbor kiedy był, 267.

Osmemu zborowi nikt słusznie przyganić nie może, 287.

### P

Paleologus cesarz był obecny na ośmym zborze, 267.

Państwo świeckie P. Bog w starym zakonie rozdzielił, ale wiary y kościoła nie dzielił, 208.

Papieżowie na mieysce y przywileie Piotra s. wstąpili, 101. Wywod na to z doktorow y synodow powszechnych, 103.

Papież biskupy nieposłuszne w Asiey wyklinał, 124. Carogrockie patryarchy karał, 133, 134, 140, 141.

Papieską moc cesarze y krole nad sobą znali, 150.

||(11 нен.) Papieża vniuersalnym biskupem s. Athanasi y z innemi biskupy zowie, 105. Ten że mu tytuł czwarty zbor daie, 116. Y oycem go swoim zowie, 117.

Papieską zwierzchność y biskupi Arcyańscy znali, 127. Grekowie ią przyznadi, 274.

Papieskie nogi napierwszy cesarz Iustynian całował, 195.

Papież sędzia niespokoynych książę doktor y głowa prawowierney nauki, 107, 108. Nie zowie się potomkiem Chrystusowym, bo Chrystus żywy iest, ale Piotra s. 82. Nazwany od zboru czwartego tłumaczem Piotra s., 147.

Papiestwo iuż by dawno zginęło, by w nim iaka nieprawość była, 149.

Papież Mikołay kościoł s. Zophiey prze nieposłuszeństwo patryarchy w Carogrodzie zamknał, 142.

Papiescy posłowie w Carogrodzie Greki na dysputacyą wyzywali y w ogień iść chcieli, ieśliby byli przekonani, 252.

Papieskie trzy powinności, 121.

Papież około wyznania prawey wiary zbłądzić nie może, 205.

Od papieża ktory sie kościoł dzieli,

nie iest kościoł, ale zborzyszcze odszczepieńskie, 249.

Papieskie posły Grekowie tracili, 198. Bez papieża Niceński pierwszy zbor synodow czynie nie każe, 106. Tosz wszy- kow, to iest od członkow swoich, odstątki prawa kościelne mowią, 129, 114. pić nie mogł, 162. Bez papieża fałszywe są synody, 211. Bez pasterza iednego widomego iedna Bog, 143. być wiara, ani iedność nie może, 44.

Patryarchow czterzech vpadek iako ściele Bożym vśmierzał, 223. P. Bog || (12 HeH.) nagradza, 166, 165.

Philipik cesarz pierwszy obrazoborca. 196.

Pismo ś. nikogosz vrzędnikiem nie rzowi widzieli, 227. czyni, iako v statut, 49.

Phokas cesarz zwierzchności papieskiey nad kościoły bronił, 138, 193.

papieża złożony, 142, 221, 213.

Proroctwa papieżow o stolicy Rzymskiey, 399.

Piotr s. przy wyznaniu y nagrodzie troiakiego zaprzenia wziął pasterstwo wszytkiego świata, 77. Pogany nawracać począł, 95. Isz był w Rzymie wywody dostateczne, 83, 86, 87. Pierwszy ra, 348. miedzy apostoły nie lidzbą, ale dostoieństwem, 75, 63, 64, 65.

Piotr nigdy nie vmiera, 79, 82.

Piotra s. przywileie więcey służą potomkom iego. 80.

Piotr s. przez Leona v Agatona papieże mowił, 81.

Popiani abo Murzynowie co za chrześcianie y iako o kościele Rzymskim trzymaia, 310, 309.

Posłaniec ma być wierny tym, ktorzy go posyłają, 51. Fałszywy do kruka Noego przyrownan, a wierny do gołębice, 52.

Posłańcy Boży w starym zakonie z iaka pieczęcia szli, 48.

uce nie może, 45.

o Przasny chleb w sakramencie kiedy Grekowie przyganiać poczęli, 244, 247. || (13 HeH.) R

Rzymski kościoł, iako głowa, od Gre-

Rzymską stolicę czym chciał mieć P.

Rzymski biskup niespokoyne w ko-

Do Rzymu cesarstwo przeniesione, 200. Rus od Grekow wiare wzieła, v ktorych nowe obrazy posłowie Włodzimie-

Rus, za Greki idaca, iako-zbawienia niebespieczna, 334.

Ruscy duchowni nie wchodzą na vrzę-Phocyus Carogrocki patryarcha od dy drzwiami, 338. Mocy na rozwiązanie grzechow nie mais, v od nich sakramenta przyimujący grzeszą, 339. Pilnować nauki nie moga, 358.

> Ruś przodkami się swymi y starodawnościa wymawiać od iedności nie może, 351.

> V Rusi, za Grekami idacemi, ina wia-

V Rusi iakie sa błędy około wiary, 342. W Ruskich kościołach dla trzech przyczyn dobrze być bez iedności nie może, 358.

Rusi trzech tylo rzeczy do ziednoczenia z kościołem potrzeba, 368. Co im do tego pomaga, 373.

Rzymska stolica we krwi Piotra y Pawła y trzydzieści y trzech po Pietrze ś. papieżow męczennikow aż do Sylwestra szczepiona, 394. Zli na niey niektorzy siedzieli, ale heretyk żaden, 396. Vlice swe na Indye puściła, 397.

Słowieńskie narody kiedy wiarę wzięli, (14 HeH.) a iako iedni od Rzymian, Poslanca Bożego po czym poznać, 46. drudzy od Grekow, 225, 223. Słowień-Posłany od Chrystusa zbłądzić w na- ski ięzyk Rusi do nauki zaszkodził, 360. Sylweryus papież, isz heretyka na Caciey stolicy cierpiec nie chciał, o dło dał. A Wigilius także papież bicie y więzenie cierpiał, 135,

te czemu Łaciński kościoł pości,

apostolskiey odłączaią, 149.

doretus twierdzi, isz się stolica tamże. ka żadnym kacerstwem nie zma-10.

odoret Cyry zna papieża za swego o. 129.

philaktus mnimał, aby Łacinnicy oczatki kładli, przeto im o pocho-Ducha S. przymowił, 283.

ament Iozepha, patryarchy Carogo, 294.

ius papieżem zostawszy myśl okoetyka na stolice Carogrocka poia odmienił, y wolał o to gardło 36, 137.

ersalnym biskupem czemu się paie pisać nie chcieli, 193, 246.

fałszywy obrazoborcow siodmym v. 211.

u wtorego kanon o stolicy Caroy mocy nie miał bez papieskiego olenia, 182.

(15 heh.) Zbor wtory przełożeństwo papieskie nad wszytkimi znał, 114.

Zbor trzeci przełożeństwo papieskie znał, y Celestyna papieża w potepieniu Nestora nasladował, 115.

Zbor czwarty patryarchą powszechnim ckie państwa giną, ktore się od papieża nazwał, 116. Y miał go za potomka Piotra s. Od Leona potwierdzenia żądał, 117. Oycem go swym zowie

> Zboru czwartego słowa dziwne do Leona papieża, 147.

> Zbor piąty zwierzchność papieska nad soba zna. 118.

> Zbor szosty zwierzchność papieska zna, 119.

A isz potomkiem iest Piotra s.

Zbor siodmy zwierzchność papieską nad soba zna, 120.

Zbor osmy cztermi cudy wsławiony,

Isz zborow więcey okrom siedmi być niema-Ruscy duchowni omylnie mowią, 299.

Zbory wszytkie ś. za papieżem szły,

Zasłony na ołtarzu w starym kościele nowego testamentu nie było, ale się od Bazylego ś. w kościołach Wschodnich poczeła, 237.

KONIEC.

Тэдано по старопечатному экземпляру, хранящемуся въ Императорской чной Библіотект.

# новыя статьи

# ПЕТРА СКАРГИ.

1590 года 1.

KOSĆIOŁA BOŻEGO POD IEDNYM PA-STERZEM. Y O GRECKIM Y RUSKIM od tey iedności odstapieniu. Pi-SANIE X. PIOTRA SKARGI, SOCIETATIS czas prawdzie się Bożey sprzeciwiali, IEZV. IOAN. 17: Proszę, Oycze, aby pisało, — wydałem też był książki o BYLI IEDNO, IAKO Y MY IEDNO IESTE- Greckim odszczepieństwie, żałując zguby SMY. W KRAKOWIE. W DRUKARNIEY Sławnych narodow Greckich, zdawna Andrzeia Piotrkowczyka, 1590 2.

ZONEMU PANU A PANU ZYGMUNTOWI TRZE-CIEMU, Z ŁASKI BOŻEY KROLOWI POLSKIEMU, WIELKIEMU KSIĄŻĘCIU LITEWSKIEMU ETC., PANU A PANU, MNIE MIłOŚCIWEMU, ŁASKI BOŻEY W SZCZĘŚLIWYM PANOWANIU!

m. krolu, rozsiewając słowo prawdy od iedności kościoła Bożego oddzielili; ewangieliev zbawienia naszego w wiel- jako się wielekroć do tey iedności kim księstwie Litewskim y w głownym wracali y zaś ią targali; y nakoniec w iego miescie Wilnie, zabiegało się z srogą rękę Bożą, pod ktorą do tego łaski Bożey z ina bracią moią, tak czasu stękaią, vpadli. O czym wiele ich

(1 HeH.) O RZĄDZIE Y IEDNOŚCI nowym błędom heretyckim, iako y starym Greckim, za ktoremi Ruskie się narody vdały.

A okrom tego, co się przeciwko kacermistrom, (06. 2 nen.) ktorzy na on ciemnością wielką na duszy ogarnionych v niewola Turecka poniżonych, a daleko wietsze politowanie maiąc nad (2 нен.) NAIAŚNIEYSZEMU Y NIEZWYCIĘ- bracią naszą, sąsiedztwem y ięzykiem y iedną rzeczą pospolitą z nami spotonemi, Ruskiego narodu ludzmi, ktorzy przy tym Greckim odszczepieństwie stoią. Gdzie się pilnie przestrzegały, aby o swoim niebespieczeństwie dusznym czuli a wiedzieć chcieli y vwatyć. Przed siedmiąnaście lat, naiaśnieyszy kiedy y iako y w czym się Grekowie

¹ Это тё статьи, о которыхъ упомянуто на столбцё 223-мъ, въ сноске 1-й. ² Обороть 1-й нен. страницы чисть.

nią niektorym omylną bespieczność.

Te ksiąszki, iakośmy doznali, wielom pożytek przyniosły, y oczy im otworzyły, v do tego czasu pytać sie o nich wiele ich nie przestaie, y na mię wołaią, abych ie znowu światu vkazał.

Bo iako mam sprali(3 neh.)we y skutek sam vkazuie (gdyż książek tych iuż nie widać, y w Wilnie będąc z w. k. drodze, na Rewelskiey ledwiem iedny, y to bez początku, naleść mogł), wykupiła ie bogatsza Ruś y popaliła.

Godziło się tedy, abych to pisanie moie, od dobrych przijacioł zagubione, ożywił y znowu na ludzkich dusz połow, co day Boże szczęśliwie, wypuścił.

menta około iedności kościoła Bożego, bez ktorev żaden sobie o zbawieniu tuszyć nie może. Co nie tylo Grekom, ale y heretykom straszliwo y pożyteczno być może. W wtorey, iako, y dla czego Grekowie się oderwali od tey świętey iedności, y iako się do niey wielekroć wracali, y zasię iey w niestatku odbiegali z wielką vtratą zbawienia swego. A w trzeciey się mowi o obyczaiu y łacności y potrzebie ziednoczenia tego Ruskich zwłaszcza kościołow pod iednym -panem y w iedney rzeczy pospolitey żyiacych.

Te iakakolwiek pracą moię w. k. m. przypisuię, prosząc pokornie, abyś w. k. m. z miłości, ktorą w. k. m. ma ku poddanym swoim, y z gorall(of. 3 нен.)cego nabożeństwa ku rozmnożeniu chwały Bożey tey się iedności y kościelney zgody rozmiłował y do niey czasow y miesc swych pomoc czynić raczył. Gdyż to iest vrząd krolow chrześcijańskich, aby monarchowie, ktorzy świeckiev rzeczy pospolitey iedność na sobie trzymaią, do kościelney iedności też pomagali, bez ktorey nie tylo nikt zbawie- wodzić dali, y dziś wiele Rusi do niego

nie wie, y starością zaszłe błędy czy- nia nie ma, ale też y iedność rzeczy pospolitey świeckiey długo trwać nie może. Bo żadną się rzeczą tak zgoda, z ktorev wszytko dobre pochodzi, miedzy ludzmi nie wiąże, iako iednym Bogiem y wiarą iedną a iednym o rzeczach Boskich rozumieniem. Około ktorych, iako naprzednieyszych, gdv niezgoda panuie, około mnieyszych świeckich zatrzymać się iedność y zgoda nie może.

Tę krolewską powinność — ludzie do iedności kościelney przywodzenia-czynił on swięty krol Ezechiasz, listy pisząc y posły rozsyłaiąc do onych odszczepieńcow Ieroboamitow, aby się wrocili do przybytku Bożego y do kościel-W pierwszey części vkazują się funda- ney, ktorey byli odstąpili, jedności. Y inni pobožni krolowe. Aza Iozaphat, Iozvas pomoc z (4 нен.) ramienia swego świeckiego do rzeczy Boskich wielką kapłanom dawali ku zbawieniu wiecznemu poddanych swoich. Bo więcey, iako Augustyn s. napisał, ieden wyrok swieckiego krola, niżli wiele kazania y pisania kapłanow Bożych Chrystusowi y duszom iego, krwią odkupionym, posłuzwć może.

> Boże! Day skupić wszytkie heretyki, ktorych iuż z łaski Bożey nie nazbyt zostaie, v codzień by ich vbywało, by zwierzchność świecka wolno swey mocy y praw starych vżywać mogła!

Trudnieysze iest nawrocenie Ruskich person, ktorzy się do oycow y starożytności odzywaią, stare błędy przodkow swoich, niedbalstwem y zaniechaniem zakryte, za prawde maiac a o nich sie nie pytaiąc. Iako zastarzałą trudno chromotę leczyć, tak też y zastarzałe błędy, ktorych nie broni prawda, ale tylo czas a starszych podanie. Iednak nie iest niepodobne to ich vpamiętanie, do ktorego Grekowie często się przyskiey y zwierzchności świeckiey nie kazać się miało, iakoby się tak skażoschodziło! Pierwey y ||(06. 4 nen.) tym ne obyczaie naprawić mogły. Gdyż Pan Rus do nawrocenia przywodzili krolowie Bog przez krole v pasterze, od siebie Polscy, iż ich do rady pańskiey wedle praw starych nie brano, ażby się z kosciołem ziednoczyli. Teraz, gdy heretycy rzadzili a swoie błedy Ruskimi vtwierdzać chcieli, iako sobie, tak y im do tych dostovności okno otworzyli a zapory praw starych odbili.

Na zatrudnione barzo czasy abo raczev na trudne v dziwne ludzie państwo w. k. m. przypadło! Mało iest tych, ktorzy by kościołowi Bożenu vprzeymie rzenia chwały Bożey pomagali. Mniey tych, ktorzy by wierna miłość matce swey ovczyznie v rzeczy pospolitey popospolitey mnożą. Łakomstwo nievgaszone Bogu, świętym, y kościołom iego, y matce miłey oyczyznie nie przepuści: wydzierać y chleb vbogich pożerać nauczyli się! Duchownemi y krolewskiemi dobry domy swe rosprzestrzeniać, zbytczynić, powinne bogate vbogacać, po- re żywe być ma, do iednego członka obracać-sami na zgube swoie nawykli! Wolność obrociła się w swowolność y rospustę! Posłuszeństwa w żadnym stanie nie masz! Ani krolom, ani radom iego, ani prawom, ani seymowym wyrokom, ani hetmanom, ani rotmistrzom podlegać wedle powinności nie chcą! Niekarność wszytki złości rozmnożyła! Nie wspominam y innych nierządow y nieprawosci, ktore P. Bog, iesli się nie naprawią, karać będzie tak, iako się iuż niewolą Turecką na nas przegrażać poczyna. Tu łaski Bożey potrzeba! Tu by dzieję, iż wiele przez w. k. m. w tym

przychodzi: by tylo na pilności kapłań- abo raczey nad nami od P. Boga podane, krolestwa wybawia, naprawnie. zachowuie; a pismo ś. mowi, iż krol. siedzący na stolicy sądowey, wszytko złe rozpłasza wevzrzeniem swoim.

Do tego poratowania poddanych y dobra pospolitego dał P. Bog w. k. m. dary swe wielkie. Znamy wszyścy w. k. m. wielką bogoboyność, ktora (of. 5 HeH.) początkiem wszelkiey madrości y fundamentem dobrych y szcześliwych spraw. Bo gdy się krolowie z do zbawienia dusz ludzkich v rozsze- Panem Bogiem swoim iednocza a Boga swego czczą, y iego się rozgniewać boia,-Pan Bog prowadzi sprawy ich v szczęści postępki ich, iż ie też poddani kazowali. A tych wiele, ktorzy kościelną czczą y onych się boią. Znamy w. k. m. iedność rozrywaią a niezgody w rzeczy pobożne y ostrożne sumnienie, ktorym się ludzie od wszytkiey nieprawości hamuią. Znamy rzadkie w młodych zamiczystości, ktora łowanie do wszytkie inne cnoty wabi. Znamy dowcip y pamięć wielką y w leciech młodych baczenie y rostropność krolewska, ki y pompy y vtraty z nich szkodliwe a ktemu vmiarkowanie affektow y madzatrzymanie y pohamowanie. ich spolita krew, ktorą ciało wszytko (5 nem.) Iest cierpliwość, y w pracach krolewskich nieteskność. Ze krwią też krolewską wlane iest w w. k. m. serce wielkie y cnoty onych krolow, lagiełłow. Władysławow, Zygmuntow! Dziwuiemy się wszyścy szczęściu wielkiemu, od Pana Boga w. k. m. danemu, iako osobliwie Bog w. k. m. na krolestwo to powołał y sobie miedzy onemi ludzmi niepokalanym od heretyctwa chował, wezwał, || (6 nen.) przyprowadził, obronił y wielkimi zwycięstwy wsławił, y prawie cudownie vspokoił.

Z czego daie nam Pan Bog dobra nawielkie błogosławieństwo nad w. k. m. krolestwie naprawić może, by się ludzie

do vpamiętania y pokuty Bożey przy- zachwiane podnoszą, vpadłe wyrywaią wodzili, a każdy złości swey, ktora iest w ręku iego, odstąpił, a w. k. m., co dzień lepiey, vrząd swoy y powinność krolewską odprawował; proszac vstawicznie Krola nad krolmi nawyższego. aby co dzień mądrości na sprawowanie tak wielkiego y takiego ludu przyczyniać w. k. m. raczył, a rozeznanie złego y dobrego pomnożył, aby w. k. m. rozumiał postępki y sprawy swe, do ktorych się kolwiek obrocisz. Tak iako Salomon prosił v ociec go iego Dawid nauczał.

Do czego wielki y pewny iest śrzodek - madrych a wiernych biegłych w rzeczach y starych pytanie y rada, a sobie y swemu rozumieniu niedufanie. Roboamem się karać, a młodych się rady strzedź. Z kazania, z czytania, z rozmow mądrych y rzeczy świadomych y rycerskich ludzi wiadomości, ostrożności v dowcipu sobie przyczyniać. Na (co. 6. nen.) ludziech sumnienia dobrego a naprzod czci Bożey y pomnożenia rzeczy pospolitey miłośnikach znać się pilnie, y takim dostoieństwa oboie duchowne v świeckie zlecać. Łupieżcom v drapieżnym owiec nie poruczać. Łakomym y niepotrzebuiącym obierać się, nie dawać pochlebniki v łagodną chytrość surowością twarzy płoszać. Skarb mnożyć, a prożnych się vtrat strzedź. Rycerskie zabawy y rzemiosła woienne fundować y rozmnażać. Roskoszami v prożnowanim gardzić. Złoczyńcom srogosć, a cnocie y dobroci y godności, nauce y mądrości przyiażń pokazować. Ludu się swego, iako dzieci własnych, rozmiłować y w nich się zakochać, niedostatki ich pokrywaiąć y znoszac.

To sa pańskie y wielkich krolow okrasy, ktoremi świat naprawuią, krolestwa zamiesz[a]ne do rządu przywodzą, kościoła Bożego.

a, iako bogowie ziemscy, Bożey w tym dobroci y miłosierdzia nasladują y szeroko v na wiele dusz opatrzność v rekę swoię dobrotliwą pańską rościągaiąc a wszystkim dobrze czyniac!

Te y ine krolewskich cnot ozdoby. || (7 HeH.) aby w w. k. m. P. Bog rozmnažał v do owocu z nich skutecznego chwały swey świetey rozszerzenia y ludzkiey pomocy y obrony co dzień więcey przywodził, ia, napodleyszy kapłan w. k. m. v sługa w słowie Bożym w. k. m. z vprzevmego serca na każdy dzień od iego wszechmocności proszę. A z tym vniżenie y pokornie się w. k. m. łasce z memi grzesznymi modlitwami zalecam. W Warszawie 1 iunij, 1590. W. k. m. mego m. p. naniższy kapłan y sługa, x. Piotr Skarga, Societatis Iesv.

### (of. 7 Heh.) SUMMA ROZDZIAłOW

### Pierwszey części:

- 1. Do zbawienia pierwey o prawdziwym kościele Bożym, aniżli o prawdziwym słowie Bożym pytać sie v dowiedzieć potrzeba. karta 1.
- 2. Okrom iedności kościelney, zbawienia mieć nie może.
- 3. Po czym prawdziwy kościoł Boży poznać, y ktore są napewnieysze znaki iego?
- 4. Trzeci y czwarty znak kościoła Bożego: powszechność y successya. 17.
- 5. Piąty, szosty y siodmy znak kościoła Bożego. 25.
- 6. Pod iednym nalepszy iest rzad. ktory zowią monarchia. 36.
- 7. Kościoła Bożego rządzenie musi być monarchią, to iest rządzeniem iedne-42. go.
- 8. Ieden ma być widomy sprawca 46.

- 9. Chrystus iednego nawyższego pasterza wszytkiego kościoła swego po sobie postanowił—Piotra świętego. 53.
- 10. Świadectwa doktorow s. Greckich v Łacińskich, iż Piotr s. był nawyższa głową y przednieyszym sprawcą y pasterzem kościoła Chrystusowego.
- 11. Piotr s. był w Rzymie y tam Chrystusowe szczepił v tam vkrzyżowany vmarł 62.
- 12. Na vrzad v przełożeństwo Piotra ś., ktore (8 нен.) miał nad wszytkim chrześcijaństwem, wstapili biskupowie Rzymscy. 66.
- 13. Świadectwa Greckich doktorow, iż biskup Rzymski ma przełożeństwo nad wszytkiemi kościoły Chrystusowemi po wszytkim świecie.
- 14. Świadectwa s. doktorow Łacińskich, iż biskup Rzymski ma przełożeństwo nad wszytkimi chrześcijany po wszytkim świecie. 77.
- 15. Biskup Rzymski mocy swey v przełożeństwa vżywał po wszytkie wieki skiev, y byli aż do szostego zboru Grenad wszytkiemi kościoły świata wszyt-kowie w iedności kościelney. Y o Ianie kiego y nad Wschodnemi y Greckimi. Carogrockim, ktory się oekumenickim A naprzod, iż concylia abo zbory święte patryarchą hardzie y nieprzystoynie piskładał, na nich presidentem był y wy- sać począł. roki ich potwierdzał. 82.
- y inne biskupy, gdy przewinili, wykli- skie wpadszy, od iedności kościelney nał v z stolic ich składał, a inne na odstąpili, y zas się na siodmym zborze ich miesca stawił.
- nawyższego sędziego, appellowało ze
- skiego kościoły y koncylia blądziły, a Grekowie dowodzić chcą, iż kościoł przy niey, iako przy głowie, wszytkie Rzymski od Grekow, a nie oni od nieczłonki błogosławieństwo biorą.
  - 19. Zamknienie tey części ksiag. 108.

### Wtorey części:

1. Co iest odszczepieństwo, a czym skim kościołem ziednoczyli. 115. rożne od heretyctwa?

- 2. Iz nie Łacinicy od Grekow, ale Grekowie od Łacinnikow odstapili. A iż nawyższego pasterza kościoła wszytkiego papieża nie słuchaiac, (of. 8 mm.) odszczepieńcy są, tak iako członki od głowy oddzieleni. 119.
- 3. Summa w krotkości, dla czego v kiedy Grekowie odstapili od iedności kościoła Bożego y posłuszeństwa stolice apostolskiey Rzymskiey?
- 4. Iako na wtorym zborze biskupi Carogrodzcy podwyższać się y nad innemi Wschodnemi partyarchy przełożeństwa pragnąć poczęli; a iako się Damazus papież o to zastawił.
- 5. Iako na czwartym zborze w Kalcedonie znowu Carogrodzcy biskupi pierwszemi nad patryarchami Wschodnemi być chcieli. A iako się im swięty Leo Wielki papież zastawił y wynosić nie dopuscił.
- 6. Iako po czwartym zborze Carogrodzka stolica posłuszna była Rzym-150.
- 7. Iako Grekowie z cesarzmi y z 16. Iż biskup Rzymski y patryarchy patryarchami w heretyctwo obrazobor-89. ziednoczyli. Y o rozdzieleniu Rzym-17. Do biskupa Rzymskiego, iako do skiego państwa na dwu cesarzow. 153.
- 8. Iako prożno tym, wszytkiego świata duchowienstwo. 100. świeckie Zachodae od Carogrockich ce-18. Bez zwierzchności biskupa Rzym- sarzow, tyrannow y heretykow odeszły, 104. go odstapili. 159.
  - 9. Iako się Grekowie od heretyctwa monotelitow y obrazoborcow nawrocili, y na siodmym zborze w Nicei z Rzym-(9 HeH.) 10. Iako znowu Grekowie z

cesarzmi swemi y Phocyuszem, ktory mocą chciał patryarchom Carogrockim zostać, od iedności sie kościelney odłączyli, y kacerstwo monotelickie y obrazoborskie ożywili. Y o Bulgarow do kościoła Rzymskiego przystaniu, o co Grekowie poruszeni tu napierwey potwarne artykuły na Rzymski kościoł pisali. A iako się zasię na osmym (iako Łacinniki licza) zborze ziednoczyli. 169.

- 11. Iako Słowieńskie narody, miedzy ktoremi są Polacy y Rus, wiarę świętą chrześcijańską przyięli, a iedne się do Rzymskiego, a drugie do Greckiego kościoła obrocity. A iako Grekowie znowu odszczepieństwo śroższe, niżli pirwsze y dłuższe, zaczeli, gdy Łacinskie kapłany z Bulgaryey mocą wyganiali. 180.
- 12. Artykuły, ktore, iako herezye y kacerstwa, Grekowie na Rzymski kościoł kładli. 187.
- 13. Iako za Leona papieża Dziewiątego Grekowie o przasny chleb przyganiać kościołowi Rzymskiemu poczęli, a iako ie papieżowie vpominali y na synody y dysputacye wzywali. 201.
- 14. Iako zatwardziali byli Grekowie w. vporze swym a iaką nieprzylaźń przeciw Łacinnikom pokazowali, gdy szli na zdobywanie od Turkow Bożego grobu. A iako potym poniewolnie byli z kościołem Rzymskim ziednoczeni, gdy Lacinnicy Carogrod opanowali.
- 15. O ostatnim świeżym y niedawnym w Florencyey Grekow y Rusi z kościołem Bożym ziednoczeniu; y list wieczney a nierozdzielney zgody y ziednoczenia; y o piąci artykulech, ktore Grekowie wyznali. 224.
- (of. 9 Hen.) 16. Iako o pochodzeniu Ducha S. y od Syna Grekom się dosyć sstało y dostatecznie wywiodło, iż to kto ma, ieśli się z kościołem Rzymwierna ewangeliey świętey y katholicka skim nie ziednoczy.

prawda, tak iż na tym przestali y to wyznawaiąc roziachali się.

17. Przeciw tym, ktorzy, tego świętego zboru Florentskiego nie trzymaiąc, iako sa winni, vpornie y bezrozumnie mu przyganiaią, iakoby tam Grekowie zniewoleni być do takiey vniey mieli; a iż ieden Marek, biskup Epheski, tam nie przyzwalał; a iż się więcey zborow czynić, okrom siedmi, nie godzi. Y o testamencie Iozepha, patryarchy Carogrodzkiego, y wotowaniu Grekow na ostatnim zasiedzeniu. 246.

18. lako na ten wielki synod Flo-Grekowie zowią rentski (abo iako ośmy) Ormianie, Iakobitowie y Murzynowie abo Ethyopiani byli przyzwani, y co się z niemi sprawiło?

19. Sumna listu ziednoczenia Ormian na osmym synodzie Florentskim. 270.

20. Iako Grekowie, do domu przyza wzburzeniem czerncow iachawszy, prostych a vpornych przez Marka Epheskiego, synodu świętego y iedności kościelney trzymać nie chcieli y w ręce pogańskie wpadli. Y o Sydorze abo Isydorze, Kijowskim metropolicie. 277.

### Trzeciey części:

- 1. Iako sa niebespieczni zbawienia ci, ktorzy przy Grekach odszczepieńcach 292. stoia.
- 2. Artykuły błędow tych, ktore się w Ruskim nabożeństwie navduią. (10 nen.) 3. Iako się starodawnością przodkami swemi wymawiać ani starszemi swoiemi duchowmoga, 304.
- 4. Iako dla trzech przyczyn, ktore w kościele Ruskim fundowane są, trudno się dobrego rządu y obmyślania prawego o zbawieniu ludzkim spodziewać, 309.

- czenia vrosły? 317.
- 6. () łacnym ziednoczeniu, iż tylo trzech rzeczy potrzeba. A iż się o ceremonie v obrzadki Greckie bać nie trzeba w tey vniey. 320.
- 7. Co do tego ziednoczenia wiele Ruskim narodom pomaga, a co Grekom przeszkadzało? 325.
- 8. Kto się o to ziednoczenie starać nawiecey ma? 340.
- 9. Iako tego pospolitego ziednoczenia chrześcijanin Ruski, swoie zbawienie miłujący, czekać nie ma; ale bez omieszkania wyniść z odszczepieństwa winien iest. 343.
- 10. Zamknienie tey części v vpominanie chrześcijańskie y o nieszczęściu Carogrodzkiey, a o błogosławieństwie Rzymskiey stolice. 346.

Rozdział trzeci.

Po czym prawdziwy koscioł Boży poznać, y ktorze 88 napewniesyze znaki iego?

Każda sekta czyni się prawym kościołem Bożym. Ale gdy do znakow v wywodow przychodzi, żadna z nich-własnych a ktore się na inną żadną nie trafia-vkazać v siebie nie może. Wszytki, ktore się naszych czasow wznowiły, kładą za znaki prawego Bożego kościoła prawdziwe przepowiadanie ewangeliey y prawdziwe szafowanie sakramentow. Ktore dwa znaki są wszytkim pospolite, według ich rozumienia. Bo każda sekta w pokoiu. A gdy o iedności w zgodzie to sobie || (10) przypisuie y tym się po- tu mowiem, nie rozumiemy źgody 22.

5. Iakie by pożytki z tego ziedno- ra poznać kto chce, nie maia być innym pospolite, iedno samey oney rzeczy własne. Bo prożno mi kto oznaymiać ma Dawida, po tym, iż ma dwie rece y dwie nodze, gdyż to każdy ma; ale po tym, co sie na drugie nie trafi. A też pewność znakow nie- ma być wedle tego, iako kto o sobie rozumie, ale wedle iasnev a odkrvtev prawdy. Każda sekta wedle swego mniemania twierdzi, iż ma prawdziwe słowo Boże; ale, wedle prawdy y rzeczy, przy samym kościele Božvm tho słowo Boże mieszka.

> Potrzeba tedy innych znakow pewnieyszych y własnych, y ktorych by żadna sekta sobie przyczytać niiakiem sposobem nie mogła, szukać. A teć są opisane w Kredzie Niceńskim, gdzie nas naucza Duch Święty: «Wierzę ieden święty katholicki y apostolski kościoł».

> Temi znaki żadna sekta pokryć się nie smiała, ani może, y żaden ich kacermistrz na oznaymienie y dowod swego kościoła, iż prawdziwy iest, nie vżywa, okrom samego kościoła ś. katholickiego Rzymskiego, na ktory sam, a nie na ||(11) inny, iako na własną głowę ta się czapka trafi.

Pierwszy tedy znak kościoła Bożego iest iedność y zgoda wszytkich członkow z głową y samych miedzy sobą. Bo zgoda znak iest tego krolestwa, ktore stać ma na wieki. Iako sam Pan mowi 3: «Krolestwo samo w sobie rozerwane spustoszeie. Y apostoł 4 naucza: «Iż Bog nie iest w rozerwaniu, ale krywa. A znaki własne rzeczy tey, kto- co złego, albo na co świeckiego; ale

<sup>1</sup> Перечень вселенскихъ соборовъ, сочиненій, которыми пользовался (карга, а также первые два гоzdziała, какъ сходные съ 1 мъ изданіемъ (см. выше) опущены. Новыя же статьи во 2-мъ наданіи начинаются съ половины 9-й нум. страницы, съ третьяго гозdziała. <sup>2</sup> Ha norż: «Pierwszy znak kościoła Bożego—iedność». <sup>3</sup> Ha norż: «Matt. 12». <sup>4</sup> Ha полъ: .1 Сог. 14».

zakonu iego, aby kto nie vkazował na zgode Żydowska, abo Machomecka. Bo to nie zgoda w Chrystusie, ale vpor y zatwardziałość w fałszu v ślepocie. Katholicy, ktorzy kościoła Rzymskiego słuchaia, bedac po wszytkim swiecie rozszerzeni, o każdym artykule wiary s. iednę wiarę y iedno wyznanie y rozumienie maią. Iako pismo ś. 5 o pierwszym apostolskim kościele mowi: «Było v wazytkich serce iedno v dusza iedna». Y pełnią ś. Pawła <sup>6</sup> vpominanie: «Wszyscy iednoż mowią, niemasz miedzy nimi sekt v rozerwania, doskonali są w iednym rozumieniu y w iedney nauce». ! (12) Iesli iakie rozerwanie około wiary szatan wniesie, wnet się vspokoi y zagasi piekielny ten ogień. Bo wszyścy iednego słuchają, y do concilia y zborow swietych wszytkiego świata biskupow vciekając się, y na wyrokach ich przestaiąc, kacerstwa y błędy wymiataią, v koniec wszytkim niezgodom czynią. Ale opak zas sekty. Iedna się z drugiey rodzi, z iedney vrasta ich dziesięć, y dwadzieścia, y więcey; a każda z nich przeciwną pirwszym, z ktorych roście. nauke wnosi, iedna druga zowie fałszywa, każda sobie wiarę czyni, iaką chce. Nie maia żadnego na świecie starszego y głowy żadney, na ktorey by się rozsądek v wyrok dali. Gdy się na swoie synody ziadą, nie tylo się nie zgodzą, ale więcey sekt y wiar przyczyniaią. Ieśli z sześcią przyjachali, z dziesiącią się roziezdźaią. Bo wszystkich ta pycha (14)go iest trwałość y stateczność stay vpor wrodzony iest, aby każdy stał rożytna, ktora się nigdy obalić nie moprzy swym rozumieniu a żadney się że. Bo kościoł Boży, wedle Daniela pro-

zgode w Chrystusie Iezusie, y w nauce wżdy (iako mędrzec mowi) swary miedzy pysznemi». Wolność sobie taka czynia, aby każdy mogł, wedle głowy swey, pismo święte wykładać, a na żadnego się y na (13) rozumienie wszytkiego świata v wszytkiey starożytności nie ogladać. Y stara się o to szatan, iako Augustyn 8. pisze 8, aby tak było, iako v akademikow, filozofow, gdzie wolno było każdemu dysputować v nawietszev się prawdzie sprzeciwić, aby tak, iako oni niezgodą zginęli, kościoł też świety zginał. O starvch heretykach napisał Ireneus 9: «Tak wiele miedzy nimi rożnego rozumienia o iednychże słowach pisma s. Niech się sami pierwey zgodza o tym, co w pismie przepowiedziano iest, potym my odpor dawać im bedziem. My, iednego y samego Boga nauki nasladując y wzor prawdy mając, iednoż zawżdy o iedney rzeczy mowiem>. Y indziey o Walentynianach mowi 10: «Iest ich (prawi) tak wiele, a ledwie dwu abo trzech w nauce z soba zgodnych miedzy niemi naleść może». Toż pisze o Marcyonistach ś. Epiphanius, y Theodoretus, y Augustyn s. o Manicheuszach y o Aryanach, Rufinus y Damascenus o stu sektach 11. A o tych, ktorzy za naszego czasu od iedności kościelney odpadli, pisze Fridericus Staphilus, iż za iego czasu z iednego Lutra wyszło trzydzieści y dwie sekci. A po iego czasie o sto wyliczyć się ich może.

Drugi znak 12 kościoła Bożego prawegłowie nie vkorzył. «Y muszą być za- roka 13, iest krolestwo, ktore się nigdy nie

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: «Acto. 4». <sup>6</sup> На полъ: «1 Cor. 1». <sup>7</sup> На полъ: «Prou. 13». <sup>8</sup> На полъ: «18 de ciuit. ca. 52. . • Ha norts: «Lib. 4, cap. 21. . 10 Ha norts: »Libro 1, capite 5. . 11 Ha norts: «Cont haeres. lib. 1, tom. 3; De fabulis haeretic.; Augu. de haeres. cap. 46; Ruf. lib. 10 Hist. 12 Ha nozis: «Drugi znak kościoła Bozego--trwałość». 13 Ha nozis: «Dan. 9; Acto. 5»,

Boże, nie ludzką, ale Boską mocą postawione, ktorego zepsować ludzie nie moga. Y iako Pan sam mowi 1 y obiecuie, iest dom na opoce zbudowany, ktorego żadną moc piekielna nie obali.

Takić iest katholicki s. kościoł, ktory od Iadama trwał aż do Chrystusa Boga naszego, a po nim trwa iuż tysiąc y sześć set lat blisko. Ktora trwałość nawiecev sie na Piotra s. Rzymskim kościele pokazuie. Iako czasu potopu, miasta y wysokie pałace na ziemi vpadały, a korab Noego im więtsza woda przychodziła, tym się wyższey podnosił. Ine wszytkie sekty vpadły, a ten sam kościoł trwa, a w nawiętszym prześladowaniu kwitnie. Nic mu Żydowska na przodku moc nie zaszkodziła, potym ani go pogańskie okrucieństwo obalić nie mogło. Nakoniec v wszyścy heretycy, nan bijac, sami się pobili y poginęli.

Przed Lutrem, ktory dzisieysze odszcze||(15)pieństwo poczał, ktoryż kościoł trwał v był na świecie za prawdziwy poczytany? Nie był, iedno abo pogański, abo Żydowski, abo Turecki, abo Grecki, sobie czyniac, w ktorych slepi ich na-

rosproszy. Iest, wedle Gamaliela, dzieło nać musiał; abo Rzymski kościoł za taką trwałością y długowiecznością za prawdziwe Chrystusowe krolestwo przyznać muszą.

Sekty v fałszywe kościoły, mowi ś. Pawel 2, pomnożenia długiego nie maią. A iako Cypryan <sup>3</sup> ś. męczennik powieda: <na początku wraią, a po chwili ziebnieją y vstaia. Y Augustyn 4 swiety pisze: «Niech was, (mowi) bracia, nie straszą te rzeki, ze dżdżu zebrane, bieży w nich do czasu woda, ale dłu (16)go nie trwa. Wiele iuż heretyctwa pomarło. Bieżały strumieńmi swemi, poki mogły, wyschły rzeczki, ledwie się ich pamiatka nayduie, że by kiedy były na świecie». «Rzeczne. mowi psalmista <sup>5</sup>, bieżenie vwesela miasto Boże. A kacerstwa dżdżowi gwaltownemu podobne sa, z ktorego predko vlice v rvnsztoki wody nabierza v wszytkie plugastwa z miasta wynosza, y pędem wielkim rowy y doły czynia; ale ' wnet vstaią, suche miesca a przykre doły zostawując. Nauka kacerska predko powstaie, złego sumnienia ludzie w się bierze, vstaie prędko, doły takie po abo Nestoryański, abo Hussytow w Cze- sladownicy, cheac czystą wode mieć, błochach, abo Rzymski papieski. Ieśli z to naydują y szyje w onych rowiech latych, ktory nie był prawdziwym Chry- mią. Pisze Theodoretus 6, iż siedmdziestusowym kościołem, toć go na świecie siąt y sześć sekt heretyckich do iego nie było, y zginął był, y Boskie o iego czasu było, ktore (mowi) wszytki vstały trwałości obietnice chybiły. Co iest rzecz y zginęły, okrom niektorych maluczkich. niepodobna. A ieśli był y trwał, przy Y Augustyn ś. <sup>7</sup> wylic**za ośmdziesiąt y** ktoreyże stronie z tych siedmi? A gdyż ośm sekt, o kthorych świadczy, iż ich się ci nowi mistrzowie ani do Greckie- więtsza część zginęła. Do naszych wiego, ani do Hussytow nie znaią, y onym kow aż do Lutra dwieście heretyckich prawdziwego kościoła nie przyczytają, sekt powstało, a niektore z nich miały ledno z tych pozwolić muszą: abo przed wiele biskupow, cesarzow y krolow, Lutrem kościoła Bożego nie było a zgi-ktorzy mocnie kacerstwa ich bronili y

¹ На полъ: «Matt. 16». ² На полъ: «2 Tim. 3». ³ На полъ: «Сург. lib. 4, ері. 2». 4 На полъ: «Aug. in Psal. 57». 1 На полъ: «Psal. 45 . 6 На полъ: De fabulis haeretic» norb: «In psal, 57».

szeroko ie szczepili || (17). Wiele ksiąg | mie za dzierżawę twoię. Y w drugim y bez liczby na obronę swey nauki pisali; a iednak wszyścy pogineli, v ksiegi ich wszytkie wniwecz poszły, y nie wiedzielibyśmy, ieśli byli na świecie, by byli o nich pisarze v doktorowie katoliccy milczeli, ktorych tylo samych pisma trwaia. Kto wspomni na czasy Arvańskie, iako szeroko ono się kacerstwo rozlało, v iako moenie wkorzenione było; a wżdy iako proch od wiatru zginelo. Lutrowa nauka ledwie siedm lat trwała; wnet ia Zwinglius gasić poczał, a swoię iną także heretycką szczepił. Zwingliusza zagasił Kalwin, a wszytkich na wielu miesc Nowokrzeńcy wyiedli. Ci, ktorzy się ieszcze do Lutra odzywaią, wszytkę iego naukę na swoie kopyto odmienili. Przetoż dobrze rzekł Ieronim s. 8: «Krotkieć (prawi) y odkryte zdanie moie powiem: przy tym kościele stać potrzeba, ktory, od apostołow fundowany, aż do tego dnia Y Bernat ś. 18 w rozmowie z krolem trwa>.

### Rozdział czwarty.

Trzeci y czwarty znak kościoła Bożego — powszechność successya.

Trzeci znak iest kościoła prawdziwego Chrystusowego — katholictwo, to (18) iest powszechność wiary Chrystusowey y rozszerzenie iey po wszystkich szech, w Hiszpaniey, we Francyey, w tym są w pismie ś. świadectwa barzo Czechach, w Węgrzech, w Grecyey, Sygęste, iż Chrystusow zakon y wiara rycey, Actyopicy, w Egiptcie pod Turrozszerzyć się y wylać miała na wszyt-kiem, gdzie iest wiele katholikow, ale kie narody y ięzyki 9. Do Syna swego też na nowym świecie, po wszytkie się przedwiecznego rzekł 10 Ociec: «Dam to- cztery wiatry swiata rozsiała: na wschod bie narody za dziedzictwo y koniec zie- słońca w Indyach, na zachod w Amery-

psalmie 11: (Panować bedzie (Messyasz) od morza aż do morza v od rzeki aż do końcow okragu ziemie». Y sam Pan opowiada 12, iż iego ewangelia po wszytkich narodach rozgłoszona być ma. Y zaraz za czasow apostolskich mowi Paweł ś. 13: «po wszytkim świecie ewangelia pożytek czyni y roście». Y potym po czasiech apóstolskich wyznawa Ireneus 14 stary, iż w każdey stronie świata, na on czas ludziom wiadomego, ewangelia kościoł Chrystusow kwitnał. znaią potym idacy doktorowie święty: Athanazyus, Chrysostomus, Hieronymus, Augustinus 15. Y za czasow s. Grzegorza Wielkiego 16 y po nim idących wiekow aż do naszych lat, pod posłuszeństwem kościoła Rzymskiego były wszystkie Wschodne krole (19)stwa y Afryka, Hiszpania, Francya, Anglia, Sycylia. O czym y Beda 17 stary doktor świadczy. Sycylyiskim twierdzi, iż za iego czasow w posłuszeństwie kościoła Rzymskiego były wszytkie krolestwa Wschodne v Zachodne. Y dziś za czasow naszych ta powszechność y katolictwo barzo iasne iest na kościele Rzymskim, gdy ta wiara katholicka, ktorev głowa iest Rzymski biskup, kwitnie nie tylko we Włomiescach y po wszystkie czasy. Bo o Niemcach, w Angliey, w Polszcze, w

<sup>8</sup> На полъ: «Aduersus Lucis.» 9 На полъ: «Isa. 60». 10 На полъ: «Psal. 2». 11 На полъ: «Psal. 71». 12 На полъ: «Luc. vlt.; Acto. 1». 13 На полъ: «Colos. 1». 14 На полъ: «Iren. lib. 1, cap. 3». <sup>75</sup> Ha noat: «Athan. de humanitate verbi, Chrysost, et Ieron. Matt. 24. Augustin. epist. 78». 16 На полъ: «Grego. in epist.» 17 На полъ: «Beda in Cant. 6». 18 На полъ: «Vita sancti Bern. lib. 2, capi. 7.

dnie w Brasiliey.

Żadna na świecie sekta tak szeroko v daleko nie zaszła. Machomecka z kacerstwy Nestoryusza y Eutychessa, ktore ieszcze na wschod słońca trwaią, nigdy do Zachodnych krolestw nie przyszła. Luterska y dzisieyszych sektarzow nigdy (20) błędy za morze nie zaszły, ani do Azyey, ani do Afryki, ani do Egyptu, ani do Greevey. A w Zachodnych państwach ledwie ktore katy nayduie. We Włoszech y w Hiszpaniey nie wiedzą, co to Luter, y co za Confessya Augustana; a ieśli wiedzą, tedy się, iako trucizną, tym fałszem brzydzą. W Niemcech rzadmiasto, gdzieby cało heretyctwo było. Ieśli sekty gdzie są, tedy się miedzy soba nie zgadzają. Nigdzież samey nie masz, ale trzy, pięć y dziesięć rożnych. A katholicka wiara wszędzie iedna y sama. A iako mowi s. Augustyn 1: «Sektarska wiara - iako odcięte gałęzi: gdzie padną, tam leżą, y gniią, y giną. A katholicka gdzie się puści, wszędzie iednako, iako ze pnia iednego rozgi, roście».

Czwarty znak kościoła Bożego prawego iest successva od apostołow, to iest następowanie nierozerwane biskupa po biskupie, kapłana po kapłanie, nawidowego v Abraamowego,

ce, na pułnocy w Iaponiey, na połu- nie pokazuie, iż w Chrystusie był dom y krew Dawidowa. Tak gdy kościoł prawy dowodzić tego chce, iż iest apostolski w nim dom, y potomstwo wedle nauki y wiary, vkazuie linią rodzaiu apostolskiego, mowiac: Chrystus Pan nasz vrodził duchownie Piotra, y apostołem go v sprawca wszytkich owiec vczynił; Piotr vrodził duchownym swięcenim v stawienim przez rak kładzienie Lina, Linus Kleta, Kletus Klemensa, etc. Y iści się ono w psalmie 2: «Miasto oycow narodzili się synowie, y postanowisz ie książęty nad wszytką ziemia. Tak stary Tertulian 3 dowodzi, iż kościoł apostolski iest w Rzymie, wyliczając potomki Piotra s. aż do Eleuteryusza, ktory za iego czasow na tey stolicy siedział, y twierdzi to, iż taką successyą sekty y kacerstwa pohatbione być musza. Przetoż Euzebius w Kronice kościelney, będąc Greczynem, y Ieronim s. y Prosper, ktorzy Kronike po Euzebiusie prowadzili, pilnie wyliczaią to wstępo||(22)wanie biskupow kościoła Rzymskiego iednego po drugim bez rozerwania. Y święty Epiphanius 4 wylicza Rzymskie biskupy y mowi: (Nie dziwuy się, iż tak pilnie każdego mianuiemy; bo potym zawżdy iasność się vkazuie, to iest nauki y prawdy kathorodu po narodzie od apostolskich cza-lickiey. Toż czyni Optatus Mileuitanus , sow aż do naszych. Iako gdy chciał wylicza od Piotra s. aż do Syrycyusza wywieść Mattheusz ś. rodzay Pana na- biskupy Rzymskie, vkazuiąc, iż przy szego wedle ciała, iż był z domu Da- Donatystach nie masz kościoła Bożego, wyliczył bo tey successycy nie maią. Y mowi wszytkę || (21) linią przodkow iego, po- im: «Vkażcie wy początek waszey kaczawszy od Abraama aż do Dawida y thedry, wy, co sobie s. kościoł przypiod Dawida aż do Iozepha męża matki suiecie». Toż czyni s. Augustyn 🕻 wyiego przenayswiętszey, y ono wylicze- licza biskupy Rzymskie od Piotra s. at

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Libro de past., са. 8». <sup>2</sup> На полъ: «Psal. 44». <sup>3</sup> На полъ: «Tert. de praecrip.» 4 На полъ: «Ерірhan. Haere. 27». В На полъ: «Libro 2, con. Parmeni.» в На волъ: Augustin. epi, 165. Lib. contra episto. fundam., capite 4>.

do Anastazyusza y mowi: «Trzyma mię successycy biskupiey przez święcenie y w kościele Bożym wstępowanie kapła- mocy danie, - pewna rzecz, iż kościoła now na biskupstwo, poczawszy od sto-Bożego przy nich niemasz. lice Piotra apostoła, ktoremu swoie owce Pan polecił aż do tego czasu. Ieśli te- cessya iest; to przy nich bedzie prawy dy starzy ci święci doktorowie taką się kościoł Boży. Na to tak mowie: iż w successya dwunaście, abo dwudziestu, Antyochiey, w Alexandryey y w Ieruzaabo czterdzieści papieżow iednego po lem dawno się ta successya przerwała drugim wstepowaniem przeciw heretykom, ktorzy tego nie maia, ani mieć moga. vzbraiali; daleko my wiecey, ktorzy na tev stolicy Rzymskiev takich po apostolech nastepnikow wiecev niże- ta stolica nie iest apostolska. Bo żaden li dwieście wyliczamy.

| (23) Co aby się lepiey zrozumiało, wiedzieć się ma, iż kościoł bez pasterzow y doktorow być nie może. Y tam iest prawy kościoł Boży, gdzie sa pasterze y doktorowie porządnie dani z moca ta, ktora Chrystus im podał. O czym ś. apostoł 7 mowi: «Postanowił P. Bog w kościele swym apostoły, proroki. pasterze, doktory. Y ciż sa biskupi. o ktorych indzie mowi 8: «iż ie Duch S. postanowił na to, aby rządzili kościoł Boży». Otoż gdzie rządzcow y biskupow prawych niemasz, niemasz: bo, iako okręt bez styrnika, zginac musi.

Nie są zaś żadni prawi pasterze koscioła Bożego, ktorzy nie ida z rodzaiu apostolskiego y od ich successyey. Iako w starym zakonie, kto rodzaju swego od Aarona nie wyliczył, ten na kapłańskiev stolicy siedzieć nie mogł; tak y teraz, kto liniey od apostolskiego rodzaiu, to iest święcenia y ręku kładzienia (o ktorym apostoł Paweł ś. często mowi) nie vkazuie, mocy żadney do sprawowania kościoła Bożego y do szafunku taiemnic Boskich niema. Gdyż tedy sekty dzisieysze biskupow nie maią, ani mieć mogą, ||(24) bo nie maią wego w kościele Rzymskim, ktore się

Rzecze kto: «w kościele Greckim suckacerstwy Nestorvańskiemi v Eutvchiańskiemi y spustoszeniu stron onych od pogaństwa. W Konstantynopolu długo trwała y podobno trwać może. Ale na niev apostoł nie siedział, we trzy sta lat y w kilkadziesiąt po Chrystusie od Rzymskiey się stolice wszczepiła. A też my taki wywod czyniem: gdzie niemasz tego wstępowania apostolskich potomkow, tam niemasz kościoła Bożego. Wszakże nie zaraz tam prawy kościoł Boży iest, gdzie ta successya iest, ieśli czego innego nie dostaie, iako się przeciw Grekom niżey pokaże. My to vkazuiem, iż w Luterskich y Kalwińskich y inych sektach kościoła Bożego niemasz. Bo biskupow y pasterzow porządnych y kościoła od apostolskiego nasienia idacych v nich nie||(25)masz. A o Grekach mowiem, iż kościoła Bożego v nich niemasz. Bo w kacerstwie o Duchu Świętym y w przekonani, są na odszczepieństwie trzech świętych concyliach: Lateranskiem, Lugduńskim y Florentskim. W czym się z kościołem Rzymskim przeciw Grekom Luterskie v Kalwińskie sekty zgadzaią, iako się z pisania ich przeciw Ieremiaszowi, patryarsze Carogrockiemy, pokazuie.

ROZDZIAŁ PIĘTY.

Piąty, szosty y siodmy znak kościoła Bożego.

Są y inne znaki kościoła Bożego pra-

<sup>7</sup> На полъ: «Ephes. 4». В На полъ: «Act. 20».

1

opuszczaią, gdyż po tych samych czte- vczone. Nie do roll(27)skoszy świata rech wyliczonych y naprostszy sprawie tego, nie do łacnych w rozumie rzeczy. się może. Iednak ieszcze ich z kilka ale do wiary o rzeczach niepodobnych położe dla wietszego vtwierdzenia tev prawdy.

Miedzy innemi też to wielki znak 1 kościoła Bożego—płodność w duszach y skutek żywego słowa Bożego tam, ludziom na świecie żadney ludzkie przenikające słowo Boże, ktore mey po smierci zawieszując. Iako się kon Pański niepokalany, dusze nawracaiacy». Pisze święty Athanazyus o onych madrych starych philozophach, iż mieli wielka nauke, dowcip v wymovmarłe, nie z Ducha Bożego, ale z ducha ludzkiego. Machometska Turecka nie słowem Bożym, ale mieczem v boiażnia v dopuszczeniem wszytkich cieich Machomet, aby ludzie do wiary wrociła Wandale, mieczem przymuszano 5.

żadnego słowem swoim do wiary Chrypoczątku przez ludzie małe,

na żadną sektę nie trafią, ktore się tu le, wielkie, młode, stare, vczone, niev ludzi, do rzeczy ciału v krwi niesmacznych, do vtraty maiętności dla Chrystusa, do vtraty zdrowia samego, do pokuty y nedze y cierpienia. Nic gdzie iest żywe a dzielne y serca [nie] obiecuiąc, iedno ie do niewidoapostoł święty \* przyrownywa do mie- temu dziwuie Athanazyus \*, Theodore-||(26)cza ostrego. Y Dawid 3 mowi: «za- tus 9, Augustinus 10 w pismach swoich. Po kilku set lat po apostolech, Grzegorz papież nawrocił Anglia przez nedzne v vbogie mnichy swietego Benedykta. Potym Konon papież przez wę, a iednak do praw y vstaw swoich świętego Kiliana, ktory iego posłańcem y sąsieckich bliskich miast pociągnąc był, pozyskał Franki narod wielki. Po nie mogli. Bo słowa ich były, iako nim Grzegorz Wtory y Grzegorz Trzepociagnał do Chrystusa ci papież Niemce, śląc do nich Bonifacyusza, sekta wiele ludzi do siebie przywiodła: ktory tamże męczeństwo vcierpiał. Iako sami to heretycy Niemieccy pisza 11. Potym taż stolica Rzymska, sląc swe lesnych roskoszy; v dla tegoż nauczał kaznodzieje y biskupy y mnichy, na-Słowaki, Bosnaki, Race, Morawce, Polaki, Dun-A sekty inne herethyckie pogaństwa czyki, Szweki y inych wiele narodow, bez mocy y bez woyska żadnego. Y stusowey nie przywodzą, ani do serc (28) potym Wegry za czasow Stephaich przenikaią. Chrześciany tylo, iako na krola, gdzie też ś. Woyciech postany dawno o nich powiedział Tertulianus 6. z Rzymu pracował. Norwegia 12 Eugepsuią y podkopywaią, aby swe baśni nius papież przez Adryana, ktory pobudowali. Kościoł święty apostolski z tym był też papieżem, do Chrystusa wzgar- przyciągnął. Potym o iednym s. Windzone, vbogie, bez woyska, bez wy- centym Dominikanie napisał s. Antodwornych słow y rozumow ludzkich nius, iż o dwadzieścia y pięć tysięcy wszytek świat do siebie pociagnał, ma- Żydow v Saracenow do wiary świeter

¹ На полъ: «Piąty znak kościoła Bożego». ² На полъ: «Неbr. 4 ч. ³ На полъ: «Psal. 18». <sup>4</sup> На полъ: «Libr. de humanit. verb.» <sup>5</sup> На полъ: «In Alcor. cap. 18 et 19». <sup>6</sup> На полъ: «De praescrip, haeret.» 7 Вписано между строкъ чернилами. 8 На полъ: «Athanasi, de human.» <sup>9</sup> На полъ: «Theodor. de legibus». <sup>10</sup> На полъ: «Augustin. de ciuit. libro 22, capit. 5». <sup>11</sup> На помъ: «Centuriatores, cent. 8». 12 На помъ: «Platina, 3 par. histo., tit. 23».

przywiodł. A za naszych czasow Rzymskiego kościoła kapłani tak wiele sto tysiecy pogaństwa w Indyach pozyskali, v codzień więcev ich do domu Bożego zbieraja.

Niechże vkażą sekty dzisieysze iak wiele pogaństwa do siebie y do swey nauki przywiedli, ieśli słowo ich tak żywe y dzielne y rodzayne iest. Cudze tylo dzieci iuż w katholickim s. kościele pochrzczone y nauczone ta nierządnica kradnie v zwodzi, a sama swoich rodzić nie może, ani kradzionych vchować dobrze może, wedle onego przeklęctwa: «day im, Panie, żywot bez rodzaju, a piersi bez mleka». Słowo ich iako iad tym, ktorzy giną. - A innym, ktore sobie Bog obrał, iako działo bez kule, abo pochwy bez miecza.

Y to jeszcze wielki znak kościoła Boll(29)żego 13, gdzie P. Bog cudy dziwnemi prawdę swoię vtwierdza, y swoie nowa wiarę y nowe a wielkie rzeczy przetoż Moyzesz 14, stary zakon szczepiac, z cudami był posłany. Także y apostołowie 15, ewangelią y nowy zakon funduiac, cuda, iako pieczęć prawdziwego kazania swego, mieli, y tak wiarę vfundowali. Potomkom apostolskim cudow iuż nie potrzeba, iedno vkazania successyey, iż własnemi potomkami y następniki są tey wiary, ktora iest cudami vfundowana.

Przetoż gdy kościoł Rzymski successyą apostolską vkazuie, dosyć ma mieć na tym każdy. Iako gdy kto, przywileie vkazując starowieczney possessycy, nie mogą. Sekty też żadne przed temi

wiara, ktorą wnoszą dzisieyszy, ktorzy wielkie a niesłychane y nad rozum ludzki rzeczy przynoszą, cudami wsparta być ma. Bo v apostołowie ś. słowo Bože mieli, pismo mieli; ale iż każde pismo złym wykładem wynicowane być (30) może, cudami prawdy oney trudnev dowodzili.

Wielkie a niepodobne rzeczy przynoszą sekty dzisieysze, to iest: iż świat wszytek od tysiąca lat y daley, zgubił ewangelią y prawdę Bożą; iż kośćioł Chrystusow vpadł był v nie wiedziano o nim przez tyle wiekow; iż kościoł Rzymski v papieżowie, od ktorych się po wszytkim świecie Chrystusowa nauka wznieciła y pagańskie bałwochwalstwo wywrociła, są antychrystowie; iż wszyścy doktorowie pobładzili; iż sama wiara vsprawiedliwia, iż człowiek nie ma wolnev władze na woli swoiey; iż Pan Bog przyczyną iest wszystkich grzeposłance czci, y te im, iako pieczęć chow; iż Syn Boży nie iest prawym Boswego poselstwa y prawdy, daie. Na | giem, iedno samym człowiekiem; iż to, co kościoł ś. wierzył, y przez lat pułposłom Bożym potrzeba cudow, bo bez tora tysiąca y daley nauczał, wszytko nich nierozumnie by ludzie wierzyli. Y basni są, a żaden człowiek po ty wieki nie był, ktory by się był w tym poczuł.

To sa rzeczy nowe wielkie, na ktorych wszytko ludzkie zbawienie zawisło; potrzebuia nie słownych wywodow, ale pieczęci y cudow. Taka wiara, iż iest nowa a niesłychana, abo więc zadeptana y porzucona, ieśli kiedy o niey było słychać, tedy ||(31) cudow y iasnego Bożego świadectwa takiego, iakie miała nasza, gdy się za apostołow poczęła, potrzebuie. Żydowie y Turcy żadnemi cudy wiary swey nie podparli y dziś dziedzictwo swoie vtwierdza. Lecz nowa naszemi y żadni heretykowie pierwszy

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> На полъ: «Szosty znak kościoła Bożego». <sup>14</sup> На полъ: «Exod.» <sup>15</sup> На полъ: «Matt. 10; Mar. vlt. [16].

mieć ich nie mogli. Gdy chcieli mieć, się cudow działo przy przeniesieniu seka 2.

Nad to wszytko w kościele ś. Rzymskim po wszytkie wieki cuda kwitneły swoim nie wzbudzał. Pierwszy wiek ci miał Grzegorza, Cudotworce nazwanego, biskupa Neocesariey, ktorego ś. Bazylius Wielki 3 do Moyzesza przyrowny (32)wa, iego cuda wyliczaiac. Co też czyni Grzegorz Nisseński w iego żywocie y Ieronim ś. 4 Czwarty wiek miał cuda s. Antoniusza y Hilaryona, y s. Mikołaia, y s. Marcina. Piątego wieku wylicza cuda ś. Augustyn <sup>5</sup>. Szostego Grzegorz ś. Wielki 6 barzo wiele wyli-

tedy z czarow y dyabelskich obłud cu- kości ś. Sebestyana 8. Dziesiątego wieku dow szukali. Iako Symon Magus 1, kto- czynił cuda s. Romualdus, iako to Piotr remu Piotr s., gdy na powietrzu latał, Damianus wypisał, y s. Wacław, krol nogi połamał, v inni. Dzisievszy sekta- Czeski, y s. Vdalricus, y Dunstanus, y rze chcieli też cudami się posilić, ale ini 9. Iedennastego czynił cuda krol nie mogli nigdy. Co pisza o Lutrze v o Angielski Edwardus, v s. Anzelmus, v Kalwinie, czytay v Stafilusa v v Bol-1s. Grzegorz papież Siodmy, y ini. Dwunastego święty Malachiasz, o ktorym pisze Bernat s., y sam swięty Bernat 10 wiel||(33)kimi cudami był sławny, iako y nie było żadnego sta lat, w ktorym pisze Gotfrydus 11, ktory na nie patrzał. by P. Bog ludzi cudownych w kościele Trzynastego wieku czynił cuda ś. Franciszek, ktore wypisał s. Bonawentura, y miał apostoły, o ktorych cudach pismo s. Dominik cudami był tegoż wieku sławs. oznaymuie. Wtory wiek (to iest dru- ny, y s. Piotr męczennik 12. Czternagie sto lat) miał męczenniki, o ktorych stego wieku czynił cuda s. Bernardin cudach wszytkie historye świadczą. Trze- y Katarzyna Seneńska, y s. Mikołay Tolentyński, o ktorych pisał s. Antoninus. Piętnastego s. Vincentius, y żywy y vmarły wiele cudow czynił, trzydzieści y osm vmarłych wskrzesił, y 8. Antoninus także cudami słynął 18. A w tych naszych stu lat wzbudził też Pan Bog s. Franciszka de l'aula, o ktorego wielkich cudach Leo Dziesiaty w kanonizacyey iego świadczy. Wzbudził też P. Bog w Indyach tych czasow naszych & cza cudow. Siodnego wieku, to iest Franciska Xawiera societatis Iesu, ktow siodmych stu lat, Augustinus, mnich ry, szczepiąc wiarę Chrystusowe, pod ś. Benedykta, nawracaiąc Anglią, wiele kościoła Rzymskiego posłuszeństwem, cudow czynił, posłany od Grzegorza pa- w onych dalekich krolestwach, wielkiepieża. O czym świadczy tenże Grzegorz mi cudami iest od P. Boga wsławiony. s. y wielebny Beda 7. Osmego wieku Vmarłego gdy z Malaki do Goev wiecuda czynił ś. Kutbertus y Ian ś. w ziono, morskie nawałności ciche zosta-Angliey, o ktorych pisze wielebny Beda wały, a ciało iego włożone w wapno w swoiey historycy. Dziewiątego we przez piętnaście miesięcy żadney skazy Francyey w miescie Swesyońskim wiele nie vzna (34)ło, a wonność dziwna pusz-

¹ На полъ: «Egesippus, libro 3, de excid. Icroso.» ² На полъ: «In vita Calui. cap 13». <sup>3</sup> На полъ: «Busil, lib, de Spir, S. сар. 29». <sup>4</sup> На полъ: «Ieron, de viris illust.» <sup>3</sup> На воль: «De civit., libro 22». 6 На поль: «Grego. in libro Dialog. 7 На поль: «Gregorius, сар. 58, libro 9». в На полъ: «Vide Annales Francorum». в На полъ: «Czytay o nich w żywotach ś.» 10 На полъ: «W iego żywocie». 11 На полъ: «Gotfridus, lib 4, capi. 4». 12 На полъ «S. Anton. par. 3 hist.» 18 На появ: «S. Anton.»

czało, y do tego czasu całe się nayduie. | na rożność sekt y innych od powszech-Tegoż czasu Luter posłuszeństwo kościoła ś. zrzucił, śluby czystości złamał, mniszke mnich za żone wział, chrześcjany poburzył, sekt wiele namnożył; a gdy vmarł zimie w wielkie mrozy, ciało iego, w trunne cenowa zamknione. smrod nieznośny puszczało.

Siodmy znak prawdziwego kościoła Bożego iest to imie katholickie, ktorego sobie żadna sekta nigdy przypisać nie smiała; a ieśli ktora śmiała, zostać się przy tym nazwisku nie mogła, okrom samego kościoła Rzymskiego, y tych, ktorzy z nim yczesnictwo maia. Dawno ś. Ambroży 14 napisał, iż to było iedno Rzymskiem biskupem vczesnictwo mieć. a katholikiem zwanym być. Y Augystyn 8. 15 mowi, iż heretycy chcieli by się też zwać kościołem katholickim, ale zostać się przy tym nie moga. Y Cyrillus 16, Ierozolimski biskup, pisze: «gdy wnidziesz do ktorego miasta, nie pytay, gdzie iest kościoł abo dom Boży: bo y heretycy powiadaią, iż maią ktory zową monarchia. dom Boży y kościoł. Ale pytay, gdzie iest katho (35) licki kościoł: bo to imię iest własne temu kościołowi, ktory iest wszytkich nas matką». Każda sekta od swego się mistrza, ktory ią zaczął, zowie. Iako pisze męczennik Iustinus 17: od Marcyona zowa się Marcyoniste, od Walentego — Walentyniani. Iako v dziś od Lutra-Luterani, od Zwingla-Zwingliani, od Kalwina - Kalwiniste. Chrzescijanie prawi zadnego takiego imienia nie maia, ani się od imienia ktorego apostoła, abo ktorego człowieka zową,

ności v starożytności y stateczności wiary v kościoła Chrystusowego, zowa sie katholikami, y po dziś dzień przy tym się nazwisku zostali. Ieśli nas heretycy papistami zowa, w toż idzie y toż się rozumie. Bo v Chrystus Pan nasz papieżem, to iest nawyższa głowa kościoła swego był y iest; a po nim za widomym wstępowanim Piotr s. y inni papieżowie. Tak iż to imię nie iest iednego ktorego człeka, iako v heretykow Luter iest abo Kalwin, ale y imię vrzędu kościelnego, ktoremu wszyścy katholicy podlegli. A też nas nikt tak nie || (36) zowie, iedno sami aduersarze naszy. Nie zową nas papistami w Grecyey, w Azvey, w Afryce, w Indyey, we Włoszech, w Hiszpaniey, iedno nas zowa katholikami. Lecz v sami heretycy to imię nam przyznawaią y zawżdy przyznać muszą.

ROZDZIAŁ SZOSTY.

Pod iednym nalepszy iest rząd

Wszytkie rozumy starych medrcow w przyrodzonym y pisanym y nowym zakonie, gdy się o dobrym rządzie pytały, stanely na tym, iż pod iednym panem y sprawcą naylepszy y nawybornieyszy rząd iest. To oni pierwszy y namędrszy philozophowie twierdzili: Plato, Arystoteles, Seneca, Plutarchus, Homerus, Isocrates, Herodotus, y inni 18. Y miedzy Żydy stary Philo, chwalac Homeruszowe powieść, toż mowi. Miedzy naszemi chrześciańskimi doktory Łacińskimi y Greckimi, Cyprianus, Iustinus, Ieronymus, Athaiedno od Chrystusa — chrześcijanie. A nasius, y inni przy tymże stoią 19. A P.

<sup>14</sup> Ha nozh: «Ambr. orat. de obitu Satyri.» 15 Ha nozh: «Aug. lib. cont. epis. funda.» 16 Ha полъ: «Cathe. 18». 17 На полъ: «In Triph.» 18 На полъ: «Plato in Politi.; Aristo. 8 Ethic. capite 10; Sene. li. 2 de benef.; Plutar. de monarch; Homerus 2 Iliados; Isocrat. in Nicocle.; Hero. li. 3. . . Ha norb: «Cypr. de idol. vani.; lustin. ad gentes exs.; leron. ad rust. mon.; Atha. con. idol. orat.>

Bog, iako mowi apostoł 1, z iednego Iall(37)dama wypuszczając wszytek narod ludzki, ten rząd w przyrodzenie ludzkie wszczepił. Bo by był, iako mowi ś. Chryzostom<sup>2</sup>, dwu człowieku zaraz stworzył, każdy by nad swemi dziecmi starszym pewnie być musiał, y byli by dwa starszy. Ale iż z iednego wszytkie v Iewe żone iego wypuścił, iednego nad wszytkiemi chciał starszym postanowić. Y do takiego rządu przyrodzenie ludzkie skłonił. Bo iako w domu iednego gospodarza, tak w iedney rzeczy pospolitey iednego krola y pana rozum przyrodzony v wszystkich nastarszych narodow stanowił 3. A Pan Bog w ludu swym wybranym nigdy inakszego rzadu mieć nie chciał, począwszy od Abraama aż do Moyzesza, y potym aż do Chrystusa zawżdy przy iednym moc kapłańska, albo krolewska, albo oboia pospołu zostawała.

iest miedzy niższemi a wyższemi (bo ze, iako na ten wzor Boski vczyniony. gdzie wszyścy rowni, tam żaden rząd! Y dla tegoż niektorzy 4 doktorowie & być nie może), vczynić rychleyszego, pisząc przeciw poganom, tym dowodzili, trwalszego v lepszego nie może, iako iż ieden Bog iest, a nie iest wiele boieden pan y starszy nad wszystkiemi. gow, iż nalepszy rząd iest pod iednym. Bo iż koniec zwierzchności ten iest, aby Tak iż kto by wiecey chwalił rząd pod ludzie w pokoju y jedno **(38)**ści, y przy dwiema abo pod wielą ich, musiał by iednym rozumieniu woley zostawali, gdy wiele bogow czynić, gdyż się Bogu przytrzey abo czterzey rządzą, rzadko się czytać nie może, iedno taki rząd, ktory na iedno rozumienie zgodzą, y niedługo iest nad wszytke naylepszy. w nim trwaią, y musiało by być rozerwanie miedzy ludzmi, gdy by iedni za iż szkodliwy rząd iest, y iedności zatrzytego, a drudzy za drugiego rozumieniem śli. Lecz ieden przy swoim rozumie y władzey łacno wszytkie w jedności v w pokoju zatrzymawa.

pospolite, ktore gdy wiele panow abo nia każdy przestrzegając, y rownościa

władza pospolstwa miały, szeroko sie korzenić v długo trwać nie Rzymskie państwo, na początku pospolstwu gnawszy krole, a daiąc, ledwie czterzy sta y ośmdziesiat lat trwac mogło. Y to, wielkie woyny, abo rozruchy przychodziły, krolewski rząd y moc na iednego dyktatora kłaść do czasu musieli, y z wielkich przygod y niebespieczności wychodzić inaczey nie mogli.' Lecz pod iednym panem y cesarzem to państwo po wszytkim się świecie rozszerzyło y od Iuliusza na wschod słońca aż do ostatniego Konstantyna tysiąc czterysta lat dziewiecdziesiat v pieć trwało; a na zachodzie—od Karła Wielkiego mało ! (39) nie dziewięć set lat. Toż się mowi o Assyryiskiey y Perskiey monarchies, ktore pod iednym panem barzo kwytneły y długowiecznie trwały. Nakoniec iż sam ieden Pan Bog rządzi wszytkiem Y pewna rzecz iest, iż rządu, ktory światem, lepszy się naleść rząd nie mo-

Doznały państwa y rzeczy pospolite, mać długo nie może, gdy panowie dwa abo trzy abo kilanaście rządzą. Bo zgadzać się z sobą a iedney myśli byt długo nie mogą: .a ieden drugiem Doświadczyły tego państwa y rzeczy zayzrząc, a swey sławy y dobrego mie-

<sup>1</sup> Ha nozh: «Acto. 17». 2 Ha nozh: Chrisosto. Hom. 34, in 1 Cor. . 3 Ha nozh: «Iustin.» 4 Ha nozh: «Cypr. de idol, vani.; lustinus in exhort.; Athan. orat. aduer. idola.»

wadzić się muszą, y wnet na części ciw la est pluralitas principum; sit ergo rozumu. A ieszcze lepiey Augustyn s. vnus rex>—«zle mieć wiele panow, niechże rzekł 8, iż głupi nie ||(42) moga szcześieden krol będzie. Y od onego czasu, liwiey żyć, iedno gdy mądrych słuchają, przez siedm set lat, nigdy od monar- a im służą. chiey y od władzy iednego nie odstą- Przetoż vchoway, Boże, takiego rząpili, ani się do rządu wiela panow nie du, abo raczey nierządu, gdzie pospolwracali. A ktemu gdzie wiele ich wład- stwo władnie! nie, nie ma rzecz pospolita całego y prawego y czuynego około siebie obmyslania. Bo żaden z nich nie bierze być monarchią, to iest rządzeniem się cale za pospolite, drugiemu nieco iednego. zostawia, y na drugie się spuszcza; y tak, ieden na drugiego vkazuiąc, wszyścy swoy y kościoł swoy y krolestwo swoie to, co potrzebie pospolitey służy, opuszcza Chrystus Bog nasz, nawyższa dobroc, abo niepilnie y niegoraco odprawuią | (41) nie tylo dobrem, ale nawybornieyszym Lecz gdy ieden sam iest monarcha, rządem opatrzyć raczył. Bo iż ta obluwszytke chuć v pilność swoie na wszyt- bienica iest mu namilsza, pewnie nayko pospolite obroci, panow a vrzędnikow pożytecznieyszych y naylepszych rzeczy iako reku vżywając, a na nikogoż się dla niey szukał y w nich przeciw iey do końca nie spuszczaiąc. Tam lepak skąpym nie zostawał. Ieśli krolestwa gdzie nie panowie, ale lud pospolity tego tak drogo własnym zdrowiem rządzi, y vrzędniki na wołanie y huki swoim nabył, niepochybnie w nim się obiera, y appelacye sądzi y prawa stawi, kochaiąc, przewyborny rząd w nim nic nierządnieyszego być nie może. Bo postanowił. A iż lepszy być nie może, miedzy pospolstwem więcey głupich, iedno pod iednym, prożno o

się szczycąc, y swoy dom wynosząc, po-iniżli mądrych; y na głupie co iest przeprzyrodzeniu, rząd przychodzi. państwo rozdziela, abo się spychać y Przetoż gdy taki rząd był v Greckich władzey sobie || (40) vymować poczną, starych niektorych miast, postronni się y szkodliwe domowe woyny na oyczyznę z nich smiali, mowiąc: «w Grecyey przywiodą. Co się pokazało w oney mądrzy wotuią, a głupi wyroki daią. 5. Rzymskiey rzeczy pospolitey, po wygna- Bo oratorowie y mędrcy ich mowili, a lud niu krolow, gdy dziesiąciom panom pospolity sądził y rzeczy zamykał. Tawładzą dali, y innych czasow, gdy woy- kiego rządu y dom własny nie znosi, a nami domowemi często krew swoie roz- coż rzecz pospolita. Bo iako mowi ś. lewali y nakoniec iemi rząd się on Ambroży 6: «pospolstwo nie vważa zavmorzyć musiał. Tegoż y w Polszcze sług cnoty, ani pożytku pospolitego, ale doznali ludzie naszy, gdy dwiemanaście się niestatkiem y niepewnością chwieją. woiewodom państwo po Wandzie zlecili. Napisał ieden z mądrych pogańskich 7, Ktorych zwady y zazdrości y łupiestwa iż prawem przyrodzonym rozumnieyszy one Homerusowe powieść wzbudziły: «ma- roskazować maią tym, ktorzy są tepszego

Rozdział siodmy.

Kościoła Bożego rządzenie musi

Nie może nikt w tym wątpić, iż dom tym

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На пожь: «Plutar. in Solone de Anarchaside Scyta.» <sup>6</sup> На пожь: «Libro 5, exam.» <sup>7</sup> На поть: «Arist. lfb. 1 Polit.» в На повъ: «August. de vtil. cred.»

watpić, aby inakszy miał być. Bo to, co mowia niektorzy, iż sam w tym krolestwie v kościele swym iest monarchą iedvnym, innych żadnych nie iest mu potrzeba, || (43) — nic do rzeczy nie służy. Bo nie idzie o princypała niewidomego, y krola a monarche przyrodzonego v wiecznego, ktory sam iest Syn Boży Chrystus Iezus; ale o iego widomych namiestnikach, bez ktorych kościoł być nie może, bez ktorych nauki y sakramentow nie ma, ktore on sam, w niebo wstępuiąc, postanowił, mowiąc: «posyłam was, idźcie, nauczaycie wszytkie narody». Y indziey: «Kto, was słucha, mnie słucha». Chrystus i iest nawyższy nasz sprawca v krol, ktory niewidomie v duchownie rządzi; ale przez widome sługi swoie, biskupy, pasterze, doktory, ewangelisty, ktore, iako mowi s. Paweł, w kościele swym postanowił, ktore by wyrzucać musiał, kto by sam niewidomy rząd y monarchią bez widomych sług Chrystusowi przyznawał. A miedzy takiemi pasterzmi, biskupy, y doktory, ieden być naywyższy musi, ktory by ie w iedności y pokoiu, rożnice ich rozsądzaiąc, zachował y zatrzymawał. Bo gdyby takiego iednego z władzą nawyższą nie było, prędko by rozerwanie miała kościelna iedność, y na to by przyszło, czym sam zagrozić raczył: (44) «każde krolestwo, samo w sobie rozerwane. vpada». A ktemu gdyby wiele biskupow, moca sobie rownych, kościoł Boży sprawowali, żadnego by nie było, ktory by się o pospolite koscielne dobro starał. Y był by to nieszcześliwy rzad kościelny, w ktorym by

miara nie może. Musiało by na to przyść, żeby iednemu abo dwiema vrzad naywyższy zlecali, iako gdy Rzymianie doroczne bormistrze z nawyższa moca obierali. Przez trzysta lat po apostołach biskupi się wszytkiego świata nie ziezdżali, ani żadnego powszechnego concilium przed Niceńskim pirwszym nie mieli; a iednak kościoł Boży po wszytkim świecie bez rządu y starszego nie zostawał. Y potym ledwie we sto lat inne być mogły. A tego nigdy v słychać nie było, y o tym nikt nie myslił, aby biskupi kogo do czasu na sprawe kościoła wszytkiego obierali, wiedząc o tym, ktorego nie oni, ale Chrystus sam postanowił, iako się niżey pokaże. Bo ieśli by komu byli ten vrząd polecili, pewnie na ! (45) iednego z piąci patryarchow, ktorzy zawżdy naprzednievsze miesca w kościele Bożym trzymali, moc by te byli włożyli. O Alexandryiskim patryarsze mowi & Ieronym 2: «powiedź mi (prawi), co za prawo ma biskup Alexandryiski na Palestynę, abo Ziemię Świętą? Y Chryzostom ś., pisząc do Innocencyusza papieża, żałuie się na Theophila, patryarchę Alexandryiskiego, iż się w sprawy cudzych biskupstw wdawał y mowik «niesłuszna rzecz iest, aby ci. co w Egyptcie są, tych sądzić mieli, ktorzy w Tracyey mieszkaią. To się do tego mowi, iż arystokracya, to jest rzad wielu prełatow y optymasow być nie może w kościele Bożym. Y było by gorzey, niżli gdyby pospolstwo rzadziło. Bo nigdy heretyctwo od pospolitere człowieka nie poszło, ale abo biskup aboabo się co-miesiąc, abo co-rok wszyścy kapłan był, ktory heretyctwo skaże y ze wszytkiego świata biskupi dla czy- rozerwanie kościoła Bożego zaczynał. Y nienia rządu ziezdżali. Co być żadną są kacerstwa iako domowe woyny w

<sup>1</sup> Ha nozh: 1 Petr. 2; Acto. 20; Ephes. 4>. 2 Ha nozh: Episto. ad Pammach.

rzeczy po[spolitey], ktorych nie zaczynaia, iedno panowie miedzy soba niezgodni, gdy na ich strone rzad przyidzie. A iakoby to nedzna kondycya była kościoła Bożego, gdyby nie | (46) miał kto by niezgodne biskupy vkracał, y iedności a dobrego pospolitego przystrzegał. Iako w iednym biskupstwie kościoły poiedynkowe iednoczą się y iednym ciałem sstaia. przy iedney głowie, przy biskupie swoim, ktory, wedle apostoła, kapłany sądzi y sprawuie y stawi,—tak wszytkiego świata biskupi iednym ciałem być nie mogą, gdyby iedney miedzy sobą głowy nie mieli. Y nie był by kościoł wszytek ani iednym ciałem, ani iednym domem, ani iednym, bez takiego vrzędnika, iako sie niżev dotknie, krolestwem. Y musi być ieden, ktory by biskupy sądził, y występne a niepilne, abo niezgodne karał.

Rozdział ośmy.

Ieden być ma widomy sprawca kościoła Bożego.

W starym zakonie 3, ktory był figura y malowaniem nieiakim nowego, ieden nawyższy biskup y kapłan nad wszystkiem kościołem władzą miał, y Lewity wszystkie v lud wszystek pod iego duchowny rząd Pan [(47) Bog podał. Musi się tedy figura pełnić, a tenże taki rząd być w kościele Chrystusowym, aby był ieden, iako y tam był, widomy sprawca iego, żeby figura nie miała nic lepszego nad samo ciało y rzecz żywą. A ieśli tak Pan Bog radził o ludu onym iednego narodu y ięzyka, aby był miedzy nimi ieden nawyższy kapłan, ktory by wszystkie w iedności y w wierze iedney zatrzyma- funduiąc, sam ieden był mu widomą.

wał, a rożności fałszywych pogańskich zabobonow y wiela Bogow bronił, -daleko tego więcey w chrześcijaństwie potrzeba, gdzie kościoł ś. nie z iednego, ale ze wszytkich narodow v iezykow zebrany. pretszemu rozerwaniu tym iedności podległ. im więtsza wielkość w sobie zamyka. Miedzy ktoremi wiele iest dwornych a bystrych rozumow y głow niespokoynych, o ktorych apostoł ś. 4 przestrzega, ktorzy w rozerwaniu y niezgodzie swoich pożytkow y sławy szukaią. Przetoż więtsza tego iest potrzeba, aby dla zgody v iedności wiary świętey ieden nawyższy sprawca był kościoła po wszytkim świecie rozszerzonego. A chociaż ten nakapłan wszędzie sam osoba swoią być (48) nie może, iednak iako krol, maiąc wiele krolestw y miast, przez yrzedniki niższe one sprawuje v wszytkie w iedności świetey zachować, za pomocą niewidomą Chrystusa principała swego, może.

A ktemu kościoł świety widomy pismo <sup>5</sup> przyrownywa do iednego ciała w rożnych członkach, do oblubienice y małżonki, do owczarnie, do krolestwa, do domu, do woyska, do okrętu. V iednego tedy ciała musi być iedna głowa, nie tylko ona niewidoma, ktorą iest Chrystus, iako principał, ale y ta widoma do rządu widomego, ktorą iest człowiek widomy namiestnik iego. Iedna małżonka iednego ma męża, krolestwo iednego ma krola, y owczarnia iednego pasterza 6, v dom iednego gospodarza, y okręt iednego gubernatora, y woysko iednego hetmana. Przetoż Pan nasz, będąc tu w ciele z nami y kościoł swoy

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «1 Cor. 10». <sup>4</sup> На полъ: «Асt. 20 . <sup>5</sup> На полъ: «1 Cor. 11; Cant. 7; Ioan. 3; Ioan. 10; Dan. 2; 1 Tim. 3; 1 Petr. 3; Cant. 6». 6 На поять: «Luc. 12».

nauce dał znac 1, gdy mowił o wiernym dziesiąt lat -do iednego rozumienia y to wykłada kach. A iako rzecz v pożyteczna, gdy nad brym rządzie y iedności zachowuie, - będzie na wieki. tak wielce potrzebna rzecz iest, aby był ieden nad biskupy wszytkiego kościoła stus iest głową kościoła swego, ieśli Bożego, ktory by ie rządził, karał y drugi bedzie, dwie głowie beda y iedvgadzał, y iedność kościelną zatrzyma- nego ciała, -ten niechay wie, iż rożwał. Gdyż z biskupow nawięcey iako ność iest wielka miedzy princypałem od możnieyszych rosterki się y herety- wiecznym a miedzy namiestnikiem doctwa rodza.

Nakoniec niepodobna rzecz, aby przy Boskich v zbawiennych wyznaniu v nasterza y wodza, y sędziego nie miał.

głowa v sprawca, a inakszego rządu nauczyli y to przykładem swoim dobrze mieć nie chciał. Tenże kościoł swoy tu vtwierdzili dzisieyszy nowi sektarze, zostawując, a sam odchodząc, w tymże ktorzy, od jednego się Lutra począrzadzie, iako go wszczepił, zostawić wszy, prawie na tysiąc sekt y rożnych raczył, aby ieden był na miescu iego a sobie przeciwnych wiar swoie wyznanad czelad (49)ką iego. Co w oney nia rozdzielili, a ieszcze przez te szestv madrym szafarzu: nie o wielu szafa- do iednego wyznania v wiary przyst rzach v sprawcach, ale o iednym, ktore- nie moga, ani żadnego spolnego concigo postanowił pan nad czeladką swoią. lium, na ktorym by iedność swoich wiar Gdy s. Piotr pytał: «do nas li, Panie, vtwierdzili, złożyć nie mogli. Y owszem mowisz te przypowieść, czyli do wszy- gdzie się trzy rożne sekty ziada. zastkich. – Pan mu dał znać, iż iemu, wżdy czwartą y piątą y dziesiątą vrodzą. ktorego po sobie nad swoia czeladka A to dla tego, iż żadnego sędziego y postawić miał, nawięcey to wiedzieć iednego pasterza y sprawce. ktoreme należało, iakoby dobrym był gospoda- by z roskazania Bożego podledż. v na rzem nad domownikami iego, tak iako iego rozsądku przestawać mieli, ani Chryzostom s. 2 y ini maią, ani mieć mogą (okrom tego, ktory doktorowie o Pietrze y iego potom- w katholickim kościele iest), ani ches. iest chwalebna Za czym sami się gry (51)zac y iedzac, wiela ple- wszyścy się ziedzą y wkrotce zginą. A banow ieden iest biskup, ktory plebany kościoł ś., pod iednym pasterzem zgodę stawi, naucza, vgadza, karze, y w do- y iedność zachowywaiąc, trwał y trwać

A kto by rzekł, iż ·sam ieden Chrycześnym:

Chrystus, iako princypał, nie tylo iest iedney wierze y zgodnym o rzeczach głową nad tym widomym na ziemi kościołem, ale y nad niebieskim y tyn. uce || (50) zostać się kościoł Boży mogł, ktory w czyścu iest,—nad przeszłemi, y iesliby iednego widomego sprawce y pa- ninieyszemi, y potym będącymi; a starszy kościelny, o ktorym rzecz iest, ned Bo gdzie iest głow wiele rozmaitych a częścią tylo tą kościoła iego, ktora 🛥 vpornych, przywieść się do zgody y ied- ziemi iest, przełożeństwo ma. Chrystas nego rozumienia iedno vrzędowną po- wieczna nieodmienna iest głowa; a starwagą y mocą, zwłaszcza od samego Bo-iszy na ziemi iest tylo do czasu, abo de ga postanowioną, nie mogą. Czego nas śmierci tylo swey, abo poki trwa iego

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Luc. 12». <sup>2</sup> На полъ: «Chrisost. libro 2, de sacer.»

Pan v dziedzic; a starszy, iako sługa v namiestnik docześny. Chrystus w kościele v krolestwie swoim może stawić prawo, iakie chce, y sakramenty odmienić, y bez sakramentow łaskę y zbawienie dawać; a starszy tego | (52) nic nie może, prawo Pana swego exequuie, sakramentow odmienić y bez nich do łaski Bożey przyprawić nikogoż nie może. Chrystus nie ma potomka w vrzędzie swym, bo sam iest wieczną głową y krolem kościoła swego; a starszy successory maia, ieden po drugim na namiestnictwo Chrystusowo wchodzi. Chrystus niewidomie naucza y Duchem Ś. zakrytym kościoł swoy sprawuie, iakoby przez listy; a starszy widomie y do vcha naucza y rząd czyni.

Tak iako krol, w Polszcze siedząc, Litewskie księstwo abo Inflancką ziemię, w ktorym nigdy może obecnie nie postać, przez woiewody y listy swe rządzi.

Nie są tedy w takim rządzeniu dwie głowie, ale iedna. Bo nie są sobie rowne, ani przeciwne, ale głowa widoma, podległa niewidomey. Iako w ciele ludzkim dwa są rządy, ieden w zwierzchnich smysłach, w oczy, w vszu, w ruchaniu, a drugi w żyłach y kościach zakrytych y niewidomych, a przedsię głowa iedna. Nie iest też żadna krzywda Chrystusowi. gdy się iego namiestnik głową koscioła iego zowie. Bo sam będąc światłością świa (53)ta, apostoły nazywał | światłością świata 3. Sam będąc fundamentem kościoła, apostoły też fundamentem przez s. Pawła zowie. Sam bedąc pasterzem y biskupem dusz naszych, ine temiż tytuły Duch S. nadaie. Y owszem sam będąc Bogiem, ludzie boga- na się przyiął». Gregorius Nazianzenus:

vrzad. Chrystus w kościele swym, iako mi zowie 4. Ale inszym sposobemy rozumieniem: głową sam iest, iako dziedzic v prvncypał kościoła swego; Piotra też głowa abo opoka zowie, iako sprawcę od siebie y namiestnika swego.

Rozdział dziewiaty.

Chrystus iednego nawyższego pasterza wszytkiego kościoła swego po sobie postanowił - Piotra świetego.

Naprzod s. Piotrowi obiecał P. Iezus, iż go fundamentem y opoką kościoła świętego vczynić miał, mowiąc: iest opoka, a na tey opoce zbuduię kościoł mov» 5. Iako w budowaniu naprzednieysza rzecz iest fundament, tak Piotr s. napierwszym być miał vrzędnikiem kościoła iego; a iako fundament wszytkiego budowania wspiera, tak wiara v vrzad iego miał w||(54)szytkie wspierac. A chociaż sam Chrystus iest opoką oną pirwszą v zbawienną v niewidomą kościoła swego, przedsię toż imię dał namiestnikowi swemu, aby był opoka, nie ona zbawienna y pryncypalna, ale do rządu y nauki wszytkiemu chrześciaństwu służącą.

Tak te słowa Pańskie doktorowie ś. wykładaią, Greccy y Łacińscy:

Orygenes mowi: «patrz, co mowi Pan kościelnemu fundamentowi y opoce przemocney, na ktorey Chrystus fundował kościoł: małowierny, czemuś zwatpił»? Athanazyus ś. w liście do Felixa papieża imieniem synodu Alexandryiskiego wiela biskupow: «Ty iestes Piotr, y na fundamencie twoim filary kościelne, to iest biskupi są vmocnieni>. Basilius: «Piotr (prawi) dla więtszey nad ine wiary kościelne budowania sam

<sup>.\*</sup> На ножь: «Ioan. 8; Matth. 5». 4 На пожь: «1 Cor. 3; Ephes. 2; 1 Pet. 2; Hebr. 3». 5 На Boat: . Ioan. 1; Matt. 16.

«Piotr, opoka nazwany, kościelne funda- Iego samego mianuie przy inych: «Sy-Cyprianus: «Piotra Pan obrał, y na nim zbudował kościoł swoy. wtarzanie się opuszczaie.

Toż przełożeństwo Piotra ś. vtwierdza Pan drugim slowem mowiac: ctobie dam klucze krolestwa niebieskiego, to iest nawyższą władzą w kościele. Bo tak v Proroka Izaiasza przełożeństwo kościelne do kluczy przyrownano, mowiąc o Heliachimie biskupie nawyższym: (Dam, mowi Pan Bog, klucz domu Dawidowego na ramię iego, on otworzy, a nikt nie zamknie; zamknie, a nikt nie otworzy». Bo gdy na vrząd kogo brano, kładziono klucze na ramiona iego. Y dziś gdy się miasta poddaią, oddaia panu. ktore pan starsżemu nad miastem podawa. Ten przywiley nie się do inych apostołow nie ściaga. Bo mowi Pan «tobie», samego Piotra mianuiac przy wszytkich. Nie tobie, Iakubie, ani, Iędrzeiu, ale tobie, Pietrze, opoko!

po swym Zmartwychwstaniu 2, czyniąc moie, ktoremu zwierzona iest owczargo pasterzem wszytkich owiec swoich. nia . Chrysostomus .: copuściwszy inc.

menty wiary swey zwierzone ma. Epi- monie Ianow, pytaiac go, iesli go miluphanius: (Pan (prawi) postanowił Piotra ! (56)ie. Y tegoż imienia vżywał, gdy pierwszego apostoła, mocną opokę, na mu ten vrząd obiecował. — «Symonie ktorev kościoł Boży zbudowany iesty. Lanowy. Y przetoż mowi: «miłuiesz mię Chrysostomus: Pan mowi: tvś iest więcey, niżli ci inni, oddzielając go Piotr, na tobie zbuduię kościoł moy», od drugich apostołow. Y sam Piotr pierwszego odpowiada, y sam sie o takie popytania 0 miłość Hilarius: (), szcześliwa danim imienia suie. Iako tedy samego mianuje, tak nowego, opoko kościelna! (), błogosła- też samemu mowi: «paś owce moje». wiony kluczniku niebieski. () Pietrze s. Gdzie to słowo (pas) toż się rozumie, mowiąc Augustinus: «Napierwszym fun- co rządzić y innemi władnać y md damentem 1 kościel (55)nym Piotra Pan innemi przełożeństwo miec. Bo ci a nazwał, v przetoż słusznie ten funda- starszemi, ktorzy nie tylo żywność ale ment czci kościoł, na ktorym wysokość y obronę y wszytkie ine potrzeby opakościelnego budowania powstaje». Y ini trują. Postapowił go (prawi) Pan ad czeladką swoią, aby im dawał czasow swoich miarke pszenice» 3. Pasterz nie trb obmyśla, co by owce iadły, ale gdzie by mieszkały y obronione były, y pesłuszeństwo znały. Przetoż w pismie świętym toż iest rządzić, co y paść; j krolowie pasterzmi sie zową 4. A przez owce rozumiał Pan Chrystus wszystkie wierne swoie, y wszystko chrześcijatstwo, y samy apostoły, towarzysze Piotrowe. Bo żaden z tych nie iest, ktory sie owcą Chrystusową mieć y 22 nie znać nie chciał. Żadnego syna ociec nie wyimuie, gdy na testamencie piste: ezosta (57) wuie to a to dziatkom moim. A iakoby Pan dzielił czeladke v owce swoie, iedne pasterzem opatruiac, a o drugie nie dbaiac?

Tak te słowa rozumieli świeci doktorowie. Epiphanius 5: «Ten iest (o Pietrze Te obietnice Piotrowi s. viscił Pan s. mowiąc), ktory vsłyszał: pas owce

<sup>·</sup> На пом'ь, противъ всёхъ этихъ цитатъ: «Lib. 2. In Eunom. In Orat. de moderatione in disputat. In Ancorato. Hom. 55 in Matth. Epist. ad Quirinum. Capi. 16 in Matth. Serm. 15 de Sanctis». <sup>2</sup> На полъ: «Ioan. 21». <sup>3</sup> На полъ: «Luc. 12». <sup>4</sup> На полъ: «Psal. 2; Isa. 44». <sup>5</sup> На поять: «In Ancor.» <sup>6</sup> На поять: «In Ioan.»

caiac. Y niżey: «Wielkie rzeczy dał apostolskiey mocy potomkom, po nich Pan Piotrowi y opiekę mu wszytkiego wstępuiącym, zostawić nie mogli. Sam swiata polecit. Ambrosius 7: (Sam Piotr Piotr iest pasterz wszystkich owiec miedzy inemi miłość swoie ku Panu Chrystusowych y mogł prawo swoie y oświadcza, sam też nad ine przełożony iest». Leo 8: «Ze wszystkiego świata ieden Piotr obrany jest, ktory nad wszytkimi narodami, nad wszystkiemi apostołmi y nad oycy postawiony iest. Acz wiele miedzy ludem Pańskim kapłanow, wiele pasterzow, wszakże właśnie wszystkie rządzi Piotr, ktore iako pryncypał rządzi y Chrystus». Theophilactus 9: «Skończywszy iedzenie, przełożeństwo owiec wszytkiego świata Piotrowi zlecił, a nie innemu, ale iemu podal». Bernardus 10: «A komu nie tylo z biskupow, ale też z apostołow tak prosto y bez rozdziału wszytkie owce poruczone są? Ieśli mię miluiesz, pas owce moie. Ktore? Izali tego, abo owego narodu, abo krolestwa? Owce moie, powiada».

A co mowia niektorzy przeciwnicy: «iż rowną moc do pastersthwa wzięli inni apostołowie, iako y Piotr, y po wszystkim świecie chodząc paśli owce Chrystusowe, —to nic prze (58) łożeństwu Piotra świętego nie szkodzi. Bo tym samym, iż ine apostoły Piotrowi Pan Chrystus poruczył, co oni czynili, to Piotr przez nie czynił, ktory im iako hetman dany był. A też tym rozna moc innych apostołow od mocy Piotra świethego, iż ini mieli to wszysthko, co Piotr swicty na roznoszenie ewanyeliev po wszytkim świecie y fundowanie kościołow, y mieli Ducha Świętego, rządzenia y dozoru Piotra s. nie potrzebuiąc (iakie-

do Piotra mowi, opiekę mu braciey zle- nie ma), ale prawa swego y takiey oney zupełność mocy potomkom swym zostawić poty, poki trwa kościoł Boży y owce Chrystusowe.

## ROZDZIAŁ DZIESIĄTY.

Świadectwa doktorow świętych Greckich v Łacińskich, iż Piotr ś. był nawyższą głową y przednieyszym sprawcą y pasterzem kościoła Chrystusowego.

Naprzod Orygenes 11 świadczy mowiąc: «Gdy Piotrowi nawyższy vrząd około paszev (59) owiec dawano, y gdy na nim, iakoby na ziemi, kościoł fundowano.-żadney inney od niego cnoty wyznania nie wyciągano, iedno miłość».

Euzebius 12 w Kronice swey mowi: «Piotr apostoł, rodem Galileyczyk, pirwszy chrześciian biskup». Gdy ine apostoły wylicza, o Iakubie tak pisze: «Hierozolimskiego kościoła pierwszy biskup od apostołow postanowiony iest Iakub, brat Pański». Lecz Piotra świętego nie zowie ktorego iednego miesca biskupem, ale wszytkiego chrześciaństwa. Tenże 13 Euzebius Piotra s. zowie: «nadoświadczeńszym y nawiętszym miedzy apostoły, y nad pierwszemi książęciem y wodzem v mistrzem woyska Bożego».

Swięty Bazylius Wielki 14 o ś. Pietrze mowiac: «On (prawi) błogosławiony, ktory nad innemi vczniami przełożony był, ktoremu dano klucze krolestwa niebieskiego».

Gregorius Nazyanzenus 15, vkazuiac, go przywileiu żaden na świecie biskup iż rząd ma być we wszystkim chowany,

Ha norts: «In Luc. cap. vitimo». "Ha norts: «Serm. 3 de assump, sua ad pont.» "Ha noлъ: «In cap. vl. Ioan.» <sup>10</sup> На полъ: «De consi. libro 2», <sup>11</sup> На полъ: «In cap. 6 ad Rom.» <sup>12</sup> На полъ: «In Kroni. anni post Christum 44». 13 На полъ: «Libro 2, hist. cap. 14». 14 На полъ: «Ser. de iudicio Dei». 15 Ha nont: «Orat. de moderatione».

tak o świętym Pietrze mowi: «Widzisz.] iako v miedzy vczniami Chrystusowemi, ktorzy wszyścy byli wysocy y obrania godni, ten opoka nazwany jest, v fundamenty kościelne zwierzone wierze swoiey ma; a drudzy vpośledzenie swoie skromnvm sercem znosza».

S. Epiphanius 1: «Piotra (prawi) obrał Pan Chrystus, aby był wodzem innych vezniow». | (60) Y indziey mowi: «Ten iest, ktory vsłyszał: paś owce moie, ktoremu zwierzona iest owczarnia.

Cyryllus Ierozolimski <sup>2</sup> zowie Piotra ś. «książeciem apostołow przenazacnieyszym».

Cyrvllus Alexandryiski 8: «Piotr 8. (prawi) iako książę y głowa wszytkich zawołał: tyś iest Chrystus Syn Boga żywego».

Ś. Ian Chryzostom 4: (Piotra (mowi) kościołowi przyszłemu pasterzem postanowił». Y niżey: «Bog sam tylo sprawić może, aby przyszły kościoł, takie nawałności na się maiąc, nieobalony zostawał, ktorego pasterzem v głowa iest człowiek rybitw y nie szlachcic». Y niżev: «Ieremiasza nad iednym narodem, a Piotra nad wszytkim światem Chrystus przełożonym vczynił».

Euthimius 5: «Iakub (mowi) stolice w Ieruzalem wziął, a Piotr wszytkiego świata mistrzem postanowiony iest>.

Theophilaktus 6 na one słowa cpotwierdzay bracią swoię, - ciasne to (prawi) wyrozumienie nie iest: ia ciebie mam (Chrystus mowi do Piotra) za święty Piotra s. zowie egłową, zrzodłem książę vczniow, gdy za grzech zaprze- y korzeniem wszytkiego kościoła. nia sie mnie płakać bedziesz, v do po-

kuty przyidziesz, potwierdzay inne. Bo to przynależy tobie, ktory po mnie iesteś opoka y fundament». Y niżey mowi: «Tv. Pietrze, nawrociwszy sie bedziesz dobrym pokutowania przykładem wszytkim, iż ty, bedac apostołem a zaprzawszy sie mnie, iednakes wział przodkowanie nad wszystkiemi v przełożetstwo nad swiatem».

|| (61) To Greccy doktorowie swiadczą. Przywiodę Łacińskie. Iednego tyb ieszcze Greczyna naukę półożę około tego. Vgo Etherianus 7 żył około roku Pańskiego tysiacnego setnego, za czasu Emanuela cesarza; v pisząc ksiegi przeciw swym Grekom pochodzeniu 0 Ducha S. y od Syna, tak mowi: «lasną się rzeczą pokazuie, iż Piotra y iego następniki Chrystus vczynił przełożonym v głowa, nie tylo nad Łacinniki v nad Greki, y nad Zachodnemi y Pułnocnemi wszytkiemi narodami, ale Ormiany, Araby, Zydy, Madyanity, v nad Wschodnemi v Południowemi stronami na wieki».

Co sie Łacińskich doktorow dotycze.naprzod Cyprvan s. meczennik \* tak pisze: Piotr s., gdy mu Paweł przyganił, nie mowił: iż ia mam starszeństwo, abo przełożeństwo, a iż mnie słuchać potrzeba». Temi słowy daie znać, iż Piotr s. miał nad Pawłem y inemi przełozeństwo, ale z pokory vżywać go nad nim nie chciał. Y tak te słowa s. Cypryana Augustyn s. 9 wykłada. Tenże Cypryan

<Ś. Maxymus 40 pisze: Iako wiełkiey za-

<sup>1</sup> На полъ: «Heres. 51. In ancor.» 2 Ha полъ: «Catech.» 3 На полъ: «In Ioan. libro 12, сар. 64». 4 На полъ: «Homi. 11 in Matth. 5 На полъ: «Vltim. in Ioannem». 6 На полъ: «In Luc. cap. 22». 7 Ha noats: «Libro 3, cap. 17». 8 Ha noats: «Epist. ad Quintum». 9 Ha поль: «Libro 2 de Bapt. cap. 1, lib. de vnitate eccles.» 10 На поль: «Мах. 3 sermo, de apost.»

sługi był Piotr s. v Pana swego, iż mu, Piotr s. po sprawowaniu małey łodeczki, rząd dla oneg wszytkiego kościoła podany iest».

|| (62) Optatus 11: «Stolica iest godna, y przeć nie będziesz śmiał, abyś nie wiedział, iż Piotrowi ś. w Rzymie naprzod stolica postawiona iest, na ktorey siedział Piotr, głowa wszytkich apostołow».

Ambrosius <sup>12</sup>: «Przodkowania (prawi) nie wziął lędrzey, ale Piotr».

Ieronymus <sup>13</sup>: «Miedzy dwiemanaście ieden obrany iest, aby, postanowiwszy głowę, do odszczepieństwa przyczyny nie było».

Augustinus <sup>14</sup>: «Piotra (mowi) postanowił za głowę wszytkich, aby był pasterzem trzody Pańskiey».

- S. Leo papież (serm. 3, de assump. sua).
  - S. Grzegorz (Lib. 4, epist. 32).
- S. Bernat (Epist. 237, ad Eugenium).

Y ini, ktorzy się tu nie liczą, wszyścy zgodnie nauczaią, iż Piotr ś. miedzy apostoły innemi był pierwszy y miał iako głowa inych przełożeństwo y pasterstwo wszytkich owiec Chrystusowych.

### Rozdział iedennasty.

Piotr s. był w Rzymie y tam wiarę Chrystusową szczepił, y tam wkrzyżowany vmarł.

Z listu s. Piotra 15 pokazuie się, iż row pokazuiemy, iż nie inszy nikt, iedno będąc w Rzymie on list pisał, gdy tak mowi: «pozdrawia was kościoł w Babilonie zebrany, y Marek syn moy». Z ktorych słow Papias, vczeń apostołow s., iako pisze Euzebius 16, twierdzi, iż Euzebius 20 w Historycy mowi: «Zba-

Rzvm nazwał Babilonem, dla onego bałwo||(63)chwalstwa, ktore tam kwitneło. Słowa są iego: «Papias y to mowi, iż Piotr w pierwszym liście swoim, ktory z Rzymu pisał, wspomina Marka, w ktorvm też pod figura Rzym zowie Babilonem, gdy mowi: pozdrawia was ten, ktory iest w Babilonie wybrany kościoł v Marek syn moy». Nie zowie sie Rzymski kościoł Babilonem, ale kościoł Chrystusow w Babilonie, to iest w Rzymie. Bo na on czas srogie bałwochwalstwa w Rzymie były. Tak iako to Tertulianus starv 17 wykłada. «Iako (mowi) Babilon był głową państwa Nabuchodonozora, ktory kościoł prześladował, tak Rzym za czasow apostolskich był głową państwa onego, w ktorym Nero, okrutny chrześciańskiego kościoła prześladowca, roskazował». Ten Babilon, to iest panstwo Rzymskie, iż vpaść miało Ian Ś. w «Obiawieniu» prorokował. Co się spełniło, gdy Gottowie, Wandali, Hunni, Longobardy państwo to prawie zniszczyli y zburzyli.

Ktemu z listu Pawła ś. do Rzymian<sup>18</sup> pokazuie się, iż niżli Paweł ś. do Rzymu przyszedł, Rzymianie iuż byli chrześciańmi, y kościoł Boży w Rzymie fundowany był. Niechże ten, co się temu sprzeci (64)wia, pokaże, kto w Rzymie naprzod kościoł Boży szczepił? A my z wiela historykow y świętych doktorow pokazuiemy, iż nie inszy nikt, iedno Piotr ś. Bo tak mowi Ireneus <sup>19</sup>, iż Rzymski kościoł od Piotra y Pawła fundowany iest. To iest pierwey od samego Piotra, potym od obudwu. Y Euzebius <sup>20</sup> w Historycy mowi: «Zba-

<sup>11</sup> На новъ: «Libro 2 con. Parmenianum». 12 На повъ: «In cap. 12, 2 Corint.» 13 На повъ: «Lib. 1 in Iouinian.» 14 На повъ: «Ser. 124 de tempore et quaest. veter. et noui test. q. 75». 15 На повъ: «I Petr. 5». 16 На повъ: «Li. 2 hist. capi. 15». 17 На повъ: «Li. 2 con. Martionem». 18 На повъ: «Rom. 1; Acto. vlt.» 19 На повъ: «Libro 3, capite 3». 20 На повъ: «Libro 8, сар. 14».

wienne przepowiadanie słowa, pierwszy sebius (in Chronica anni 81). Theodore-Piotr w miescie Rzymskim kluczami swey ewangeliey y wrota krolestwa niebieskiego otworzył. Toż twierdza: Arnobius (lib. 2, contra gentes), Epiph. (Haeres. 27), Chrysostomus (in Psal. 47), Leo (Serm. de natali. Apost.), Theodoretus (in Epist. ad Rom.) y innych wiele, ktorych słowa kłaść się, dla przedłużenia, nie mogą.

Nad to, wielcy y zacni świadkowi pisza, iż Marek s. w Rzymie ewangelia swoie napisał, tak iako od Piotra s. słyszał. Eusebius (lib. 2, cap. 15), Irenaeus (lib. 2, cap. 1), Ieronymus (de viris illust.), Damasus (in vita Petri), Isidorus (in vita Marci) y inni.

Nakoniec z oney historycy o Pietrze świętym, iako w Rzymie Symona czarnoksiężnika zwyciężył, iasnie się pokazuie, iż Piotr s. był w Kzymie. O czym pisze Egesippus (lib. 3, de excidio Ieroso. ca. 2), Clemens Rzymski' (6 Constit. cap. 7, 8, 9), || (65) Arnobius (lib. 2, contra gentes), Damasus (in vita Petri), Cyrillus Ierosolymitanus (Cathech., 6), Epiphanius (Haeresi. 21), (oratione in Auxencium), **Ambrosius** Eusebius (hist. lib. 2, cap. 13), Maximus (Serm. de Petro Paulo), Augustinus (de Haere. cap. 1).

A iż Piotr s. w Rzymie vmarł v z Pawłem s., świadczą ich groby starożytne, do ktorych ludzie z nabożeństwa ze wszytkiego świata idą. A niepodobna rzecz, aby się świat wszytek na tym omylic miał. Niech mianuie ine mieysce, na ktorym ci dwa apostołowie polegli, okrom Rzymu. Niech iednego starożytnego v godnego wiary na to świadka przywiodą. A my ich o tym tak wiele mianuiem: Ignacyus, vczeń ś. Iana (w liscie do Rzymian), Dionisius Corinthius (ktory we sto lat żył po apostolech),

tus (epist. ad Leonem papam), Origenes (lib. 3, in Genesim), Athanasius Chrysostomus (Apologia pro fuga.), (Hom. 39, in epist. ad Pom.), Tertulianus (de Praeser.), Lactantius (lib. 4, cap. 21), Ambrosius (Oratione contra Auxencium), Ieronymus (de viris illustr.), Augustinus (lib. 1, cap. 10, de consensu Euang.), Maximus (Serm. 5, de nat. Apost.), Sulpicius (lib. 2, sac. hist.), Paulus Orosius (lib. 7, hist.), Eutropius (lib. 7, in vita Neronis), Paulinus (Natali 3), Isidorus (in vita Petri), Leo (Serm. 1, de Nat. Apost.), Gre (66)gorius Turonen. (lib. 1, cap. 25), Gregorius papa (lib. 6, epist. 37), Prudeatius (in hymno de S. Laurentio), y innych barzo wiele, ktorzy o śmierci y męczeństwie świętego Piotra w Rzymie napisali.

### Rozdział DWANASTY.

Na vrząd y przełożeństwo Piotra ś., ktore miał nad wszystkim chrześciiaństwem, wstapiłi bisktpowie Rzymscy.

Vrząd v przełożeństwo Piotra & vmrzeć v vstać z osoba iego w kościele Bozym nie mogło. Bo vrzędy y zwierzchności wszelakie nie są dla tego, ktory na nich siedzi, ale dla tych, ktore rządzi. Pasterz nie dla siebie iest pasterzem, ale dla owiec iemu poruczenych. A iż owce Chrystusowe y kościel iego nie do żywota Piotra s. trwa, ale do końca świata, tedy pasterza zawił mieć musi. A ieśli za żywota Piotra & kościoł Chrystusow iednego nawyżane vrzednika dla zachowania swev iedność mieć musiał, pewnie v po śmierci ice takiego rządu tym więcey potrzebuie, im się szerzey y na rożne narody roskrzewia. Wszystki owce swoie Chrystus | (67) Piotrowi poruczył, nie tyb Egesippus (lib. 3, de excidio Ieros.), Eu-Ininieysze, ale y przyszłe, y te, ktor

aż do końca świata będą, ktore zawżdy na trzecim miescu miedzy patryarchami vstawicznego a nigdy nievstaiącego pasterza potrzebuią. Przetoż w onych słowiech swoich Pan nasz do Piotra, gdv mowił: «pas owce moie», nie tylo samego Piotra, ale ine następniki iego rozumiał, iako wykłada s. Chryzostom 1: «Za owce swoie (prawi) Chrystus krew swoie rozlał, ktore staraniu Piotrowemu v nastepnikom iego poruczał». Y Leo s. 2 tak mowi: «S. Piotr, trwaiac na mocney, ktora wział, opoce, nie opuszcza sprawować kościoła. Trwa Piotr y żyje w namiestnikach swoich». Figura była starvm zakonie kościoła nowego. **Ies**li tam Aaron nawyższy v ieden wszytkiego kościoła biskup, miał potomki, ktorzy na iego vrząd po śmierci y iego y innych wstępowali, a bez nawyższego biskupa y kapłana nigdy nie było, toż się ma dziać w zakonie nowym, aby Piotr s. nawyższy iego biskup v kapłan, miał też następniki, a bez iego vrzędu kościoł nigdy nie zostawał.

A iż na vrzad Piotra s. nikt nie wstępuie, ani może, iedno Rzymski biskup,rozmaite na to są wywody:

Naprzod: iawna rzecz iest, iż Piotr s., w Rzymie || (68) vmieraiąc na tym biskupstwie, ktore sam trzymał v ktorego na żadne ine mieysce nie przeniosł, swoie przywileie y moc dla wszystkiego kościoła daną zostawił, na ktorym sam zywota dokonał.

Miał swoię stolicę Piotr s. w Antio- głowę, a siebie za członki tey głowy. chiev. A iż ią za żywota innym poruczył, nigdy się Antyoski biskup do znawa 7, iż składa z stolice Carogrodzzwierzchności Piotra ś. nie brał, y kiey Nestoryusza, za roskazaniem li owszem go concilium pirwsze Niceńskie aż stownym Celestyna papieża. Toż conci-

kładzie, a Rzymskim biskupom wszytek kościoł Boży te Piotra s. przywileie przyczytał zawżdy v przyczyta, prze to, iż oni prawem Bożym na iego vrzad po smierci iego wstępuią.

Dziewięć wielkich concilia abo zborow powszechnych świętych oycow wszytkiego świata biskupow, Greckich y Łacińskich, wyliczyć możem, na ktorych moc y zwierzchność biskupow Rzymzkich wyświadczona v wyznana iest:

Na pierwszym <sup>3</sup> Niceńskim szosty kanon, gdzie iest cały a prawdziwie położony, pokazuie, iż biskupa Rzymskiego zwierzchność v przełożeństwo nad kościoły iuż było w vżywaniu, a nie od kto||(69)rego concilium wstawione, ale od samego Chrystusa dane iest. Bo to concilium inym kościołom zwierzchność y granice do rządu zamierza, iak Alexandryiskiemu y Antyoskiemu. Ale Rzymskiego nie rusza, iedno na wzor iego ine kościoły stanowi, gdy mowi: «Niech biskup Alexandryiski Egipt, y Libią, y Pentapolim sprawuie, gdyż biskup Rzymski ma ten obvczay, to iest, iż zstarodawna polecił to iemu biskup Rzymski.

Wtore 4 concilium w Carogrodzie abo Constantynopolu list <sup>5</sup> pisze do Damaza papieża, w ktorym wyznawa, iż się ziachali do Carogrodu, za roskazaniem listu iego, przez cesarza oddanego. Tamże wyznawaią Rzymski kościoł za

A trzecie 6 concilium w Ephezie wy-

<sup>4</sup> Ha nozh: «Lib. 2 de sacerdo.» 2 Ha nozh: «Ser. 2 de anniuers.» 3 Ha ποzh: «1». 4 Ha magh: <2>. <sup>5</sup> Ha nozh: <Theodor. lib. 5 hist, capite 9>. <sup>6</sup> Ha nozh: <3>. <sup>7</sup> Ha nozh: <Euagrins lib. 1 hist. cap. 2.,

lium w liście do tegoż Celestyna pisze, iż sprawy Iana, patryarchy Antyoskiego, ktora była wątpliwsza, niżli Nestoryuszowa, sądzić nie śmieli, ale ią do sądu Celestyna odłożyli.

|| (70) Czwarty 1 zbor abo conci-Kalcedońskie częstokroć Leona papieża zowie <sup>2</sup> biskupem powszechnego (vniuersalis ecclesiae) kościoła. Y w liscie do tegoż Leona piszą ciż ś. oycowie te słowa: «Y nad to wszytko y przeciw temu, ktoremu straż winnice od Zbawiciela zlecona iest, rościąga (heretyk Eutyches) szaleństwo swoie, to iest przeciw twey apostolskiey świątobliwości». W ktorych słowiech znaią święci oycowie, ktorych w liczbie było sześć set na tym concilium, iż Rzymskiemu biskupowi staranie o wszytkim kościele v winnicy swey P. Chrystus zlecił. Na tymze s. concilium, gdy oycom wszytkim czytano list Leona papieża, krzyknęli wszyścy: «Piotr przez Leona przemowił, daiac znać, iż moc y przywileie Piotra s. do nauki wiary y rządu duchownego w nim została.

Ktemu synod Carogrodzki, ktory był przed piątym <sup>3</sup> zborem w sprawie <sup>4</sup> Antyma, Carogrodzkiego patryarchy, ktorego iako heretyka, papież złożył, a Menę na iego miescu postawił, tak mowi o Rzymskiey stolicy: «My nasladuiemy stolice apostolskiey y iey posłuszeństwo czyniem, y z temi, z ktoremi ona społeczność ma, my też mamy, ||(71) a ktore ona potępia, my też potępiamy. Ieśliż to wszytko concilium posłuszeństwo stolice Rzymskiey wyznawa, pewnie ona iest nad wszytkimi kościoły przełożona.

Siodmy <sup>5</sup> zbor abo concilium przyimuie y pochwala <sup>6</sup> list Adryana papieża, pisany do Tarasyusza, biskupa Carogrockiego, w ktorym są te słowa: «Ta stolica (Rzymska), trzymając po wszytkim świecie przełożeństwo, świeci y wszystkich kościołow Bożych iest głową».

Laterańskie <sup>7</sup> concilium za Innocencyusza Trzeciego, na ktorym byli Grekowie, tak mowi <sup>8</sup>: «Rzymski kościoł za zrządzeniem Pańskim nad inemi wszytkiemi trzyma porządney mocy przodkowanie, iako matka y mistrzyni wszytkich w Chrystusa wierzących».

Lugduńskie wielkie concilium, z Grekow y Łacinnikow zebrane, zowie biskupa Rzymskiego «namiestnikiem Chrystusowym, następnikiem Piotrowym, sprawcą powszechnego kościoła».

Florentski <sup>9</sup> zbor, na ktorym był patryarcha Carogrodzki z biskupy swoiemi Greckimi, za zezwolenim wszytkich tak mowi: 10 «Skazuiemy, iż święta apostolska stolica y Rzymski biskup ma przełożeństwo na wszystek świat, y tos Rzymski biskup iest następnik & Pictra, ksiażęcia apostolskiego, y iest prawdziwy || (72) Chrystusow namiestnik, J wszystkiego kościoła głowa, y ociec wszytkich chrześcian y nauczyciel, y iemu w Pietrze s. dana iest zupełna moc od Pana naszego Iezusa. Chrystuse = pasienie, rządzenie y sprawowanie powszechnego kościoła».

Opuszczaią się inne święte y wielkie concilia abo zbory świętych oycow, na ktorych Grekowie nie byli. Zatym przywiodą się doktorowie święci Greccy y Łacińsky, ktorzy zgodnie tego nauczaią, iż biskupi Rzymscy, iako następnicy abo potow

¹ На полѣ: <4>. ² На полѣ: <Actione 1, 2, 3>. ³ На полѣ: <5>. ⁴ На полѣ: «Actio. 4>. ³ На полѣ: «6>. ° На полѣ: «Actio. 2>. ² На полѣ: «7>. ° На полѣ: «Сар. 5>. ° На полѣ: «8>. ¹° На полѣ: «Sex. decr. tit. de Elect. cap. vbiperic.

kowie Piotra s., zwierzchność maią nad sze, to iest apostolskie biskupy (Pan wszytkiego świata kościoły y owcami Chrystusowemi.

## ROZDZIAŁ TRZYNASTY.

Świadectwa Greckich doktorow, iż biskup Rzymski ma przełożeństwo nad wszytkiemi kościoły Chrystusowemi po wszytkim świe-

Naprzod 11 stary Ireneus 12 tak pisze: «Do kościoła, od Piotra y Pawła w Rzymie fundowanego, dla mocnievszego iego przełożeństwa, musza się wszytkie ine kościoły schodzić, to iest wszyścy wierni. Bo w nim iest zawżdy duchowna apostolska tradicya abo nauka». Przypisuie kościołowi Rzymskiemu mocne a od Chrystusa nadane przeli(73)łożeństwo. Y to rozumiał, iż do tego kościoła, iako do matki, wszyścy się vciekać y od niego zdrową apostolską naukę brać maia».

Epiphanius -18 o biskupach Wschodnych 'stron tak pisze 14: «Vrsacyus y Valens, żałuiąc za grzech swoy, z pismem swoim iachali do s. biskupa Rzymskiego Iuliusza, aby mu się sprawili błędow v grzechow swoich».

Dla czegożby do Rzymu ci biskupi do papieza iezdzić y iemu się o naukę y występki sprawować mieli, gdyby go za nawyższego kościelnego vrzędnika nie znali?! Ganiłby im to Epiphanius, gdyby iednegoż w tey mierze z nimi rozumienia nie był.

Athanazyus 8. 15 toż świadczy, iż ci dwa biskupi od Iuliusza odpuszczenia prosili. Y w liscie do Felixa papieza Carogrodu przeniesione. mowi 16: «Dla tego was y przodk; wa-

Bog) na wysokości zamku postawił, y staranie wam o wszytkich kościołach roskazał, abyście nam pomagali».

Bazylius s. 17 w liscie do Athanazyusza mowi 18: «Zdało się nam słuszno, abyśmy pisali do biskupa Rzymskiego, aby on rzeczom się naszym przypatrzył, a wyroku swego rozsadek wydał. A iż z trudnościa stamtąd za zdanim concilium posłany być kto może, on niechaj da te moc obranym (74) niektorym meżom, ktorzy by prace podrożne wytrwali, a łaskawością y przyjemnościa obyczaiow y mądrą a snadną mowa vpomnieć tych mogli, ktorzy z dobrey drogi sstapili. Y ktorzyby dzieie concilium Arymińskiego z sobą przynieśli, aby ie zepsowano, y to, co się tam przez moc działo.

Tu s. Bazylius przyznawa, iż biskup Rzymski wizytować abo naprawować y przez posły swoie mogł wszytkie Wschodne kościoły, y wyroki czynić, iako sędzia, y concylia chociaż wielkie (iakie było Arymińskie, na ktorym było więcey niżli sześć set biskupow) rosparać y wyroki ich psować mogł. Czego by mu nie przyczytał ten wielki święty, gdy by przełożonym wszystkiego świata kościołow nie był.

Grzegorz Nazyanzeński 19 w wierszach o żywocie swoim mowi: «iż Rzymski kościoł zawżdy zachował o Panu Bogu prawdziwa naukę, iako takiemu miastu przystało, ktore na wszystek świat zwierzchność ma». Nie rozumiał o państwie świeckim: bo iuż było z Rzymu do

Ś. Chryzostom 20 do papieża Innocen-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> **На полъ**: «1». <sup>12</sup> **На полъ**: «Lib. 3, сар. 3». <sup>13</sup> **На полъ**: «2». <sup>14</sup> **На полъ**: «Наеге. 68». 15 **На полъ**: «3». <sup>16</sup> На полъ: «In secunda Apologia». <sup>17</sup> На полъ: «4». <sup>18</sup> На полъ: «Еріst. **52».** 19 На полъ: «5». 20 На полъ: «6».

cyusza tak pisze: 1 «Proszę cię, abyś samemu P. Iezusowi pisał, żeby tak niesprawiedliwe postepki mocy nie miały, a ci, ktorzy zle vczynili, żeby kościelnym prawem karani byli. Na Chryzostoma s. Theophilus, A||(75)lexandryiski patryarcha, zehrał wiele biskupow do Carogrodu, ktorzy go z stolice Carogrodzkiey swoim wyrokiem niesprawiedliwie zrzucili. On do Rzymskiego biskupa appelował, y prosi, aby ich wyrok rosproł v one pokarał Innocencius papież. Czego by ten nie czvnił. gdy by biskupa za sędziego v starszego Rzymskiego wszystkich Greckich v świata wszytkiego biskupow nie znał. A w drugim liscie do niego prosi, aby iego takich nieprzyjacioł surowie barzo nie karał, ani ich wyklinał. W czym go papież nie posłuchał. Bo nie tylo Theophila. ale v cesarza samego Arkadyusza v żone iego v ine o krzywde v wyrzucenie ś. Chryzostoma powyklinał.

Cyryllus Alexandryiski <sup>2</sup> pisze do Nestoryusza 5, Carogrodzkiego patryarchy, ieśli do tego czasu, ktory Celestinus papież zamierzył, kacerstwa swego nie odwoła, iż go iako za wyklętego y z stolice złożonego strzedź się wszyścy maią. Z czego się daie znać, iż Cyryllus Rzymskiego papieża miał za sędziego wszystkich biskupow Wschodnich y Carogrodzkich. Tenże Cyrillus pisze w ksiegach | (76) Thesauri (tak iako to Grecki ieden doktor przywodzi, Gennadius Scholarius, w księgach o przełożeństwie biskupa Rzymskiego, y nasz Łaciński ś. Thomas Aqui.) 4: «Piotrowi] (mowi) wszyścy prawem Bożym głowy ścioł wrocił». Mowi o Athanazyusia, skłaniaią y prymasowie świata tak iako Alexandryiskim patryarsze, y o Pawie

posłuszeństwo oddaia. Tenże: «My cośmy są członkami, winnismy przy głowie naszey Rzymskim biskupie v apostolskiev stolicy przestawać».

Theodoretus 5 tak pisze 6: «Iz czekam wyroku apostolskiev waszev stolice y proszę waszey świętobliwości, aby mi pomoc dała temu, ktorym do waszego rozsadku sprawiedliwego appelowal). Ten biskup Grecki z Azyey, iakoby do biskupa Rzymskiego appelował y iego wyroku czekał, gdy by go za sędziego wszytkich biskupow nie znał? Miał ten biskup pod soba, iako sam wyznawa, ośmset kościołow, a iednak zna Rzymskiego biskupa za nawyższego sędziego. Tenże do Renata, kapłana Rzymskiego, tak pisze: «Złupili mię y wygnali z miast, na lata się moie, w nabożeństwie strawione, v na siwizne moie nie ogladaiac. Przeto cię proszę, aby na to namowił nayświętszego arcybiskupa Leona, aby on ie apostolską swoią moca do swego concilium przyzwał. Bo ta świeta stolica ma rząd y moc sprawować koscioły wszytkiego świata. Tenże Theodoretus w liscie do Renata kaphan pisze: «Stolica Rzymska trzyma 1677) rządzenie kościołow wszystkiego świata, y przez inne przyczyny y prze te iż była zawżdy od smrodow heretyckich prona, a nikt na niev nie siedział, ktory by zle o wierze świętey trzymał».

Zozomenus o Iuliusie papieta pisze 8: «Gdy dla własney dostoyacti stolice swey o wszytkich obmyślać winien był, każdemu (biskupowi) swey ko-

¹ На полъ: «Epist. 1». ³ На полъ: «7». ³ На полъ: «Epist. 10 ad Nesto.» ⁴ На полъ: «Ориculo cont. Graecos». 5 На покъ: «8». 6 На покъ: «In epist. ad Leonem». 7 На покъ: «9». \* На повъ: «Lib. 3, сарі. 7».

Carogrodzkim, ktore byli Aryani wy- za niego na stolicy Piotra s. siedział gnali.

Iustynianus starszy cesarz w liście do Iana Wtorego papieża pisze 10: «Nic nie dopuścim, co się kościelnego stanu dotycze, o czym by wasza swiątobliwość wiedzieć nie miała, ktora iest głową wszytkich świętych kościołow».

Przestańmysz na tych dziesiąci wielkich a Greckich y Wschodnich świadkach, ktorzy przełożeństwo y moc biskupa Rzymskiego tak iawnie znaią. Ieszcze do nich Łacińskie przydam.

Rozdział czternasty.

Świadectwa s. doktorow Łacinskich, iż biskup Rzymski ma przełożeństwo nad wszytkimi chrześciiany po wszytkim świecie.

Cypryan 11 święty męczennik, pisząc 12 do Korneliusza papieża y mowiąc | (78) o odszczepieństwie Nowacyanow, ktorzy Korneliusza za przełożonego y nawyższego pasterza znać nie chcieli, tak pisze: «Nie zinad kacerstwa się wszczęły y odszczepieństwa się narodziły, iedno stad, iż kapłana iednego nie słuchaia, a nie mysla o tym, iż kościoł iednego do czasu kapłana mieć musi, aby był sędzią na miescu Chrystusowym, ktoremu, gdyby, wedle nauki Boskiey, braterstwo wszytko posłuszne było,--żaden by nic wnosić nie smiał przeciw kapłańskiemu collegium». Y niżey pisze: «Kościoł Rzymski iest stolica Piotrowa y kościoł przodkujący, z ktorego się iedność kapłańska poczęła».

Ambrozyus 18 mowi 14: «Acz wszytek swiat Boży iest, wszakże domem się iego kościoł zowie, ktorego dziś sprawcą (abo rectorem) iest Damazus». Bo

za niego na stolicy Piotra s. siedział Damazus papież, ktorego zowie s. Ambroży rectorem abo sprawcą y starszym wszystkiego kościoła Bożego. Y indzie mowi <sup>15</sup>: «We wszystkim naśladować chcę kościoła Rzymskiego, iako głowy y pasterza wszytkich owiec Chrystusowych».

Ieronymus 16, piszac do papieża Damaza 17, tak mowi: «Ia, owca, od pasterza pomocy proszę; mowię z potomkiem rybitwim y vczniem krzyża. Ia, za nikiem pierwszym, iedno za Chrystusem idac, z twoią swiątobliwością, to iest z stolicą Piotrową vczestnictwem się spaiam. Wiem, iż na oney opoce zbudowany kościoł iest. | (79) Kto nie pożywa baranka w tym domu, nie poświęcony iest. Kto w korabiu Noego nie bedzie, w potopie ginie». Y niżey mowi: «Nie znam Vitalisza, Melecvusza odmiatam, do Paulina się nie znam. Kto z tobą nie zbiera, ten rosprasza. Kto Chrystusow nie iest, Antychrystow iest».

Z tych słow baczyć się może, iż Ieronym święty, będąc tak daleko od Rzymu, to iest w Antyochiey, iednak się Rzymskiego biskupa owcą zowie y onego za potomka s. Piotra wyznawa y kościoł Rzymski zowie opoką y łodką abo korabiem, krom ktorego nikt zbawienia nie ma, a potopu nie vchodzi. Tenże 18 s. Ieronim wyznawa, iż, będąc pisarzem kościelnym v tegoż Damaza, Wschodnym y Zachodnym kościołom odprawy dawał. Bo do biskupa Rzymskiego ze wszytkiego świata w rzeczach się duchownych vciekano.

Augustyn s. 19 mowi 20: «W kościele

<sup>\*\*</sup> Ha\_nor\*: <10>. 10 Ha nor\*: <Codic. titulo 1>. 11 Ha nor\*: <1>. 12 Ha nor\*: <Libro 1, epist. 3>. 18 Ha nor\*: <2>. 14 Ha nor\*: <In cap. 4 Timot. 1>. 15 Ha nor\*: «Libro 3, de sacra.»

16 Ha nor\*: <3>. 17 Ha nor\*: <Epist. ad Damasum». 18 Ha nor\*: <Epist. ad Ageruch. de monogamia». 10 Ha nor\*: <4>. 20 Ha nor\*: <Epi. 162>.

Rzymskim zawżdy przebywało przodko-l wanie (abo primatus) apostolskiev stolice». Tenże 1 mowi do Bonifacyusza papieża: «ciebie P. Bog osobliwym łaski swey darem na stolicy apostolskiey posadził», y prosi go z innemi biskupy Afryki na concilium Milewitanskim, aby iako głowa o członkach chorych v jako pasterz o owcach radził.

(80) Victor Vticen. 2 Rzymski kościoł zowie 3 «głowa wszytkich kościo-

Prosper 4 tak pisze 5: «stolica Rzymska Piotra s. sstała się we czci pasterskiev: głowa światu: czego nie ma moca, to nabożeństwem trzyma».

Optatus Mileuitanus 6 tak pisze 7 opoka nazwany. cy iedność wszyścy chowali. chowania iedności wszytkiego kościoła.

nawroconemi, przełożeństwo miał, --nasz obyczaie wolnie vsta otwarza. bałwochwalstwem vczynił kościołem Chrystusowym».

Anzelmus 8. 10, przypisując ksiegi Vrbanowi papieżowi, tak mowi 11: cpanu y oycu wszystkiego kościoła, na ziemi pielgrzymującego. nawyższemu biskupowi Vrbanowi brat Anzelmus, żywotem grzesznik, etc. Iż Boskie zrządze (81)nie obrało światobliwość wasze. ktoremu zywota y wiary chrześciańskiej straż y rządzenie kościoła swego poruczył».

S. Riernat 12, pisząc do Eugeniusza papieża 18, tak mowi: «Pytaymy pilniey. coś ty iest, y co za persone w kościele Bożym na sobie nosisz, ktoś iest? Wielki kapłan, nawyższy biskup, ksiaże biskupow, dziedzic apostolski. Tvá jest przodkowaniem Abel, rządzeniem Noe, przeciw heretykom: Przeć nie możesz, patryarchostwem Abraham, porzadkiem abys tego wiedzieć nie miał, iż w mie- Melchisedech, dostoynościa Aaron, poscie Rzymskim Piotrowi naprzod stolica ważnością Moyzesz, sądzieniem Samuel, biskupia postawiona iest, na ktorey sie-i mocą Piotr, pomazaniem Chrystus. Tyt działa głowa wszytkich apostołow Piotr, iest, ktoremu klucze podane, v owce aby na tey stoli- zwierzone są. Są inni odzwiernemi nie-Iedna bieskimi v pasterzmi trzody, ale tv chwatedy stolica iest, na ktorey pierwey lebnicyszy iestes, iakoś rożne nad inne imię Piotr siedział, po nim nastąpił Linus, dziedzictwem wziął. Maią oni naznaczopo Linie Clemens, po Clemensie Ana- ne trzody, poiedynkowe poiedynkiem tokletus» etc. Wylicza aż do Syrycyusza, i bie wszyścy powierzeni są, iednema ktory na stolicy Rzymskiey za iego wszyścy. Nie tylo owcom, ale y pasteczasu siedział, y przyznawa biskupom rzom tyś iest wszytkim pasterz. Y niżey: Rzymskim przywileje Piotra s. dla za- innych moc pewnemi sie granicami zamyka, a twoia się rościąga y na te, Beda 8 pisze 9 o Grzegorzu 8. pa-ktorzy nad innemi moc wzięli». Tan pieżu: «Gdy Grzegorz wszytkiego świa- święty wielkiemi od Boga cudami shta sprawował biskupstwo y nad ko-wny pochlebować nie vmiał: bo. na sciołami, iuż dawno do wiary prawdy innym mieyscu, na przełożonych 🜬

> zniewolony, Opuszczaiąc ine świadki Łacińskie. tylo iednego cesarza Łacińskiego Wa-

> > 1

¹ На пожъ: «Epist. 92». ² На пожъ: «5». ³ На пожъ: «Lib. 2 de persecu. Vandal.» 4 На полъ: «6», <sup>5</sup> Ha полъ: «Lib. de ingratis». <sup>6</sup> Ha полъ: «7», <sup>7</sup> Ha полъ: «Libro 2 cont. Denatistas». <sup>8</sup> На полъ: «8». <sup>9</sup> На полъ: «Li. 2 Hist. Gen. Ang.» <sup>10</sup> На полъ: «9». <sup>11</sup> На полъ: «Li, de Incarn. capi. 1». 13 На полъ: «10». 18 На полъ: «Lib. 2 de Consid.»

lentiniana świadectwo położę 14. Tak pi- wie na składaniu wszytkich zborow, sze do Theodozyusza: «Winnismy (prawi) doll(82)stoyność własney czci za czasow naszych zachowywać ś. Piotrowi, aby przebłogosławiony Rzymskiego miasta biskup, ktoremu przełożeństwo kapłańskie nad wszytkiemi starowieczność podała, mievsce miał v o wierze v o kapłaniech sadzić.

Y innych wiele Łacińskiego kościoła pisarzow y świetych doktorow przywieść by sie mogło: kto na tych nie przestanie, y tysiacom wiary nie da!

Rozuział piętnasty.

Biskup Rzymski mocy swey y przełożeństwa vżywał po wszystkie wieki nad wszystkiemi kościoły świata wszytkiego y nad Wschodniemi y Greckimi. A naprzod iż concilia abo zbory swięte składał, na nich presidentem był, y wyroki ich potwierdzał.

To własnie starszemu w kościele Bożym y przełożonemu służy, aby on concilia abo seymy duchowne składał y biskupom się ziezdżać na nie roskazował, a bez iego woley y wiadomości zaden wielki y powszechny zbor abo concilium generalskie być nie mogło. Takim był zawżdy Rzymski biskup. Bo iest stary apostolski kanon abo prawo, aby bes przyzwolenia biskupa Rzymskiego żadne concilium |(83) czynione nie było. O tym prawie czyni wzmiankę stary męczennik Marcellus papież w liscie do biskupow Antyoskich. Y to prawo potwierdzone iest na concilium Nicenskim pierwszym, iako o tym świadczy synod Alexandryiski do Felixa y Iuliusza papieżow, y Zozomenus, y Ni-liedno do Carogrodu. Y w tym liscie

ktore były powszechnie.

Pierwszy Niceński zbor złożył Sylwester papież, wespołek z Konstantynem cesarzem, iako to wyznawa szosty zbor, y Damazus in Pontificali 16. Nie sam go Konstantyn składał, ale za wolą y zdaniem kapłańskim, a Sylwestra naprzod, ktory go wiary nauczył y ochrzcił. Na tymże concilium presidentem y starszym był tenże Sylwester przez posły swoie: biskupa Hozyusza, y Witusa a Wincencyusza, kapłany. Bo ci trzev na pierwszym miescu siedzieli, a cesarz Konstantyn miedzy nimi, nie iako sedzia, ale iako obrońca y exekutor koscielny. Y oni się napierwey podpisali. To swiadczy Cedrynus y Phocyus 17, Grekowie, y mowią, iż Sylwester onemu concilium moc || (84) dał. A święty Athanazyus, w liście ad solitariam vitam agentes, toż wyznawa, iż Hozyus pierwsze miał miesce y był pierwszym na tym zborze, v on symbolum abo wyznanie, ktore zowa Niceńskie, napisał. Do tegoż Sylwestra toż Niceńskie concilium pisze list, w ktorym prosi, aby to wszytko, co postanowili, władzą swoią potwierdził.

Wtore zas concilium złożone iest od papieża Damaza w Carogrodzie 18. Pisze Theodoretus, iż cesarz Theodozyus rozsyłał listy papieskie do biskupow, ktoremi ich na concilium wzywał. Y sami biskupi piszą do Damaza w te słowa: «Za roskazaniem listowym, ktore przeszłego roku wasza wielebność do naświętszego cesarza Theodozyusza posłała, zgotowalismy sie na droge nie daley, cephorus 15. Vzyli tego prawa papiezo- zową go głową swoią, sami się iego

<sup>14</sup> На полъ: «In praeambu, ad concil. Calcedonen». 15 На полъ: «Zozom. li. 3, са. 9; Nice. . 1. 9, cap. 5. 16 На полъ: «Sexta Syn. act. 18; Dam. in Pont.» 17 На полъ: «Cedrenus in compendio Hist.; Photius libro de septem synod. "Ha nout: «Li. 5 hist. capi. 9..

członkami czyniac. Y Damazus, do nich pisząc, synami ie swemi zowie. Ciż oycowie s. żadali potwierdzenia tego, co w Carogrodzie zebrani postanowili. Co Damazus papież vczynił, on tylo kanon wyimując a potwierdzić go niechcąc, ktorym patryarche Carogrodzkiego, ia-(85)ko biskupa Nowego Rzymu, przełożyć chcieli nad ine v vczynić go wtorym po papieżu Rzymskim. Na to Damazus zezwolić nie chciał, aby się vbliženie nie działo Alexandrijskiemu y Antyoskiemu, ktorzy zstarodawna pierwsze mieysca mieli, niżli Carogrodzki biskup: prożnego czci pragnienia onych biskupow Carogrodzkich chwalić chcac.

Trzecie concilium w Ephezie złożone iest od Celestyna papieża, iako pisze Prosper in Chronica, y Photius de septem synodis, y Ewagrius 1, iż, za roskazaniem Celestyna, Cyryllus Alexandrviski na to concilium iachał, iako papieski poseł y na nim imieniem iego presidentem był przy dwu biskupach, z Rzymu posłanych, Arkadyuszu y Proiekcie, v Philippie kapłanie. Na tym concilium, iako Euagrius pisze, wyznawa Cyryllus, iż na potępienie heretyka Nestoryusza, patryarchy Carogrodzkiego, na ktorego ono concilium złożone było, przymuszony był listem Celestyna papieża, pryncipała swego, y iego imieniem tam wszystko sprawował. Ciż święci oycowie na tvm Epheskim concilium piszą 2 do Celesty (86)na, iż sprawę y sad Iana, Antyoskiego patryarchy, zachowuia do rozsadku iego, aby on, iako sedzia wszytkich biskupow, wyrok wyznawaią. Leo potwierdził nań vczynił. Z czego się wszytkiego okrom tego, co o Carogrodzkim biektznaczy moc y zwierzchność papieska, pie wznowić chcieli, aby był pierwaya

Czwarte concilium w Kalcedonie złożył Leo papież, co się znaczy z listu Marcyana cesarza do tego Leona, gdzie prosi, aby concilium vezvnił, v na me przyjachał; a jeśli by nie chciał, aby przez listy dał znać, iako się sprawować maią. Y na końcu mowi: «napistę do biskupow, aby się na pewne miesce ziachali, a żeby to, co wierze chrześcijańskiey katholickiey pożyteczno iest, tak, iako świątobliwość twoia, wedle kościelnych vstaw, skaże, swym postanowieniem obiasnili». W czym niech się kto watpliwy przestrzeże: iż papieżowie, składaiąc concilia, cesarzow się radzili y ich pomocy do tego vzywali. Bo się nie godziło, bez cesarskiego dozwolenia, ktorzy się iakich buntow abo zmowy przeciw swemu państwu na takim zebraniu bali, takich ziazdow czynić. A też na on czas był obyczay, iż cesarskim nakładem y odwozami biskupi się · ziezdżali do miasta || (87) cesarskiego ktorego, gdzie, bez wiadomości pera miasta onego, czynić tam concilium nie mogli. Lecz cesarze pobożni nigdy swa moca synodow nie składali, iedno za początkiem papieskim; a ieśli na corciliach siadali, tedy nie iako sedziowie, aby się wdawać w rzeczy duchowne mieli, ale iako obrońcy y exekutorowie koscielni. Iako ten był Marcyanus, ktory to o sobie sam, siedząc miedzy biskapy, wyznawał.

To concilium Kalcedońskie potwierdzenia tego, co postanowili, żadało od Leona papieża przez list swoy do niego, w ktorym zwierzchność iego nad sebę ktorey nad wszytkim kościołem vżywał. patryarchą po Rzymskim. Na co on

¹ На полъ: «Euag. lib. 4; cap. 4, Nice. lib. 14». ² На полъ: «Ері. Syn. ad Caelest.»

nigdy zezwolić nie chciał y surowy list do Carogrodzkiego patryarchy napisał, pychę iego y prożne podniesienie ganiąc. Skąd się znaczy, iż ono, co byli na wtorym zborze biskupi Carogrodzcy wymogli, mocy żadney nie miało, gdy także przyzwolić na to Damazus papież nie chciał.

|| (88) Na tymże zborze Leonowi papieżowi dali wszyścy święci oycowie ten tytuł «oecumenicus, vniuersalis episcopus», to iest powszechny wszytkiego kościoła biskup, ktorego tytułu papieżowie vżywać nie chcieli.

Także Sardyceńskie concilium Iulius papież złożył, iako Sokrates <sup>3</sup> pisze: gdzie (powiada) iż się Wschodni biskupi na Iuliusza żałowali, iż im czas krotki złożył.

Na piątym zborze, wtorym Carogrodzkim, iż nie był papież Wigilius, dla tego Eutychius Carogrodzki na iego miescu siedział, y przyznawa w liście swoim do niego, iż za iego presidencyą synod się sprawować miał.

Na szostym presidentem był od Agatona papieża Piotr y Georgius, kapłani, y Ian dyakon, iako Zonaras <sup>5</sup> świadczy: oni pierwey mowią, y napierwey się podpisuią.

Na siodmym zborze Adryanus Pierwazy przez posły swoie, Piotra, archiprezbitera, y Piotra, opata s. Sabby.

Na ośmym w Carogrodzie od Adryana czennik, ony w Azyey biskupy wyklął.

na Wtorego presidentem był Donatus To pisze Euzebius 6. A działo się około roku setnego dziewięcdziesiątego po napirwey podpisuie Donatus: «Ia, Donatus, z łaski Bożey biskup Hostyeński, biskupi Rzymscy powinność swoię wiemiesce trzymając pana mego Adryana, wniuersalskiego abo powszechnego papieża, ktorym na tym świętym po-

nigdy zezwolić nie chciał y surowy list wszechnym synodzie presidentem był, do Carogrodzkiego patryarchy napisał, to, co się wyższey czytało, obwołałem pyche iego v prożne podniesienie ga-

Od tego czasu, ktorego się Grekowie oderwali od posłuszeństwa kościelnego, iako iest niżey wypisano, żadnego synodu y zboru abo concilium nie mieli, ani mieć mogli bez Rzymskiego biskupa: przeto się o to nigdy nie kusili, wiedząc, iż to bez papieża być nie mogło. Z takiego tedy składania synodow y przodkowania na nich, y potwierdzenia ich, dosyć się znacznie pokazuie moc y przełożeństwo biskupow Rzymskich, ktorego przez takie wieki vżywali y vżywaią po dziś dzień w kościele Bożym.

ROZDZIAŁ SZESNASTY.

Iż biskup Rzymski — y patryarchy, y inne biskupy, gdy przewinili, wyklinał y z stolic ich składał, a inne na ich miesca stawił.

Stary y iasny barzo iest tego przykład, ieszcze za czasu męczennikow papieżow. Gdy Pius pal(90)pież męczennik dekret vczynił, aby Wielkiey nocy chrześcianie nie święcili z Żydami czternastego dnia po nastaniu miesiaca pirwszego, ale w pirwszą potym niedzielę, — biskupi w Azyey słuchać tego nie chcieli, woleli przy zwyczaiu swym niesłusznym trwać. Dla czego ten, ktory po Piusie nastąpił, Wiktor papież, męczennik, ony w Azyey biskupy wyklął. To pisze Euzebius 6. A działo się około roku setnego dziewięcdziesiatego Narodzeniu Bożym. Iuż onego czasu biskupi Rzymscy powinność swoię dzieli y zwierzchności swey nad biskupy

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На ноже: «Libro 2, capite 16». <sup>4</sup> На поже: «Epist. Eutichii ad Vigilium». <sup>5</sup> На поже: «Zonaras in vita Constantini 4». <sup>6</sup> На поже: «Li. 5 Hist. cap. 24».

iż vczynił skwapliwie, a o tak rzecz chow przyczyniając. A tak ia, nampietmałą, iako się im zdała, tak wiele kosciołow wyklał. Lecz to tym więcey zwierzchność kościoła Rzymskiego potwierdza, gdyż żaden z nich, ani Ireneus, mowić nie śmiał: «iżeś to vczynił bezprawnie, nie maiąc na nie iurisdiciey, ani przełożeństwa. Ale przełożeństwo wszyścy znali, acz postępku nie chwalili niektorzy. Wszakże potym taki biskupow Rzymskich porządek, pochwaliło wiel (91)kie pierwsze concilium Niceńskie, ktore postanowiło, aby, wedle Rzymskich biskupow wyroku, w niedziele Wielkanoc święcona była, nie pospołu z Żydami 1.

Po Niceńskim pierwszym zborze Wschodni biskupowie Aryańscy zrzucili z stolice Alexandryiskiey s. Athanazego y Pawła z Carogrodzkiey. Ale gdy sie vciekli do zwierzchności papieskiev, Iulius ie na stolice swe przywrocił, a ich przeciwniki wyklał.

Iana Chryzostoma gdy Theophilus Alexandryiski, iako pisze Nicephorus, z inemi biskupy, od Eudoxiey cesarzowey namowiony, z stolice Carogrodzkiev wyrzucił, - papież Innocencius Pierwszy, nie tylo o to Alexandryiskiego patryarchę wyklął y z stolice złożył, ale y cesarza samego Arkadyusza y z żoną iego Eudoxią także zaklął . Kładzie ten list Innocencyusza Nicephor w swey historyey w te słowa: «Głos krwie brata mego Iana woła przeciw tobie, cesarzu, iako niegdy krew Ablowa przeciw Kaimowi. Nie tylo kościoł Konstantynopolski, ale świat wszystek na onym słodkim ięzyku szkoduie v niejako osierociał. Własnie się ta Dalila, żona twoia, ogoliła, grzechow do | (92) swoich grze- wygnanie s. Chryzostoma, wyklina. A

szy grzeszny, ktoremu stolica wielkiem apostoła Piotra zwierzona iest, odcinam cie, cesarzu, y odmiatam y żonę twoię od przijmowania niepokalanych iemnic P. Chrystusa Boga naszego; v każdego biskupa y księdza kościoła 4. ktory by ie wam smiał podać, od tego czasu, gdy ten list klatwy moiev przeczcicie, skazuię, aby taki swoię dostoyność stracił. A ieśli, iako ludzie możni. kogo do tego zniewolicie a prawo wan od Zbawiciela waszego postanowione przestąpicie, - wiedzciesz o tym, iż m straszliwym dniu sądnym, gdzie nikogoż zacność świata tego nie obroni. a taiemnice wszytkie serdeczne odkryte beda. za wielki grzech poczytano to wan będzie. Arsacyusza, ktoregoście na stolicy wielkiego Iana postawili, y po smierci składamy ze wszytkiemi biskupy, ktorzy do niego przystali, aby imie iego w poczet biskupow pisane nie było. Bo tego stanu godzien nie iest. ktory biskupstwo 'cudzołostwem pomazał. A ieszcze nad to, cosmy Theophila (patryarche Alexandryiskiego) złożył, wyklinanie nań kładziemy y wasytko przeklęstwo, y od chrześciaństwa odcięcie». To nie Łacinnik ktory, ale Greczyn Nicephorus pisze. A co więcey iuż po oddzieleniu Grekow od iedności kościelney, y ten, ktory nie był przyiacielem tey stolicy; a przedsię moc prawdy do tego przywodzi, iż zna biskupa Rzymskiego za nawyższego sędzią wszytkich po świecie bill (93) skupow y patryarchow. Dwu na tym miescu papież patryarchow z ich stolice składa, y wiele biskupow, ktorzy zezwolili 🕦

¹ На поль: «Eusebius, lib. 3, de vita Const.» ² На поль: «Theodor. Libro 4, capi 6; Zozomen. lib. 3, capite 7; Nicepho. libro 13, capi. 34».

prawnie czynił. Ale y biskupi, y cesarze swego sedziego w tey mierze znaią.

Celestinus papież przedtym, niżli był zbor w Ephezie, Nestoryusza, Carogrodzkiego patryarchę, wyklął, iako się wspomniało wyższey.

Gdy miało być zezwane concilium piate w Carogrodzie 3 przeciw Theodorowi y inym vczniom Eutychesa heretyka, Agapitus papież iachał do Carogroda y, niżli się buskupi ziachali, nalazł Antyma, patryarchę Carogrodzkiego, tymże błędem zarażonego; nie mieszkaiąc, z stolice y z patryarchostwa zrzucił y wyklął. Ten Antymus był w wielkiey łasce v cesarza Iustyniana y v żony iego Theodory, y dla tego wstawiał się zań cesarz pilnie, y groził, odpowiedajac papieżowi. A on bespiecznie rzekł: «mnimałem, abych przyjachał do Iustyniana, a iam na Dyoklecyana | (94) trafil». Y sciągnąwszy szyię, on swięty papież mowił: «wole tev głowy zbyć, aniżli na tey stolicy heretyka cierpieć». Temi słowy Ducha Ś. cesarz skruszony, przeszkadzać mu w vrzędzie kościelnym napotym nie chciał, y sam z onego się kacerstwa vpamiętał 4. Y potym papież reką swoią Menę poświęciwszy, na stolicy go Carogrodzkiey posadził. Tamże papież ten vmarł. Na ktorego mieysce w Rzymie gdy Sylweryus wstąpił, cesarzowa starała się znowu o to, aby Sylweryus Antyma przywrocił, a Mene zrzucił. Y zmiękczywszy męża cezarza, grozliwemi poselstwy y listy do Rzymu straszyła świętego papieża. Gdy iey listy przeczytał, rzekł: «Otę rzecz vmrzeć Rzymskiego, y iako ią patryarchowie y mam, a tego nigdy nie vczynię». Y od- cesarze znali, a iako bez woley papieskiey pisał iey, iż chefetyka, dla swey złości nigdy patryarcha Carogrodzki osieść przeklętego, nigdy na tę stolicę nie stolice swey nie mogł.

nikt nie mowi, aby to swowolnie a bez-|przywroce>. Zatym zwatpiwszy cesarzowa, zmowiła się z Wigiliuszem, arcydyakonem Rzymskim, obiecuiąc mu do papiestwa pomoc, iedno żeby się iey obwiązał Antyma na stolice Carogrodzką przywrocić. Co gdy Wigilius vczynił, przez Belisaryusza hetmana wygnała z Rzymu | (95) Sylweryusza, ktory w kilka miesięcy na wygnaniu vmarł. Został Wigilius papieżem. Y gdy mu się obietnice vpominał cesarz y z żoną, iuż Wigilius na oney stolicy siedząc, Duchem Bożym v Piotra s. iako opoką prawey wiary odmieniony, tak cesarzowey odpisał: «Vchoway, Boże, abych ia to, com zle v głupie obiecał, z więtszym grzechem wykonać miał. Potępionego y wyklętego heretyka Antyma nigdy na tę stolice nie przywroce». Tym rozgniewana niewiasta, roskazała poimać papieża, y przywieść do Carogrodu, mowiac: «Chyba mu w kościele ś. Piotra przepuśćcie, indziey go wszędzie poimaycie. Poimany w kościele ś. Cecyzawieziony był do Carogrodu. Przyiął go naprzodku cesarz ze czcią wielką. Lecz gdy mu się obietnice vpominał, vkazując mu podpis reki jego, a on vczynić nie chciał, aby miał heretyka na stolicy Carogrodzkiey postawić, kiymi go bić y włoczyć w powrozie po wszystkim miescie kazał. A papież cierpliwy mowił: «ieszczem zasłużył więcey za grzechy moie». Potym długo będac w więzieniu, był zasię na swoll(96)ie stolicę Rzymską przywrocony.

> Z ktorey historyey obaczyć każdy może, co była za zwierzchność biskupa

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «Zonaras». <sup>4</sup> На полъ: «Liber in breviario, capite 21; Zonar. in vita lust.»

licza Mikołav Pierwszy papież, ktore Rzymscy biskupi z stolic ich złożyli. Pirrusa, iako pisze Zonaras 1, patryarchę Carogrodzkiego, dla kacerstwa monotelickiego z stolice złożonego, gdy pokutę obłudną czynił, papież Theodorus. zarzekanie iego przymując, na tę go zas stolice przywrocił. A gdy się iego obłudność v niestatek pokazał, iż się do tegoż błota wrocił, tenże go papież zasię z patryarchostwa złożył. Na ktorego mieysce wstąpił Paweł y onoż monotelickie kacerstwo ożywił; za co go Marcin papież pierwszy wyklął. A iż zwiodł cesarza Konstantego Wtorego, kazał cesarz Marcina papieża w Rzymie o to poimać, iż onego heretyka patryarchę wyklał y posłał go na wygnanie, na ktorym iako ś. męczennik vmarł. !! (97) Ten s. Marcin na synodzie Rzymskim trzech patryarchow monotelitow, za razem po sobie wstępuiących, to iest Sergiusza, Pirrusza y Pawła, wyklął y z stolice ich wyrzucił. Acz o to śmierć podiał, ale vrzedowi swemu y zwierzchności dosyć vczynił 2.

Pisze Zonaras <sup>3</sup>, Grecki historik, iż za czasow cesarzow onych obrazoborskich heretykow, ktorzy obrazy z kościołow wymiatali, czterzey patryarchowie Carogrodzcy, ieden po drugim wstępuiący, tego cesarzom kacerstwa pomagali, wiele ludzi gubiąc y męcząc, ktorzy na błędy ich zezwolić nie chcieli. Wszystzwłaszcza Grzegorz Trzeci. Nakoniec teyże niezbożności pomagał, do vpamię-

Osm patryarchow Carogrodzkich wy- go cesarz pytał, czemu by to czynik rzekł: «Boże, bych był nigdy na tey stolicy nie siedział, gdy się stał rozdział miedzy nią y inemi kościoły katolickimi. Iesli tych błędow synoden katholickim nie poprawiem, a kościela sie nam iedność (S8) nie wroci, zgiacismy, zbawieni być nie możem. Ia za to com zgrzeszył, żałuję v płacze v do miłosierdzia Bożego vciekam». Za czyn sie starać Grekowie z cesarzem młodyn y Ireną matką iego v Adryana papiela poczeli, aby concilium abo synod generalski złożył, ktory siodmy nazwany iest. Na ktorym Grekowie zaś sie z kościołem ziednoczyli, kacerstwa one porzuciwszy.

Rychło potym 4, za czasu Mikolais papieża, około roku Pańskiego 858, Phocyus nieiaki dworzanin, za przylatnią cesarza Konstantyna, wdarł się m stolice Carogrodzką, Ignacyusza, własnego patryarchę, wyrzuciwszy. Ten Ignacyus vciekł się do papieża Mikolais o krzywdę swoię. A papież, posławszy posty swoie do Carogrodu, kościoł s. Zophiev tak długo zamknąć y zapieczetować kazał, ażby się iego wyrokom dosyć sstało, a Ignacyus na swoie stolice przywrocony był. O czym po nim Adryan Wtory złożył synod w Carogrodzie, ktory Łacinnicy ośmy zowa (bo Grekowie tego za synod nie maiac Flomianuia), ma rentski Włoski ośmym ktorym trzysta ośmdzie (99) siąt y trzey kich czterech papieżowie wyklinali, a biskupi znowu obrazoborce y monotelity potepili. A Phocyus z stolice zrzucow. gdy Paweł patryarcha, ktory cesarzom a Ignacyus na nię przywrocony został.

A nie tylko nad Carogrodzkimi patania v pokuty przyszedł, patryarcho-tryarchami mocy swoicy Rzymski hisstwo Carogrodzkie z siebie złożył. Gdy kup v zwierzchności vżywał, ale v nad

<sup>·</sup> На полъ: «Zonar. in vita Const. nepotis Heraclii». 2 На полъ: «Platina in vita Martini I et Leo 9, capi. 10, ad Michaelem». 3 Ha полъ: «Zonaras». 4 Ha полъ: «Platina in vita Adriani 2; Leo 9, capite 22, ad Michaelem».

Antyoskiego, złożył z vrzędu, iako pisze Theodoretus 5. A chociaż go cesarz Theodozyus bronił, wszakże do Rzymu kazał Flawianowi iachać, a tam sie przed papieżem vsprawiedliwić.

Athanazvusza, Alexandryiskiego patryarche, niesłusznie z stolice wyrzuconego. Iulius papież przywrocił, iako pisze Zozomenus 6. Theophila, jako się wyższev namieniło, teyże stolice patryarche Innocencyus zrzucił. Ierozolimskiego patryarche Polichroniusza Syxtus Trzeci 7, posławszy tam Leona archidvakona, złożył.

Wiele innych przykładow zebrać się może, z ktorych się pokazuie, iż Rzymski biskup mocy, daney od Chrystusa, iako namiestnik Piotra s. vżywał nad kościołmi wszystkiego świata, a zwłaazcza (100) nad temi biskupy, ktorzy pierwsze miesca, iako są patryarchowie, trzymali. Na tym, co się z gruntownych historykow Greckich, zwłaszcza z dzieiow kościelnych wyliczyło, przestać każdy nievporny może.

Rozdział siedmnasty.

Do biskupa Rzymskiego, iako do nawyższego sędziego, appelowało ze wszytkiego świata duchowieństwo.

przełożony, do ktorego sądu y trybu-złożeni, appelowali do Rzymu do Kornału od niższych sądow y vrzędnikow, iako do ostatniego y nawyższego, appeluia. Ieszcze y w. starym zakonie, ktory był figura nowego, prawo to vczynił Pan Bog, aby ieden był nawyższy wał. O czym tenże Cypryan świadtrybunał, do ktorego by się vkrzywdze- czy 12. ni vciekali, y przy ktorym wszytki swa-

innemi. Damazus Flawiana, patryarchę ry y niesnaski miedzy ludzmi wiernymi koniec brały. Y tak napisał Movżesz 8: «Gdy trudny y watpliwy rozsadek obaczysz miedzy krwią y krwią, sprawą y sprawa, tradem v nietradem, a obaczysz. iż sędziowie w bramach twoich zgadzaią się,—wstań a idź na ||(101) miesce, ktore P. Bog twoy obrał». Y niżev: «Kto by tak hardym był. iżby kapłana, ktory na ten czas służy Panu Bogu twemu, nie posłuchał, z wyroku sedziego vmrzeć ma on człowiek». Miedzy chrześciajany w nowym zakonie, zwłaszcza miedzy kapłany, nie day Boże, bez takiego trybunału zostawać! Bo by swarom y niezgodom końca nie było miedzy biskupami, ktorych rosterki prętką by zgubą były kościoła Bożego. Przetoż P. Chrystus dał stolice Piotra świętego, do ktorey z dawnego barzo zwyczaiu y prawa appelacye były od sądow biskupich, y tam się nawiętsze spory y swary kończyły.

Roku Pańskiego <sup>9</sup> setnego czterdziestego wtorego, za Piusa papieża męczennika, Marcyon, wyklęty od biskupow w Poncie, do Rzymu przyszedł o sprawiedliwość y rozgrzeszenie. O tym świadczy święty Epiphanius 10.

Zas roku Pańskiego 211, za czasu Korneliusza papieża meczennika, For-Pewna rzecz iest, iż to iest nawyższy tunatus y Felix, od Cypryana świętego neliusza, o czym ś. Cypryan pisze 11. Potym, za Stephana papieża męczennika, Basilides z biskupstwa w Hiszpa-||(102)niey złożony, do Stephana appelo-

A roku Pańskiego 350, do Iuliusza

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> На полъ: «Li. 5 hist. capite 23». <sup>6</sup> На полъ: «Libro 3, capite 7». <sup>7</sup> На полъ: «Тот. 1, concil, in actis Sixti 3». 8 На полъ: «Deu. 17». 9 На полъ: «Anno 142». 10 Па полъ: «Наеге, 42». 11 Ha nort: «Libro 1, epist. 3». 12 Ha nort: «Libro 1, epist. 4».

papieża appelował święty Athanazyus sze sprawy swemu rozsądkowi zosta-Alexandryiski y Paweł, Carogrodzki patryarcha, złożeni z stolic swoich od biskupow Aryańskich, o czym pisze Zozomenus 1, iako sie też wyższey wspomniało. Stadże vrosł kanon wielkiego v powszechnego concilium Sardyceńskiego, na ktorym było biskupow z świata wszystkiego wiecev niż 330, iako świety Hilaryus pisze y święty Athanazyus, z Włoch, z Francuz, z Hiszpaniev, Brytanniey, Afryki, Egiptu, z Sirvey, z Tracyey, z Pannoniey y innych 2.

Ktory kanon w liczbie czwartey taki iest: «Gdy ktory biskup złożony bedzie, za rozsądkiem tych biskupow, ktorzy w sąsiestwie mieszkaią, a odwoływać się będzie z sprawą swoią do Rzymu, inego biskupa na stolicy złożonego stawić nie maia, po tvm gdy appelował, aż się iego sprawa rozsądkiem biskupa Rzymskiego skończy». Toż się w siodmym kanonie szerzey zamyka.

Przetoż y Chryzostom święty, około roku Pańskiego 400 złożony od biskupow, iako się wyższey wspomniało, || (103) do Innocencyusza papieża appelował.

Grzegorz święty 3 potym około roku Pańskiego 500 wyklina Iana, biskupa Greckiego Primae Iustianae, iż sadzić ly, a przy niey, iako przy głowie, smiał biskupa Tebańskiego, ktory był wszytkie iuż do stolice apostolskiey appelował.

A iż drugie strony są barzo od Rzymu odległe, miewali papieżowie swoie Piotra s. wielkie zgromadzenia biskawikarye abo namiestniki we Wschodnych pow, iako owce przez pasterza blądziły. y inaych dalekich stronach, ktorym są-Bez tego Rzymskiego Piotra w Afryce, dy rzeczy mnieyszych y odprawowanie za Cypryana świętego, wiecey niż ofa-

wuigc.

Leo papież <sup>4</sup> Anastazyusza, biskupa Tessalonickiego, czyni swym namiestaikiem w Wschodnych stronach, tak, iako to v iego przodkowie, powiada, czysii. Tenże Leo b w Afryckich stronach zleca namiestnictwo swoie Potencyuszowi biskupowi. Celestynus papież Cyryllusowi Alexandryiskiemu zlecał moc swię w sprawie Nestoryusza Carogrodzkiege y kościoł mu on zlecał, złożywszy Nestoryusza 6.

Gelazyus, w liscie do biskupow Dardaniae, zlecał Akacyuszowi Carogrodskiemu rząd y sprawę Egiptu y kazal, złożył pa (104)tryarchę Alexandrviskiego 7. Przetoż Iustinianus v swoich prawach tak mowi: «Iż bisku» Primae Iustinianae ma nad niektoreni miescy zwierzchność, tak iako nawiestnik biskupa Rzymskiego: ponieważ tak (prawi) Wigilius papież postanowib. Także v Grzegorza świętego w liściech tego doznać każdy może, iako za swest czasu rozmaite namiestniki swoje 30 wszystkiego świata kościołach miewał. Roždział osmnasty.

Bez zwierzchności biskupa Rzymskiego, kościoły y concilia błądsiczłonki błogosławiet-

stwo biora.

Bez tey stolice Rzymskiey, y ws appelaciy zlecali, wielkie y poważniey- dziesiąt biskupow błąd około chrzta po-

¹ На полъ: «Libro 3, capi. 7». ² На полъ: «Hilar. lib. de Synod.; Athan. 2 Apologias <sup>3</sup> На полъ: «Libro 2, epist. 6». <sup>4</sup> На полъ: «Еріst. 84». <sup>5</sup> На полъ: «Еріst. 87». <sup>6</sup> На коль: «Epist. ad Cyrillum, tom. 4 operum Cyrilli». 7 На поль: «In autent. Collat. 9, tit. 6». \* На появ: «In epist.»

o pieć set biskupow bez tey głowy zwieść się Aryanom y fałsz w wierze vczynić dali. W Antyochiey dziewięćdzie-,siat biskupow (105) kacerstwo potwierdzili, dla tego, iako mowi Grecki Sokrates 11, iż tam biskupa Rzymskiego, ani iego posła nie było. Także w Philipopolu wielki się poczet biskupow ziachał, ale, iako woysko bez hetmana, porażony niewiernością y fałszem kacerskim został. W Carogrodzie tymże sposobem Wschodne kościoły, chcac z swemi zbor czynić, bez papieża, iako owce bez pasterza, w błędy przyszły, y monothelickie y obrazoborskie kacerstwo, ktore rychło za wodzem potomka Piotra ś. przekleli, postanowiły.

Y gdziekolwiek bez tey opoki duchowney co o wierze z krolmi y pany chrzesciańskimi stanowić chcieli, w błąd wpad-Tak iż nie darmo Stefan on Grecki (ktorego Grekowie za wielkiego swiętego maią) 12, gdy baczył, iż się patryarcha Carogrodzki z innemi kościoły na vczynienie wielkiego synodu zbierał, smiał się z nich y nic im dobrego nie tuszył, y gromił ie, mowiąc: «Iako wy, bez roskazania nawyższego biskupa y bez namiestnika iego, synod zebrać y czynić możecie?» Iakoby rzekł: «Zle się wam inne bez niego powiodły, y na tým pobladzi (106) cie, a do wiary prawey bez tłumacza Piotra ś. biskupa Rzymskiego nie traficie». Doznało wszytko chrześcijaństwo, iż nikt gruntowniey w nauke prawdy Chrystusowey nie trafił, iedno ten, ktory na stolicy Piotra s. y vrzędzie powszechnego pasterstwa sie-zgromadzenia naszego starszym był nad

stanowili. A na Arymińskiem zebraniu lice zawżdy wszytko chrześcijaństwo około wyznania prawdy wiary Chrystusowey vciekało, iey samey vfało, na iey rozsadku iako na vsciech Piotra s. przestawało. Tak iż wszytkie concilia powszechne za papieskim wyznanim szły y iego tłumaczem Piotra s. zwały. Y cesarzowie chrześciańscy, iako Gracyanus y inni miedzy onym rozmaitym rozerwanim heretyckim, te biskupy za katholiki v prawowierne mieli, ktorzy z papieżem społeczność trzymali 13.

Y Iustynian do Iana papieża piszac: «Nic (powiada) około rzeczy kościelnych (by dobrze były łacne, o ktorych rożność iest) bez wiadomości waszey stanowić nie dopuszczamy. Bo wy głową iesteście wszystkich kościołow świętych». Y na drugim mieyscu: «Vstawiamy (powiada), iż wedle postanowienia ||(107) czterech synodow nawyższy Starego Rzymu papież pierwszym iest nad wszytkiemi kapłany. Tak chciał Pan Bog mieć, tak chciał nawyższy Pasterz nasz Chrystus Iezus, aby rząd kościoła iego posłuszeństwem a pokorą kwitnął, aby z głowy iedney namiestnika iego na ziemi błogosławieństwo iego na członki spadało» 14. O, iako dziwne a nabożne są słowa sześci set y trzydzieści oycow zboru czwartego do Leona papieża 15: «Tyś (powiada) nauki y wiary iako złotem przeplataney tkanice z szaty Chrystusowey, z roskazania tegoż zakonodawce, aż do nas przychodzącey dochował, y iesteś nam tłumaczem Piotra ś. postawiony, ktory błogosławieństwo wiary iego na wszytkie przywodzisz. Tyś dział. Przetoż do teyże Rzymskiev sto- nami, iako głowa nad członkami» etc.

<sup>11</sup> На полъ: «Trip. lib. 4, сар. 9; Nice. lib. 9, сар. 12». 12 На полъ: «Conc. Florent. Act. . 7. 13 Ha nozi: «Sexta Syn. Actione 3. Trip. Theo. lib. 9, cap. 2. Conc. To. I, Synod. General. In Codice de summa Trinitate et fide catholica». 14 На полъ: «Collat. 9, tit. 6, vel Constitutione 181». 15 Ha nont: «Act. 3».

Te są słowa świata wszytkiego bisku- głowy potomka Piotra s. y namiestnika skiev tych sześci set v trzydzieści oycow łośnikow, nauczyło nas, abysmy błogo- cow odpoczywali 1. sławieństwa wiary Chrystusowey z tey

pow do papieża. To takie dziwne a go- Chrystusowego papieża, na nas spadająrace nabożeństwo ku tey stolicy Rzym- cego, iako drugie (108)go wonnego okyku z głowy Aarona nawyższego biskupa swiętych, pokornych onych y posłusznych czekali, a przy tey głowie, iako człona zgody, pokoju, jedności chrześcijań-ki, żywota szukali, y na łonie matki skiev Duchem Bożym oświeconych mi- tey przykładem wszytkich świetych oy-

Издано по старопсчатному экземпляру, хранящемуся въ Императорской Публичной Библіотект.

<sup>1</sup> Здёсь кончаются новыя статьи изъ 2-го изданія сочиненія Скарги.

# БРОШЮРА

# БЕНЕДИКТА ГЕРБЕСТА

1586 года.

WIARY KOŚCIOŁA RZYM-WYWODY Y GRECKIEGO TWA HISTORYA: DLA IED-kościelney dłuższey his-la Rusi nawrocenia pisa-isał to x. Benedykt Hercietatis Iesu kapłan, za i swoich pozwoleniem. Niewiele, wiele wielkich skrocono, y regestrzyk

(of. 1 нен.) Io. 10. us iednę owczarnią y iednego biecował.

Io. 11. 18 vmrzeć miał dla tego, aby

Io. 17.

sus Oyca swego prosił, aby
byli iedno, iako on z Oycem
iedno.

rosproszone zgromadził w

Io. 21.

1s swe baranki y owce swoie
asc Piotrowi.

etc.

Kto tedy chcesz być w tey Pana Iezusowey iedności, pasterza tego, ktorego on vstawił, słuchay. Amen.

# (2 HeH.) Do CZYTELNIKA.

Maiąc ia tę od Boga miłego vokacya, abym duszam ludzkim w ich zbawieniu służył, radbym powinności swey im nalepiey dosyć czynił. Przetoż czasu tego będąc przy głownym kościele Lwowskim, za żądanim iego m. x. arcybiskupa Lwowskiego y za starszych moich na to mieysce posłaniem, nie chciałbym zaniedbać zbawienia y tych, ktorzy od iedności 2 kościelney niebacznie są wyłączeni. Abowiem Pan nasz miły Iezus, sakrament iedności vstawiwszy, tudzież przed swą, ktorą nas ziednoczył, śmiercią o iedność swym wszem wiernym barzo pilnie prosił <sup>3</sup>. Y do teyże iedności y teraz znacznie raczy nas wieść przez kościelny kalendarz 4, ktory za wielkimi przyczynami iuż oto ma swe potrzebne poprawienie. Aza godzi się iednemu ludowi chrześcijańskiemu nie

и: «iedność». В На подъ: «1 Cor. 11; Io. 11 et 17». Ча подъ: «kalendarz».

mac?

w Rusi Lwowie naszym sa też ci chrzetym zupełną wiarę daią, iako sa Grekowie z Rusią y Ormianie; — dla nich pod posłuszeństwem kobym chciał, gadać, napisałem te za apostoła y była, y iest teraz. Rzymskim kościołem naszym wywody. Bo tak snadniey a łatwiey będą mogli zbawienie miło! A czytać tak bys mia, y po woli to sobie czytać y przypatro- żebyś Pana Boga v o wiarę, y o poslewać się prawdzie. Mam ci ia iuż dwoie szeństwo winne prosił, a iżeby cię Bog szersze o tym pisanie; ale czas ieszcze w tym wysłuchał, żeyże dobrze, że nie przyszedł, nawięcey dla potrzebnych nie czyniąc. Bo wielom do nawrocenia duchownych prac naszych, aby mogło czasem nic iuż nie zawadza, iedno przystoynie być wydane. Przetoż iż ies- grzechy. teśmy śmiertelni, aby vczyniliśmy co może być, zdało się y starszym moim kim dać to, żebysmy y wedlug wol tak na krotce to wydać.

naprzod grunt ma w ewangieliey y w Aktach Apostolskich, z strony Piotra s. nad wszem | (od. 2 нен.) chrześcijaństwem roku Pańskiego 1586. zwierzchności; potym zasię y z strony tegoż Piotra, ś. apostoła, y z strony namiastkow iego, biskupow Rzymskich, ma za sobą wszytkie powszechne syno- SKIEGO WYWODY, DLA Rusi Y Ordy y koncylia. A ostatek Kościelney MIAN OSOBLIWIE. tey Historiey y roku Pańskiego naznaczanie brałem z pewnych a poważnych ciel nasz y Pasterz dobry, Piotrowi 14 pisarow, ktore Chronologi zowiemy; apostołowi dał klucze krolesthwa iiktorzy też pewne historyki tak Łaciń-bieskiego, y baranki swoie z owieczbskie, iako Greckie, ku potwierdzeniu mi swymi iemu pasc kazał [34] , y pisania swego maią. Ktoć by tylko to stądże on w sprawach kościelnych iedno wyrozumiał, co iest w Nowym miedzy apostoły bywał często naprzed-Testamencie y w synodziech oycow nieyszym 9.

iednako v Wielka noc v Boże Narodze- świetych za zwierzchnością pasterza tenie y iusze swięta przez cały rok trzy- go 3, ktorym mieysce swe Chrystus Pan zasadzić raczył (chociaż by iuż da-A iż przy tym sławnym v głownym ley nie wiedział, co się działo, y iako Grekowie pod Turecką niewolą pryszli),ścijanie, ktorzy synodom y oycom świę- iuż by dosyć mu było ku poznaniu tej rzeczy, iż każdy, kto chce być zbawion, kościoła Rzymosobliwie, nie mogąc z nimi vstnie, ia- skiego ma być: bo przy tym stolica Piotra &

Czytayże 4 mile, proszę, komu iest

Panie Iezu! tedy raczże nam wazytwey świętey żyli, y tak byli iedno, Prawda tych wywodow 2 naszych iako ty z Oycem twym iesteś iedno 5. Amen.

Pisano we Lwowie, miesiaca mais,

B. H.

||(3 HeH.) WIARY KOŚCIOŁA RZYM-

Christus 6 Pan y Mistrz y Zhewi-

¹ На полъ: «Pisania tego przyczyna» ² На полъ: «pisania tego pewność». ³ На полъ: «Pistra ś. stolica». 4 На появ: «czytania sposob». 5 На появ: «lo. 17». 6 На появ: «Christas». <sup>7</sup> На полъ: «Piotr ś.». <sup>8</sup> При печатаніи брошюры Венедикта Гербеста, для сбереженія д ста, въ прямыхъ скобкахъ [ ] веедены въ текстъ годы отъ Рождества Христова, поставденные въ старопечатномъ экземпляръ въ особой графъ. " На полъ: «Io. 13, 2, 10; Ма. 16; Io. 21; Act. 1, 2, 9, 15.

Ten Piotr s. vkrzyżowan iest w Rzymie, a s. Paweł tamże tegoż dnia ścięty za Nerona cesarza [68]. Y przetoż moc onę związania y rozwiązania, || (66. 3 men.) od P. Chrystusa sobie daną, namiastkom swym porządnym tam zostawił Piotr s.

Dla ktorey przyczyny Rzymskim biskupom <sup>10</sup> na wszytkich synodziech porządnych oycowie s. wszytcy wszędzie dawali mieysce naprzednieysze, a to—dla tey mianowaney kathedry s. apostoła Piotra. Albowiem na

T

Nicenskim synodzie to się działo [325] <sup>11</sup>: Arius <sup>12</sup>, kapłan Alexandriyski, iż nie wierzył P. Chrystusa być prawym Bogiem, tam iest potępion. Papieża Sylwestra mieysce przed wszytkimi (chociaż w Grecyey to się działo) trzymał tam Hiszpański biskup Ozius, ze dwiema Rzymskimi kapłany <sup>18</sup>. Patryarchom <sup>14</sup> dano tu mieysce tym porządkiem: Alexandriyski, Antyocheński y Ierozolimski, a o Constantynopolskim nie było tu ani zmianki.

**11.4 nem.)** Papież iż ma synody zgromadzać y on sam biskupy wszytkie sądzić, kanony tu o tym vczyniono <sup>15</sup>. Synod Sylwestra papieża o spraw y akt swych potwierdzenie prosił.

Po tym naypierwszym powszechnym concylium, na Konstantynopolskiey kathedrze siedzieli ci Aryani:

Eusebius [340]

Macedonius [341] Eudoxius [360] Demofil [370] y Maxim [381].

 $\mathbf{II}$ 

Constantynopolski synod to miał w sobie [381]: Macedonius <sup>16</sup>, ktory przez 18 lat biskupem był w Constantynopolu, iż się targnął mianowicie na bostwo też Ducha Świętego, tu iest potępion. Wiarę o Duchu Ś. <sup>17</sup> tu wykładaiąc, wyznano iż od Oyca pochodzi; ale nie przydano, żeby od samego Oyca miał pochodzić. Patryarchę Constantynopolskiego <sup>18</sup> ten || (06. 4 нен.) synod vczyniwszy, dawał mu naypierwsze przed inszymi wszytkimi patryarchami mieysce.

Gdzie iż żaden poseł od papieża nie był, papieżowie, broniąc kanonow Niceńskich, onym trzem patryarchom mieysca ich zachowywali, a wiarę o Duchu Ś. obiaśniaiąc (aby kto nie blądził, zle synod rozumieiąc), przydali potym, że y od Syna pochodzi. Bo iest Duchem tak Syna, iako y Oyca, według pisma iasnego 19.

Po tym synodzie Ian s. Chryzostom [398] był, za papieża Innocentego. Ktory, wiedząc o władzy Piotra s. stolicy y o kanoniech Niceńskich, obciążony będąc od Greckich biskupow na wolą cesarzowey, od synodu ich appellował do Rzymu, do papieża 20.

Nestoryus <sup>21</sup>, patryarcha też Constantynopolski, nowe odszczepieństwo wy-

Ha norb: «Papieżowie». <sup>11</sup> Ha поrb: «Tę liczbę roku Pań. znaydziesz v Chronologa tych czasow naprzednieyszego apud Onuphrium Veronen. Piętnaście lat w wielkim pokoiu z wielką piłnością, z dobrą nauką y rozsądkiem, on nad tą swą Chronologią pracował, a konferował ią y z Greckimi historyki, ktorych te są imiona, in VIII classe: Io. Curopalates, Io. Zonaras, Nicetas Choniates, Geor. Pachimerius, Niceph. Gregoras, et Leonicus Chalcondilas.» <sup>12</sup> Ha norb: «Arius heretyk». <sup>13</sup> Ha norb: «Legatowie papiescy». <sup>14</sup> Ha norb: «Patryarchowie». <sup>15</sup> Ha norb: «Papieska zwierzchność». <sup>16</sup> Ha norb: «Macedonius heretyk». <sup>17</sup> Ha norb: «Ducha Ś. pochodzenie». <sup>18</sup> Ha norb: «Patryarcha Constantinop». <sup>19</sup> Ha norb: «Rom. 8; Gal. 4; Io. 15». <sup>20</sup> Ha norb: «Ś. Chrysostom do papieża appelluie». <sup>21</sup> Ha norb: «Nestorius heretyk».

nalazi [428], abowiem dwie personie P. dopuścił, Niceńskich kanonow bronie Chrystusowi daiac, Panne Maria nie chciał zwać Matka Boża.

# (5 HeH.) III

Efezkie concilium [430] ma w sobie potepienie tego to Nestoryusa: Cyrillus, Alexandriyski patryarcha, iż tu mieysce trzymał Celestyna papieża, przetoż nazywano go głową biskupow. Acta synodu tego posłane też były pod rozsądek papieski 1.

Po tym concilium, za Flawiana, dobre-Constantynopolskiego patryarchy [448] zły archimandrit Constantynopolski Eutyches wynalazł zasię nowy bład. Ktoremu gdy się Flawian sprzeciwiał, a dla tego złożony był gwałtem z vrzedu od patryarchy Alexandriyskiego Dioskora [449], tak też appellował do Leona papieża, iako przed nim ś. Chryzostom do Innocencyusa 3.

#### IIII

Chalcedońskie concilium [451] potepiło Eutychesa przerzeczonego z obrońca iego Dioskorem, ktorzy iednę tylko nature dawali P. Chrystusowi. Concilium to nadostateczniey opisane iest miedzy synody, przed tym będącymi, z barzo wysokim kathedry papieskiey zaleceniem 4. Abowiem | (06. 5 HeH.) Leona papieża zową tam namiastkiem y Piotrowym y Bożym, na ktorego mieyscu siedzieli tu dwa biskupi y kapłan Tu też zasie znowu patryarcha Constantynopolski 5 domagał się naypierwszego przed inszymi patryarchami mieysca. Ale y legatowie papiescy przeciwili sie temu, v sam potym Leo papież żadnym obyczaiem tego mu nie Chrystusie kładli. Barzo długo ta here

y zabiegając Carogrodzkiev pysze.

Ormianie 6 trzy tylko pierwsze synody prziymuiąc, a tym Chalcedońskim gardząc, od tego czasu w odszczenieństwie trwać poczęli.

Po tym czwartym synodzie, Akatius 1, patryarcha Constantynopolski [471] zaowu zasie Arvańskie błedy poczał rozsiewać y mazać imi kathedrę Csarogrodzka. Na ktorego y na dwa cesarze, ktory go bronili, na Zenona y Anastazego, Felix y Anastasius papieżowie dawali klatew. A iż ci dwa cesarzowie panowali długo, przetoż też długo to rie w Constantynopolu trwało, aż do cesarza Iustyna [520].

Trisagistowie 8 heretycy nastali [526] też potym. Y przetoż Felix papież klad Piotra, || (6 nen.) Alexandriyskiego patryarchę. Ci vczyli, iakoby trzy krot święty vkrzyżowany miał być.

Antimus 9 patryarcha zas Constantynopolski, poczał [534] też herezia Entychesową odnawiać. Y nawiodszy na nię cesarzową Theodore, przywiodł nakonie tę niewiastę do tego, iż dla niego wygnała z Rzymu dwu papieżu, Sylweryusza y Wigiliusza [537].

Constantinopolski synod [553] potepił y tego to Antymusa Eutychiana, y Piotra onego Antyochenskiego trisagiste.

Po tym synodzie, heretycy 10 zasię nowi poczęli się wszczynać, ktore menothelitami zowią. Greckie imiona tym błędom dano, iż się w Grecyev wazczynali y tam trwali. A monothelicy stal to imię maią, iż iednę tylko wola w P.

<sup>1</sup> На поль: «Papieska zwierzchuość». 2 На поль: «Eutyches heretyk». 2 На поль: «В Flavian appelluie do papy.» 4 Ha 110515: «Papieska zwierzchność». 5 Ha 110515: «Patryarda Constantinop.» 6 Ha nord: «Ormianie». 7 Ha nord: «Akacy heretyk». 8 Ha nord: «Triantste heretycy». в На повъ: «Antimus heretyk». в На повъ: «Monothelitae».

zya w Grecyey a nawięcey w Constantynopolu trwała. Ktorego błędu początek przypisuią Anastazyusowi, Antyocheńskiemu patryarsze [558]. Sergiusem przerzeczonym patryarchą, przed przerzeczonym też s. Marcinem papieżem. Aleć on z kathedry Piotra s. nic takiego nie vczył, y skrycie to by-

Ian 11 też Czwarty [580], patryarcha Constan||(06 6 нен.)tynopolski, począł się pisać patryarchą oekumenickim (to iest powszechnym) y synod powszechny chciał zgromadzać. Czemu zastawiali się mężno dwa papieżowie, Pelagius naprzod [579], a po nim ś. Grzegorz [590].

Sergius <sup>12</sup> też [609], patriarcha także Constantynopolski, głownym był monothelitą, y

Pyrrhus [632] po nim, y Paweł [643], y Pyrrhus znowu [653], y Piotr [653],

do ktorych przykłada się y Theodorus [680].

Iervzalem Saracenowie <sup>13</sup> wzięli [636], gdy Grekowie nowych sekt wymysłać nie przestawali!

Marcin papież święty, synod w Rzymie [647] vczyniwszy, przerzeczone monothelity Constantynopolskie (Pawła, Sergiusza y Pyrrhusa) potępił <sup>14</sup>, y przetoż wypędzon był z Rzymu do Chersonesu od Greckiego cesarza Constansa.

Pisał [657] też przeciw monothelitom y Witalian papież, dwie naturze w P. Chrystusie dowodząc.

VI

[681] potepił swe monothelickie patryarchy 15, y Cyrusa Alexandriyskiego, y Makara Antyocheńskiego, patryarchy także Greckie, z ich wszytkimi naśladowcy. Liczą też czasem miedzy tymi monothelity y Honoryusa, biskupa Rzymskiego, ktory był iednego czasu [622] z

Sergiusem przerzeczonym patryarchą, przed przerzeczonym też s. Marcinem papieżem. Aleć on z kathedry Piotra s. nic takiego nie vczył, y skrycie to było, ieśli co było. Abowiem poświadcza tego y synod on Rzymski, za Marcina papieża, gdzie zmianki żadney o Honoryusie nie masz. A na synodzie tym w Constantynopolu powszechnym, ktory papieża Agathona (iako Piotra s. namiastka) list vczciwie przyjął, żaden się nie sprzeciwił temu, co tam papież pisał o niepokalanym zawżdy kościele Rzymskim. «Kościoł Rzymski (powiada) żadnymi nowinami heretyckimi nigdy skażony nie był».

Synod ten w Constantynopolu poczęty był [679] przez Agathona; po śmierci iego od Leona Wtorego papieża ś. <sup>16</sup> potwierdzo||(06. 7 нен.)ny [682]. A trzymali tam papieskie mieysce, przed wszytkimi naypierwsze, kapłani dwa, y dyakon ieden <sup>17</sup>.

Po tym synodzie owości zaś Constantynopolscy patryarchowie znowu nowy błąd wznawiaią, także przez czas długi dzierżąc się go, przez lat ośmdziesiąt! Abowiem oburzyli się na obrazy, burząc ie y paląc, ikonoklastami y ikonomachami 18 dla tego Greckim słowkiem nazwani. Przetoż pod cesarzmi takimi, pod

Filipikiem [712], y
Leonem Trzecim [717], y
Constantynem Kopronimem [741],
y pod Leonem Czwartym [775]
tacy też byli patryarchowie:

Ian Szosty [712], Anastazyus [730] Constantyn [754], y Nicetas [766].

A papieżowie Rzymscy co na ten czas

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> На полѣ: Ekumenik, <sup>12</sup> На полѣ: «monothelicy». <sup>18</sup> На полѣ: «Saraceni». <sup>14</sup> На полѣ: «Papieska przeciw patryarchom». <sup>18</sup> На полѣ: «Monothelicy heretycy». <sup>16</sup> На полѣ: «Papieska władza». <sup>17</sup> На полѣ: «Legatowie». <sup>18</sup> На полѣ: «Ikonomachowie».

czynili? Synody zgromadzając, obrazow rzem naprzod bedac, a potym przednierbronili pilno. Tak to złe wkorzeniło się szym na dworze cesarza Michała Trzebyło w Constantynopol, że synod ich ciego. Ignacius, tedy z kathedry swer ieden ikonomacki [755] miał biskupow będąc wygnany, vciekł się do papieta 338! Skadže tež v morderstwo było nad w on czas Mikołaia. Ktory to papież, ka (8 nen.) tholikami wielkie, ktorzy przy przez list swoy y cesarza, y Fociusa z nie stali.

#### VII

Niceńskie wtore concilium [789] zebrane było przeciwko tym ikonoklaalbo obrazoborcom; y tam pochwalona y potwierdzona iest wiara powszechna, z strony vczciwości tak obrazow, iako też kości y reliquiy świętych.

Papieskie mieysce 2 trzymali tu dwa kapłani: Piotrem obudwu zwano. Listy też papieskie miano y tu w wielkiey poczciwości, a synody ikonomackie tym też zbijano, że od papieża nikt na nich nie bvł.

Carolus, krol Francuski, od papieża Leona Trzeciego stanowiony iest [801] cesarzem Zachodnym 3, bo tego były potrzeby gwałtowne.

Theodot, patryarcha Constantynopolski, znowu zasię [815] ikonomachia powtorzył. A tego dopomagał mu też cesarz Gre- samego P. Chrystusa, iako porzadny cki, Leo Piaty [813] on, od ktorego s. Ian Piotra s. apostola wikariom. A patryar-Damasceński (iż obrazow bronił) wielkie chom Constantynopolskim pozwolił 🕏 cierpiał przesladowanie. Ba y daley tu iuż przed inszymi patryarchami przeieszcze, | (oó. 8 nen.) za cesarza Michała Wtorego [821] y Theofila [829], obrazokażctwo nie vstawało w Constantynopolu.

ski, katholik, gdy iuż 16 lat [847-863] był, pod papieskim posłuszeństwem stana swym vrzędzie był. Focius wytrącił tecznie trwaiąc; y za niego Rysnacy 1 go z patryarchiey oney. Żadnego ieszcze Constantynopola przyięli wiarę [875] czast swiecenia Focius ten nie miał, żołnie- Bazylego cesarza.

obraziech powszechnie zwyczaynych moc- gwaltu onego karząc, vmarł w tyn [867]. Zabit też potym był ten Michał cesarz. Y zatymże papież Adryan wymogł to v cesarza Bazylego, aby synod powszechny złożony był w Constantynopolu.

#### VIII

Constantinopolski svnod [869] złożył z patryarchiey Fociusa 5, a Ignacego przywrocił.

Znowu też tu ikonoklascy 6 potępiono. (Z ktorego błędu zostało to przy Grekach, co też y Ruś nasza od nich wziell (9 nen.)ła, iż obrazow rzezanych mieć nie chca: iakoby nie tak obraz był malowany, iako y ryty).

Na mieyscu papieskim byli w tea czas w Constantynopolu dwa biskupi, advakon ieden 7.

Wyznano y tu przełożeństwo papieskie nad kościołem wszytkim dane im od dek 8, aby iuż mieli pierwsze po papież mieysce.

Po tym synodzie ośmym, z Greki v on czas ostatnim, Ignacius znowu pe-Ignacius, patryarcha Constantynopol- tryarcha Constantynopolskim siedm k

¹ На полъ: «Obrazokażcy». ² На полъ: «Papieska zwierzchność». ³ На полъ: «Cesarz в wy w stronach Zachodnych». 4 Ha полъ: «Ikonomachowie znowu». 5 Ha noлъ: «Focius schisustyk». <sup>6</sup> Ha nozi: «Ikonoklascy znowu». <sup>7</sup> Ha nozi: «Papieska zwierzchność». <sup>8</sup> Ha nozi: «P tryarchia Konstantinop.» 9 На полъ: «Ruś chrześcijanie».

Focius, po smierci Ignacego, dostał zasie [877] patryarchiev Constantynopolskiev. Abowiem Bazylius cesarz rozgniewał się był na papieża, y dla stanowionego | (of. 9 nen.) cesarza Zachodnego, y dla nawroconych przyległych sobie Bulgarow. Y tenci to patryarcha posłuszeństwo y Lucyusowi papieżowi. Focius oderwał 10 od kościoła Rzymskiego Greki, tak iako teraz widzimy. A to sto tego czasu odmieniano. Bo bili się oderwanie tym nawięcey chciał zdobić, iakoby kościoł Rzymski miał błądzić w tym, iż pochodzenie Ducha Ś. y od Syna wyznawa 11. Sroga y mizerna rzecz iest rozerwanie iedności! Przetoż też iuż niezgodna Grecya o to zapłatę swą bierze! Od ktorey kościelney niezgody do Tureckiey tey niewoli iako przyszło, niżey wnet będziemy też obaczywać.

Polacy naszy 12 Rzymską wiarę przyieli v części [918] snadź y zupełnie [965] za książęcia Miecława.

Rvskie książę Włodzimierz, poiąwszy siostre cesarzow Greckich Bazylego y Constantego, wiarę też wziął z Constantynopola [990].

Czasow tych Grekowie z Bulgary długo a srogo walczac. Tvrki mocnieysze czynili 18, Lepiey było Bulgarow kosciołowi Rzymskiemu nie odeymować.

Eustratius, patryarcha Constantynopolski, dawał klatew [1028] na kościoł moc wietsza. Abowiem Ottoman [1300] Rzymski, dla tego, iż pochodzenie Ducha S. 14 wie||(10 nen.)rzy być y od Syna. | y przetoż naypierwszy A Innocentius papież stał dla tego na dysputacya [1138] do Constantynopola.

Ormiański patryarcha [1145] papieżowi Eugeniusowi ofiarował posłuszeństwo 15. Patryarcha ten katholikiem pi- by musieli byli być w rekach Turecsał się.

Alexander papież na żądanie Manuela, Greckiego cesarza, posłał był [1159] kardynała vczonego, dla vniey z Greki. Ale Grekowie, zabiwszy go, włoczyli go po Constantynopolu 16.

Ormianie poddawali się [1181] pod Patryarchy w Konstantynopolu częo państwo cesarzowie 17.

Constantynopol [1204] wzieli Wenetowie; a Grekowie przenieśli się do Azyey przez lat pięcdziesiąt. Pod ktory czas, concilium Laterańskie [1215] barzo wielkie było, y dla vniey z Greki 18.

Michał też Paleolog, cesarz Grecki, dostawszy znowu [1259] Constantynopola, Greki swe barzo do iedności przyciskał. Y dla tegoż było też concilium Lygduńskie wielkie [1274] także, || (06. 10 нен.) na ktorym Ducha S. pochodzenie wywiodło się y od Syna. Przystał był na te wiare v sam cesarz v patryarcha Constantynopolski Becus. Ale gdy cesarz ten dobry Paleolog przerzeczony vmarł, syn zły iego Andronik nie vczynił mu pogrzebu przystovnego, mszczac się nad nim po śmierci przystania do wiary Rzymskiey 19.

Od ktorego też czasu Turcy brali waleczny, porządny a długo panuiący

Tvrecki cesarz, tak straszliwy Grekom, iż gdzieby nie miał był przeciwnikow Tatarow 20, Grekowie prędko kich.

<sup>1</sup>º На полъ: «Grekow od kośc. Rzy. oderwanie». 11 На полъ:«Ducha S. pochodzenie». 12 На moath: «Polacy chrześcianie y Rusnacy». 13 На поль: «Bulgarowie y Turcy». 14 На поль: «Ducha Ś. pochodzenie». 16 На полъ: «Ormiański katholik». 16 На полъ: «Kardynał od Grekow zabity». <sup>17</sup> На полѣ: «Greckie walki». <sup>18</sup> На полѣ:«Vnia z Greki». <sup>19</sup> На полѣ:«Vniey rozerwanie». 30 Ha nozi: «Tatarzy na przeszkodzie Turkom».

#### HI 1

Grecki Ian Paleolog. Bo synowi swemu do Europy od Tatar ku Constantynopolu.

#### IIII

| (11 HeH.) Baiazet, dobywszy Constantynopola [1374], Iana Paleologa z cesarstwa złożył; a synom iego dał ie naprzod Andronikowi, a potym Emanuelowi, ktory iż nie chciał być ianczarem iego, dla tegoż Constantynopola drugi raz dobywał mocą wielką 3. Zle by było iuż w ten czas, gdyby mu byli Tatarzy nie pustoszyli ziemie.

Machomet przeniosł [1402] stolec swoy z Azyey do Adryanopola 4, iuż od Constantynopola nie daleko, a stawił się Grekom być przyjacielem. Ten to Machomet napierwszy przeprawił się przez Dunay <sup>5</sup> ku Wołochom.

## VI

Amvrat Wtory [1416], głowny chrześcian nieprzyaciel, iawnie Grecyą 6 dostateczniey pod się podbijał. Z tym potykał się [1443 et 4] Władysław nasz, krol Polski v Węgierski <sup>7</sup>. Za tegoż carza Tureckiego, Greckim cesarzem był Ian Paleolog [1418] a Ioseph patryarchą Constantynopolskim [1424].

(o6. 11 HeH.) Florentski z Greki synod [1438 et 9], na ktory Ian Paleolog, cesarz, z lozefem patryarchą y ze wszytkimi nauczeńszymi Greki przyjachał. Y

tylko Marka, Efeskiego biskupa, przy-Turecki cesarz był Amurath [1350], stali na tę wiarę, iż Duch Ś. y od Sym z ktorym spowinowacił się był cesarz pochodzi. A wyznawszy też papiesią nad kościołem powszechnym zwierz-Andronikowi wziął był żonę Machome- chność, do kościoła Rzymskiego za mitankę 2, siostrę żony tego to Amuratha, łą zgodą przystali. Wszakże y ta vie ktory też przysadził się był iuż z Azvey nie trwała długo 8. (Turka woleli Gre kowie, niż papieża, iako Żydowie cesarza, niż Iezusa!) Ormianie na tymże tan Florentskim concilium przyjeli też był to wiary ziednoczenie. (Aza by Orminie y Rusnacy naszy mili, nie lepiey z tymi trzymać, niż z nieprzyjacioły ielności?) Isidorus, rodzaiu Greckiego Kijowski mitropolit swiety a vczony cziewiek. Rus nasze z Moskwa wiodł do vniey kościelney [1440], do kthorey gdy Rus przystała, Wladysław, krol Poki y Węgierski, dał też wolności [1443] ich przełożonym duchownym, ktorych duchowni kościoła Rzymskiego vżywaią. (12 HeH.) (Znaydziesz to in Actis Castren. Leopoliensibus, anno Domini 1537).

#### VII

Tvrecki cesarz Machomet Wtory, gdy Grekowie znowu zasię od kościoła Rzymskiego odstępowali, wziął też Constantinopol [1452], y zabity tam iest ostateczny ich cesarz Constanty. (Hey! pyszna niezgodo, do czegoś ty y Greki o to przywiodła!)

Od tego czasu Tvrek iuż daie patryarchy 9, a wszytkie z czerncow. O to y teraz trzy zaraz żywe patryarchy maią, za czasu kalendarza poprawione go! Aby y stad wszytcy wiedzieli y widzieli, że do iedności zgodney potrzebej iest ieden pasterz!

Panie Iezv! Tedy racz się nad obłedtam Grekowie wszytcy, krom iednego nymi zmiłować y przywieść ie do twej

¹ Цифра II пропущена, ² На полъ: «Machometanka żona cesarska». ² На полъ: «Konstartynopol dobyty y oblężony». ⁴ На полъ: «Adryanopol». ⁵ На полъ: «Dunay». • На полъ: «Grecya». 7 Ha noris: «Wegrzy». 8 Ha noris: «Vnia Grekow z kościołem, y Ormian takie, y Rusi». 9 На полъ: «Patryarchy Turek dawa».

owczarnie iedney, pod iednego pasterza od ciebie stanowionego Piotra <sup>19</sup>. Amen.

| (06. 12 Heh.) ZAMENIENIE.

Bog Żydy gdy w łasce karał, dawał im proroki; teraz iż w gniewie są Bożym, prerokow nie maią. Takżeć też Grekom, y Rusi naszey przy nich, Bog wszytko odiał. Nie maią ani pamięci, aby vmieć Oycze nasz y Wieru w Boha; ani rozumu, aby zbawienne rzeczy baczyć; ani woli dobrey, żeby dobrze żyć 11. Z strony też sakramentow, dziatek małych dusze zabijaią, nie maią biskupiego bierzmowania, ani wiedzą, co to iest ·porządne rozgrzeszenie, przy Ciele Pańskim dopuszczaia się bałwochwalstwa, w małżeństwiech dopuszczaią iawnego cudzołostwa, character co to iest, ani pytay, etc.

Panie Boże! racz się zmiłować y odiąć wodze slepe. Amen.

(13 Heh.) REGESTRZYK.

Papieska zwierzchność z ewangeliey [34] y od Piotra s. [68] y na synodzie Niceńskim [325]

Constantynopol. [381]

Efezenskim [430]

Chalcedonskim [451]

Constanty. II [553]

III [681]

Nicenskim II [789]

Constan. IIII [869]

y nad patryarchy. Abowiem do papieża appellowali:

**Ś.** Chryzostom [398]

**Ś. Flawian** [448]

Ignacyus [847]

Klątew papieżowie dawali na patry- [1440]. archy [471] Constantynopolskie [534] y Turc

na insze [647], gdy sie od wiary odszczepali [526] etc.

Constantynopolskich patryarchow błędy, pycha y vpadek.

Nie było patryarchy tego na synodzie Nic. [325]. Aryani [340]. Brał sobie patryarchią przeciw kanonom Nic. [382]. Nestoryani [428]. Broniono im tey patryarchiey na synodzie Chalce. [451].

Aryani znowu [471]

Eutychiani [534]

Oekumenik [580]

Monothelicy [609 et 681]

Ikonomachowie [712, 815, 869]. Pozwolono im patryarchiey przed inszymi, na synodzie VIII [869].

Ducha Ś. pochodzenie zle wyrozumiawszy [381], błądzą w tym [877, 1028, 1439].

Błądzą też Piotra 8. zwierzchności nie znaiąc [1428].

||oб. 13 нен.). Vnią kościelną łamią [1215, 1439].

Constantynopol wzięty od Wenetow [1204]; y od Turkow [1374] na czas aż dotąd [1452].

Alexandriyscy patryarchowie byli Eutychiani [449, 451] y monothelicy [681].

Antyocheńscy też patryarchowie byli Trisagistae [526] y monothelitae [558, 681].

Ieruzalem Saracenowie wzięli, etc. [636].

Ormianie od czwartego synodu błądzą [451].

Posłuszeństwo papieżom ofiarowali [1145, 1181], vnią vczynili [1439].

Rusnacy przystali na wiarę pod posłuszeństwem [875] y pod nieposłuszeństwem [990] vnią kościelną przyjeli [1440].

Turcy moc biora [990], cesarze maia

<sup>№</sup> На полъ: «Io. 10 et 21». 11 На полъ: «Ruskie głupstwo y błędy».

[1300], do Europy przyszli [1350], Con- szli, Constantynopol trzymaią [145: stantynopol wzięli [1374], w Adryano- W Krakowie. W Drukarni Ardezi polu vsiedli [1402] y przez Dunay prze- Piotrkowczyka. Roku Pańskingo 1586

Издано по старопечатному экземпляру, принадлежащему Императерси Публичной Библіотект.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Къ брошюрѣ Бенедикта Гербеста приложена таблица (въ семъ столбцевъ), въ торой, ночти дословно, приведенъ текстъ брошюры. Существенное дополний, торой: виъсто «у teraz trzy zaraz żywe patryarchy maią» (см. 12 пом.), въ таблицъ су teraz [1583] Constatynopolczycy trzy swe patryarchy maią, Ieremiasza Baptystę y trzisiakiegoś. Kto więcey da, ten iest gwinieyszy. Nie dziwno tedy, iż w rzeczach zbawiej pogłupieli Grecy. у z пазга ведля Rusią». Въ концъ таблицы поизищено: «Lespel, папиагіі, аппо Do 1586, Benedictus Herbestus, societat. Iesu praesbyter, cum facultate riorum».

## О ЕДИНОЙ ВЪРЪ

COUNTERIR

## ОСТРОЖСКАГО СВЯЩЕННИКА ВАСИЛІЯ

1588 года.

СЛАВНОЙ ВЪРЪ И О СВЯ-СОБОРНОЙ АПОСТОЛСКОЙ И. ОТКУДУ НАЧАЛО ПРИ-И КАКО ПОВСЮДУ РАСПРО-Ať.

## Предсловіє.

благаго благостію, по благодаюда нашего Іисуса Христа и тву Святого Духа. Иже отъ боыхъ писаній извістившеся, и ь діаволю ощутивше, и мрачт**кавыхъ сътей его избъж**авше, ять прочее инвив не преподане отъ невъденія въ пагубныя зпадше, своего спасенія отпаы уподобляти извыче, || (об.1 нен.)

em.) <sup>2</sup> О ЕДИНОЙ ИСТИННОЙ свою погибель ловить, насъявши много душегубныхъ ересей презъ лукавыхъ сосудовъ своихъ растленыхъ человъкъ Мы же, ощутившіе прелести его, съ пророкомъ з къ Господу въніемъ, глаголюще: «благословенъ Господь, иже не дасть насъ въ ловитву зубомъ ихъ. Душя нашя яко птица избавися отъ свти довящихъ: свть съкрушися, мы же избавлени быхомъ».

Сего ради мало нѣчто о истинней въръ писаніемъ предложихомъ. Аще бо и сами есмо ку дъланію тоя лівнивы; но никтоже долженъ сый нерадъніемъ съкрывати истину.

Яко бо единый истиный въ Троицы покланяемый Богь есть, а не много боговъ (яже поганстін || (2 нен.) нароонеже бо врагь плевель свой ди, отъ бъсовъ прельщаеми, иногда въ почитаніе многобожіа испадошя), также сластолюбивыхъ неутверженыхъ и едина истинаа въра, а немного ъ души, яко птицы силомъ, въ въръ (яко отщепенцы, съ подущенія

венум, страница (съ оборотомъ), въ экземпляръ Императорской Публичной Ви-, съ котораго воспроизводится это сочинение, тщательно скопирована, взамѣнъ юй. • Псал. 123, ст. 6-7.

няющенся, въ много раздробляючи превращати ту обыкошя. Но якоже единый Богъ истиненъ есть и не отивняется никогдаже, сице и въра въ единаго истинаго Бога всегда непреложна и невредина пребываетъ. Точію сами отступницы вфры поврежаючися въ въчныя мукы со діаволомъ осужаются. Ибо лжа ничтожь ино, толко то, што не есть, котораа похибенемъ истотнаго состоится. Якоже бо оскульніемъ здравіа настаеть недугь, или отществіемъ свъта бываеть (об. 2 нен.) тма, — сице сластолюбіемъ и прочими страстыми недугующе оскудъваеть здравіе душевное. Отъ сего убо впадающе въ темность проклятыхъ ересей, лишаемся истинаго свъта, погръщающе единыя правыя въры. Нашедшу же свъту, безъ въсти тма погибаетъ; тако и ереси, понеже отъ лжи суть составлены, обличениемъ отъ истиныя въры, такъ яко отъ свъта тма, исчезаютъ.

О чомъ ширей со вниманіемъ прочитающи зъ самаго того писаніа, еже о въръ и о прочихъ, въ книжицы сей написаныхъ, зрозумъти мощно есть. Аще бо и не всякому угодно обрящется, наиначеже преліценымъ богоборцемъ и ругателемъ православіа, но ради присныхъ въ въръ православныхъ христіанъ сія (З нен.) написана бышя, да не отъ невъденія нъцыи прелестію вражіею у того волю уловлени будуть. Не просто бо всъмъ повелъно пре- изба[вимс]я (рече) отъ занкъ в дредати, но сія (рече апостоль) і пре- выхъ человівть, не всімъ бо есть відаждъ върнымъ человъкомъ, иже до- ра, аще и въренъ есть Господь.

шатанскаго въ различныя ереси укла- волни будуть и **инъхъ научити»**. Н аще кто не есть вёрень, таковый иже слишати есть достоинь. Жите бо растленно инущимъ, скотомъ уподобъшимся, не повелъ Господъ бисарей неметати <sup>2</sup>. Мнози бо слышать и прочтають Бежіе ечангеліе и апостольски vченія и никакоже разум'вють истигу. О таковыхъ великій Павелъ 3 глаголеть: «аще закрыто блатов вствовый наше, тогды въ таковыхъ которіе в згиненіе илуть закрыто есть, въ которыхъ печаловане въка сего заслъщи разумы ихъ».

Конецъ предисловію 4.

«Единъ Господь, едина ввра, един крещеніе, единъ Богъ и Отепъ всых, иже надъ всеми и о 6 всехъ и в всвхъ насъ» 7.

А если такъ есть, иже единь Гъсподь, едина въра, то мусять бил иншіе всв ввры облудные, змышление, которыхъ не толко межи невърния, але и межи называемыми христими розманте ся намножило. Для того т треба, съ початку взявши, акъ 🕦 конца - доводне выправить, и едиг истинную въру показать, а зински всь отщененства, яко прелестие 1 облудные, 11 (об. 1) [обнаж]ить в и обличить.

[Яко] апостоль учить нась: (ж.

<sup>1 2</sup> Tum., sau. 292, rg. 2, cr. 2. Mare., rg. 20. 1 2 Kop., sau. 175, rg. 4, cr. 3-4 Аще яв же есть покровено благовъствование наше, въ гибнущихъ есть покровено, ниже богь выка сего ослыши разумы невырныхы. 4 Обороть 3-ей ненум. стра чисть. В Эта строка въ старопечатномъ вкземиляръ набрана крупиънъъ вирифтонъ 🗗 печатана киноварью. 6 Въ теперешнемъ текстъ: «чрезъ». 7 Ефес., зач. 224, гл. 4, ст. 5-4 Дополнено по списку Кіевской Духовной Академін. 9 2 Содун., гл. 3, ст. 2—3.

Мнять бо ся веровати Жидове и Агаряне и имъ подобные еретикове. властне такъ, яко и лукавін біси віз**рують.** О ниже блаженный Іаковъ 10 иъ посланію своемъ споминаеть. Віра бо, яко апостоль пише 11, святымъ злецона или предана единою; святымъ, а не сквернымъ отщепенцомъ; единою предана, а не частокроть ся отмъняеть, но непреложна всегда пребываеть.

Прежде закона убо праведному Ноеви и потоиству его, Аврааму, Исааку и Іакову, и прочимъ святымъ, повельніа божественная хранящымъ, предана бысть въра 12, а не || (2) своволжымъ сластолюбцамъ. По семъ Movсеожь дань бысть законъ въ Сіонъ. Сего ради въ Іерусалимъ пророки посылаеми бяху, тамо истинно въровати жаучающе, и Христово пришествіе въз**въщающе** 13. Также и святаа непорочжал церковъ основание заложивши на самомъ Інсусв Христв, яко на камени жраевъ уголныхъ будовашеся, яко есть **жисано: «се азъ вложю въ основан**іе Стоне вамень многоциненъ, избранъ, • просуголень, честень, въ основание сму, **въруан** въ онь не постыдится» <sup>14</sup>. даще и націи мнять блаженаго вер**женаго апостола** Петра оундаментомъ жи основаніемъ церкви Христовъ, панеже отъ словъ тыхъ, еже Господъ рами Інсусь Христось глагола Петро**и: «ты еси, Пет**ръ, и на семъ камени **Меб. 2)**вижду церковъ мою> 15.

по человъчеству ходите? Кганжъ мови кто: ямъ есть Павловъ, а я Аполосовъ, я Киеинъ, а я Христовъ» и ввроци.

Не рече бо Христосъ Петрови: «на тобъ, Петре, съзижду церковъ мою», но «на семъ камени съзижду церковъ мою», то есть на вызнанью томъ. Яко блажений Петръ визналъ, егда Христосъ пыталъ апостоловъ своихъ: «а вы, рече, кого мя розумвете быти». Петръ же, яко предводитель, отъ всвхъ апостоловъ отвъщавъ рече: «ти еси Христосъ, Сынъ Бога живаго». Яко и ечангелисть 17 научаеть: «иже аще исповъсть яко Інсусъ есть Сынъ || (3) Божій, Богь въ немъ пребываеть, и той въ Бозъ». И пакы: «всякъ въруай, яко Іисусъ есть Сынъ Божій, отъ Бога рожденъ есть» 18. И пакы: «кто есть побъжаяй міръ? Токмо въруай. яво Інсусъ есть Сынъ Божій» и прочая 19.

На томъ тогди вызнанію, яко на твердомъ каменю, всв правовърніи будуемся. О чомъ и самъ тъй блаженый Петръ научаючи насъ въ первомъ листв своемъ пише и, писмо о томъ приводячи, мови 20: «понеже скоштовали есте, яко благъ Господь, къ нему же приходячи, каменю живу, и сами, яко камене живо, будуйтеся въ храмъ духовный. Зане пишетъ въ книгахъ 21: се полагаю въ Сюнѣ камень краеуголенъ, избранъ, честенъ, и въ-Но заисте таковіи, неразсудне гла- руяй въ онь не постыдится», и протопе, плотьскымъ мудрованіемъ не- чая. И пакы Павелъ апостоль глаго**пують.** О чомъ и апостоль 16 посвіт- леть: ||(об.3) «по благодати, данней веть мовячи: «не плотни ли есте, и мнъ, яко премудръ архитектонъ осно-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 2 Іаков., вач. 53, гл. 2, ст. 19. 11 Іуд.. вач. 77. 12 Псал. 98. 18 1 Петр., вач. 58. 14 Исаія, 28. ст. 16. 16 Мате., зач. 67, гл. 16, ст. 18. 16 1 Кор., зач. 127, гл. 3, ст. 3—4: «не тетів ди есте и по челов'вку—--». 17 1 Іоан., зач. 73, гл. 4, ст. 15. 18 1 Іоан., зач. 73, гл. 🗪. 1. " Ibid., ст. 5. " 1 Петр., зач. 58, гл. 2, ст. 3—6. " Исаія, гл. 28; Дѣян., 10;

ваніе положихъ, а иншій на томъ бу- твоа, яко исперва, и радци (се. 4) луе. Основаніа бо инаго нихтоже положити можеть наче лежащаго, еже названо иссто правдиво, маткор над есть Інсусъ Христосъ 1. О собъ же мъсты, върный Сіонъ И паки: среапостоль глаголеть: «такь нась нехай розумѣ человѣкъ, яко слугъ Христовыхъ и строителей таемницамъ Божимъ» 2.

А иже святое писаніе свидътельствуетъ, яко ся вышей приточило («Тако глаголетъ Господь се: покладаю въ Сіонъ камень многоцьненъ, въ основаніе ему»), тогды явно всякому правовърхющему, яко нигат инав, кромъ въ Іерусалим' начало истинное въры, и святое непорочное апостольское церкви основаніе и созиданіе совершися и тамо утвердися. Съ которое, яко зъ жерела и маткы, повсюду (4) на вселенней православная въра и всъ благочестивыхъ съборовъ церкви распрострошася, яко пророкъ глаголетъ: «основане его на горахъ святыхъ; любитъ Госнодь врата Сіоня, паче всёхъ селеній Іакововыхъ. Преславно повъдано есть о тобъ, граде Божій! Маткою Сіона называти будуть люди, а человъкъ ото стижока йот и демы не выпрост вышній. Господь опов'єсть въ книгахъ людемъ, и княземъ всемъ, которые были въ немъ, яко веселячимся всемъ мъшкане въ тебъ» 3. И паки инъ пророкъ 4: «Наведу (рече Господь) на тебе руку мою, и роспалю въ чистость, а непокаряющихся выгублю, и отыйму всъхъ злостниковъ отъ тебе, и всъхъ Інсусъ Христосъ въ Вифлеокъ отъ 📭 пышныхъ упокорю. И приставлю судіа чистыя Афвицы родился но плоте.

твон, яко предъ тынъ потомъ будевъ радоваломся съ того, ижь ми реченс в домъ Господень вніндемъ. Столие бі-XV HOPH HAMIS BY HAJAHAKY TROUN, Іерусалиме. Іерусалимъ будуемъ 🖚 градъ. Тамъ бо сходилися поволима, покольнья Господия, свядыцетю Іврандево ку вызнанью имени 5 Госияня» и прочая до вонца о токъ.

Съ котораго града или мъста въ рознихъ мовъ народове въру и вич приняти сподобишася. Оттудуже и 6жествення писаніень святиль писа просвътишася. И всъ православни живе и събори, яко отъ матере и жерела, повсюду розмножинася, яво есь писано: (**5 съ об.)** 6 **сотъ Сіона вид** законъ, и слово Господне изъ Буслима» 7. «Отъ восходу солния до жи ду хвално имя Господне» 8. Яко корокъ глаголетъ: «ото Сіонъ градъ 1 избавитель нашъ; очи твои узрать 1 русалима градъ богатыв» .

Въ истинну бо богатый и мати ссъ градъ сей всвиъ вбровавшимъ, не сиб маловрёменнымъ, тлеющимъ и бающымъ богатствомъ киня, но жи ми въчными и спасенными чида Христовыми обогатися. «Виндень, репророкъ, въ прибытки его и поклож ся на мъстъ, гдъ стояли ноги его»

Въ 11 Герусалинъ бо Господъ 1

<sup>1 1</sup> Kop. sau. 128, rs. 3, cr. 10-11. 2 1 Kop. sau. 130, rs. 4, cr. 1: Taro mas i непщуетъ человъкъ, яко слугъ Христовыхъ и строителей тапиъ Божівкъ. 3 Псад 86,4 2--3, 5-7. Чевія, гл. 1, ст. 25-26. <sup>5</sup> Псвл. 121, ст. 1-4. <sup>6</sup> 5-й (съ оборотомъ) стра не достаеть въ экземпляръ Императорской Публичной Библіотеки; пробъль поновия древнему списку сочиненія свящ. Василія, принадлежащему Кіевской Духовной Авар <sup>1</sup> Мемін, гл. 2, ст. 3; Мих., гл. 1, ст. 2. <sup>8</sup> Пеал. 112, ст. 3; Малах., гл. 1, ст. 11. <sup>1</sup> г4, 33, ст. 20. 10 Псал. 131, ст. 7. 11 На полѣ: «1».

вы первовы принесень, и оты правелнаго стария на руку въспріять бывъ. -егоже, яко Бога, старецъ выславуючи благословиль.

· Въ 18 Іерусалим' въ Іердани р'вц' оть Іоанна врестися, погружая грёхы претоднаго Адама: емуже небеса отвервопася, и голось оть Бога Отца съ небесе облакомъ сношашеся, възлюбленнымъ Сыновъ его именуа, и Духъ Святый видоне голубинымъ образомъ отъ Отца екождание нань, свидетельствованнаго шеназующи, абы ся явне оказала прианчиаго божества призвонтость.

- Въ <sup>14</sup> Іерусалимъ преобразился на говъ Фаорстей, повазуючи ученикомъ елаву своего божества, только елико эместити албо стерпети могли.

Въ 16 Іерусалнив перваго епископа « **блаженаго Іакова** самъ Господь устрои **и постанови** и святиль 16. Тамъ же 🕦 апостоломъ (6) своимъ пребывати - товель.

- **Въ** <sup>17</sup> Іерусалимъ Господь нашъ Інсусь Христось, спасеніа ради нашеза преступленіе родоначалника **Епрастца нашего Адама, безчестіе и** муку и смерть претерпаль 18.

Въ 19 lepусалнив въ гробв положенъ вывы, съ котораго и доднесь, въ день тасителнаго зъ мертвыхъ въскресеніа **У спода нашего Інсуса Христа, кое-Усекдо изта единою, огнь свъту подоб**вый запаляется, на увъреніе единыя **ТСТИННЫ**8 вфры святна Восточныя - Tedebh.

Въ 12 Іерусалимъ отрочатемъ будучи ихъ, ижъ не привидъніемъ, але истинною онъ самъ есть, имже и повелѣ нигдъ зъ Герусалина не отлучатися.

> Въ 31 Герусалимъ отъ гори Оливниа възнесся на небо, п (об. 6) и учениковъ своихъ благословивъ, которые вротившеся отголя, якъ ечангелиста 22 описуе, зъ великото радостію въ Іерусалимъ. были тамъ уставичне въ церкви, хвалячи и благословячи Бога.

Въ 38 Герусалимъ, ани гдъ индъ не отлучаючися, апостоли, водле повельніа Христова, очекивали обытницы Отцовское, сирвчь утвшителнаго Паравлита всесвятого Духа. Который. видоме у огнистыхъ языкахъ същедши, на апостоловь съль, на единомъ когождо ихъ, и всёхъ ихъ розмантыхъ мовь албо языковь въ комгненю научилъ. И властные справы Господа нашего Іисуса Христа, въ наше спасеніе плотію съдвланые, ихже прежде апостоли, плотьскымъ мудрованіемъ съдержими суще, до конца не ощутишя, ниже разумения, —то Духъ ||(7) Святый имъ открыль и объясниль, и смелыми ихъ съдълалъ. Такъ ижъ розышлися по вселенней, межи народы незнающими Бога, власне яко овечкы межи волкы, оповълуючи еуангелію всему створенью. не боячися болшъ убивающихъ твла.

Зъ 24 Ерусалима всв народове учасниками истинное въры христіанское быти сподобишася. О чомъ самъ Христосъ свидетелствуетъ апостоломъ глаголя: «будете ми свидътелми въ Іерусалимъ, и во всей Іудеи, и Самаріи, Въ 30 Іерусалим' въ мертвыхъ всталь, ажъ до остаточныхъ земль» 35. «Потрета ученикомъ своимъ чрезъ 40 дній ба бо (рече Христосъ) <sup>26</sup>, абы ся вымазуючися съ ними ядаль, увъряючи полнило все въ законъ Мочсеовъ, въ

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> На полъ: «2» <sup>13</sup> На полъ: «3». <sup>14</sup> На полъ: «4». <sup>15</sup> На полъ: «5». <sup>16</sup> Златоустъ, бесъда 88. На могі: «6». 10 Лук., зач. 114; Діян., гл. 1. 10 На полі: «7». 20 На полі: «8». 21 На по-№ 49э. 22 Лук., зач. 110. 22 На покъ: «10». 24 На покъ: «11». 25 Дъян., гк. 1, ст. 8. 26 Лук., -44. 114, rg. 24, ct. 44-49.

ваніе положихъ, а иншій на томъ булуе. Основаніа бо инаго нихтоже положити можетъ паче лежащаго, еже есть Інсусъ Христосъ» <sup>1</sup>. О собъ же апостоль глаголеть: «такъ насъ нехай розумъ человъкъ, яко слугъ Христовыхъ и стронтелей таемницамъ Божимъ» 3.

А иже святое писаніе свидътельствуетъ, яко ся вышей приточило («Тако глаголетъ Господь се: покладаю въ Сіон' камень многоцінень, въ основаніе ему»), тогды явно всякому правовърующему, яко нигдъ индъ, кромъ въ Іерусалимъ начало истинное въры, и святое непорочное апостольское церкви основаніе и созиданіе совершися и тамо утвердися. Съ которое, яко зъ жерела и маткы, повсюду (4) на вселенней православная въра и всъ благочестивыхъ съборовъ церкви распрострошася, яко пророкъ глаголеть: «основане его на горахъ святыхъ; любитъ Господь врата Сіоня, паче всёхъ селеній Іакововыхъ. Преславно пов'влано есть о тобъ, граде Божій! Маткою Сіона называти будуть люди, а человъкъ родися въ немъ, и той заложиль его вышній. Господь опов'єсть въ книгахъ людемъ, и княземъ всемъ, которие были въ немъ, яко веселячимся всемъ мъшкане въ тебъ» 3. И пакы инъ пророкъ 4: «Наведу (рече Господь) на тебе руку мою, и роспалю въ чистость, а неповаряющихся выгублю, и отыйму всёхъ злостнивовъ отъ тебе, и всёхъ Інсусъ Христосъ въ Вифлеом в отъ Пре-

твоа, яко исперва, и радци ((об. 4) твои, яко предъ тымъ потомъ будешъ названо мѣсто правдиво, маткою надъ мъсти, върный Сіонъ». И пави: «розрадоваломся съ того, ижь ми речено: въ домъ Господень внійдемъ. Стояще бізху ногы нашя въ палацахъ твоихъ, Іерусалиме. Іерусалимъ будуемъ градъ. Тамъ бо сходилися поколѣньа, поколеньа Господия, свядецство Іизраилево ку вызнанью имени 5 Господня» и прочая до конца о томъ.

Съ котораго града или мъста всъ розныхъ мовъ народове въру и науку приняти сподобишася. Оттудуже и божественимъ писаніемъ святихъ книгъ просвътишася. И всъ православніи церкве и събори, яко отъ матере и жерела, повсюду розмножинася, яко есть писано: (5 съ об.) 6 сотъ Сіона изиде законъ, и слово Господне изъ Ерусалима» 7. «Отъ восходу солнца до заходу хвално имя Господне» 8. - Яко проровъ глаголеть: «ото Сіонъ градъ и избавитель нашъ; очи твои узрятъ Іерусалима градъ богатый» 9.

Въ истинну бо богатый и мати есть градъ сей всвиъ вбровавшимъ, не симъ маловрѣменнымъ, тлѣющымъ и погибающымъ богатствомъ кипя, но живыми въчными и спасенными чюдесы Христовыми обогатися. «Внидемъ, рече пророкъ, въ прибытки его и поклонъмся на мъсть, гав стояли ногы его» 10.

Въ 11 Іерусалимъ бо Господь напіъ пышныхъ уповорю. И приставлю судіа чистыя Дівницы родился по плоти.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Кор. зач. 128, гл. 3, ст. 10—11. <sup>2</sup> 1 Кор. зач. 130, гл. 4, ст. 1: «Тако насъ да непщуеть человекь, яко слугь Христовыхь и строителей тапиь Божінхь. 3 Псал. 86, ст. 2-3, 5-7. 4 Исаія, гл. 1, ст. 25-26. <sup>5</sup> Исал. 121, ст. 1-4. <sup>6</sup> 5-й (съ оборотомъ) страницы не достаеть въ экземпляри Императорской Публичной Виблютеки; пробиль пополнень по древнему списку сочиненія свящ. Васняія, принадлежащему Кіевской Духовной Академіи. <sup>7</sup> Исаія, гл. 2, ст. 3; Мих., гл. 4, ст. 2. <sup>8</sup> Исал. 112, ст. 3; Малах., гл. 1, ст. 11. <sup>9</sup> Исаія, гл. 33, ст. 20. 10 Псал. 131, ст. 7. 11 На полѣ: «1».

въ церковь принесенъ, и отъ праведнаго старца на руку въспріать бывъ, егоже, яко Бога, старецъ выславуючи благословилъ.

Въ 18 Герусалимъ въ Гердани ръцъ оть Іоанна крестися, погружая грёхы всероднаго Адама: емуже небеса отверзошася, и голось отъ Бога Отца съ небесе облакомъ сношашеся, възлюбленнымъ Сыномъ его именуа, и Духъ Святый видоме голубинымъ образомъ отъ Отца схождаше нань, свидетельствованнаго показующи, абы ся явне оказала приличнаго божества призвоитость.

Въ 14 Герусалимъ преобразился на горѣ Фаорстей, показуючи ученикомъ славу своего божества, только елико змъстити албо стерпъти могли.

Въ 15 Іерусалимъ перваго епископа блаженаго Іакова самъ Господь устрои и постанови и святиль 16. Тамъ же и апостоломъ (6) своимъ пребывати повелъ.

Въ 17 Іерусалимъ Госполь Інсусъ Христосъ, спасеніа ради нашего. за преступленіе родоначалника праотца нашего Адама, безчестіе и муку и смерть претеривлъ 18.

Въ 19 Герусалимъ въ гробъ положенъ бывъ, съ котораго и доднесь, въ день сиасителнаго зъ мертвыхъ въскресоніа Господа нашего Іисуса Христа, коегождо лета единою, огнь свету подобный запаляется, на увъреніе единыя истинныа вфры святыа Восточныа перкви.

и ученикомъ своимъ чрезъ 40 дній ба бо (рече Христосъ) <sup>26</sup>, абы ся вы-

Въ 12 Іерусалимъ отрочатемъ будучи ихъ, ижъ не привидъніемъ, але истинною онъ самъ есть, имже и повелъ нигив зъ Герусалима не отлучатися.

> Въ 31 Іерусалимъ отъ гори Оливниа възнесся на небо, || (об. 6) и учениковъ своихъ благословивъ, которые вротившеся отголя, якъ ечангелиста 32 описуе, зъ ведикото радостію въ Іерусалимъ. были тамъ уставичне въ церкви, хвалячи и благословячи Бога.

Въ 38 Герусалимъ, ани гдъ индъ не отлучаючися, апостоли, водле повельніа Христова, очекивали обытинны Отновское, сирвчь утвшителнаго Параклита всесвятого Духа. Который, видоме у огнистыхъ языкахъ същедши, на апостоловъ сълъ, на единомъ когождо ихъ, и всёхъ ихъ розмантыхъ мовъ албо языковъ въ комгненю научилъ. И властные справы Господа нашего Іисуса Христа, въ наше спасеніе плотію съдёланые, ихже прежде апостоли, плотьскымъ мудрованіемъ съдержими суще, до конца не ощутишя, ниже разумьтя, —то Духь ||(7) Святый имъ отврыль и объясниль, и смелыми ихъ съдълалъ. Такъ ижъ розншлися по вселенией, межи народы незнающими Бога, власне яко овечкы межи волкы, оповедуючи ечангелію всему створенью, не боячися болшъ убивающихъ тъла.

Зъ 24 Ерусалима всв народове учасниками истинное въры христіанское быти сподобищася. О чомъ самъ Христосъ свидътелствуетъ апостоломъ глаголя: «будете ми свидътелми въ Iерусалимъ, и во всей Іудеи, и Самаріи, Въ <sup>20</sup> Іерусалимъ зъ мертвыхъ всталь, ажъ до остаточныхъ земль» <sup>25</sup>. «Потреоказуючися съ ними ядалъ, увъряючи полнило все въ законъ Movceoвъ, въ

<sup>12</sup> На полъ: «2» 13 На полъ: «3». 14 На полъ: «4». 15 На полъ: «5». 16 Златоустъ, бесъда 88. 17 На полъ: «б». 18 Лук., зач. 114; Дъян., гл. 1. 19 На полъ: «7». 20 На полъ: «8». 21 На поль: «9», 22 Лук., зач. 110. 23 На поль: «10», 24 На поль: «11», 25 Дьян., гл. 1, ст. 8. 26 Лук., вач. 114, гл. 24, ст. 44-49.

пророцѣхъ и псалмѣхъ о мнѣ. И отворилъ смыслъ ихъ въ зрозуменью писма, и рекъ имъ, ижъ такъ писано есть, и такъ цотреба утерпъти Христу, (об. 7) и въскреснути зъ мертвыхъ третяго дня, и оповедатися въ имя его покаанію и отпущенію граховъ въ всахъ народъхъ, почавши отъ Іерусалима. А вы есте свъткове тому. И се азъ послю обътницу Отца моего на васъ; вы же съдъте въ градъ Іерусалимстъмъ, поколь приодънетеся моцью зъ высокости». А ижъ въ Герусалимъ начало и съвершеніе спасеніа нашего съдвася, яко пророкъ инше 1: «выбралъ Господь Сіона и уподобаль его ку мѣшканю собъ, то есть покой мой въвъкъ въка, здѣ вселюсь, якомъ уподобалъ его». Не на время якое, але на въкъ въкомъ покой Господень въ Герусалимъ быти пророкъ оповъдаетъ. «Благословенъ (рече Господь) отъ Сіона, живый въ Іерусалимѣ» 2.

Съ тыхъ всёхъ причинъ явно есть всякому, || (8) здравъ смыслъ имѣющему, яко кромѣ единыа истинныа святыа Восточныя церкви зъ Герусалима нащепеное и напоеныа вѣры, и непреможно съдержимыа, всѣ иншіе вѣры облудны суть, суетны и прелестные, отъ супротивнаго духа черезъ растлѣнныхъ человѣкъ отъ ложныхъ басней съставлены и намножены, на пагубу сластолюбивымъ и невѣждамъ, възлюбившымъ сей прелестный погибающій вѣкъ.

Въ <sup>3</sup> Іерусалимѣ бо и второму пришествію Христову, еже есть страшному оному суду, воздающу комуждо по дѣломъ его, писаніе быти свидѣтельствуетъ. Яко пророкъ <sup>4</sup> глаголеть: скинопигіино. А если которые не взыдуть отъ всѣхъ поколѣній земныхъ въ Іерусалимъ поклонитися Царю Господу Вседержителю, а не приложатся къ Сіоняномъ, не будетъ на нихъ дождя».

«Богъ Богомъ Госполь глагола и призва землю отъ востовъ солнца и до западъ. Отъ Сіона благолівніе п (об. 8) красоты его. Богъ яве пріндеть. Богъ нашъ, и не премолчитъ. Огнь прелъ нимъ възгорится» и прочая. И паки: «Іерусалимъ виждемъ, яко градъ; тамо съдоща престоли на судъ, престоли въ дому Давыдовъ . И инъ пророкъ 5 глаголеть: «и пришедъ, ста Господь Богъ мой, и всв святіи съ нимъ. И стануть нозъ его въ день онъ на горъ Елеонстей, яже есть прямо Іерусалиму на востокъ». О чомъ и ангели свидѣтелствоваху апостоломъ, оть горы Елеонскіа возношашеся Христосъ: «что (рече) стоите, зряще на небо: се Іисусъ вознеснися отъ васъ на небо, такожъ и пріндеть, имже образомъ видесте ero идуща небо» <sup>6</sup>.

Сего ради всв, которые отрываются отъ единыа истинным въры, зъ Герусалима, яко зъ матки и жерела, плынущее, таковін, 11 (9) якъ писаніе свидътельствуетъ, чюжи суть божественаго благословенства и Духа Святаго непричастии. Яко пророкъ 7 глаголеть: «народове бо и кролеве, если которые тобъ служити не будутъ, выгинутъ». И пакы другій <sup>8</sup> пророкъ: «и будетъ елико ихъ останетъ отъ всёхъ народовъ, которые приходили на разорене Іерусалима, входити будуть годъ отъ году поклонитися Царю Господу Вседержителю, и празновати въ свято скинопигінно. А если которые не взы-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Исан. 181, ст. 18—14. <sup>2</sup> Исан. 134, ст. 21. <sup>3</sup> На полѣ: «12». <sup>4</sup> Исан. 49, ст. 1—3. <sup>5</sup> Захар., гл. 14, ст. 5, 4. <sup>6</sup> Дѣян., гл. 1, ст. 11. <sup>7</sup> Исаія, гл. 60, ст. 12. <sup>8</sup> Захар., гл. 14, ст. 16—17.

дить на таковыхъ. Яко и самъ божемнозъ времени пребыти у нихъ, не объщася, но отречеся имъ ревъ: «яво полобаеть ин всяко празникъ прінаучій сътворити въ Герусалимъ, павы же възвращуся къ вамъ, Богу хотящу». И пакы: «суди (рече) Павелъ мимо ити Ефесъ, яко да не будеть ему закоснъти въ Асіи. Квапиль бо ся 10, если можно будеть ему въ день пятдесятный быти въ Іерусалимъ». «Будетъ бо (рече пророкъ) 11 всякъ, иже призоветь имя Господне, спасется, яко въ горъ Сіонъ и въ Іерусалимъ спасаемый». И инъ пророкъ 13: «и будетъ оставый въ Сіон'в и оставый въ Іерусалимъ; святи прозовутся всъ, иже суть написани на жизнь въ Герусалимъ». Яко и самъ божественый апостоль 13 глаголеть: «нынъ же иду въ Іерусалимъ, во служение святымъ. Влаговолиша бо || (10) Македоняне и Ахаіа общеніе нѣкое сътворити къ нищымъ святымъ, живущымъ въ Герусалимв. Благоволиша бо, и должни имъ суть. Еслибо въ духовныхъ справахъ сталися имъ учасниками погане, винни суть и въ твлесныхъ послуговати имъ». Надъ то еще просить апостоль Римлянь, «абы въ молитвахъ къ Богу помагали за нимъ, ижь бы таа послуга его, съ которою до Іерусалима идеть, пріемна была отъ святыхъ» 14. Также и до прочыхъ народовъ пишучи, не индъ гдъ, едно въ Герусалимъ къ святимъ ми-

ственый апостоль <sup>9</sup> свидътелствуеть: пробъщася, но отречеся имъ рекъ: «яко на възвращуся въ вамъ, Богу хотямимо ити Ефесъ, яко да не будетъ ему закоснъти въ Асіи. Квапилъ бо

Смотрете убо известно и разументе, каково потщаніе и усердіе им'ваше божественый апостоль еже въ Іерусалимъ въ служение святымъ, яко путнаа шествіа и прочая труды и бізды подыймуа, ни во чтожь вмёняте! Самъ свидѣтельствуетъ 16 о сихъ: «азъ (рече) не точію связань быти [хощу], но и умрѣти въ Іерусалимъ готовъ есмь о имени Господа Іисуса. По днехъ же сихъ зготовавшыся взыдохомъ въ Терусалимъ. Бывшимъ же намъ въ Герусалимъ, любезно пріаша насъ ((11) братіа. На утрінже вниде Павелъ съ нами къ Іакову, всеже пріндоша старцы, и цѣловавъ ихъ». Въ Герусалимъ бо обецие апостоли и старшіе пребывали 17, и съ всъхъ сторонъ отъ всъхъ въровавшихъ о законъ въры и о всякіе уставы до Іерусалима прибъгали. Оттуду же уставы и обычае христанскіе, отъ апостолъ и старецъ въ Іерусалимъ суженые, по вселенией розсылано. О чомъ самъхъ апостолъ листы свидътелствують 18.

едно въ Іерусалимъ къ святымъ ми- И хтожъ, православнымъ христіанилостыню приносити повельваеть. Яко номъ имянуючися, такъ нечювственъ

 $<sup>^9</sup>$  Дѣян., гл. [2]8, ст. 20—21.  $^{10}$  Въ теперешнемъ текстѣ: «тщашебося».  $^{11}$  Іондь, гл. 2 (въ старопеч. экз. ошибка: 3), ст. 32.  $^{19}$  Исаія, гл. 4, ст. 3.  $^{13}$  Римл., зач. 118, гл. 15, ст. 25.—27.  $^{14}$  Римл., зач. 119, гл. 15, ст. 30—31.  $^{15}$  1 Корин., зач. 16, гл. 164, ст. 1—4.  $^{16}$  Дѣян., зач. 45, гл. 21, ст. 13, 15, 17—19.  $^{17}$  Галат., зач. 200, 201; Дѣян., зач. 36.  $^{15}$  Дѣян., зач. 36; 37.

умитися, жебы мёль, живое божественое писаніе о единой истинной върѣ, зъ Іерусалима плынущей, опустивши, а на сусумныхъ свёта сего мудростію надменыхъ человъкъ п (об. 11) наукахъ садитися?! Во истинну таковый каждый прелщаа самъ себе погубляетъ. «Кождо бо (рече апостоль) 1 отъ своеа похоти влекомъ и прельщается». Яко пророкъ <sup>2</sup> глаголеть: «Господь праведенъ сосвчеть шіи грвшникомъ (сирвчь ввчными муками). Да постыдятся и възвратятся въспять всв ненавидящен Сіона, да будуть яко трава на будованю, котораа, первый нимъ выторгнена будеть, цосхнеть».

Аще бо и множицею тін, иже сами истинные въры погръшивше отпадоша, покушаются развратити правовърныхъ, и во свое зловъріе уклонити, пачеже славолюбныхъ и сластолюбивыхъ, ихже предщающе глаголють: «Зъ Герусалима, рече, принявши въру, неотмънне держимъ еа». Ино если неотмѣнне II (12) въру держать, то что ради не згажаются зъ Іерусалимляны? Но и святвишимъ патриархомъ звло съпротивдяются. Они же убо отъ съжитель Іерусалимскыхъ святобливыхъ прародитель своихъ во истинеей въръ въспитани суть. А прародители отъ самого Господа нашего Інсуса Христа І Христа Господа и Спаса нашего. Яко просвътившися, и отъ святыхъ апостолъ его святыя единыя истинныя въры научившеся. Также и благочестивыя отроды, сирвчь чяда своа, выхавываючи въ ней единымъ по другыхъ отъ рода въ роды зоставующе, яко щую, кресть претеривль, и о срамотв и доднесь, съ всёми последующыми не дбаль, по правицы маестату Бо-

будеть, окромъ умыслъ нехотячи обез- разсвяными. Божіею благодатію цвло и неотивнио съблюдается, и такъ далеко зловърныхъ отстоитъ, яко въсходъ солниа отъ заходу.

> II (об. 12) Обачъ же ту кождый, кому ту съ обу сторонъ подобивй ввру иняти: если голымъ и мудре змишленымъ повъстямъ людскымъ? чили щирому божественному писанію, и властнымъ сожителемъ Герусалимскимъ? Много бо о семъ трудишася святвишіе патріархи и богоносній отцы, світилницы Въсточные церкви, хотяще отъ такова зловъріа ихъ отвратити и во прежнее правовъріе паки устроити. Но ничтоже успъща. Видъвше же ихъ непреклонное жестосердіе во иступленію правозаматерфвшыхъ и неисифлно въріа симъ недугующыхъ, оставищя ихъ во своей воли ходити. Самиже подобячися угоднику Божію Мочсею, изволишя въ нищетв хочъ межи поганы, яко овечкы межи волками 3, 11 (13) эъ людми Божінии правовърными христіяны страдати, паче нижли со зловърными дочасную сладвость граха имати, болшее богатество разумъючи быти-уруганіе Христово, анижли скарбы и всякіе роскоши свъта сего погибающіе.

Также и намъ, въру истинную непрелестно держащымъ, сихъ подобаетъ вседушьно наследовати, пачеже самаго апостоль 4 научаеть глаголя: «терпливостью да течемъ на предлежащій намъ подвигъ, взираючи на началника въръ и выполнителя Исуса, который за радость, напередв ему лежаимъ правовърными христіаны, повсюду жіего сълъ». Якоже бо и звани есмо,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Iak., sau. 50, rg. 1, cr. 14. <sup>2</sup> Heag. 128, cr. 4-6. <sup>3</sup> Esp. sau. 329. <sup>4</sup> Esp., sau. 321, гл. 12, ст. 1-2.

гибающее, но до въчнаго живота нераздрушимаго. - Самъ бо Господь глаголеть <sup>5</sup>: «царство мое не есть свѣта сего. Бо если бы свъта сего царство мое было, слугы мон вэрушили бы ся за мною, абыхъ не выданъ былъ Жидомъ». Аще бо и попустиль Госполь Богъ судбами своими, имиже единъ самъ въсть, граду святому Іерусалимьскому разоритися, и поганы съобладаему быти; но въра истиннаа всяко неразрушима и неотивниа пребываеть. Аще и погани царствомъ земнымъ владнуть; върою же единъ Царь царующій Христось обладаеть. «Яко не въ промысле людскомъ, ниже въ мулрости человъчей истинаа върасъстоится. но въ силъ Божіей» 6.

Смотри недовъдомыхъ судебъ Божінхъ, и неизглаголанныа благости (14) и милосердіа щедроть его! Како правовърніи отъ своихъ присныхъ развращенныхъ христіанъ поруганіе и досажденіе терпяще, възбраняеми суще отъ истинные въры и ухыщряеми отъ нихъ въ зловъріе уклонитися! Како павы межи чюжими и безбожными Агаряны пребывающе, Божіниъ промысломъ невъзбранно истинную въру и непорочный законъ Господень цёло и невредно съблюдающе исполняють! Во**истинну** «сила Господня, яко апостолъ глаголеть 7, въ немощи нашей съвершается»! Явно бо видимъ, яко невозбранно отъ супостатъ на святыхъ ивстцахъ въ Герусалимъ офера отъ христіанъ Господу Богу всегда приносится. Яко чюдо Господне удивляа и ужасъ обдержить супостатовъ. Коегождо | твоихъ оближуть» и прочая.

не до роскоши свъта ((об. 13) сего по- об лъта ( об. 14) въ свидътельство единыа истинные въры въ день свътлаго тридневнаго зъ мертвыхъ въстаніа Христова, у гробу Господня огнь, свъту подобный, сходя запаляется, отъ негоже и свъща всъ запаляють. О чомъ всь народове въ Герусалимъ сущін колконадесять розныхъ языковъ свидътельствуютъ. И сами Агаряне, сирвчь Турцы, самовидцы симъ по вся лъта бывающе, вызнавають. едины Римляне: видяще не видять, и ушима имъ тяжко слышати! Но еще зазираючи и прочымъ клеветати не устращаются, глаголюще лжю быти и фалшъ! Обачеже и напростшему всякому сіе розсудити латвій: подобна ли есть такъ долгимъ временемъ, множае тысящи лътъ, лжи | (15) албо фалиу състоатися, и отъ такъ многыхъ народовъ розмантыхъ языковъ обличену и разорену не быти, аще не бы сила Божіа крынила и супостатомъ възбраняла?

> Мы же съ пророкомъ <sup>8</sup> веселящеся о сихъ глаголюще не престаемъ: «Пропросвъщайся, Іерусалиме, свъщайся, прінде бо ти світь, и слава Господня на тобъ въсіа. Ото тма покрыетъ землю (сирвчь сввта сего роскошъ любящыхъ заслепитъ) и мракъ на языкы, а въ тобъ явится Господь, и слава его въ тобъ досвътчона будетъ. И поидуть народове свётомъ твоимъ, и королеве свътлостю розсвъценья твоего» и прочаа вся. И пакы <sup>9</sup>: «и будуть царіе доители твои, и кнегиня кормители твои, и до земля ницы покло (об. 15) нять ти ся и прахъ ногъ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Іоан., зач. 59, гл. 18, ст. 36. <sup>6</sup> 1 Кор., зач. 125, гл. 2, ст. 4-5. <sup>7</sup> 2 (въ подл. ошибка: 1) Kop., sau. 194, rs. 12, cr. 9. 8 Mcais, rs. 60, cr. 1-3. 9 Mcais, rs. 49. cr. 23.

Госполь 2:

«За гибвъ мой поразихъ тя, милости же ради моеа въздюбихъ тя. Народъ бо и кролеве, иже тебв не поработають, погыбнуть. И наречешися градъ Господень върный Сіонъ святого Інзраилева. За то што быль еси опущенъ, и возненавидънъ, и не былъ помагаючій тобь. И поставлю тя въ радость вачную и веселіе отъ народа до народа. И разумвеши, яко азъ Господь выбавляючій тебе святый Інзраилевъ».

() въръ же, яко въ началъ писаня сего положено, также ||(16) и еще о томъ повторити есть потревно.

Въры иншее яко нъкгды не было. такъ и нынъ не есть, и вперелъ быти не имать, окромъ единое истинное, въ единаго истиннаго Бога, въ трехъ ипостасехъ, отъ всеа разумных твари, видимыя и невидимыя, рекше ангеловъ. и правовърныхъ человъкъ въруемаго, хвалимаго и покланяемаго. Такъ якъ самъ единородный Сынъ, Слово Божіе, Господь нашъ Інсусъ Христосъ, истинный Вогь и Спась нашъ апостоломъ своимъ повелъ-всъ народы въ единоначиліа ими крестити, глаголя: «шедше научите всв народы, крестище ихъ, во имя Отца, и Сына, и Святого Духа» 3. Сего ради и апостолъ 4 научаетъ глагодя: «старайтеся заховать | (об. 16) единеніе духа въ связанью повою. Едино тело, единъ духъ, единъ Господь, едина въра, едино врещеніе, единъ младенцы, подъ стихіами были есмо по-Вогъ». И накы <sup>5</sup>: «раздъленіа дарова- рабощени». «Но тогда убо, невъдуще

А зъ нивъшнее вищети и спусто- ніемъ суть, а тъйже духъ. И разділемева его, утвшаючи его, глагодеть <sup>1</sup> ніа служеніемь суть, а тъйже Госполь, И раздізденія ціліствамь суть, а тыйже Богъ, дъйствуа вся въ всехъ».

> Не иншую бо въру прежде закона н въ законъ они благочестивін мужіе ниваху, едино тукжь едину истинную, юже и днесь правовърніи христіане съдержаху. Но убо въ началь отъ създаніа міра, никакоже біз мошно предавати истинные вром посполите всемъ человъкомъ, еще невъдущимъ о Богу. Якоже бо отроча родившееся, иладо суще, аще и всъ състави телесніи, дыханіе же и вся чювст в іа, іі (17) и прочін уди всего виду, съобразно имать прочимъ съвершенаго възрасту человъкомъ, обачеже, младости ради и необученіа внов'в, всяко члонками съвладъти, сиръчъ ходити, взимати и дълати, не можеть; ниже чювствами и умомъ справовати, ажъ до взросту и укрѣпленіа члонковъ, чювствіа и ума, купноже и звычаю; но ниже покармомъ съвершенымъ съ прочими дорослыми питатися мощно бъ ему, окромъ отъ сосецъ млекомъ. Томужь подобно и въ началь отъ сътворенья свъта человъкомъ неутверженными смыслами въ познаніе единаго божества, сътворшаго ихъ, не можно было истинное въры предавати, такъ яко не можно есть отрочатъ, сосцы доящыхъ, твердыми (об. 17) покармы питати. Прежде бо потопу, беззаконно, яко дъти неразумни, по своей воли живуще, безсловеснымъ уподобищася; въ законъ же жившыхъ младенческому разуму апостолъ 6 уподобляеть: «егда бо (рече) быхомъ

Исаія, гл. 60, ст. 10, 12, 14—16. <sup>2</sup> Эти три строчки въ старопечатномъ экземпляръ мабраны врупнымъ шрифтомъ. <sup>3</sup> Мате., зач. 116. <sup>4</sup> Ефес., зач. 224, гл. 4, ст. 3-6. <sup>3</sup> 1 Кор., зач. 150, гл. 12, ст. 4--6. <sup>6</sup> 1 Галат., зач. 208, гл. 4, ст. 3.

о Богу. служихомъ невластне прирожонымъ, но неистотнымъ богомъ» <sup>7</sup>. Сего ради прежде закона, по потопъ, егда възва Господь Богъ Авраама, повелъваючи ему изынти отъ родины своеа въ землю, которую мѣль указати ему 8. не споминаеть ему оныхъ невидомыхъ небесныхъ въчныхъ роскошей; но, яко младенця, бавячи сими видомыми миутвиветь <sup>9</sup>, объцуючи , NUMBEROXOM его розино (18)жити у великій народъ, и землю тую ему и потоиству его въ обдержанье дати. Въ которой потомъ. яко первомученикъ Христовъ Стефанъ повъствуе, не мълъ Авраамъ наслъдіа, гдв бы стопы ногы поставить 10. Также и потоиству его, егда изъ Егупта извождяще, землю, млекомъ и медомъ кипящую, дати объцовалъ. Но прежде повель имъ обръзаніемъ на тьль позначитися, абы тымъ отъ иншаго народу розность мёли. И запровадиль ихъ въ Егупеть. Тамъ презъ чотыры ста лъть живуще розмножилися. Божіны же попущеніемъ и неизслёдованными судбами и промысломъ его, озлобишя ихъ Егуптяне, тяжкими работами и неволями дручаще. Аще бо бы не тако порабощени ((об. 18) и удручени бышя, то не бы ся обернули къ познанію Бога, спасающаго ихъ, ниже бы изъ Егупту изыити въсхотъшя. Но и отъ изшедшыхъ изъ Егупту личбою всъхъ шести сотъ тисящъ душъ 11, окромъ два върныхъ обрътошася, Исусъ Наввинъ и Калефъ Ефоніинъ; прочіи же всв за жестоту невърствіа своего въ пустыни потреблени бышя и погибощя 19, окромъ отродкы ихъ, еже въ пустыни отъ нихъ росплодилися, осташя.

ломъ наказуа, отъ своволности отставуючи ихъ, къ познаню своему привоетики из възрания от възрания грамоты приводятся, первіе буквы прописують и складу писменнаго научають. а кглы ся въ томъ выправять. (19) потомъ тогды до совершеннаго познаніа приводими бывають; тако и Господь Богъ, не попущаючи Израильтяновъ далъй своволне блудити, тогды, виъсто алфавитумъ и складу, наложилъ имъ законъ, и едино слово, на десятеро роздробивши, давъ имъ, абы, яко недосконалые по тыхъ десяти, яко по ступенехъ въступаючи, въ едину любовъ къ ближнимъ, и тымъ къ познанію Вога приближилися.

апостолъ 18 свидътельствуетъ, иже «весь законъ въ единомъ словъ выполняется, еже любити Бога и ближняго». Также о обръзанію албо значеню ихъ отъ иншыхъ народовъ на теле, и о покарибхъ и о иншыхъ телесныхъ мимоходящыхъ справахъ зложивши уставъ, подъ который, (об. 19) яко подъ ярмо, жестосердую шію ихъ подвлониль, абы въ тыхъ дочасныхъ трываючи училися повинованю, яко младенцы азбукамъ и складу, ажъ до пришествіа истинных вёры и познаніх вёчных небесныхъ благъ. О чымъ апостолъ 14 свиивтелствуетъ глаголя: «прежде пришествіа въры, поль закономь стрежени быхомъ, затворени въ хотящую въру открытися. Прото законъ наставникъ намъ бысть въ Христа, абысмы отъ въры усправедливени были. Пришедши же въръ, ктому болшъ не подъ пъстуномъ есмы (рекше не подъ закономъ)» Жестосердый же народъ и прочаа. Сего ради Господь Богъ, яко жез- Жидовскій, отъ врага и ненавистника

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Галат., зач. 210, гл. 4, ст. 8, <sup>8</sup> 1 Монс. 12, <sup>9</sup> 1 Монс. 13, <sup>10</sup> Дёлн. 17, <sup>11</sup> Числ. 14 и 32. <sup>19</sup> 5 Монс. 1. <sup>13</sup> Галат., зач. 212, гл. 5, ст. 14. <sup>14</sup> Галат. зач. 208, гл. 3, ст. 23—25.

зведеный, засадился на дочасномъ, рекше на Мочсеовъ, законъ, властне ((20) яко дъти на азбукахъ. И опершися, дальй до съвершенных наукы и познаніа истинные віры поступовати не хотять. И въ томъ упорномъ безуміи своемъ валяючися погибають. О ниже самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ свидътельствуетъ 1: «вы (рече) отца вашего діавола есте, и похоти отца вашего хощете творити» и прочаа. Яко апостолъ <sup>2</sup> глаголетъ: «аще бо бы первый онъ законъ досконалый быль, не бы второму знайдовалося мъсто».

Сего ради Господь Богъ Вседержитель, подавши законъ людови Жидовсвому черезъ Мочсеа угоднива своего, и мъстце обравъ Герусалимъ градъ святый, тамъ же, а нигде инде, ку хвале имени своего храмъ създати повелъ. Яко пророкъ свидътелствуеть глаголя: ! (об. 20) «избра Господь Сіона, изволи ѝ на мъшкане собъ. Се покой мой въ въкъ въка, здъ вселюся, яко изволихъ ѝ». Тамъ пророкы посылаеми бѣху, поучаючи и упоминаючи людь вѣровати, опов'вдуючи пришествіе Христово. Тамъ, яко ся вышшей о томъ написало, всему спасенію нашему начало и съвершеніе бысть, и единой истинной въръ доконченіе и утверженіе съдълася. О которой въръ самъ Господь свидѣтелствоваль <sup>в</sup>, утвержаючи ея знаменьми и чюдесы и различными моцми, и Духа Святого раздёленьми по своей его воли, абы надъ то, што ся вже исполнило и знаменми и чюдами божественными утвердило, иншыхъ въръ не шукали, и никому ся зводити

спасеніа рода человіческаго діавола апостоль 4 крівню усугубляв запрещаетъ глаголя: «но аще мы, или ангель съ небесе благовъстить вамъ паче, еже благовъстихомъ вамъ, анаоема да будеть. Якоже предрекохомъ, и нынъ пакы глаголю, аще кто вамъ благовъстить паче, еже пріасте, анаоема да будеть».

А такъ аще и мнится нъкоимъ отъ скудоуміа нерозсуднымъ, много розмантыхъ въръ быти, но, окромъ единыа истинным въры, иншіе всь суть суетны, облудные отъ лжи съставленые, самаго діавола черезъ растлінныхъ и лукавыхъ человёкъ насваные на пагубу неутверженымъ скудоумнымъ и сластолюбивымъ человъкомъ, ониже вмъсто Бога чреву своему поработитася. Симъ бо оружіемъ, режше чревобъсіемъ или сласто (об. 21)любіемъ, врагъ Адама изъ раю изгнана быти сътвори, и Еврейскій родъ въ идолослуженіе уклони, и иныхъ многыхъ родовъ, прежде пришествіа въры, на погубленіе привелъ. Также и нынъ, по пришествіи Христовъ, не престаетъ въ сынохъ противленіа волю свою врагь дійствующе, много пагубныхъ ересей вивсто ввры въздвизаа межи христіаны розстваеть, и сими слабыхъ и нестаточныхъ прелщаеть, яко да, межи многыми прелестными его върами погръшивше, истинных въры не познають, и своего спасеніа отпадше съ нимъ, въ геенскіа мувы осудившеся, въвержени будутъ. Аще бо и мнятся погръшившіе въры истинныа-въровати Богу, но всяко суетна, ложна, бъсовскаа ||(22) въра таковыхъ. Яко апостолъ 5 сведетелствуетъ глаголя: «и бѣсы вѣрують и дрыжать». въ томъ не давали. Яко | (21) о томъ | Якоже бо окаленыхъ Жидовъ врагъ

<sup>&#</sup>x27; Ioan., sau. 32, rg. 8, cr. 44. <sup>2</sup> Евр., зач. 319, гл. 8, ст. 7. <sup>3</sup> Мато.. 75; Дъян. 33; EBP. 305. 4 Farat., sau. 199, rg. 1, cr. 8-9. 5 Iabob. sau. 53, rg. 2, cr. 19.

предстивши, яко детей несмысленных духом влостивым поднебесным. Восна азбукахъ запялъ, не попущаючи дальй поступовати имъ къ познанію истинныя въры, но и на самаго, въ негоже въровати подобаетъ, на Христа Спаса нашего въоружилъ ихъ, и на правовърныхъ враждовати и мастности ихъ вылужати устроилъ. Также и безбожныхъ Измаилтянъ, ли Агарянъ, рекше Турковъ и Татаръ, сквернымъ псомъ Моавъометомъ предстилъ, и крови христіанскіа проливати, и маетности чюжіе въсхищати устроиль ихъ, отворду козньми своими враждебными правовърныхъ поборяюще.

II (об. 22) Присмотрися кождый и извъстно увъждь, яко межи своими завонопреступникы, окаянными Жидами и безбожными Агаряны, волю вражію двиствующими, жадныхъ розруховъ въ прелестной въръ ихъ не чинитъ, но. яко своимъ, пособствуеть имъ. Кождый бо съ нихъ прелестную въру свою неотивнно всегда съдержать. Окромъ на правовърныхъ всеми силами своими супостать и врагь нашь діаволь вьоружаючися ополчаеть. и безпрестани устремляется, творяще розрухы. згоды и розорваня въры. Отвсюду бъды, напасти и гоненіа воздвизающе, Богу попущающу, абы боголюбцы объявлени были, а сластолюбцы обличилися. «Подобаеть бо (рече ||(23) апостоль) и ересемъ въ васъ быти, абы досвътчоные явни были». «Сего ради (научаетъ насъ глаголя) 6 облечитеся въ всеоружіе Божіе, же бысте ся могли остояти противъ кознямъ діаволскымъ. Не есть бо нашя война противъ плоти и крови. но къ князствамъ, владностямъ, держа-

пріимъте заслону въры, въ которой възможно есть всв стрвлы непріазнины роспаленыа угасити». Вся бо възможна истиновърующему: «есть <sup>7</sup> бо въра сподъванымъ речамъ члонокъ и досвътчене невидомымъ, въ которой свидътельствовани бышя древніи». Прежде закона убо самъть Богомъ направляеми: Енохъ, Ное, и Авраамъ, (об. 23) Исакъ, Іаковъ и прочіи святіи ловъцы. Въ законъ же угодникомъ своимъ законодавцемъ Мочсеомъ и пророками Господь Богъ правяще людъ свой, наставляа ихъ завётомъ своимъ на истинную въру божественаю хотъніа своего, О Авраам'є убо яко прежде закона самъ Христосъ сведетелствуеть въру его законопреступнымъ Іюдеемъ глагодя 8: «Авраамъ отецъ вашъ радъ бы былъ, жебы видель день мой, якожъ видълъ и розрадовался». Сего ради и апостолъ 9 глаголетъ: «по въръ умроща всъ непріемше обътованіа, но здалека видівше и цівловаща». Въ законъ же въровавшихъ Христосъ выспоминаеть 10, «яко подобаеть скончатися всёмъ написанымъ въ законё Мочсеовъ и пророцъхъ, и псалмъхъ о мнъ». «Конецъ бо 11 закону Христосъ (24) въ правду всякому верующему». Яко апостолъ свидетелствуетъ, ижъ всв святіи такъ въ законъ, яко и днесь въ благодати единою истинною в врою оправдаются. Пишеть 12 о томъ такъ глаголя: «не хощу, абысте не мъли въдати, братіе, ижь отцы вашы подъ облакомъ были, и всъ скрозъморе прошли, и всв отъ Моусеа крестилися въ облаку и въ морю. И всѣ тотъ же пещымъ свътъ темностный въка сего, къ кармъ духовно вли, и всъ тоежъ питіе

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ефес. sau. 233, гл. 6, ст. 11, 12, 16. <sup>7</sup> Евр. sau. 326, гл. 11, ст. 1—2. <sup>8</sup> Іоан. sau. 33, гл. 8, ст. 56. <sup>9</sup> Евр. sau. 328, гл. 11, ст. 13. <sup>10</sup> Лук. sau. 114 (въ подлин.: 112), гл. 24, ст. 44. 11 Римл., вач. 103, гл. 10, ст. 4. 12 1 Кор., вач. 143, гл. 10, ст. 1-4. РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА.

mech rouse u up minus 1.

ся (коръ; вотрачени бо суть въ пустыни, пріниовали. И прочаа, весь псалонъ о Видите, яко въ законъ такъ и днесь томъ. Сего ради всею силою держащеся иъ благодати толко истивновърующ[i]e | (об. 25) Іерусалина, не претворяйны спасаруся. ((об. 24) зловърнін же по- ся отъ востока на западъ, отъ света въ гибають. Сего ради и Давидъ царъ и тму. Герусалимляне бо есмы Въсточное прородъ, о обониъ събранью святых святое церкви, истинных матере дети, такъ воваго завъта, яко и стараго за- не чинии жъ себе любодъйчищами. вону, сугубо, рекше-двояко, спомимаеть въедино злучаючи, такъ инше 3: «Іерусалимъ, Іерусалимъ, будуемъ яко градъ, которому учасництво его посполу». Яко убо предъ пришествіемъ Христовымъ старого завону праведнін лидіе, также и по пришествію Христоя новаго завъта правовърнін христівне, обон единою истинною візрою жь Герусалима будовалися, и посполу учасниками еа ставалися. «Тако бо глаголеть Господь: се покладаю въ основание Сіону камень красуголенъ» и прочая . Авъ бо стънъ единымъ угломъ съдержатся, то есть стараго и новаго закону // (25) правовърнін единою истинною нарою на вамени Христв истиномъ Вогу будуючися, спа-**СВИТЕ.** О немже апостоль 4 свильтелствуеть глаголя: «тый бо есть мірь нашъ, сътворивый обоя едино, абы оба вбудовалъ собою въ единаго новаго человъка, чинячи покой». И пакы маломъ: «тамъ (рече) сходилися покольны, покольныя Господня, свыдыстно імпрамльское ку вызнаванью именуе, предъ пришествиемъ Христовымъ ангелу: «Герусалимлянинъ хощу быти».

LYNORDO HILIN. Iliany 60 25 gynordaro ctaporo saeghy centrolineurs indice; a наследуючи канени, а канень быль другые новаго завета зь ровныхъ на-Хонетось», «Інеусь Христось вчора и родовъ православин христане, обои зъ Герусалима благочестивую въру н Велже не въ множети в наз вохал-пынзнанье имени святому Госполню

Паметаймы <sup>5</sup> повесть о некоемъ старцу неискуснымъ у въръ, который хочь много трудился и нероспустне жиль, толко отъ неразуміа, гав ся колвекъ случало ему, въ церквахъ иновърныхъ, любъ Арменской, любо Латинской, или Жидовской, или въ которой колвекъ еретической бывалъ, и пъніа ихъ до вонца слухиваль, а тыпь оть единна святна съборныя апостольскія церкви чюжимъ ся быль сталь, и мало всего труда своего не погубиль. Въ единъ же отъ дній ангель Господонь выпроси его глаголя: «повёждь ми, (126) старче, егда умреши, како хощеши, або тя погребено: по Егупетсву, ли по Арменску, по Ерусалимску, или по Римску?» И до трехъ седмицъ положи часъ ему, абы, розмысливши о собъ, на то ему отповъдь далъ. Калугеръ же, въдый единаго старца искусна и мудръйша себе, иде въ нему. выпращаа о семъ, да научить й, како имать ангелу Господню отвёщати на то. Пріемин же калугерь изв'ящаніе отъ старца, егда срвте его ангель, въпраии Господия». Кдины поколенья име- шах ответу въ него, отвещавъ рече

<sup>1</sup> Nap., sau. 334, rg. 13, cr. 8, 2 Hoag. 121, cr. 3, 3 Heaig, rg. 28, cr. 16, 4 Edec., sau. 221, rg. 2, or. 14, 15. " Ha month: and Hpon(ory), mem(adps) 5.

дилъ еси душу свою оть въчных MVRH».

Въдомо буди всякому христіанину, яко аще кто не станется учасникомъ въры сего чювственаго | (сб. 26) Герусалима, въ немже Христосъ родился, и распять бысть, и изъ мертвыхъ въскресе, и на небеса възнесеся, таковый важдый вымазань будеть съ книгь въчнаго живота, и зъ онаго мислеинаго небеснаго града Герусалима извержется. Якоже бо вто мняйся духомъ молитися, тёломъ же въ молитвѣ ленивъ трудитися, прелщаеть себе. Или егда вто требующему и просящему милостыни не подасть, но толко словы ласкателными отправить глаголя: «иди съ миромъ, гръйся и насы**шайся»**, ничтоже ползуеть себе и оного. Не спострадуай бо братіямъ сущымъ въ скорбехъ, не можетъ доспати въ любовъ Божію и ближняго своего. Также и сего виломаго Герусалима несподобившися въры учасникомъ 11(27) быти, не имать таковый ни коеаже части въ ономъ мысленомъ небесномъ градъ Герусалинъ. Вся бо духовнаа оть телеснаго ражаются, яко оть годаго зерна класъ. Тако бо упрежаютъ всегла телеснаа духовныхъ, видомаа невидомыхъ. Якоже бо и въ началъ създаніа, впредъ Богъ отъ персти сътвори тело Адаму, и потомъ дуну на лице его духъ живота; а такъ дер- отъ Отца исходящъ изливается Хрижащенся единых истинных въры сего стоиъ Спасителенъ нашниъ въ сердця чювственаго видомаго Герусалима — боголюбивыхъ творящыхъ божественна сподобимся наследнивами быти онаго заповеди его. Яко блаженый апостоль инсленаго небеснаго Герусалима, его- Петръ свёдетелствуеть в о Христе глаже буди получити всемъ намъ, благо- голя: «обетование Святаго Духа принмъ датію и человъволюбіемъ Господа на- оть Отца, изліа». Сей убо истиный

Речеже ему ангелъ: «добре, высвобо- шего Інсуса Христа, съ иниже Отцу, купно съ Святымъ Аухомъ, слава и держава, честь и покланяніе, ныив и присно (66. 27) и въ въвы въвомъ. Аминь.

> (28) 6 O MCXOZZEHID BCECBATOFO н животворящего Луха.

> Яко отъ Отца единаго исходящу ему, якожебо единородный Сынъ Слово Божіе, прежде въкъ отъ Отца родися, сице и Духъ Святый отъ Отца исходитъ: Сынъ убо ражателив, Духъ же Святый исходителив, отъ тогоже единаго начала, яко отъ источника и кореня божества, отъ Отца израстошя.

> Инакоже исповъдующе - и отъ Сына исхождение Духу Святому умышляюще, да въсть таковый, яко не отъ божественнаго писаніа глаголеть, но отъ суеты ужа своего, отъ вымысловъ человъчесвыхъ предстившися съставляетъ.

## **|| (об. 28)** Предсловів.

«Всяко 7 дааніе благо, и всякъ даръ свершенъ свыше есть, исходи отъ Отца свътомъ». Свъть убо истинный Інсусь Христось, яко самъ свёдётельствуеть <sup>8</sup> глаголя: «азъ есмь свёть міру». Даръ же свершенъ Духъ Святый,

<sup>6</sup> Вся эта страница въ старопечатномъ экземпляръ напечатана киноварью. 7 Іаков., зач. 50, гл. 1, ст. 17. 8 Іоан., зач. 29, гл. 8, ст. 12. 9 Дан. зач. 5, гл. 2, ст. 33.

Лухъ Святый, исходя отъ Отца годнымъ лается, «аще и въ мірв бв, и міръ твиъ бысть, но міръ его не позна». Самъ бо свёдётелствуеть глаголя 1: «аще кто не родится свыне, не можеть ((29) видети царствіа Божіа. Рожденое бо отъ плоти-плоть есть, а рожденое отъ Духа-Духъ есть. Духъ бо, идъже хощеть, дышеть, но не въси, откуду приходить, и камо идеть; таво есть всякъ человъкъ, онъ же отродится зъ Луха». Не разумъють бо твлесные духовному, и не могуть видети отъ грубости телесное духовныхъ поступковъ его.

Якоже бо мірь не позна истинаго свъта, сиръчь Інсуса Христа единороднаго Сына Божіа, яво апостолъ 2 свъдътельствуетъ глаголя: «понеже бо въ премудрости Божін, не разум'в міръ премудростію Бога»; также въ истину свъта сего мудростію дмущнеся, не разумвють Всесвятаго Духа отъ Отца исходящаго, и Христомъ истинымъ свътомъ достойнымъ дарующаго. Яко о томъ самъ ||(об. 29) Господь нашъ ученикомъ своимъ свъдътельствуетъ 3 глаголя: «азъ умолю Отца, инаго Утвинтеля дасть вамъ, да будеть съ вами въ въкъ Духъ истиный, егоже мірь не можеть приняти, яко не видить его, ниже знаеть его». Сего ради страшно и трепетно есть намъ, тѣлесными страстьми съдержимомъ сущимъ; и тиною грѣховнаго бренія окалянымъ, нестерпимому пламени тресветлаго божества касатися. Не терпить бо таемница опытоваема быти. Аще бо избраный съсудъ писаніа до третего небеси въсхищеный, о собъ младенця умудряющаго,

свъть, имже свершенъ даръ, рекше глаголеть 4: «нынъ (рече) отъ части разумъваемъ, и отъ части пророчьствуемъ», -- не явно ли неистояство и суемудріе таковыхъ, || (30) они же, не преставаючи на живыхъ словахъ самаго Христа истиннато Бога и Спаса нашего. но, отъ гинлыхъ долу ползающихъ хитрословій человіческих вимисловь, покущаются скрытость божественаго естества показати. Апостолъ сотъ части» рече «нынъ разумъваемъ, и части пророчьствуемъ», сін же, отступивши духовнаго разума, предстившися геометръйскими образованми и про--ыв имкнрафо имимирала улод имир мысловь человеческыхь, глаголють раз**умъти**—не отъ части, но всего божественнаго естества мнятся достигнути. Што ниже самимъ твиъ безтвлеснымъ сидамъ небеснымъ постижиесть! Karo ნი твари Твория постигнути будеть мощно?! А ижъ не безъ бѣды на таковая дерза (об. 30)ющимъ, сего ради и мы, худоумніи, гръхомъ порабощени, трепещуще, не ствемъ таковыхъ неизреченыхъ и непостижимыхъ касатися.

Епнакже не отъ своихъ умышленій, но отъ нъкоихъ трудолюбныхъ старенъ въ духовномъ любомудрін въспитаныхъ, пачеже отъ Максима инока святыа Аоонския Горы сожителя (онъ же отъ божественыхъ писаній и отъ святыхъ богоносныхъ отецъ вселенскыхъ учителей избравши, будучи у православнаго государя великаго внязя Московскаго. написаль противь таковаго суемудріа нъкоего Николаа Нъмца), съ котораго его и мы, Божіею божествений апостолъ Павель, будучи шію, иже сліпия просвіщающаго и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Іоан., вач. 8, гл. 3, ст. 3, 6, 8. <sup>2</sup> 1 Кор., зач. 125, гл. 1, ст. 21. <sup>3</sup> Јоан., зач. гл. 14, ст. 16-17. 4 1 Кор. зач. 154, гл. 13, ст. 9.

ла въкратив избравшы, здв написа-XOMB.

Конецъ предсловію.

II (31) О исхожденію утвінителнаго всесвятаго животворящаго Паравлита Духа, отъ Отца единаго.

Глаголеть Максимъ въ своихъ списанихъ: аще бо свъть Господь нашъ Інсусь Христось, и животь и истина (въ немъбо, рече 5, «животъ бѣ, и животь бъ свъть человъкомъ, и свъть въ тив светить), певная тогды смерть и явная лжа. и темность осягненая суть, супротивные посполу всв еретическіе брѣдни, яко не отъ присно текущыхъ источниковъ разумнаго Інзраиля востекающін, но отъ мутныхъ рововъ въскисающе, къ погибели и удавленію внутренему пріимующихъ. Мы же отъ пророка повелъ (об. 31)ваемы есмо въ перквахъ благословити 6 Бога Господа отъ источникъ Інзраилевъ.

Зухвално бо велии и назбыть смѣло есть и помышляти мовити, переправуючи слово Божественаго Параклита, свита пролитиемъ просвищаемо. А то есть властнаа высокость Латинское хоробы, котораа промежъ насъ и ихъ перегорожаеть. Пагубны бо и прочаа ученіа ихъ мудрованіа. И богоносныхъ отецъ, седиъ кроть събравшыхся, преданіемъ и ученіемъ далече отстоять, такъ много, же толко самому Вогу то исправити мощно. Но зрозумъетъ сеа повъсти силу-кто не въ иншыхъ мъствхъ; толко въ самомъ томъ велеславномъ Римъ быти усхочетъ: тамъ беззаконно выполняемая узрить, оть выно (32) сящихся на высоту Божно и апостольская мѣста удерживати хваля-

отвращению достойна. Еднакже KV источнивъ и фундаменть всёхъ злыхъновина, яже о Святыть Дусь, съ которою и прочая злаа посполу уведошася.

Аще бо и оть нашыхъ мнящыхся правовърныхъ нъкоихъ, отъ неразсужденіа и скудоуміа ихъ, видится мала розность, еже и отъ Сына исхожленіе Духу Святому прилагати; но <sup>7</sup> да въсть всякъ, яко умышленіе то, надъ всё ереси главивищее, отъ негоже всв иншые ереси прозябають. И не дивно таковымъ въ всёхъ иншыхъ духовныхъ справахъ блудити! Не бо въ тому возможно есть благословити правъ, и правила съставляти, будучи Паракли (об. 32)това натхненьа лишенымъ. Како бо духъ въдхнетъ, въ нихже Богъ Отецъ откиненъ свойства дыханіа? Духъ бо, якоже глагола Госполь, гдв хощеть, дышеть. Хошеть же не индъ, толко гдѣ Отецъ и Сынъ правомудрне съ твиъ благословится, и по преданіемъ чествуемымъ богоносныхъ отецъ славословится. Едина бо воля Отца и Сына и Святаго Духа, якожъ убо едино существо и сила, и не есть розности волямъ въ Святви Тройцы. На тую тогды высовость слово обращаемо есть, и всякымъ порядкомъ въ щирой любви недугующыхъ разумъ лечити подобаетъ, посполитаго лъкаря и Спаса Інсуса Христа проводника въпредъ выставяюще къ выпытанью истины. И правдивымъ словомъ повъсть нехай исправляется, 11 (33) не въ помышленихъ ложныхъ образованій геометрійскыхъ истину показующе, но богогласы, богоносныхъ въдхнеными И отець указаньми чистъйшыми, и каковыщихся. Вся бо въ нихъ люта, и вели- ми подобаетъ быти в, отъ свъта исходя-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Іоан., гл. 1, ст. 4—5. <sup>6</sup> Исал. 67. <sup>7</sup> На полъ: «Отъ всѣхъ ересей главнѣйшаа—еже н отъ Сына исхождение Духу Святому привдащати». 8 Іаков., зач. 50.

ще намъ, што выше насъ, и всего ангельскаго разума выше суще испытовати и изыскывати.

А нехай не мнимаеть кто, жебы свудни были або недостаточни богоноснім отцы на мов'я; но почестію сълержими, што къ предавшимъ намъ таинство въ Тронцы недостигнено. Которое молчаніемъ почитати подобаетъ 1, не яко непотребное, но яко невымовное и непостижимое. Мы же доволни будучи отъ Господнихъ ваповъдей и (об. 33) указаніа и оть богоносныхъ отецъ преданіа переставающе.

Въмы бо извъстно, иже не тіи суть глаголали, но Духъ, иже отъ Отца <sup>2</sup>, яко Іоанъ Дамаскинъ научаеть насъ глаголя: «поданое намъ и закономъ и проровы и ечангелисты, и познаваемъ и чьстимъ, ничтоже далъй ищуще. Богъ бо сый благъ, и всяваго добра податель, што намъ годно разумъти, то открыль есть; а чего знести и спростати не можемъ, замолчалъ. Се да възлюбимъ, и въ томъ да пребываемъ, не прекладаючи границъ въчныхъ, ниже преступаючи божественая преданіа. Иже бо мало, или велико отъ божественыхъ откидаеть, весь откидаеть законъ, и вчитается посполу съ преступающими его». Сего ради толь далево отстоимъ // (34) лукавствовати или выкручати, альбо новину смёти въ поданномъ намъ крвице вызнаню соборное апостольское непорочное въры вносити, яко и власваго своего живота навъты надъ преданіе номышляти смертоносныя.

Въми бо, въми извъстно, и отъ божественыхъ писаній о семъ упевни-

щымъ истину облистающе, възбраняю- шее отъ ученій вірів, или премінитьпревелихъ есть отрицаніе и въчнаго живота отпаденіе и прежде иныхъ всёхъ свёдётель есть самъ, основатель въры нашея, и всеа истины и правды началникъ, Господь нашъ Інсусъ Христосъ, который, начинаючи богодъщеое учителство къ своимъ ученикомъ, аки основание кръпко и непорушно то подкла (об. 34)даетъ, штобы съ всякимъ прилежаниемъ и стережениемъ многымъ даже и до маленшее заповеди его съблюдати непорушны и неотивнны. Глаголеть бо въ еуангелін 3: «иже убо раздрѣшить едину отъ заповѣдей сихъ меншыхъ, и научите тако человъкы, мній наречется въ царствіи небеснемъ» и прочаа. А еже мній, -Златоусть, выкладаючи то слово, «осуждень будеть» вытолковаль. Аще 4 бо за еже рещи кому брату своему, называючи его уродомъ, рекше-дурнымъ или глупымъ, повиненъ есть гесний огнянь, -- коль паче иже разорить кую оть заповъдей повинень будеть осуждению!

Не мнимай же кто, ижь бы о законныхъ заповъдехъ сія глагодалъ Христосъ, для того, ижъ вышей рекъ, «iota (35) едина, или черта едина отъ закона не прейдеть», и прочая, — неистинив таковый мнить или речеть. Заразъ бо по сихъ глаголеть: «яко аще не избудеть правда вашя паче книжникъ и фарисъй, не внидете въ царство небесное. Слишясте, яко речено бысть древнимъ: то и то; азъ же глаголю вамъ: се и се> и прочаа, яко тамъ ширей о томъ писано. Самъ бо Спасъ первый суботу разръщаще, тъмже и отъ фарисей оклеветашеся глаголющыхъ: «сей человъкъ нъсть отъ Бога, яко не хомся, ижь если што порумить мальй- хранить суботы». Но по немь и учени-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полѣ: «недомыслимое молчаніемъ чести подобаетъ». <sup>2</sup> Мате., зач. 36. <sup>3</sup> Мате., 884. 11, rg. 5, ct. 19. 4 Mare., 884. 12, rg. 5, ct. 22.

ный апостоль Павель 5: аки противу всёхъ законныхъ заповёлей, которые пріндушую истину образовали, нихже всёхъ себе отвративше, вся разориша. Яко о томъ Лѣаній 6 Коб. 35) свещенаа книга и иныя богодухновеныя писанія обьявляють.

Явно есть, иже о заповъдехъ благоголати Спасъ сія глаголаше. Сего ради и кончаючи богольшное то учителство. таковою запов'ядію зася учениковъ своихъ привладне утвержаетъ, глаголя 7: «всякъ убо слышай сія моа словеса и творить я, уподоблю его мужу мудруз и прочая, яко тамъ писано. Не глаголеть бо Госполь, яко «всякъ слыша Моусеемъ въ законв древле глаголанаа», но «всявъ убо слышай словеса моа сія». А не толко въ томъ Спасъ заповѣдаль намъ съблюдати свое боголвиное учительство, но и въбожественомъ ечангеліи, еже отъ Іоанна, ни единою, но многащи сіе видится творя съ великимъ прилежаніемъ. Овогда убо ((36) прикладне глаголеть: «не входяй дверми въ дворъ овчій, но прелазя инуды, тъй тать есть и разбойнивъ». Ктожъ иншый може быти «дверь», окромъ глаголавый, «азъ есмь дверь овцамъ»? Овогдаже глаголеть: <рез овця своа изводить, предъ ними холить, и овия последують ему, яко знають глась его, по чюжемъ же не последують, но бежать отъ него, понеже не въдять гласа чюжаго». И паки глаголеть: «пребывайте въ любви моей». А како маемъ пребывати въ ней, научаетъ глаголя: «аще заповъди мов съблюдете, пребудете въ любви моей». И паки: «аще вы пребудете

цы его, отъ ниже первый божестве- мои есте и познаете истину, и истина своболить васъ».

Сего ради. Н(об. 36) не явно ли съставляють глаголющіе, ничего не порушили отъ божественнаго еуангеліа? А толь грозную и высокую догму, сирвчь-ученіе, отъ самаго Спаса Христа ученивомъ гласомъ живымъ поданую. Послъдъже, по нъколикихъ лътъхъ възнесеніа Христова на небеса, отъ блаженаго Іоанна въ Патив островъ виконаную писаніемъ, и запечатлену Лухомъ Святымъ, не устращаются перечиняючи и приложениемъ чюжаго гласа въ свещеномъ вызнаню вёры псуючи. Или како похвалятся втому, жебы съ Христомъ збирати мъли, науки его не стерегучи? Какоже не вывнятся и не розумены будуть за злодень и разбойниковъ, не ечангелскою дверію въ дворъ овчій входяще? Или како истиною свободятся ((37) отъ мукъ безконечныхъ, они же истинв еуангельской не повинуются отъ толика многа и такъ великихъ богоноснихъ отецъ свъдътелствованой и утверженой? Какоже отъ любви Спасовы не имуть быти отлучены, не хотяще его богословіа о Святьмъ Дусь послушати? Но отъ згнилыхъ тыхъ и по земли валяющихся блудомышленій, прожнею мудростію свъта сего оттегаеми. Паравлятова достоинства единоисходно отъ Отца, сіи же великою глупостью своею дввив началы написують, не въдуще, яво единородный отъ Отца единаго и единъ ражателнъ ражается, и особность его есть единородство, такоже и Духъ Святий равенъ сый въ всемъ Отцу и Сыну, единъ тъй исходне отъ въ словесъ моемъ, въистину ученици Отца единаго 11 (об. 37) исходитъ. Се-

<sup>&</sup>lt;sup>- 5</sup> Евр. вач. 328. <sup>6</sup> Лѣян., зач. 36. <sup>7</sup> Мате. вач. 24. гл. 7. ст. 24.

звонтшаа. Тъмже и апостоль Павель от философіи прожняго животворную винограда чашу стно, къ Каласаемъ 1 ниша заповъ- за то, ижъ болшъ внъшнему діалективасъ не былъ крадоводя философіею и слёдують, анижли внутрьной церковпрожнею зрадою, водлугъ вымысловъ ной богодарованой философіи. или уставъ человъческыхъ, по составленіемъ світа сего, а не по Христі». любно словъ внішнихъ, рекше-зверх-Тавже и до Галатовъ <sup>2</sup>, утвердити нихъ, въданіе. Але толю къ звычаю, хотя, глаголеть: «но аше мы или ангель съ небеси благовъстить вамъ надъ то, што есмо благовъстили вамъ, анаеема (1 (38) да будетъ. Якоже предрекохомъ, и нинъ наки глаголемъ, если вто благовъстить надъ то, што есте приняли, анаоема да будетъ».

Смотрете известно, како божественный апостоль философіи годность прелестью или ошуканьемъ имянуе прожнимъ, и крадущю простыхъ разумы, яко водлугъ поданьа людскаго, водлугъ смысловь сегосветнихь, а не водлугь Христа сущую. Чили не тоею Латинстін сынове ходять днесь, и переворочають апостольскую истину? Обачишь въ Италійскыхъ странахъ по подобію потомковъ текущихъ, начеже потопляющыхъ, Аристотеля з и Платона, и прочыхъ, што въколо ихъ. И ни которое ученіе въ нихъ, ни человіческое, ани божественое, ((об. 38) твердо быти мнится, если не Аристотелскими силогизмами ствердять è. И аще не эгожается зъ умъетностю ремесла ихъ быхъ не съткалъ цаучиныхъ поставовъ повазаніемъ, сіе яко кудівшее отки- моими мысльми утлыми. Не претворяй, дають. Или если што видится про- рече, границъ ввчныхъ, што положили

го ради и единоисходно происхожде- тивно ремеслу ихъ, сее оттинаючи ку ніе сущи нарицается. И то особность догожденію Аристотелское ум'ветности его есть свойствентаниаа, сиртнь при- перечиняють. И такъ беззаконствують предшеня скоро отъ Жидовскаго омороченья и оманени, яко о бесмертіи душя, и о неистовства очинувшися, и истиннаго будущемъ утъщению праведныхъ, и о всю строенію върныхъ отъ нинешняго жииспивъ, Спасову волю познавши извъ- тіа отходящыхъ, всего того стражуть, даетъ глаголя: «Стережетеся, абы вто ву, сиръчь спирателному въданію по-

Добро 4 въ истину || (39) и достоштобы право глаголати, и къ наостренью разума и выполерованью его, а не ку знайдованью божественыхъ догмать, рекше ученій, и не къ россуженію ихъ. Понеже божественна догматы выше всякаго помысла суть, и выше всякаго зрѣніа существенаго и безтвлеснаго: върою токмо зрима и познаваема, и всякое умфетности логійсвое, сирвчь многословное, отбъгають и превысоко възлетуютъ. Што добре въдый блаженный Іоаннъ Златоустъ, въ словъ своемъ, еже видъніе Исаіа пророка толкуючи о сераоимъхъ, въ единомъ отъ стиховъ написалъ тако глаголя: «Яко убо видълъ пророкъ, сіе | (об. 39) глаголеть, а которымъ способомъ видель, то замолчаль. Прінмую глаголаное, а не подробну роспитую замолчаное; разумью открытое, а не допытываючися скрытыхъ. Сего бо ради и скрыто есть, яко непостижимо суще. Поставъ злать есть писаній чтеніе, основа злата и утокъ злать, да

¹ Колос. зач. 254, гл. 2, ст. 8. 3 Галат. зач. 199, гл. 1, ст. 8-9. 3 На полѣ: «Аристотеля отъ Христа вёрнёйша Латини мнять». <sup>4</sup> На полё:«Годность философіи внёшнее».

отны твои. Не безъ бъды бо есть границы възрушивати! И како то, што Богъ намъ положилъ, преложить дерзнеми?»

О невымовнаго благогов винства и смиреніа блаженаго отца учителя вселенскаго! Како не смѣаше множае вывъловатися или (40) глагодати и помышляти, надъ то, што благому и достойному рабу Господню въдати длъжно бъ; но довляшеся глаголанымъ отъ пророка. Аще и отъ небесе благодать и премудрость обитаемую въ собъ имъяще; обачеже умаляюще своя богольпная умышленія, паучынымъ поставомъ уподобляеть. Горе же нашему надменому высовоумному зухвалству и скверному безстудію, еже смівемь на божественыя таемницы възноситися, котооме всякымъ способомъ и самимъ ангеломъ недостигнени суть! Мы же, по подобію безсловесныхъ скотовъ 5, претворившеся гиоснымъ сладострастіемъ прилепляющися, и малымъ некоторымъ и скорымъ зверхнимъ любопрѣніемъ болшъ, нижли (об. 40) философіею разгорфинися, отынуль иніи наскачюте, яко звърје дикје, ризу или одежду церковную, отъ вышняго богословіа истканую 6, раздираемъ лютъ діалектическими усилованми и сооизматы, сирѣчь злохитрьствы, препираемся прожно, показати котя человъкомъ реченная священная таинства, яже отнюдъ неизреченна и неудобъ разумъваема, токмо единой Святьй Троицы въдома суть. И како то, што Богъ положиль, преложить кто смфеть?!

Но Латини убо тщеславіемъ высокоподвизати такъ великаго и крѣпваго къ другому.

основаніа, всего божественаго непорочные въры нашея, уставленое прежде отъ Бога, потомъ отъ толикыхъ и толь ((41) великыхъ богоносныхъ отецъ съставленое и утверженое. же усилованемъ и сооизматы гнюсными разорити покушаются. Не явно ли неистовство и отступление ума таковыхъ есть?!

Глаголеть бо ученикъ великаго Павла апостола, священномученикъ Ліонисіе Ареопагить, епископь Афинейскій. отъ своихъ богословныхъ списаній 7: «Да держамъ, рече, яже божествена намъ отъ божественаго писанія указана суть. Зане всяко лаяніе благо и всякъ даръ свершенъ свыше есть сходя отъ Отца свътомъ, и все отъ Отца двизаемаго свътоявленіа происхожденіе, къ намъ благодатнъ приходящее». И пакы глаголеть: «яко съединяющая сила обращается въ собрателя Отца единству, и боготворителнъй | (об. 41) простоть, ибо отъ того вся, и въ него яко священое глаголеть слово», то есть-Павла апостола ученіе свещенымъ словомъ нарицаеть. И тъй убо таковъ и толь великій богословъ священный Діонисіе глаголеть: «да держамъ», сирачь-крацко, непоколебимо стояще въ томъ, што намъ божественъ открыто отъ Святыа Троица. Ты же, о человъче, не устрашиши ли ся, се предвизаючи? И иншыхъ призываешъ къ таковой ямъ. Но услышымъ и прочее отъ богословіа великаго и священнаго Діонисіа, како учить насъ мудрьствовати о вышесущественемъ божествв 8. Глаголеть бо: «яже вышесущественаго уміа своего дмущеся, не устрашаются богорожденіа не преобращаются единъ Единъ же источникъ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Псал. 48. <sup>6</sup> На полѣ: «раздираютъ ризу церкви діалектическими нуждами». <sup>7</sup> На полъ: «Въ началъ книгы своеа о небесномъ священноначали». <sup>8</sup> На полъ: «Во главъ 2, еже о соединеномъ и раздъленомъ богословія».

вышесущественаго божества есть, (42) не сущу Сыну Отцу, ниже Отцу Сыну». Явно есть яко также и о Дусъ Святъмъ. Если бо бы въдалъ и Сынаго источника Отца. И пакы глаголеть: «источникъ божества Отецъ, Сынъ же и Лухъ богорожденія. Аще сице липо есть реши, отрасли богорожденіи, аки цвъты и вышесуществени свътове, отъ священыхъ словесъ сія пріахомъ», то есть — отъ божественнаго апостола Павла.

Что може быти свътльйше и явственъйше и достовърнъйше надъ сее свъдътелство?! Если бо Павелъ апотаинственъ училъ священаго Діонисіа скритыхъ и невымовныхъ вышесущественаго божества; но онъ глаголеть явне, не переворочиватися еди-HOMA KP TDALOMA налъ вышесуще-(об. 42)ственная богорожденія, сирычь, особности свойственъйшіе, или реши призвонтшіе, то есть: свойствено Отпу нерожденіе, Синови же рожденіе, и Духу Святому происхождение. Сие бо комуждо отъ тріехъ свойство свойственъйшее: ни бо Отцу преобращатися въ сыновство, рекше-въ рожденіе, или происхожденіе, ни паки Сынови въ отцевство, сирвчь въ нерождение, ниже въ происхожденіе, тако ниже Луху Святому въ нерождение и рождение преобращатися. Што не толко рещи, но и помыслити хулно, богочрызко и гиюсно есть.

Латини же единою всю честь откинувши, преобращаемо то показующе не устидятся, такъ явьственъ противъ истины воююще, еже бо вызнавати Сына-съвиновна Отпу || (43) быти въ пронсхожденін Духа. Что ино показати хотять, кромъ прехождение собыства зъ единаго въ другаго: сиръчь рожденіе Сына въ нерождение, рекше-сыновство

Отепъ | въ отцевство перемѣняючи?! Свещеный Ліонисіе глаголеть: «единъ источнивъвышесущественаго божества Отецъ есть».

Како не срамляются и не страна источника Духу, не бы реклъ еди- шатся и Сына показуючи источника божества?! Если бо ихъ облудное мниманье попустится, то како слово святого Ліонисіа пребудеть, который имянуе Сына и Духа — отрасли и цвъты, оть отеческаго корени възрастшыхъ обоихъ?! Отрасль — Сынъ, отрасль — и Духъ Святый. Цветь такожде Сынь, пвътъ — и Духъ Святый. И не рече отрасль и цвъть единствене; но отрасли и цвъти || (об. 43) множественъ, абы указаль, ижь не ростуть единь оть другаго, но оть единаго Отца, якоже отъ корени равночестно растуща.

> Отколя тогды приняли есте, или отъ кого слышасте таковое новое благочестіе, еже вы пропов'влуете лиесь?! Глаголеть убо священый тъй великій богословъ и священомученивъ Діонисіе: «да держёмъ, яже божественв намъ божественаго писаніа суть». Вы же глаголете владность им'вти самому пап'в Римскому — всъхъ богоносныхъ отецъ предѣлы варушивати и перечиняти по своей воли, якъ самъ хочеть. Кто тогды таковую владность далъ ему? Исправляти убо повелъно есть ему человъкомъ спасеніе, не якожъ онъ хощеть, но спасителнимъ гласомъ священыхъ (44) evaнгелій, и по апостольскымъ и отеческымъ преданіемъ. Если бо хощеть услышати и самъ, еже верховному апостолу отъ Господа речеся 1: «блаженъ еси Симоне варъ Іона, яко плоть и кровь не яви тобъ, но Отецъ мой, иже на небесъхъ». Смотрете и пилно разументе, яко не отъ ТИИЛЫХЪ человвческыхъ **ИНВЕТИТИТЕ**

<sup>&#</sup>x27; Мате., зач. 67, гл. 16, ст. 17.

умвется, но толко отъ самаго Бога объявляемо бываеть!

Яко тъй же великий богословъ священомученикъ Діонисіе, пишучи къ Тимовею апостолу, въ первой главъ, еже о божественыхъ именъхъ, учитъ насъ глаголя: «да будетъ же нынъ намъ иже отъ словесь уставъ предпреодъленъ (sic), и еже истину намъ связати, иже о Бозъ глаголемыхъ, не въ покорятелнихъ словесткъ человтческия пре! (об. 44) мудрости, но въ указаніи духодвижных богословецъ силы. По емуже неизвышательнымь и невыдомымь неизвъщательнъ и невъдоме съвокупляемся. По лучшемъ яже въ насъ словесныа и разумные силы и дъйства съединеніи. По всемъ бо убо не достоитъ смъти рещи, ниже разумъти или помыслити что о пресущественнемъ и съкровеннемъ божествъ, окромъ яже намъ отъ священыхъ словесъ изъясненыхъ, што есть выше слова и ума и существа, ревше бытности, божественое пресуществіе, сирвчъ, надъ всякое существо или бытіе. Тому тогды, рекше божеству, пресущественая умъетность да налагается. Толко на высокость ту възникати намъ, колко | (45) себъ даетъ яже богоначалныхъ словесъ лучя, рекше-промень. Ни едино бо отъ сущихъ что Богъ, но паче сущихъ, и отъ него вся сущая.

А такъ аще и папа Римскій, или кто иный инако творить, не Христовымъ гласомъ, но чюжимъ, сирвчь-человвческыми умышленьми учити будеть, — услышати извъстно имать еже

истиное вызнаніе единаго божества раз-|да <sup>2</sup>: «иди въспакъ отъ мене, сатана, съблазнъ ми еси, зане мудрствуещи не яже суть Божіа, но яже человъческая». Сего бо ради и ключа въспріаль еси оть назначеныхъ сущыхъ невидомыхъ скароовъ, въ тайнъ скрытыхъ, абы отворивши показаль ихъ, каковыхъ владыка дому оставиль, во апостольскыхъ скриняхъ, хартіами и черниломъ и животворными ((об. 45) словами своими написаныхъ, ано ижъ бы иншая вмъсто тыхъ чюжаа нъкаа износя, и сіа діалектическыми усилованьми и образованьми ствердити покупіался.

И якоже не сибти кому что мудрьствовати или рещи о томъ, окромъ толко, колко отъ божественыхъ писаній намъ предано есть? И еще о семъ священный Діонисіе, упыняючи дервопреступныхъ, повторяеть глаголя: «О таковомъ убо, якоже речеся, пресущественомъ и съкровеномъ божествъ не достоить рещи, ниже убо разумети что, кромв яже боговиднь намъ отъ священихъ словесь изясненая. якоже само о собъ божество въ словесвять богольний предало есть, што самаго того толко, еже что любо есть. и (46) <sup>3</sup> художство, рекше—умветность, и въдъніе, встит недоступно сущимъ, яко всехъ пресуществене избранно. И многыя отъ богословецъ обрящени воспрвинхъ не токмо чко невидрмо и необъемлемо, но и неиспытателно-вкуив и неизследованно 4; яко не сущъ слъдъ ни единъ иже открытаго его безмъріа прошедшыхъ, не убо причастно есть но всему преблагое ни единому сущыхъ; но въ себъ пребывателне преи верховному речено бысть отъ Госпо-1 существенствуя утвержь элучя, коему-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мате., зач. 68, гл. 16, ст. 23. <sup>3</sup> 46-й страницы (съ оборотомъ) въ экземпляръ Импсраторской Публичной Вибліотеки не достаетъ. Пополнено по виземпляру, принадлежащему Московскому Архиву министерства иностранныхъ дълъ. 4 Римл., гл. 11, зач. 107, ст. 33-36.

ждо сущыхъ подобными осіяньми, боголенне изъявляется» и прочав. И павы дальй въ томъ же глаголеть: «Симъ последующе богоначалнымъ мериломъ. яже и всв правять пренебесныхъ чиновъ и существъ ||(об. 46) святна доброты, што есть паче ума и существа богоначаліа скрытость, и неиснытаными и священыми ума благогов ванми. неизръчения же цъломудрьнимъ молчаніемъ почитающе, на восіавающую намъ во священныхъ словесъхъ лучю да простираемся, и отъ тёхъ къ богоначалническимъ пвніямъ ла наставляемся, отъ тёхъ премирнё просвёи къ священымъ пъснослошаеми, віамъ въображаеми, коеже зрѣти яже умъренив намъ теми дарованныя богоначалныя свёты, и богодатное начало, всяваго священаго свётоявленія восивнати, такъ яко само о собъ въ священихъ словесвхъ предало есть, сирвчь, яко оть самаго Господа Інсуса Христа истинато Бога и Спаса нашего || (47) блаженый Іоанъ богословъ, и прочін боговидци апостоли научившеся, слышаще живые слова его, во священныхъ еуангеліяхъ писаніемъ предали, надъ которые никако болить домышлятися мощно бв».

Зрѣте убо опасно и внемлите разумно ученю священаго Діонисіа великаго богослова о пресущественѣмъ божествѣ! Онъ же бѣ отъ всѣхъ иншихъ философовъ въ Аеинехъ преднѣйшій и во всѣхъ внѣшнихъ ученихъ Еллинское премудрости искуснѣйшій: отъ сего убо и Ареопагитъ нарицашеся, яко главнѣйшый и старѣйшій на училищу. И аще прочитаетъ кто въ священѣй книзѣ его, еже къ Поликарпу святителю, единому отъ седмидесятъ апостолу, писалъ, отъ сего увѣрится, яко паче прочихъ || (об. 47) Аеинскихъ философовъ священый Діо-

нисіе вившиее премудрости Еллинскихъ наукъ искуснъе бъ. Писа же къ Поликарпу противъ ученика своего Аполлифанія философа, съ которымъ во връмя спасенна страсти Господа нашего Інсуса Христа, егда на вресть пригвоженъ бысть, будучи Діонисіе въ Егуптв, въ Солнечив градв, видя солнне помрачено и темность по всей земли, не по естеству движеніа небеснаго и не по обычаю ремесла или наукы ихъ звездословное, но супротивно, -сего ради въ ужасъ и удивленію бысть, мня яко Богу страдати, занеже, надъ прироженье, тварь колебашеся. Съй убо таковъ бяще, и толико искусень въ ученю вившнея Еллинскія премудрости, мню, яко ||(48) неудобь обратаются таковіи днесь. Егоже и божественый еуангелисть въ Двянихъ Апостольскихъ межи тыми иже оть Аеинъ уверишя, споминаеть глаголя: «въ нихъ же бъ и Діонисій Ареопагита» 1. Онъ же убо просвятившися отъ божественаго апостола Павла, егда наслёдникомъ единыа истиныа въры быти сподобился. Почто убо отъ наукъ тыхъ человъческаго умышленіа не представляеть подобів или свидетельства, о пресущественемъ и непостижнивиъ божествъ? Но прилежно съ великимъ опасеніемъ. всвхъ богословныхъ списанихъ своихъ, възбраняеть о семъ, научаючи насъ глаголя: «еже истину намъ связати о Бозв глаголемыхъ, не въ повинованью словъ мудрости человвческия, но въ увазанію духо (об. 48) движных богословецъ силы». И навы: «о таковомъ убо, якоже речеся, пресущественемъ сокровенемъ божествъ, не достоить смъти рещи, ниже убо разумети, или помы-

<sup>·</sup> Дъян., гл. 17, зач. 40, ст. 34.

видне отъ священыхъ словесь изъяс- словесь откровена суть». нено, сирвчь отъ самаго Христа Гожественыхъ апостолъ его».

ваючися христіаниномъ, тако нечювственъ пребудеть, жебы отъ писаній мо Отецъ; ни Отца вто знаеть, товмо сего священаго Діонисіа, превысокаго Сынъ; емуже аще волить Сынъ отврыбогослова и великаго учителя, не упѣ- ти» 3. ломудрился, и такова зловфріа отврашатися не мълъ!? Тако убо сей великъ ко можно намъ въдати о недостигнебяще, иже отъ избраннаго сосуда Господня, до третего неба восхимена бывшаго, сирвчь, божественаго | (49) Павла, наученый и Луха Святого исполненый и неизреченыхъ совровеныхъ божественыхъ таинъ зритель бысть, священый Діонисіе! Яко и блаженому богослову Іоану ечангелисту, вь заточенію сущу въ Патив островв, проувидъ возвращение его съ темници BO Acifickyro страну, и писаніемъ своимъ о семъ возвъсти ему. Такоже и по преставленіи божественаго апостола Павла, учениковъ его Тимоееа и Тита и прочыхъ наказоваще, и по прошенію ихъ вънвкоихъ вещахъ, о богословію неудобъ разумныхъ, сей отъ богодарованныя ему премудрости, своимъ священымъ писаніемъ разрѣшаше имъ и на представленіе Пречистна Богоматере, не у лишися божественныхъ апостолъ; || (об. 49) но съ ними тамо обретеся. Яко о всемъ томъ съ книги священыхъ писаній его истве показуется. Онъже убо ни единою, ни дващи, но многащи, въ своихъ богословныхъ списаній глаголеть: «яко всявимъ способомъ не смвемо есть глаголати, ниже помыслити что о вышесуществе- ніе?! Не довлю е ть ли намъ съблюдати

слити что, окроив толко то, што бого- што божествене намъ отъ свищеныхъ

Ривте убо, што имать быти скрытспода Бога и Спаса нашего, и отъ бо- шаго, паче рожденіа единороднаго отъ Отпа, и происхожденіа Параклита, яко И вто же отъ правовърныхъ, ози- самъ Господь нашть Інсусъ Христосъ глаголеть: «нивтоже знаеть Сына, ток-

> Видите, яко Сынъ открываетъ, елиномъ (50) божествъ; а не человъчесвими суетными умышленьми объявляемо бываеть. Яко пророкъ пишетъ , емуже и апостоль 4 спослушествуеть глаголя: «Господь совъсть <sup>5</sup> помишленіа мудрыхъ, яко суть сустна». А о Духу Святомъ апостолъ 6 пишеть глагодя: «Духъ бо вся испытуеть и глубины Вожіа. Кто бо въсть отъ человыкь, яже во человыць, точію дукь человъва, яже въ немъ, такоже и Божіа никтоже въсть, точію Духъ Божій».

Въ каковой же или въ которой моцы таковін украпляеми имають быти, што, надъ вышеприрожоное разума и налъ достигненье годности, въ глубовость такову неуразумъваемую и недопытаную божественые скрытости дерзають, мняще, яко достигнули суть, иже ни своего прироженя достигнути (об. 50) могущіе, сирвчь, которымъ способомъ разумное чювственому смъшено есть, или которое спражение и связаніе ихъ? А еслиже своего прироженья разумёти не могуть, како-естество Божіе Сътворителя всёхъ покупіаючися мнятся разуміти? Не великій ли се сміхъ есть и явное бісованъмъ сокровенъмъ божествъ, окромъ досвътчоное отъ толикихъ святыхъ му-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мате., гл. 11, зач. 43, ст. 27. <sup>2</sup> Псал. 93, 59. <sup>4</sup> Кор. гл. 3, зач. 129, ст. 20. <sup>5</sup> Въ теперешнемъ текстъ «въсть». 6 1 Кор. га. 2, зач. 127, ст. 10-11.

жей и часовъ богопріатнихъ, сирвчь, што во врвия то отъ самаго Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа святін приняли, на томъ переставати, а своего худоуміа немощь узнаваючи, не взиматися въ безмврная, и не дерзати на таковаа, еже есть выше всякаго ума и постиженіа.

Вселенскій учитель, око сый церковное ||(51) Великій Василіе, въ трисотныхъ своихъ списанихъ въ главъ 47 глаголеть: «Кто убо въ толикое неистовство, рекще бъсованіе, пришедъ, жебы отъ себе смъти што по неломышленію приняти, который наставника благаго и Святаго Духа требуеть. абы ся управиль вь путь истивый по уму же и слову, и дъанію. Слень же и вътив пребываеть, кроив солнца правды, самому Господу нашему Інсусу Христу просвёщающу, якоже променьми, своими заповъдьми. «Заповъль бо Господня свётла, просвёщающи очы» 1. Еслиже отъ которыхъ въ насъ оборочаючихся рѣчей и повѣстей, ова убо суть оть заповеди Божіа въ святомъ писаніи зав'ящана, оваже умолчана, о написаныхъ убо || (об. 51) ин единаже власть дана бысть отнюдь никомуже, ни сотворити что отъ возбраненихъ, ниже оставити что отъ заповеданыхъ, Господу единою завъщавшу и рекшу: сохрани глаголъ, егоже завъщаю тобъ днесь, ни приложищи къ нему, и не токмо Сынъ, и емуже аще волитъ отъимеши отъ него. Страшно бо жда- Сынъ открыти». ніе суда, и огня ревность поядати хотя супротивныя».

шего Інсуса Христа, отъ божественыхъ устъ его произшедние, ницовати и переправовати?! О чомъ ся вже споминало, яко священий Діонисіе отъ богословныхъ своихъ списаній глаголеть: «о таковомъ убо, якоже речеся, пресущественемъ | (52) скрытомъ божествъ не достоить смъти рещи, ниже разумёти или помыслити что, окромъ толко то, што боговидне отъ священыхъ словесъ изъяснено, рекше-оть самаго Господа Бога и Спаса нашего священымъ апостоломъ глаголано и объяснено, егда рече: «пріидеть Утвшитель, егоже азъ послю вамъ отъ Отца, Духъ истиный, иже отъ Отца исходить» 3.

Што сего свъдътельства самаго Господа нашего Інсуса Христа явиће и достовърнъе быти иматъ!? Воистину бо, якоже прежде речеся, иже новина еже о Святомъ Духу прикладающе и отъ Сына исходити ему, се умышленіе суемудріемъ прельщеныхъ человъкъ, многыхъ погибели виновно есть. Яко оть самаго фундаменту всего божественаго дому ||(об. 52) непорочны въры, двизающе колеблють, не пребываючи на единоначаліи, яко отъ самаго Господа Спаса нашего божествене о томъ открыто и предано есть намъ. Яко самъ Господь сведетельствуеть глаголя 3: «иже нихто не знаеть Отца,

Сін же суетными умыслы своими человъческими божественая развращаю-Што страшиве и трепетиве надъ ще, грубе и твлесие о божествъ разто быти имать, и противные Богу што уменочи, предстишася. А 4 отъ сего имать обръстися, яко еже живие сло-иногые неутверженые смущаючися о ва самаго Господа Бога и Спаса на-јединомъ трисоставнемъ божествъ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Псал. 18, ст. 9. <sup>9</sup> Іоан., гл. 15 (въ подлинникъ ошибка: 14), зач. 52, ст. 26. <sup>3</sup> Мате., гл. 11 (въ подлинникъ ошибка: 10), зач. 43, ст. 27. <sup>4</sup> На полъ: «Причиною всъмъ упадающымъ въ богоборные ереси умыщление то, еже и отъ Сына исхождение привлащати».

блазняются и претываются въ непо- твлесне разумети, и паче поданаго лобные начала розрываючи, и въ ересвятомъ писаніи о Богу телесне глагрубости.

ставовъ прикладми, въ познанію Божію насъ приводячи и къ деланію заповелей его поучаючи, иногда бо глаголется Богь Отецъ; иногда же Богъ Царь; иногдаже Богъ Создатель, рекше-будовникъ. И прочая таковаа отъ естества человъческаго о Богу глаголется. Такоже и отъ члонковъ приклалается, споминающе: сътвористе мя и создасте мя» <sup>5</sup>. И ли единаго, или отъ Отца и Святаго пакы: «очы Господни на праведныя, и Лука родился? Если речете отъ Отпа уши его въ молитву ихъ; лице же Го- и отъ Духа, тогды два початки Слову сподне на творящихъ злая» 6. И накы: привнесете: се блюзнерско и богопро-«рече Господь Господеви моему. Исъ тивно будеть! А если отъ Отца едичрева прежде денница родихъ тя» 7. наго Сыну Божію предвічное рожде-И паки: «поклонимся на мъсть, гдь ніе исповъдуете, то не погрыпаете. стояли ноги его» 8. Къ сему еще Якоже и у вызнаню истиныя въры, гнъвъ, срогость, сонъ, піанство и про- еще и доселя (об. 54) въ семъ едичін страсти телесные при Боз'в гла номудрьствуете съ нами глаголюще: голются. «Въста, рече, яко спя Господь, ||(об. 53) яко сиденъ и шуменъ (рек-|Сына Божія единороднаго, отъ Отца ше—похивленъ) отъ вина» <sup>9</sup>. И прочая тому подобная.

или упиватися, або исъ чрева ражати, ство рожденіемъ, Святому же Духу совсе наполняеть, яко въ руць его всь своими и отъ Сына Духу Святому концы земли 10. «Аще бо, рече, взыйду исхожденіе? на небо, ты тамо еси, аще сниду Духъ Святый отъ двохъ лицъ исходивъ адъ, тамъ еси» 11. И паки: «измъ- ти? Или меншій есть, або болшій чимъ

святаго утѣшителнаго Параклита — не по преданию апостольскому и богонос-

намъ о Святомъ Духу богословіа, саси впадають, не разумёюще, яко въ мимъ Христомъ Спасителемъ нашымъ воображенаго, никакоже суемудрьными голется, нашего ради недорозумъня и умышлении человъческыми (64) прелщатися. Они же, претворяючи Христово Оть нашего же (53) естества и со- о исхоженію Святаго Духа богословіе, прилагають и отъ Сына Святому Духу исхожденіе, пе разунівюще, яко таковымъ страннымъ исповъданіемъ своимъ въ неполобные начала едино божество разделяють.

Ривте убо, супротивлящеся истинв и вифсто божественые правды свою волю постановити ищущіе! Сынъ и «руци твои Слово Божіе, прежде высь отъ Отца чи во единаго Господа Інсуса Христа рожденаго прежде всёхъ вёкъ. А если такъ есть, иже Сынъ отъ Отца Сего ради, речемъ ли Богу спати единаго предъ въкы взялъ собъ свойили ногами гдв на особномъ мъств единился божествомъ и равенствомъ,стояти?! Не буди то! Вездъ бо есть и для чогожъ вы прикладаете умыслами чемъ Въ потребовалъ ривый небо пядію, дланію же землю» 13. отъ Сына? Подобаще убо вамъ, отлс-Сице и о исхожденію отъ Отца все- живши свое челов'вческое умышленіе, буди намъ правовърнымъ такъ грубе, ныхъ отецъ ученю, по древнему мудрь-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Псал. 118, ст. 73. <sup>6</sup> Исал. 33, ст. 16—17. <sup>7</sup> Псал. 109, ст. 1, 3. <sup>8</sup> Псал. 131, ст. 7. <sup>9</sup> Псал. 77, ст. 65. <sup>10</sup> Псал. 94, ст. 4. <sup>11</sup> Псал. 138, ст. 8. <sup>12</sup> Исаія, гл. 40, ст. 12.

ствовати, съ нами исповъдующе, якоже Сина отъ единаго Отца рождена, тако и Духа Святого отъ тогоже единаго Отца исходяща, 41 (55) со Отцемъ и съ Сыномъ покланяема и славима вь единомъ божествъ и существъ. Три бо единъ Богъ, равни и совокуплени божествомъ, соединени раздълителне, и разавлени соединителив. Яко и во Второзаконін речеся: «слыши, Інзраилю, Господь Богь твой, Господь единъ есть» 1. И наки: «словесемъ Господнимъ небеса утвердишася, и духомъ усть его вся сила ихъ' <sup>2</sup>. Оть единаго бо Отца, яко отъ источника и корени слово, еже есть Сынъ, родися, и Лухъ усть его отъ негоже сопросіа.

«Аще бо Богъ Слово отъ Отца, якоже блажений Дамаскинь з глаголеть, подобаеть слову имъти и духъ спосиъшествующь ему, и являющь его действо. Ибо наше слово не непричастно духа. При Бозъже слово не по нашему, но существене ((об. 55) бывшее, и тогоже существа и естества родителю». Яво великій Павель спослушествуеть глаголя: «живо бо слово Божіе и пъйствено» 4 и прочая. Такоже и Лухъ Святый существеный, и тогоже существа Вогу, и съвершеніа, отъ Отца происходя, и въ немъ сущи, и Слову, сирвчь-Сыну, споследствуя.

«Богь бо, якоже глаголеть Богословъ Григоріе <sup>5</sup>, въ трехъ великыхъ стоить: въ виновномъ, въ содътельномъ и совершенетворномъ, рекше-Отци, и Сынъ, и Святъмъ Дусъ. Неисходно бо и и невыступно съпребываеть, присно въ

ищують, но везда есть, вся въ собъ исполняеть». Яко паки той же Богословъ Григоріе нишеть, глагодя: (56) **счто** <sup>6</sup> безначално, и начало, и исходно. Имя, рече, безначалному Отецъ, началу же Сынъ, а ему же изначаломъ Духъ Святый. Естество же тріемъ едино. Соединение же-Отець, отъ негоже и къ нему же возводится не яко смазоватися, но яко съдержатися. Се явлено есть указаніе, яко Сыну и Духу едино начало Отець и къ нему суть, и отъ него».

Сего ради и самъ Господь нашъ Іисусь Христось, посылая апостоловъ своихъ научати народовъ, повелъ имъ въ единоначаліа имя крестити ихъ, а не въ двъ или въ три начала, глаголя: «тедте, научьте вся язывы, врестяще ихъ во имя Отца, и Сына, и Святого Дука» 7. Сін же како отъ Отца и отъ Сына Духъ Святый исходити глаголють? Если Отца и Сына во едино лице и составь сливше, отъ нихъ Луха Святого 11 (об. 56) исходити глаголють, --се близь Савеліа! Онъ бо Отпа съ Сыномъ въ едино дице сливаще. Ашели раздълена лицы, отъ Отца и оть Сына Лухъ Святый исходити рекуть; тогды двѣ началѣ вносять всяко хулно и богопротивно.

Яко тый же Богословы Григоріе <sup>8</sup> чить глаголя: «Отець безначалень, не бо отъ кого; Сынъ и не безначаленъ, оть Отца бо. Аще ли же оть льта пріемлеши начало, и безначаленъ есть; творець бо літомъ, а не подъ літомъ. Духъ Святый по истинъ Духъ, происхосебъ божество, ниже отъ мъста на мъ- дя убо отъ Отца, не сыновив же, не сто предвизается, яко сусмудрени не- бо рождень, но происходне; ниже бо

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Монс. [Второзан.], гл. 6, ст. 4. <sup>2</sup> Псан. 32, ст. 6. <sup>3</sup> На полв: «въ словъ смотрителномъ пяшетъ». <sup>4</sup> Евр., гл. 4, зач. 310, ст. 12. <sup>5</sup> На полъ: «въ словъ, еже о плаванію Египетскихъ епископовъ. 6 На подъ: «въ сдовъ еже о приществіи 150 епископъ». 7 Мате., гл. 28 (въ подл. опінова: 24), зач. 116, ст. 19. <sup>в</sup> На полі: «въ слові еже на просвіщеніе».

бо; ниже Духу въ Отца пределоща, или въ Сына претворяющуся. Ибо свойство пребываеть неподвижно, никако же бо свойство 11 (57) полвизаемо, или предагаемо быти можеть».

Се слышаще, како не усрамятся глаголющіе Духа Святого отъ Отца въ Сына, и отъ Сына пакы въ Отца преходяща, и симъ любовъ съвершающа! Не явно ли отъ сего сусуміе таковихъ, яко по плоти о божествъ мудрьствующихъ! Каа бо вражда или ненависть въ божествъ есть, еже Духу Святому переходячи зъ едного въ другаго любовъ совершати? Самъ бо есть Богъ яво еуангелиста 9 глаголеть: «пребываай въ любви, въ Бозъ пребываеть». Исходить убо Духъ Святый отъ Отца неисходне, якоже и Сынъ родися отъ Отца неотлучив, присно въ Отци и во другъ друзъ пребывающе, несмъсне и нераздълне, неизречение и непостижиме. Яко блажений Іоанъ Дамаскинъ споминаетъ (об. 57) глаголя: «яко отъ солнца промень и свъть, ниже солнца разлучаеми снидоша даже до насъ. Сице Сынъ и Духъ Святый неразлучне отъ Отца и другъ друга до насъ снидошя, действующи спасеніе наще. Ниже бо Христосъ Сынъ Слово Божіе, воплотившися отъ Пречистыа Дъвы, на земли пребывая, небеси отлучися и нъдръ, рекши, лона отчя лишися, яко самъ на земли сущи свидът[е]льствуетъ глаголя Никодимови: «нихтоже взыйде на небо, токмо сошедый съ небеси, сынъ человачь, который есть на небеси» 10. И паки: «Бога никтоже видъ нигдъже, единородный Сынъ сый въ нѣдрѣхъ отчихъ, тъй исповѣда» 11. «Видъвый бо, рече, мене, видъ Отца иже мають приняти Духъ Святый, гла-

Отцу отступльшу не рожденіа, ни како | моего, азъ бо во Отци, и Отецъ во мнв».

> Сего ради речемъ ли Отпю ражатися отъ Сына, зане глаголеть Сынъ: «яво азъ во Отии II (58) и Отецъ во мев». Не буди то! Якоже бо Латини, человъческими умышлении прельстившеся, преобижають самаго Христа Спаса нашего о Святомъ Духу богословіе, беручи собѣ на помочь голое слово, яко Христосъ ученикомъ своимъ по воскресеніи своемъ рече, дунувъ глаголя: «пріимъте Лухъ Свять», а то слово горѣ и доле предлагаючи усилують тымъ свое суемудріе ствердити-и отъ Сына Святому Духу исхождение прикладающе (аще бо, яко Латини глаголють, отъ дуновеніа Христова апостоли приняли Духа Святого), -- то почто во время то не глаголали розными языкы? Но, страха ради Іюдейска, скрышяся и бъгуны бышя? Тъмже нъцыи на первое художество паки къ ловитвъ рибъ обратишася. Въ день же тъй отъ воскресеніа Христова пятьдесятный, (об. 58) егда даръ Духа Святого видоме у огненыхъ языкахъ изліася на нихъ, всёми языки глаголаху величія Божіа, якоже Духъ даяще провъщевати имъ. И смълы и безбоязнени явищяся. Тъмже и межи поганы, яко овечкы межи волкы дерзающи, ктому вже не боялися убивающихъ тъла. Аще бо бышя отъ дуновеніа Христова апостоли Луха Святого приняли, то другаго ли Духа, възносяся на небо, Христосъ повелъ имъ ждати. Яко еуангелисть свъдътельствуетъ глаголя: «повелъваще имъ зъ Ерусалима не отлучатися, но ждати обътованіа Отчя 12. Якоже бо тогда дуновеніемъ скуточне прознаменоваль,

<sup>9 1</sup> Іоан. гл. 4, зач. 73, ст. 16. 10 Іоан. гл. 3, зач. 9, ст. 13. 11 Іоан гл. 1, зач. 2, ст. 18. <sup>12</sup> Дъян., гл. 1, ст. 4.

голя: «прінивте Духъ Свять»; томуже | ленъ есть, яко отъ нераздёлнаго естеподобно и здѣ ||(59) потомъ глаголеть апостоломъ: «пріимете силу нашедшу Святому Духу на вы, и будете ми свъдѣтели». И пакы Іоанъ свѣд[ѣ]тельствуеть глаголя: «се же рече о Дусь, егоже хотяху пріимати върующіи во имя его: не у бо бъ Духъ Святый, якоже и Христосъ не у бѣ прославленъ» 1. И паки самъ Господь свъд[ѣ]тельствуеть глаголя <sup>2</sup>: «азъ послю обътницу Отца моего на вы; вы же свивте въ градв Герусалимств, дондеже облечетеся силою свыше» (то есть, даромъ Духа Святого). Якоже бо и о божественыхъ словесвхъ своихъ свидвтельствуеть глаголя 3: «глаголы, яже азъ глаголахъ. Духъ суть и животъ сутъ»; томуже подобно дуновеніе или лыханіе его Духъ свять есть. якоже рече «аще азъ не иду, Утвшитель не пріидеть къ вамъ», тьмже явно есть, ||(об. 59) яко тогда Христосъ еще не бъ отшелъ. Сего ради яко глаголы тін, ихже наричеть Христосъ, иже Духъ суть, тако и дуновеніе не бъ пришествіе Утьшителя, но ларъ благодати духовныа, еже отпущати грѣхы.

Оть сего убо свъд[в]тельства самаго Христа Спаса нашего явно есть, яко не оть дуновеніа его, но оть посланіа Отчя Інсусъ Христомъ Духъ Святый апостоли пріяша. Чему и самъ верховный апостоломъ Петръ согласуеть глаголя: «десницею убо Божіею вознесеся, обътованіе Святого Духа пріимъ отъ Отца изліа» <sup>4</sup>. Но яко Златоусть <sup>5</sup> гла-

ства произшедъ, яко единосущенъ Отцу и Сыну сый, ани пріемлется, // (60) ниже зливается отъ Сына; но благоимть дарованій его дается и пріимуется, и посылается боголение, и изливается на достойныхъ. Податель убо есть Сынъ дарованій Святого Духа, а не виною, абы мълъ испускати ипостась его: понеже единъ источникъ божества есть Отецъ. Едино бо существо Отцю и Сыну и Святому Духу, нераздълне естественъ пребываеть, и неизливаемо.

Отколя убо, и гдъ пріемлемо быти имать нераздълное существо? Ащеже пріимуется, то и разлучается отъ давшего, донележе въ рукахъ будетъ пріемшаго. И што надъ сіе хуленіе имать быти горшаго, еже тако нечестиве разумъти. Сего ради аще услышиши отъ Господа глаголюще: «послю вамъ Духъ Святый», се разумъй о даро (об. 60) ванію Святого Духа, а не о божествъ его. Богъ бо не посылается. Яко Христосъ Спасъ нашъ апостоломъ своимъ глагола: «пребывайте въ Герусалимъ, дондеже облечетеся силою свыше, нашедшу Святому Духу на вы». Иншее бо есть сила даруемая, а иншее есть Духъ, который даруеть. Творецъ небеси глаголеть 6: «Господь посла мя, и Духъ его». Послаль убо Отець, не отлучился. Послалъ Сынъ Духа не раздъляа, ниже разделився его. Сего ради, яко писаніе глаголеть, Богъ изліа даръ Духа Святого. Божество же не изливается, но даръ того ради окажется, яко изливаемое не Духъ Свять, но голеть и прочи богоносніи отцы учать, даръ Духа Божіего благодать есть. яко Духъ Святый естествомъ нероздъ- Глаголеть бо пророкъ 7 къ Христу:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан гл. 7, зач. 27, ст. 39. <sup>2</sup> Лук. гл. 24, зач. 114, ст. 49. <sup>3</sup> Іоан. гл. 6, зач. 24, ст. 63. <sup>4</sup> Дѣян., гл. 2, зач. 5, ст. 33. <sup>5</sup> На полѣ: «отъ бесѣдъ нравоученіе 15». <sup>6</sup> Исаія. гл. 48, ст. 16. 7 Псал. 44, ст. 3,

«изліася благодать въ устнахъ твоихъ». Благодать убо изливается, а не самъ тъй, иже даруетъ благодать. ((61) Ино бо есть царъ, иноже даръ царьскій.

Что убо речемъ ли непричастна быти Духа Святого Сынови, того ради яко не исповъдуемъ его исходити отъ Сына? Не буди то! Духъ бо Святый Отцевъ и Сыновень единъ Духъ Святый. Яко апостолъ в научаеть насъ глаголя: вы же нёсте во плоти, но въ Дусь, понеже Духъ Божій живеть въ васъ. А если кто Духа Христова не имать, сей несть еговь». «Елицы бо, рече, Духомъ Божіимъ водятся, сіи суть сынове Божіи. Не пріясте бо духъ работы, но пріясте духъ всыненія» 9. Сего ради и глаголеть 10: «егда пришло докончене врѣмени, посла Богъ Сына своего, ражающася отъ жены, бывающа подъ закономъ, абы подзаконныя выкупилъ, и абы всыненіе приняли А якоже ((об. 61) есте сынове, послалъ Богъ Лухъ Сына своего въ серина ва-.«RШ

Видите, отъ кого послася Сынъ, отъ тогоже послася и Духъ. Вся бо елика имать Сынъ, отъ Отца имать. Кимъ же сподобихомся приняти даръ Луха Святого, точію Сыномъ Божінмъ воспріявшымъ естество наше. Ходатай бо бысть нашему спасенію ко Отцю. Тъмже и духъ всыненіа имъ воспріяхомъ. Не чюждь бо Духа Святого Сынъ, и Сына Духъ, и Отецъ Сына же и Духа. Начало же объимъ Отецъ. «И не подъ мърою Богъ даеть Духа Сынови, якоже ечангелисть 11 свёдётельствуеть, иже Отецъ любитъ Сына, и вся далъ есть въ руцв его». Имветь бо Сынъ

ности, рекше, существа и прирожоного свойства, а не причиною ипо (62) стаснаго исхожденія. Сіе бо свойство, еже есть исхожденіе Святого Духа, свойственвишее точію Отцу единому даеть обще всъхъ богословновъ ученіе, такъ яко и еже ражати сына. Ибо и наше слово отъ ума зачинаася усты ражаемо, сиръчь, объявляемо есть, не непричастно есть духа, но духомъ произносимо бываетъ. Обое же отъ ума слово и духъ бытіе имуть, ово ражателив, духъ же исходителив. Яко апостолъ 12 глаголеть: «намъ же открыль есть Богъ Духомъ своимъ. Духъ бо вся испытуеть и глубины Божіа. Кто бо въсть отъ человъкъ, што въ человъцъ, точію духъ человіва живущій въ немъ; такъ же и Божіего никтоже въсть, точію Духъ Божій». Умъ убо, слово и духъ, (об. 62) въ храминъ тълеснъй, сирвчь, вътвле человечемъ купно едино въ другомъ соединителне состоится; но всяко непревратно есть: ни бо умъ въ слово, ани въ духъ премъняется, ниже духъ въ слово или въ умъ претворяемъ бываетъ; но коегождо отъ сихъ трехъ свойство неподвижно пребываеть.

Къ сему обрящеши проповъдуемо оть всвяж священых богословцевь, яко весь Отецъ во всемъ Сынв есть и весь Сынъ въ Отци есть. Яко самъ свъд в тельствуеть глаголя: «азъ во Отци и Отець въ мнъ 13. И паки: «и MOA BCH TBOA CYTL, H TBOA MOA eCTL» 14. Но того ради не речемъ ражатися Отцю отъ Сына, занеже весь въ Сынъ есть. Такъ же и Сынъ весь во всемъ Дусв истино есть и въруется. Яко провсего въ себъ Духа; но словомъ быт- рокъ 15 глаголетъ: «яко отъ тебе источ-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Римл. гл. 8, зач. 96, ст. 9. <sup>9</sup> Ibid., зач. 97, ст. 14—15. <sup>10</sup> Гал. зач. 209, гл. 4, ст. 4. 11 Іоан. гл. 3, зач. 11, ст. 34. 12 1 Кор. гл. 2, зач. 127, ст. 10-11. 13 Іоан. гл. 14, зач. 47, и 48, ст. 10. 11 Ioan. гл. 17. вач. 56, ст. 10. 15 Псал. 105.

Бога Отца. «Въ томъ бо животъ бѣ» 1. «Въ свъть, рече, твоемъ узримъ свъть», то есть, Сына въ Духу. Но того ради не речемъ ражатися его отъ Духа, поколя добре разумвемъ.

А естли неучтиво и хулно есть, еже глагодати ражатися Отцу отъ Сына, за слово то, еже самъ Сынъ рече: «азъ въ Отци и Отець во мнѣ, и моа вся твоа, и твоа моа суть», — такъ и то томужь подобно хулно и безмѣстно есть, еже Святому Духу отъ двохъ лицъ, сирвчъ отъ Отца и отъ Сына происходити исповъдующе. Се бо явно есть, яко таковая змышляюще, телесне о божествъ мудрьствують. А яко неисповъдимо есть всякымъ способомъ божество, но, нашея ради человъческыя грубости и недоразумънія, (об. 63) многокроть по нужди священая писанія оть твлесныхь видомыхь сихь речей привладми или образованми къ познанію Божему возводять нась. Якоже вышей речеся о семъ.

Но павы еще отъ Веливаго Василіа 3 воспомянемъ, еже глаголеть: «аще речеть кто: Богъ не явиль, што Отецъ, а если речетъ Отецъ, не достае, еже Зиждитель» и прочаа. Ащели Отецъ водле нашее потребы досконале возмнится Богъ, —есть неучтиво. Страсть бо, рекше-вада или утраненье, оттеченіе, еже зъ носа, зъ усть и съ прочыхъ, невъжьство и хороба, и елика таковая приношаеть. Подобноже естли речемъ «зиждитель», рекше—будовникъ или творитель, водле насъ потреба часу, речей, сосудовъ, (64) и помочы.

никъ 1163) живота», сирвчь, Сынъ отъ | благочестивей о Бозв славв, явоже мощно человъку. Сице и еже здъ приточихомъ отъ человъка, умъ, слово и духъ, не еже бы досконале такъ истино о божествъ быти мъло, понеже бо дочасни и маловрѣменни есми здв. Сего ради и умъ нашъ не уставичный, и слово рассыпующееся по пов'ятрію и духъ-пара расходящаася. Божіе же слово истино составное, яко писаніе свъдътельствуетъ глаголя: «въ въкы Господи, слово твое пребываеть на небеси, и отъ рода до рода истина твоа основаль еси землю и пребываеть» 3. «Яко 4 тъй рече и бышя, тъй повелъ и создащися. Словомъ бо Господнимъ небеса утвердишася, и духомъ (об. 64) усть его вся сила ихъ». «Послеши, рече, духъ свой и созиждутся» 5. Тавоже и отъ солнца нивакоже мощно бъ истиное подобіе о божествъ представити. Занеже все то есть тваръ описуема и постизаема. И како будеть мощно Творпа твари постигнути?

Якоже священый Діонисіе въ своихъ богословныхъ списаніихъ глаголеть 6: «иже двѣма способы или образы славимо есть божество. Первое яко подобно всёмъ, для того иже въ немъ вся состоятся, водлугъ реченіа, яко съ того и тымъ, и у того всяческая 7. Второе яко отлично отнюдъ ничто есть всёхъ, сирёчъ, всякымъ способомъ жадному отъ твари неподобно. Аще бо животъ и существо, рекше бытность. свъть, благость, премудрость, (65) наричется божество; но ничтоже отъ сихъ есть Богь, ни животь, ни существо, ни свътъ, но паче живота, паче суще-Оть чего всего чистотствовати достоить ства, наче света. Яко оть него жи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан., гл. 1, ст. 4. <sup>2</sup> На полъ: «въ предисловін еже о въръ». <sup>8</sup> Исал. 118, ст. 89— 90. 4 Псал. 32, ст. 9, 6. 4 Псал. 103, ст. 30. 6 На полъ: сотъ второе главизны о небесномъ священноначали». 7 Римл. гл. 1, зач. 107.

мудрость, правда и прочая. Тъй же паче всёхъ, сирёчъ-непостижимъ всё-Также и при Бозв умныхъ сушествъ, рекше-херувимъ и серафииъ, архангеловъ и ангеловъ, и прочыхъ небесныхъ безтвлесныхъ силь, глаголется <sup>8</sup> и прикладается отъ безсловесныхъ птипъ и скотовъ, безчесными образующе святаа и чесная. Аще бо бы образовано чесными. то есть элатовидными, и отъ драгаго каменія блистанми, и прочими таковыми, еже въ насъчесна быти мнятся, то быхомъ возинвли (об. 65) истино отъ тъхъ вещей сотвореномъ быти сидамъ небеснымъ».

Сего ради отъ чувственыхъ безсловесныхъ и безчесныхъ, яко отъ птицъ пернатыхъ, отъ лвовъ, и отъ телцовъ образуеми бѣху, абыхио разумѣючы яко ни едино отътаковыхъ безсловесныхъ и нечистыхъ речей суть силы небесныя, искали о семъ истины, и невешествение, безтвлесние, неосязаемые, духовив рассужали, а не плотскы согрубяли. Еслибо такъ просто, водле телесное грубости нашего разума, пріимень о ангельхь и о всьхь силахь небесныхъ, разумъючи въ нихъ крыла и перье, то мусить быти мясо и кости. Тавже если львы и телцы истинно возмнимъ ихъ быти, нужда всяко пазъ, ногти, рогы и шерсть (66) и прочая внутрыняа имъ имъти. Што грубъе сего и нечестивье имать быти! Крыль убо не точію при ангельхъ, но и при человъцъхъ божественое писаніе имянуе, яко пророкъ 9 глаголеть: саще послъднихъ моря». Но не сіи видомые,

воть, существо, свъть, благость, пре- умомъ своимъ облетываеть человъкъ въ малъ часъ краи земные и проходить поднебесную. Также и ушы умныа и очы споминаеть глаголя: «Господи, приложи ми ухо слышати». И павы: «открый очы мон, да разум'яю чюдеса отъ закона твоего» и прочая 10.

Аше ли о ангельхъ и прочыхъ небесныхъ безтвлесныхъ силахъ, скверно есть и нечестиво телесне | (об. 66) разколь паче о самомъ томъ vмѣти. Створителю и Владыцѣ ангельскомъ! Аше бо и ангельское естество тонко, безтвлесно и неосязаемо есть; тогды грубости тълесное противъ нашее тонко и невеществено, а не противъ Богу. Противъ Богу же и то дебело обрѣтается. Яко пророкъ 11 глаголеть: «творяй ангелы своя духы, и слугы своя огнь палящъ». Сего ради преблаженый ечангелисть, возлюбленый Іоанъ свид втельствуеть глаголя «Бога никтоже видъ нигдъже, едино-» родный Сынъ сый въ нѣдрѣхъ отчихъ, тьй исповеда». И пакы самъ тьй единородный Сынъ рече: «никтоже знаетъ Сына, токмо Отецъ, ни Отца кто знаеть токмо Сынъ, и емуже волить Сынъ открыти». Откриваетъ же не толико еже бы извъстно || (67) божественое существо намъ видъти; но елико мощно. нашему неможению вместити. Якоже самъ Господь угоднику своему Моусею глагола 18: «не може человъкъ видъти липе мое и живъ быти». Сего ради и проровъ 14, възбраняюще намъ таковаго безмѣстнаго о божественъмъ существъ дерзостнаго опытованія, возму крылъ мои рано, и вселюся въ зуетъ, яко ниже самимъ серафимомъ извъстно зримо есть божество; понеже еже въ птицахъ сутъ, але умные, не- двъма крылома покрываху лиця своа, вещественые. Понеже бо мыслію или а двіма ногы, не иже бы видомые кры-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Езек. 1; Исаія 6. <sup>9</sup> Псал. 138, ст. 9; 54, ст. 7. <sup>10</sup> Псал. 118, ст. 18. <sup>11</sup> Исал. 103, ст. 4. <sup>13</sup> Іоан. гл. 1, зач. 2, ст. 18. <sup>13</sup> Исход., гл. 33, ст. 20. <sup>14</sup> Исаія, гл. 6.

ла мъли, но да мы упъломудримся, изшедъ, къ Сыну достизаетъ, и аше отъ сихъ видомыхъ научывшеся, не ту пребудеть и не возвратится къ отобнажати главы и ногъ, то есть, по- чей ипостаси, не съвершена Троица чатку и конца о божествъ не опыто- пребываетъ». вати. Аще бо силамъ небеснымъ самъмъ превышнимъ близъ ||(об. 67) cy- Латины. ще Бога серафимомъ, незримо и недостижимо есть божество, яко крилы сему дътскому ихъ игранію, еже крузакривающеся, со страхомъ и трепетомъ вопіють трисвятую песнь: «свять, свять, свять», -- мы же, земля и прахъ суще, ниже того иже предъ ногами нашими извъстнъ въдяще, како не последняго безуміа и неистовства, не преставающе на единоначаліи, волле богословіа о Святомъ Дусь, самимъ Христомъ Спасителемъ нашымъ узаконенаго, но отъ своего суемудріа умышляюще составляемъ — двъма началы Духу Святому исхождение написующе, сирѣчь, отъ Отца и отъ Сына.

И сіе покушающеся выобразить треуголнымъ землемъріа образованіемъ, и прочими суемудрьными діалектическими вымыслы. Сами | (68) прелстившеся, и прочыхъ симъ вшталтуючи съблазняютъ. Равно триуголный образъ съй, якобы межи всеми иншими подобенствы при-трехъ богоначалныхъ ипостасей. есть Отда, и Сына, и Святого Духа, Латини быти мнимають. Верхній уголь полагають Отца, низу же оба углы кладуть Сына и Духа — такъ нъкако выображають. И треми углы три ипостаси, окружениемъ же около ихъ безначалное и безконечное божественаго естества обывити хотять, зато, иже глаголють: «кругъ ни начала, ниже конца имать. Кружалу же, имже кругь очертвають, Духа Святого уподобляють, глаголюще: «яко кружало, оть точкы наченше голють) и Духъ Святый отъ Отца про- можеть,

Сіа есть вся премудрость пречюдное

Кто благомудрьствуа не посмъется жаломъ и очертвніемъ человвческіа руки, Божіе безначаліе описующимъ, и землемърнымъ образованіемъ. и прочымъ лестнымъ ученіемъ прилішляющымся паче, нежели истинному богословію о Святомъ Дусь, отъ самаго Христа Спаса нашего извъщеному, и отъ божественыхъ ученикъ и апостолъ его утверженому, и отъ такъ множества богоносныхъ отецъ и прочыхъ (69) святыхъ неотмънно соблюдаему, и отъ всёхъ правовёрныхъ во вёчныя роды содержимому!!

Кая убо потреба и нужда есть --исповъдывати се новое умышленіе, яко произшедъ Духъ единою отъ Отца къ Сыну преходить, и отъ Сына паки къ Отцу возвращается? Або не явно есть оть такова суемудріа, яко Отцю оставлену быти отъ Духа, поколя отъ Сына возвратится; и Сынъ также возмнится быти безъ Духа, зачимъ отъ Отца къ нему возвратится! Но не буди намъ правовърующимъ таковая мудрьствовати, и божественое непостижимое естество описовати! Далече отъ насъ буди сіе! О нераздъляемъмъ бо существъ и естествъ, аще ипостасми неизглаголанъ, и выше всякого ума || (об. 69) видится раздълятися божественое оно непостижимое естество; но нерассвателно и нераздвлю существенъ въ себъ пребываетъ. Какоже сіа им'вются и богословятся — едино обра (об. 68) щаемо оно само точію въсть извъстне! Создавколо, кругъ съвершаеть, такъ (гла- ный же ни единъ разумъ вмъстити сіе донележе преставши, «еже

разлении и соединении недоведомо; сехъ обрящется. но ниже о чювственъмъ свътвнію свъщъ удобъ разумъваемо быти можетъ.

Яко священый Діонисіе 2 глаголеть: «яко свътъніе свъчъ въ единомъ дому сущыхъ: аще и особно едина кояждо свъща отъ другия отдълена стоащи будеть, еднакже свътъніемъ ; (70) нъкако соединяются всё къ единому свёту, такъ иже всёхъ свёчъ свётове единъ промень, рекше-свътлость едину нерозознаную розсввають. Мню, яко жаленъ не можеть онаго сіаніа, сиръчъ свътлости, розсудити и отдълити особно, и въдати кое которое свъчи свътлость. Но если едину свъщу зъ дому изнесеть, весь еа свъть послъдуеть ей, а оть другое намиви не открываеть, ниже своего свъта другой свъщи зоставуе. Бяте бо всёхъ свёчъ точно зъедноченье, несмъсно и ни единою честію сливаемо».

Къ симъ же въмы, яко въ числъхъ единоражателно есть двохъ, дваже чотырехъ, а не единаго. Которою жь тогды мыслію таковін глаголють, два производителна ( (об. 70) быти единаго? И какожь будеть равность по всёмъ тремъ богоначалнымъ ипостасемъ, аще Духъ множайшими происхожденми нежели Сынъ въ постаси происходитъ. Якоже бо въ существо и въ сущыхъ около существа, равность есть преблаженъйшіа Троицы, сице и въ чинъхъ богоначалныхъ ипостасей: единымъ токмо чиномъ едина кояждо состоится. Духъ происхожденіемъ, и отъ Отца. затися, и отъ того акы къ первому

отъ части пріилетъ свершеніе > 1 а не Аще же и отъ Сына, яко тіи мнять, точію о божественемъ существъ, о то всяко неравность въ чину ипоста-

> Еще къ сему и расстояніе божествеными ипостасми уводится, занеже вопращають Латини, жебы имъ на то отвъщано: (71) гдъ Духъ произшедъ отъ Отца переходить, и гдъ возвращается?

Не явно ли отъ сего, яко твлеснымъ мудрованіемъ недугующе о божествъ, странномисліемъ своимъ прелстившеся. тожде страждуть древле мудрьствовавщему <sup>в</sup> не быти Сына соприсносущна Отпу. Рожденіа бо знаменованемъ и тъй дебельйше прелшаемъ глаголаше: «яко аще родился, тогды не быль предъ роженіемъ; а если не бъ прелъ роженіемъ, то непревіченъ есть». Не въдяще сусумный, яко при Бозъ рожденіе безначалне и присносущив, и нераздівлив разумівается; якоже убо и Духа исхождение неизглаголанив, и непроходителнъ, и нерасстоателнъ. О немже Латини претыкающеся умышляють, (об. 71) яко аще отъ Отца исходить, убо къ Сыну переходить, и оттуду павы въ Отцу. И таво вруговидне двизаемъ съвершаеть Святую Троицу, юже и кругу уподобляти не устрашаются! Но яко пророкъ <sup>4</sup> глаголеть: «восташя свъдътели неправедни, и солга неправда себъ». Обрътаеть бо ся водле таковаго суемудріа, первое разстоаніе, рекше, розно единому отъ пребывающу нераздёлнымъ другаго иностасемъ, яко самъ Христосъ глаголеть: «азъ во Отци и Отецъ во мив». И паки: «яко нъсмъ единъ, пославый То есть: Отецъ нероженіемъ и ни отъ мя Отецъ со мною есть». А еже яко когоже. Сынъ роженіемъ, и отъ Отца. сіи глаголють-отъ сего къ оному дви-

<sup>1 1</sup> Кор. гл. 13, зач. 154, ст. 10. <sup>2</sup> На полѣ: «Во второй главъ. еже о соединеномъ и разділеномъ богословін». 3 На полів: «Арію». 4 Псал. 26, ст. 12.

преходити--- мъстное разстоание ипостасей даеть разумъти, аще и сіи не хотять исповедати п (72) безь уменіа ученіа срамляющеся. Второе не менше сего зло является, яко Отепъ отлучися оть Духа, велико творить подвизаніе къ Сыну, и будеть егда Отецъ безъ Духа есть. И третее, яко Сынъ не соединися Отцу существеннъ, если треба есть преходити Духу къ нему.

безмъстнаго умыш-Оле, прелести леніа! Луховная тілесне разсужающе. человъческими суемудрьными разумънми божествена развращающе! Иже по подобію мравіевъ на земли двизаемся, и аки комары пискаемъ; но и отъ сихъ убо множае противъ неисповълимаго Божіа величества немощнъйши есмы. Всякымъ убо тщаніемъ своего спасеніа взысковати, молчаніемъ же божественаа пріимати и соблюдати я цъла, (об. 72) якоже отъ божественыхъ апостолъ и богодухновеныхъ отепъ нашыхъ пріяхомъ, ничтоже паче ихъ ученіа испытующе. Якоже убо иже во святыхъ отець нашъ Василіе Веливый, нареченъ ради высоты учительствъ и богословіа незаблужаемаго, повелѣваеть намъ и глаголеть: «васъ же молимъ не всявымъ образомъ възысковати угодное вамъ слышати отъ насъ; но еже Господеви благоугодно есть, и согласно писаніемъ, и не несогласно святымъ отцемъ».

Како убо благоугодно Господеви, и писаніемъ согласно будеть, еже мудрьствовати противу ученіа Господня -Духа отъ Отца исходити богословяща гласомъ Іоановымъ--- какоже и святымъ отцемъ не будетъ сопротивно ученіе, вчера и неиздавна отъ |(73) и приложеное **умышленое** священомъ исповъданіи въры?!

«яко убо глаголахомъ о Сынъ, яко подобаеть исповъдывати особное его лице, сіа имамы глаголати и о Лусъ Святвиъ. Не бо тожде есть Отпу Лухъ. понеже писано есть, яко Лухъ Богъ, ниже пакы Сына и Духа едино есть лице, понеже речеся: аще вто Духа Христова не имать, съй несть еговъ. Отсюду убо прелстишася нѣціи Духа и Христа тогоже быти. Но что глаголемъ, яко естества общество отъ сего является, а не лицъ смѣшеніе».

Слышите ли, како съй блаженый уразумѣ о томъ, еже аще кто Духа Христова не имать? Свойствено глаголеть е[сте]ства отъ сего является, сирвчъ исповъдается (об. 73) сосуществена, и тогоже естества единородному быти Духа, а не яко вы глаголете, противне мудрьствующе-отъ него происходити.

Слышите же и прочаа богословіа его, еже глаголеть: «есть убо Отенъ съвершено имћа еже быти, и неоскудъваемо, корень и источникъ Сына и Святого Духа».

Зрите, како токмо Отца единаго кореня и источника сущимъ отъ него имянуе. Аще бы въдалъ и Сына источника божества, въспомянуль бы убо его всяко со Отпемъ.

Слышите и прочая о семъ: «есть же Сынъ въ полномъ божествъ живущее Слово, и пороженіе совершеное Отчеє; и Духъ же совершенъ, не часть инаго, но съвершенъ и цълъ о собъ зримъ». Се како чиствите Духа богослови отъ Отца съвершена и всецъла и не 1 (74) часть инаго, и о собъ зрима, равнъ по всему Сыну. Еже убо не часть инаго, что ино хощеть глаголати, токмо яко не отъ инаго ипостась имать, развъ отъ Отца съвершену, якоже и Сынъ, и Слухайте што далъй вселенскій учи- не требуетъ происхожденія отъ иныя тель Великій Василіе пишеть глаголя: вины. Зане испущаай его съвершенъ

есть и неоспудъваемъ. Глаголеть же, суса исполнена Духа возвратившася отъ яво совокупленъ Сынъ Отцу, нерасстоетелнъ, совокупленъ же есть и Лухъ Снну. Разлучающее бо нъсть, ниже Первомученика, того глаголати происотсвивющее совокупленіа еже оть присносущіа. Съй блажений мужъ глаголеть нерастоателив совокупленыхъбыти межи себе живоначалныхъ ипостасей. Сін же, глаголя Духа круговиднъ обходяща, по подобію круга, отъ Отца къ Сыну, и отъ него паки къ Отцу, како неявственъ (об. 74) разстоаніе дають разуметися ипостасей, или местное, или връменное.

Подобаеть бо богоноснымь отцемъ последующе, ничего болшъ домишлятися намъ. наче постановенаго ими, ниже собирати реченія отъ писаній, о иншыхъ речахъ глаголаные, ихже нъцыи насилующе, притегаючи по своему умышленію, на иншій разумъ претворяти обыкошя, да свою волю поставять, якоже творять иже и оть Сына Духу исходити глаголющіе. Если гд въ писанін которое слово уловять, Духа Сыну или совокупляющее, или свойствена ему показующе яко единосущна, то заразъ умышленіе сотворивши, и замкненіе наносять, ни чого дальй не расмотряа. Сего ради сами своимъ оружіемъ уязвлени ((75) бывають, по писаному: «увязають въ советехъ яже помышляють» 1. Якоже бо нѣцыи отъ нихъ, обрътши во священомъ еуангеліи нътдъ писано <sup>2</sup>: «Іисусъ же исполненъ Дука возвратися отъ Іордана», — сему реченію прищепившися, замываючи глаголють: «если исполнень бѣ Духа Святого Іисусь, тогды испущаеть его».

Смотръте нерассудное и неразсмотръливое таковыхъ умышленіе! Аще бо отъ нихъ кодить, якоже сами вопро-

Іордана», и отъ него Луха происходити глаголють! То вже оть Стефана ходити по такову суемудрію ихъ. Глаголеть бо тый же еухнгелисть въ Дъанихъ о Стефанъ 3: «избрашя Стефана мужа исполнена въры и Духа Святого». И пакы 4: «Стефанъ же || об. (75) сый исполненъ Духа Святого, возрѣ на небо. и видѣ славу Божію».

Что убо, речемъ ли и отъ Стефана происходити Духа Святого, ради малаго сего реченіа, и како небезм'встно будеть?! Но далече отъ насъ буди таковаа хула! Мы бо Інсуса вёмы и вёруемъ исполнена Луха существенъ и полнъ по естеству всегда, а не тогда токмо, егда возвращащеся отъ Іордана. Стефанъ же и аще кто ему подобенъ есть, по благодати и оть части причяствующыхъ освещателнаго Духа, сиречь дара божественаго.

Сіаже рекохомъ, абы ся нерозсудное тавовыхъ обличило, яко нерассмотръ-[лив]нь умышляють. Якова же являются и во иншемъ мудрьствуючи, то есть, иже глаголють: «яко Духа Святого отъ Отца и Сына исходяща, рече, (76) глаголемъ, не раздъленіе лицъ въводимъ, жебы яво отъ дву началъ происходити мѣлъ; но яко отъ единаго начала Отца и Сына соединенымъ ипостасемъ». А если яко сіи мудрьствують, во еже сходитися двомъ ипостасемъ во произведеніе единыя; тогды или опричнъ нъгдъ, и о собъ пребывающи Духа Святого ипостась въмвнится быти, или во производящихъ. Но аще убо во производящихъ? И гдѣжъ произшедши за слово то, еже ечангелисть глагола: «Ін- шяють нась, да отвёщають и намь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Псал. 9, ст. 23. <sup>2</sup> Лув. гл. 4, зач. 12, ст. 1. <sup>3</sup> Діян., гл. 6, ст. 5. <sup>4</sup> Діян. зач. 17, гл. 7, ст. 55.

о семъ. Вже бо здъсь нъсть дъпо ре- пакы глаголеть: «даждь ми Бога инаго щи, яко первый уподобляюще кругу змышляху, отъ Отца въ Сыну переходити. Аще бо отъ Отца и Сына, яко отъ единаго начала ипостасне свединенаго, якоже они хощють, || (об. 76) Духу Святому исходити, то вако къ Сыну переходити будеть мощно, понеже съединене въкупъ Отецъ съ Сыномъ испущаеть? Такоже аще опричнъ нъгдв и особъ Духа Святого ипостась пребывающи речется. --- како пакы присносущив соединена ниъ увврится? Соединени бо суть существомъ въ себъ присносущие и равнъ по всему божественые ипостаси.

Но недоумъются въ симъ Латини, и невозможно нвчто имвется къ отвъщанию. Каво бо или отвуду мощно есть, наиначеже како не явно неистовство есть, о страшныхъ и ниже самёмъ ангеломъ разумёваемыхъ таинствъхъ божественаго непостиженіа и скрытости смети испытовати, и образованми ухищряти необразуемая? (177) и созданымъ, и описанымъ, и несвершенымъ несозданую и неописаную, и всесвершеную, и вышесвершеную уподобляти Троицу? а тыми хотъти упорнъ показати непостижимое превзятое естество, и выше всякого слова и разyma?!

Но полезно зѣло есть держатися словесъ премудраго Григоріа Богослова, яже противъ еретикъ Македонянъ отвъща вопросившимъ его о происхожденіи Сына и Духа: которымъ способомъ обоихъ бытіе есть? Имъ же блаженый отвъща глаголя: «рцы ты нероженіе Отчее, и азъ рожденіе Сына естество словити буду исхожденіе Духа, и обезумимся обон, принивающе въ таинства Божіа, наиначе какови есмы, иже ни того, што (об. 77) предъ

и естество Божіе; и дамъ тобъ ту же Троицу, эъ самъми имены и вещии. Аще единъ Богъ и едино естество превыше есть, откуду представлю тобъ подобіе? Или взыскуещи пакы отъ нижнихъ што около тебе речей? Зѣло убо срамно и велми глупо есть — отъ нижнихъ уподобленіе вышнихъ имати»!

Рпвте, о, премудрін Римляне! Что есть възбраняюще вамъ не повиноватися богословію, иже во еуангеліи о Лусь Святьмъ отъ Отца тому исходити глаголющему? Если невъжество или невъдание списавшаго священое еуангеліе быти разумвете? Ли пакъ злонравіе и ненависть ему причитаете? | (78) Не повинующу бо ся въ-чомъ кому, по единой въ двохъ сихъ причинъ нужда есть не повиноватися. Но ниже то о божественъмъ еуангелистъ благочестиво есть умыслити, еже бы ему о семъ не познавши истины тако напи-Ниже павы лукавствовавша и лгавша того безъ бъды будетъ глаголющимъ, ижъ всякыя истины проповъдника и учителя оклеветающимъ. Ани тежъ мудрьствовати лепо есть смотрителив, то есть, якобы ечангелиста, усматряюще во время то прочыхъ апостоловъ, еще. несовершеныхъ Богу въ разумени, якоже недыи отъ васъ неискуснъ то утвержаете глаголюще, яко того ради слово то вообразиль оть Отца Духу Святому исходити, понеже прочіи ученицы еще несвершене (об. 78) познаніе Отца имъаху. Того ради глагола отъ Отца исходити, абы Отчую власть увёдали. Но таковое мудрованіе не токмо ложно, но и кулно, и веліе оклеветаніе умудрившему, первіе всёхъ ихъ Сыну — учителствомъ просвътлъній, и Духу, иже ногами нашыми извъстне въдуще». И по немъ написуютъ. Всъмъ бо равно таинствъ познаніе даровано бысть, и еже о Отцъ и Сынь и Святьмъ Лусь богословіе открыся оть тогоже Луха.

Како убо и то нелукавствование таковыхъ речемъ? Не бо невъдати имъ мощно бъ, яво Филиппово еже о Отцъ вопрошеніе 1, еще прежде Господьскых страсти и ученикъ совершеніа, еже въ разумвніи Троическыхъ таинствъ на тайнъй вечери бысть: егда всъ равни несвершени бышя, и несмисльни !! (79) и косни сердцемъ. Слышаху о семъ отъ Спаса, егда ни еуангеліе бъ писано. Посять бо тридесяти и дву лътъ Спасова възнесеніа, нисано бъ въ Патмъ божественое еуангеліе отъ Іоана.

Како убо не срамляетеся словы несвершеніа учениковь, не вже тогды писаными оклеветующе; но по толицвхъ льтьхъ посль съвершеніа ихъ еже въ разумъніи, грубость имъ приписуете и невъдъніе еже о Отцъ. Но явно есть, яко сіе сведочьство ложно есть, еже приводити хотяще показати, яко, невѣдѣніа ради учениковъ и несъвершеніа ихъ въ разумѣніи, сіе слово еже отъ Отпа исхожление Луху Святому ечангелиста устроиль есть. Сего ради убо ложно есть и ученій таковыхъ составленіе, и ни единому слову достойно.

(об. 79) Но буди, якоже вы глаголете-смотръніемъ сотворшу сіа ечангелисту, сиръчъ, абы показалъ, яко не Духъ Отца вашего» 3. токмо отъ Сына, но и отъ Отца исходить съй. То для чого, въдаючи то доводне, не прикладаете въ священомъ ечангеліи еже и отъ Сына, да убъгнете обличенія, имже отъ писанія еуангельскаго потязаеми бываете? Но не

ся отъ совъсти своеа ложная мудрьствующе. Если бысте уповали истино такъ яковыхъ хошете, давно бысте то въ еуангелін приложили. Но не смвете! Явственв ввдуще, яко воистику еретикъ есть, иже и мало что отъ содержимыхъ въ божественемъ ечангеліи порушить.

Тъмже убо, возлюблении Господомъ правосла[в]ніи христіане, истиныа !! (80) матере святыа Восточных церкви сынове! Не прелщающися человъческыхъ умышленій изобратеніемъ о непостижимомъ божественемъ существъ; но непоколебимо стоите, пребывающе на единоначалін, испов'їдующи во единомъ божествъ Отца безначална, Сина собезначална Отцу; Духа соприсносущна Отцу и Сыну, отъ Отца происходяща и на Сынъ почивающа, аки единосущна ему, и отъ тогоже Отца, яко отъ источника истекающа.

Крвице убо всею силою держвися богословіа незаблуднаго толикыхъ многыхъ и толь преславныхъ богодухновеныхъ отець, пачеже самаго Христа Спаса нашего, солнца суща праведнаго! Онъ же богословя о Святомъ Духу не единою, но многащи божествеными усты (об. 80) своими, много паче нежели промении солнечными просвъщая, провозгласи, рече божественымъ ученикомъ своимъ:

«Не вы бо будете глаголюще, но

И 4 пакы: «азъ умолю Отца и инаго Утвшителя дасть вамъ, да будеть съ вами въ въкъ, Духъ истиний, егоже мірь не можеть приняти, яко не видить его, ниже знаеть его» 5.

И 6 пакы сіа глаголахъ вамъ еще смъете сего сътворити! Обличаете бо въ васъ сый: «Утвинитель же Духъ Свя-

<sup>1</sup> loan., rg. 14, sau. 47. 2 Ha nozis: <1>. 3 Mare., rg. 10, sau. 36, cr. 20. 4 Ha nozis: <2>. <sup>3</sup> Іоан. гл. 14, зач. 48, ст. 16—17. <sup>6</sup> На полъ: «3».

tale resons are used briefly in most more, and therether the or managed from a normalistic country of the second and the second was out on the same 'mortists better the total till the territy by MULLI I WHITE DOORS HE HE IS NO CHIEF THE SECTION DESCRIPTION IN THE ENDER ALTO MOTORE SEE SHEET WHEN WHEN WASHINGTON COMMING THE WARRANT WARRANT WASHINGTON COMMING THE WARRANT WA wanifermanie, angener ! wantate.

and the and to so my an Arth in southfille and the theorem. I wenter nemierat, der erfreigent, bis einer aufer ihr Bistin an area morale told the temple of Higher Contribumarge, une prenerere disting a system of Company of the 1991

Тыракы анык к понакты паравичний им- иго но отыний оты мене» 16. «Посла бо,

CHARACTE TAXABLE GB#-W .... CONTROL BAYSANCE I IN UTBERRIOUS EXHBORS BLIRED. BU THEFT. than change angeons of the book TOTAL COLUMN CONTROL OF SELECTION OF THE COLUMN OF THE COL THE STATE STREET

TOWNS IN THE PARTY OF **8823**) 1 AMERICA CHRISTIANA RECERDISCO THE HERMANN RESIDENCE CONTROL CONTROL RESIDENCE OF THE THE THE the confident apprepare that I was broke that I was from I will minute that the not madespite no m while within the the the their begins t chaining THE A LANG OR LANGUAGES MADE IN THE HAMPINES IN 1975 THERE BERRIES THEFTcana and comment contribut many and come contributed Themes Inc. a character working their controller field a michighe t mill PARTY & INOPERATORS DON'T FOR ACTION MIN CHISCOPS & LIVE STEELINGS HE HERE. name, while and 1931 from more M made is come incomers Frances WANT AND WILL MANNY INJURIALLY IN MINISTER THE THREE ST. TENTHERES ITS MARINA LOUIS TO MAKE YOU COME WHEN MEETS BE MEETSCEE BUTTELLE T aranganah anggarah Tomasandakan aran dan magandunun lan deputruh in ilah bur-MARY DOLL AND AND THE PLANAR AND AND AND CREEKING COLUMNS OF THE PLANAR COLUMNS OF THE P -care amiliar of the least timere with -evenus distant and, it is unanche grant and interpret is identified. King-thereas no me state to oth been exe--OTES deep are she said utan asyl (18 40) I year nettly in the said of the видени изавили ни нива, менко до ком- римъ. И наки 13; «синде Духъ отъ Гони ин разрабан. Тънже ибими иръ- спода и настави ихъ: тако проведе дрянга и облучи ощина Сели ради в или ди свои сугворити тобъ сахожу имя инично на Круганина им путлучатили, после ин и Дукъ его». Явоже и во ни жанан пильтини (типиския, глигали вык в глиголию бысть: «Духъ Божій гитиоривый мя, и дыханіе Вседерживые политивания Стин ин тели учищее ин. Твиже и Давидъ ьы на ы на ал таки и града молиси глаголоть: «Духа Святого тво-

<sup>470</sup> го и и на 111, от 10. ¹ Дънц., гл. 2, пач. 4, ст. 16. ª Іонд. vi ii iii 11/24 f . . . didan 14 d. n. 11 tt Hesta, ra 42, cr. 5, 12 Mesia, ra. 57, cr. 32. 18 1 Hints 14 to 54 11 0 House, pa 40, or 10, th lows, rz. 33, cr. 4, to Heaz. no 14 14

рече, слово свое и исцъли ихъ, и избаесть Синъ Божій. Также и о Духу глаголеть: «послеши Духъ свой, и созиждутся» 18. И паки: «послеть слово свое и истаеть я; дхиеть Духъ его, и потекуть воды» 19. «Послаль еси Духъ свой и покры ихъ море» 20. Якоже бо Сынъ отъ Отца ражателив, якоже отъ сердца слово; сице и Духъ исходителив отъ тогоже Отца, яко отъ единаго начала и корени божества, богородив израстошя. Сего ради самъ Госполь Спаситель нашъ, извъстно утвержая **(83)** во всвуъ своихъ божественыхъ глаголькъ богословствуя о Святьмъ Лусв, начало и вину яко божественаго рожденіа своего, также и исхожденіе Духа Святого единому Отцу присвонеть и, различне показуючи божественое единоначаліе, для упевненья намъ, яко твлеснымъ, приводя глаголеть: «азъ умолю Отца, инаго Утвшителя дасть вамъ». И пакы: «Утвинтель же Духъ Святый, егоже послеть Отецъ во имя мое, тъй вы научить всему». И пакы: «азъ послю обътованіе Отпа моего на вы».

И 21 пакы открыте, явственъ извъсти глаголя: «егдаже пріндеть Утвшитель, ши, абы отъ себе Господъ исходити мои, яже положихъ въ уствуъ твоихъ, Духу Святому рекъ, токмо отъ единаго не оскудъють отъ устъ твоихъ». Отца, яко отъ источника божества, ноказуеть.

Ащебо болшая сихъ 22 изрече сугубо ви отъ погибели ихъ» <sup>17</sup>. Слово же воспоминая глаголя: «азъ во Отци и Отець въ инв». «Вилъвий бо мя. рече, видъ Отца моего». И пакы: «азъ и Отецъ едино есвъ». «И вся елика иматъ Отець, моя суть». То не можаше ли рещи и о Духу Святькь, иже отъ Отца «и отъ мене» исходить, яко Латини пепщують. Но никако не сліа свойства, сиръчь сыновства во отчество и отчества въ сыновство; неже во единъ составъ, якоже злочестивый Савеліе мудрьствоваль; но во всёхь своихь божественыхъ словесвхъ богословствуя о сихъ единому Отцу начало || (84) и вину даеть, а не толко словы, но и самыми вешми увёряючи насъ показаль. Яко evanгелистове <sup>95</sup> спослушествують сему: егда врестися Господь во Іордани, «отвервошася ему небеса, и видь Духъ Божій сходящъ, яко голубъ и грядущъ нань; и гласъ съ небеси глагоди: се есть Сынъ мой возлюбленый». Кая убо нотреба бѣ гласа Отча, свѣд[ѣ]тельствующа возлюбленымъ Синомъ его нарицая? Понеже бо едино сый со Отцемъ. Или кая вина, еже безтвлесному невидемому божеству Пресвятаго Духа видоме сходити на Сына? Имваше бо того отъ Отца вначала присно въ себъ. его же азъ послю вамъ отъ Отца, Духъ Яко самъ Вогъ черезъ пророка 34 глаистиный, иже оть Отца исходить».. Во голеть: «се есть Сынъ мой возлюб[л]евсёхъ убо своихъ божественыхъ слове- ный, нань же благоволи душа мов; свхъ богословя || (об. 83) о Святвиъ дахъ духъ мой нанъ». И павы: 25 «духъ Дусь, ниже во единомъ воемъ обряще- мой, || (об. 84) иже въ тобъ, и слова

> Но сіа вся содвящася ув'вреніа ради нашего, показуючи намъ, яко грубниъ

<sup>17</sup> Псал. 106, ст. 20. 18 Псал. 103, ст. 30. 19 Псал. 147, ст. 7. 20 Исход. гл. 15, ст. 10. <sup>21</sup> На полъ: «8». <sup>22</sup> На полъ: «Іоан. гл. 10, зач. 38; Іоан. гл. 13, зач. 46, 48; Іоан. гл. 10, зач. 38; Іоан. гл. 16, зач. 54, 56». 31 Мато., гл. 3, зач. 6, ст. 16—17. 24 Ислія, гл. 42, ст. 1: «Інэрандь избранный мой, пріять его душа моя, дахъ дукъ мой нань». <sup>25</sup> Исаія, гл. 59, ст. 21.

вое лица Троического божества: яко Отень безначалень, Сыну и Духови виновенъ. Сынови отъ него рожденіе, и Ауху Святому оттудужь исхождение. **Га быхно.** на единоначаліи утвердившися, крино пребывали, а своими суетными гиоспыми человическыми умыилении о недостигненомъ существъ не гимрали, и въ неподобные начала единаго божества не розрывали, на соблазнъ многымъ неутверженымъ и на болшее повреждение дущамъ своимъ.

(85) Но для лучшаго увъреніа бору знаменуеть». правовърныхъ святое Восточное церкви чядъ 1,

еще о семъ избравши свъд[ъ]телства отъ самыхъ Римсвихъ начални-1 ковъ святобливыхъ папъ, и прочихъ блаженыхъ отепъ. предложихомъ здв: како повелъниють намъ соблюдати цъло и неподвижно свищеное исповъданіе вфры, ни прилагающимъ что, ниже отот сто синционносто.

При цари ()еодосію Младомъ, на третемъ силтомъ иселенскомъ соборъ во Ефесь, протинъ Песторіановъ, которыхъ пресвятьйній Кириль, папа Александрійский, осудиль и отъ общества върныхъ отевкъ, --- началникомъ будучи того собору, місто и достойнство свитъйшаго | (об. 85) папы Римскаго блаженаго Келестина держалъ.

До котораго собору пише святьйшій стоинъ анаосмать осужденъ бысть, отъ- существа».

телесныть, явие, чювствене свойстве- емлюще нёчто, или причиняючи что въ въръ, яже вполнъ явственнъ предана намъ отъ святыхъ отецъ 2, ниже приложеніе, ани уймованіе пріймують. Чтохомъ бо v книгахъ нашихъ: ниже приложити подобаеть, ниже убавити. Великою бо и прикладающаго и отъемлющаго мукою связують. Тёмже и огнь и жельзо приготоваемъ, понеже инаво не могуть исцаляеми быти раны. || (86) Огнь убо анавема въчныхъ мукъ сказуетъ; а жельзо отсечение законопреступныхъ отъ правовфрныхъ со-

Сему убо згодливе или согласуючи и блаженый Кириль таковая глаголеть, яко отъ лица священаго собора того во единой епистоліи своей, сяже посла Ioanv. патріарху Антіохійскому, оправдаючи себе въ томъ, яко Өеодорить, епископъ Кира града, оклеветаль его, глаголя, якобы и отъ Сына признавати мѣлъ Духа Святого присносущий и существени происходити. Противъ чого отказуючи такъ пишеть: «ни по которомъ чину, рекше справъ, порушитися пріниченъ преданую отъ отецъ нашихъ въру, сиръчъ въры нашея вызнане, ни собъ самимъ, ниже иншимъ || (об. 86) допускаемъ; ани мовенье премънити отъ нихъ лежащее ту, или единъ преступити складъ, сирвчь литеру едну, поминающи глаголаное ": «да не прелагаеми, рече, пре-Келестинъ папа тыми словы о боже- дълъ въчныхъ, яже положищя отцы ственемъ и священемъ исповъдании въ- тюм». Не бъща бо ти глаголюще: но ры, еже и до ныећ соблюдается на Духъ иже отъ Вога Отца, иже убо насъ цело благодатию Христовою, и исходить отъ него, есть же нечуждь глаголеть такъ: «кто убо когда недо» отъ Сына, нодлугъ слова бытности или

**<sup>4.</sup> Эди при строчки въ** старопечатномъ вкземпляръ набраны крупнымъ шрифтомъ. <sup>9</sup> На деяв: «Ври, яко отъ святых» отецъ предана въра, а не отъ единаго папы, начеже **жео не требующи поправленіа.** 1 Притч. гл. 22, ст. 28; гл. 23, ст. 10.

Слышите, яко не токмо разумъ, но и мовы тоа, которою на первомъ вселенскомъ священомъ соборъ «върую во единаго Бога» написано и предано, забороняють перемъняти и единое буквы, рекше-литеры, переступати.

А такъ патріархъ Антіохійскій Іоанъ. и иже съ нимъ епископи Восточніи, таковое писаніе отъ божественаго Кирила принявши, (87) упевнилися о православін Кириловъ, миръ объящя и зъ собою согласищася, еже прежде разлучени бывше. Яко во общей епистолін, Өеодоритомъ написаной, глаголеть: «почетше, рече, сія епистоліи, и испытавше прилежне разумъ еа, обрѣтохомъ согласна реченымъ, яже оттуду послана бышя. Ечангельскимъ бо благородіемъ украшаются. И Богъ совершенъ и человъкъ-Господь нашъ въ нихъ проповъдается. И Духъ же Святый не отъ Сына или Сыномъ существо имъа, но отъ Отца исходя, свойже Сыну яко единосущенъ имянуемъ».

Четвертый соборъ святый вселенскій, въ Халкидонъ собраный, на Евтихіа и Діоскора, при Маркіан'в цари, котораго собора блаженъйшій Левъ, папа Римскій, (об. 87) містце свое правилъ Пасхасіемъ и Лукинсіемъ и Внифантіемъ, освящеными намъстникы своими. И по прочтенію священаго исповъданіа въры, еже состави первый и вторый соборь, а третій утвердиль, повелъ святый вселенскій соборь съй иную въру никомуже попущену быти, износити, или списовати, или составляти, или учити, или показовати. А иже дерзнеть кто таковая творити аще епископъ, или клирицы, да извержени будуть отъ сана; а простін да прокляти будутъ.

гласы глаголюще: «мы законы церковныя соблюдаемъ; мы предвлы отческія -йн ахидисагакист ым (88) || ; аминасх что, или отъем[л]ющихъ отъ церкви провлинаемъ». И павы: «аще хто все преданіе перковное написаное или ненаписаное отметаеть, да будеть анаеема».

При Василін, цари Костентинопольскомъ, прозываемомъ Македоненинъ, и при святьйшемъ Фотіи патріарсь Костентинополскомъ, егда Іоанъ, пресвятьйшій папа Римскій, патріаршескіа правленіа строиль, всякимъ православіемъ, и честностію ечангельсваго житія украшень, — соборь вселенскій собрань бысть въ Костентинополю, повельніемъ царевымъ и святыхъ патріархъ, къ утверженію святаго седиаго собора, и къ разорению нововозвышеное Латинское ереси, по подобію великое бури, (об. 88) смущающее святую Божію цервовъ. На которомъ соборъ отъ пресвятвищаго папы Іоанна посланім намъстници его бышя: Павелъ и Евгеній, божественім епископы, и третій съ ними Петръ, презвитеръ и кардиналъ. Съй убо священый соборъ, по утверженіи святаго седмаго собора, и Латинскую ересь доводнъ обличилъ, и укрыпляющихъ ту анаосматы предаль, и таковое повеленіе поднесе или уставиль на тыхъ, которые бы смёли приложити што у вызнанію віры: «если, рече, кто, окромъ сего священаго вызнаніа въры, смъсть инос писати, албо от от итвати, итижолици отш сказанемъ соборнымъ дерзнетъ имяновати, --абы быль осуждень, и всякаго (189) христіанскаго сожитіа отверженъ». Сіа убо божественый священый соборъ отсвче и изъявиль противь беззаконіа чомъ пресвятьйшій TOPO. 0 Тымиже словы и пятый, и шестый, Іоанъ утвшился доволнв и писаль о и седмый соборове вопіють світлыми томъ до Фотіа патріарха пространніве

и чиства; приложение, еще по свяще- принадоть обличения. Не диесь бо, на-NOWS NEWWORKSHIP PROPER OFFINGS OF THE PROPER CIR PLANCEMENT GENER; NO MINIварить. Споминаеть из нисанію своень жае мести соть літь прендома, отнетано глаголи: «ибо тное братетно добръ леже сів висанія содължи суть. Не во меть, имо отда нало прежде сего до-утле, ниже на темий м'яста: но на MID Whom Back Hemistra, Shamous Back молиданиция пало, якоже изначала и архиерви и учители. NAME STOCKARO GUCTL, NEWE STREETANмихь что, инже отвеняющихь; на преблаженайній Андріань, папа Рим-MACTHO MAZADINE, SEO TAKOBAS ZEDSADщи, тижное осуждение ждущи соблюдается. И сего радя паки изъявляеть благочестие проповедаще. Ауха отъ (106. 89) святыни твоей, абы доводне Отца богословствуя происходити. Пребыла упевнева святоблявость вашя о члонку или мудрованію, о которомъ случинася соблажи посредъ цервей таемне гивадящуюся, исующе и со-Іюжінхъ, яко не токно не споминаемъ, или не глаголенъ сего; но и тихъ, воторые перкий смали надугостью высоnoymia caoero cie творити (яко преступнивовъ Вожінхъ словъ и претворителей осологін Господа Інсуса Христа и прочихъ богоносныхъ отепъ, иже соборић собрани, предаши свитое испо**издані**е изры) 1, со Іюдою съчиняемъ. Замеже тоежъ, што и онъ, и тін дримуща: не тело Госпольское на смерть выдали, но вервыхъ, нже сутъ члониями тела того, отсекли и разлучили одиныхъ отъ другыхъ, и такъ у ръченій пъваему священому исповъдамачную смерть послади, пачеже (90) нію вери, аби ереси пропасти безъ сминув собо, такъ якоже и речений бёды избёжати могли множество вёрученикъ тъй неправе сотворилъ».

тъй отоцъ пратинии словы сими-не въ церкви Восточней, обновилъ. на видимую и отбътаемую показа ересь, бо зачинашеся раздръщатися злонзвоамо со Івідові соучинати начавшихъ, в ленин еретичьствовати хотящихъ. Сего нески такъ украиливищихъ въ. Что убо ради хоти показати всемъ, каковою из симъ маки вонистуть вопраки гла- честио и чествованиемъ должна есть телати суностати? Точію, по подобію инфтися святал Божіл церкви, веливля, мина глуга, чатыварще уши, и не апостольская. Костентинопольская н

i! .4.

MAO BACL BOCARNIC. O CRETORE BERMA CTADORE PRES. H DE CAMORE BADECTRYSD-MEN'S FRAIR. MEETS CANOICRASHE HADE

Но убо и послъ сего Іоана (сб. 90) скій, въ святьйшену Фотію, патріарху Париградскому, епистолію носла, тоже блаженъйшій же паки Левь, напа Римскій, ощютиль новольненую ересь погнонвающе святую и великую церковь, яже при немъ. Онъ же къ многимъ инимъ умыслилъ и сотворилъ съборными епистоліями обослаль всё страны, яже бъху въ области его, хотячи истребити и выкоренити сего злоуміа еретическаго хоробу, повельвая святымъ повсюду Божіниъ перквамъ, не втому Латинскою рачью, но Единскимъ гласомъ, святна (91) верн исповеданіе гласити во врімя божественна литорган. Едно яко Греческого рачью пригодиватием сущем, для упевненіа ныхъ, иже подъ нимъ. Второе, абы Со, комь макистно, преблаженнятій симъ связаніе любин, иже изначала бысть

<sup>•</sup> То приде «Спинова осторы соборый всёми закони покладають и самому пам'я Римскому».

то есть: Александрьская, || (об. 91) Антіохійская, Іерусалимская. Такъ тіи блаженіи и воистину ученицы прекротшайшего Іисуса—любити другъ друга и честію превозвышати вѣдяху, во простотъ сердца и въ дусъ кротости.

Не токмо же сіе едино преблаженъйшій тъй Левъ папа сотвори; но и въ газовилакіяхъ, рекше-въ схованю или въ скарбъхъ церкви святыхъ апостоль, отъ древнихъ врѣменъ благочестію цвътущу, сохранены обръте два щита, иже писмены и глаголы Греческими написано имѣаху священое исповъданіе непорочниа въры. Которые изнести повелъ, и предъ всъмъ Римскимъ множествомъ прочитати на нихъ писаное исповъданіе православных въры, и неповинующимся людемъ ((92) показуа, абы симъ увърилъ ихъ, жебы, обачивши истину, отложили жестокость сордиъ своихъ и, древнюю любовъ обновивши. въ соединение приступили.

Но во злохитру душю, яко Соломонъ премудрый глаголеть, не входить премудрость.

Сего ради и темъ единою поглотивше удицю киченіа и мивніа, сирвчъ, высовоуміа, надутости и мниманья о собъ, юже ловецъ злобы спустилъ имъ на пагубу, неисцълни пребывають и неисправлени.

Но тіи убо своимъ путемъ да тествуютъ! Мы же малыми нъкоими доволне, указаніе подавше послушающымъ божественыхъ писаній во простоть здравыа въры, и страхомъ Божінмъ, и всею истиною свед[ф]тельствовавше — | (об. 92) не порушати отнюдъ нѣчто отъ иже во исповъданіи въры, или мало, или велико, ни гласа, ни склада, тамо положенаго, предвизати, или премъня-

прочін Восточнін святыя Божіа церкви, да не подъ анасему толь многыхъ и такъ великыхъ богоносныхъ отецъ себе подложимъ. Якоже блаженый Кирилъ. Александрьскій папа, свѣдГѣТельствуеть, ижъ во священомъ третемъ соборъ, священое въры изложение запечатив заповедми и клятвами прегрознѣйшыми. Послѣ которыхъ приводить глаголя: «аще кто подвизаеть нвчто отъ догматъ святыхъ и богоносныхъ сіе ктому не подобаеть звати смотрѣніемъ; но преступленіе преданыхъ догматъ, и на Бога || (93) нечеcrie».

> Блаженый же Златоусть, и болшее богобоязство котя въ насъ вкоренити, о божественыхъ словесъхъ яве глаголеть: «якоже въ царскыхъ златицахъ, рекше-монетъ, если и мало што отъ воображенья отстчеть, всю златницу ложну содёлаеть; тако иже оть здравыа въры аще и малъйшее што преложивъ, всю поврѣжаеть».

И Пилусійский пустынножитель блаженъйшій Исидоръ, имже послідуа, глаголеть: «отъемлющін, или что приложити сибющій къ богодухновенниъ словестью, единымъ отъ двоихъ недугують: либо не върують, жебы Духомъ Святымъ речены были святые писанія; или суть невърни, или себе мнимають Святого Духа быти надъ мудрвишыхъ. И что ино есть, || (об. 93) токмо бѣсятся». Сего ради таковыхъ разв[р]ащеныхъ, якоже блаженыи отцы глаголють, подобаеть намъ ни едино слово ихъ творити. Што бо и приобръсти кто можеть благо, когда отъ нихъ. пачеже во иступленію правовіріа заматерввшыхъ?!

. Еще бо древніи прародители ихъ, около року отъ створеніа світа 6313. а отъ по плоти Рожества Господня ти; но цёло подобаетъ хранити то, всею осмъ сотъ пятого лёта, отъ истиныа силою и вниманіемъ, яко зъницу ока, въры отступати зачинали. Скоро нотомъ егда собъ Римляне нового царя и множае (195) еще къ симъ прилаотъ Фрязскихъ ригъ, сирвчъ - князей, именемъ Карула избрали (тако Французове князей своихъ ригы нарицаху) и отторгнувшися отъ единовластіа и отъ сродства Греческых царей, за царства Ирины царицы и сына ея Костентина, 11 (94) онаго Карула иноземпа на парство Римское поставили. Онъ же Греческимъ закономъ отъ папы Лва вънчанъ бысть. Но примъсивъ законы Еврейскія къ Греческому не въдати которимъ помысломъ, отъ главы даже до ногу масломъ сего помаза. Тако убо промежъ матере градовомъ, сирвчъ Новаго Рима Костентинова града, и ветхаго Древняго многословущаго Рима связаніе раздрася; и брани и которы, рекие — звады и парпанины возлвизахуся: и вхожамечъ ишовкатево свкущи съ лютымъ гивомъ и яростію оруж- и прочыхъ въ тоже уклонити ухищною, человеки младия и старыя убивающе, въ раздъленіе и ненависть облачающися межи собою. Аще бо и Ка-Римскій, руль, нововёнчалный царь **( (об. 94)** онъ Фразский рига, отъ отца и дъда христіанинъ нарицашеся, и чтяще Христовъ законъ, и соблюдаше благочестіе, и многу честь святымъ Божіниъ церквамъ воздание, и чествоваше архіерейскій и священическый чинъ, -- но пріидошя съ нимъ отъ Фрязское области его священицы и учителіе, имуще въ собъ ересь потаемне. и помаль начашя развращати люди Господни, и учити тайно своимъ ересемъ. Потомъ же и явне ученіе ихъ отврыващеся, яко отъ царя любимыхъ и помагаемыхъ. И тако начашя глаголати, яко отъ Отца и отъ Сына исходить Духъ Святый во едино начало; и опресновы священую жертву приносити. И чимъ дальй, тымъ силиве сіа ереси въ странахъ тыхъ утвержахуся,

гахуся. Егда же совершенив ереси тыя въ люди Господни вкоренишася, по сихъ тогаы въ внигахъ богословскихъ и учителей вселенскыхъ, о исхождению Луха Святого пристосоваючи, водлугь умысловь своихъ преправили, такъ же и отъ истинаго причастіа Тёла Господня отвергшеся подъ твнь старого закону подлегония; опреснъкомъ службу Господню отправовати узаконили. И такъ всв писма учителей и богослововъ святыхъ на свой строй переладивши, едностайне Римскимъ и Еллинскимъ языкомъ выдруковали. Такъ ижъ ся то застарвло, яко днесь отродки ихъ. Не въмъ, бы кому на свътъ въру иняти могли, мияще, яко значала отъ святыхъ учителей вселенсвихъ | (об. 95) такъ предано бысть.

Симъ убо предстившеся сами, сице ряють, яко обрѣтается у Скаржиномъ писанію Полскомъ, въ книжцѣ его у Вилни въ року 1577, друкованой, во второй части, въ роздёлё шеснадцатомъ въ вонцу, о исхождению Духа. Святого, на картъ 184 1, гдъ споминаеть учителей старыхъ Римскихъ и Греческыхъ, которые якобы мъли и отъ Сына Духу Святому исхожденіе Межи ихже и Ліонисіа признавати. Ареопагыта спомянувши, не кладе въ личбу съ ними, такъ мовячи: «Ліонисіа святого Ареопагыта не личе, бо тенъ Латинскый костель будоваль въ Францыи». Смотри ми пилне хитраго умышленіа, на про (96) стаковъ учиненаго, премудрое Латины! Яко властнаго Греческаго старожитнаго учителя вселенскаго, и паче всъхъ преизящнаго ееолога, священаго и преблаженаго Ліони-

<sup>1</sup> Это-опечатка; следуеть: 284.

сіа. Авинскаго сожителя и преднѣйшаго еилософа межи всвии Еллины, ученика и споспъшника великаго божественаго Павла апостола, яко убо явне ухищряюще, точію RMH блаженаго Ліонисіа споминаеть, ученіе же его затираючи минаетъ! Ркома зъ Латинскимъ помфилавши тымъ, ижъ въ Франныи костель Римскій будоваль, для того въ личбѣ зъ иншими его не кладеть!! Извъстно бо въсть, яко противъ священыхъ списаній его о соединеномъ и разледеномъ божестве и о прочыхъ небесныхъ священоначалихъ, трудно (об. 96) кому иначей усть отворити! Едно тако держати повелъваеть, яко отъ самаго Христа Спаса нашего божественъ о исхожденію Святого Духа открыто; а не человъческыми сусумными умышленми прелщатися. О чомъ не единою, ани лваши, но многаши научая приводить, и вся божественаа книга священыхъ списаній его о семъ свёд[в]тельствуеть, и о всемъ церковномъ чину показуеть. Еяже всяко нъсть мощно кому водле воли своей иначей перетворити, окромъ или запрътися, или отрешися еа, яко и прочіи еретицы творять, не могучи супротиво еа отвъщати. Глаголють, ижъ то не Діонисій писалъ, и отрекаючися не пріимують еа. Тако и сіи: точію имя его для оказін || (97) людемъ спомянувши въ книжцъ написали; яко да не и имъ речетъ кто, ижъ его за осолога и учителя не пріимують; священыхъ же списаній его не споминають, и въ личбу зъ иншими учителми не кладутъ, но здалека минають, боящеся яко о камень образити и обличени отъ него быти. Аще бо и во Фрязъхъ, яко они не познаетъ такъ явнаго и безстуднаго глаголють во Франціи, костель будоваль, - явно есть, яко тамъ не ереси щепилъ, но истинныа въры закону Христова, зъ Сіона сходящаго, и слова

Господня, зъ Ерусалима плынущаго научаль 2. Еллинъ бо съй сожитель Авинскый, а не Римскій, и старвишина всвиъ осологомъ и учителемъ Греческымъ, великого Павла божественаго апостола ученикъ и споспъшникъ въ благовъстін Христовъ. И таковъ сый, яво || (об. 97) и по преставленіи божественаго апостола, учениковъ его Тимоееа и Тита и иныхъ нъкоихъ отъ седмидесять апостоловь утвержаще, и недоумътелнаа нъкаа имъ о божественыхъ сокровеныхъ таинствёхъ съй писаніемъ своимъ раздрѣшаше имъ. Яко ся яснъ и явне съ книгы священыхъ писаній его показуеть.

Тѣмже, яко предварше рѣхомъ, отъ таковыхъ въ развращению святна истинныа въры застарълыхъ и самомнивыхъ, льно бъ удалятися, и ни едино слово ученій ихъ пріимати. Пачеже яко и оть самихъ Римлянъ нѣцыи признавають, яко Римскій костель до исповъданіа истиныа въры приложиль исхожденіе Духу Святому и отъ Сына. Въ тыже бо книжкахъ своихъ || (98) предреченый Скарга, во второй части, въ роздёлё 15, на страници 274, спослушествуеть тако глаголя: «а ижъ Латинскый костель жадное въ томъ приганы не маетъ, ижъ до вызнаніа въры приложилъ и отъ Сына».

И павы другый Бенедивть Гербесть, въ своихъ книжкахъ Полскыхъ, въ року 1586, въ Краковъ друкованыхъ глаголеть: «папежове, боронячи каноновъ Нѣценскихъ а вѣру о Святомъ Духу объясняючи, придали потымъ, же и отъ Сына походи».

Кто убо въ православіи въспитаный змышленія Латинскаго?! Пачеже оть

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Исаія, га. 2; Мяхей, га. 4.

тыйшихъ папъ Римскыхъ снадный обачить! Которыхъ сведителства вышей въ семъ писанію положихомъ: Karo (об. 98) отъ древнихъ временъ въ Латинахъ таковаго зловерія недугь потаемне гибздящійся святьйшіе папы ощущали, и всею силою возбраняюще имъ, и съ влятвами утвержающе запрещали. Который недугь нынѣ вже вкоренися въ нихъ, яко въ конецъ прелстившися, неисцални пребывають. Еще же вивсто истиннаго здравіа и прочимъ то залицати усилуютъ.

Сего ради, возлюбленіи Господемъ правовърніи христіане, несоотводящеся лестьми развращеныхъ въ въръ суемулріемъ человъвъ, но твердо и неповолебимо стойте, самаго Христа Спаса нашего о Святомъ Духу узаконенаго богословіа держащеся; и водлугъ самовилновъ божественыхъ апостолъ его и богоносныхъ отецъ преданія (199) на единоначалін пребывайте, отъ Отца исповъдующе единоличнъ преисходяща **Пуха** Святого. Якоже бо и апостолъ ¹ спослушествуеть: «иже въ человъцъ никтоже въсть, яже въ немъ есть, точію Духъ его, живущій въ немъ (въ Луху бо всю волю человёчю и умыслъ сущи въ немъ слово его открываетъ); такоже и въ Богу Отцу, никтоже въстъ, точію Духъ Божій». «Духомъ бо Святымъ (яко въ церковномъ пънію глаголеться) богословіа богатство, богов'вдвніа премудрость», вся бо въ томъ Отча веленіа или волю божественую его слово открываеть. Сирвиъ — Христосъ Сынъ Слово Божіе, въ Богу Отцу сущее, Духомъ Святымъ волю и

свядъптва древнихъ ихъ же самыхъ свя- азъ о собъ не глаголахъ, но пославый мя Отець, тый ми заповёдь дасть **(об. 99)** что реку и что возглаголю. И въмъ, яко заповъдь его животъ въчный есть». И паки 4: «глаголы, яже азъ глаголахъ вамъ, духъ суть, и животь суть».

То како истино обрящется священыхъ богословцевь богодухновеное ученіе, еже о богоначалныхъ ипостасехъ: если по Латинскому эломудрію совокупляющи во едино начало рожденое и нерожденое, сирвчь-Отца и Сына, и оть нихъ исповълующе исходити Духа?! Како не паки Савеліанская прозябнеть ересь, яко смѣшающе несмѣшаемая свойства, Святаа бо Троица, существомъ нераздъляема суща, таинственъ и неразуметелне разделяется ипостасными свойствы, сирвчь-неражаемомъ, и ражаемомъ, и исходителномъ? Но яко разлѣляется ипостасми ((100) таинственъ, сице пави соединяется существомъ естественъ. Аще же убо то нераздълно пребываеть, якоже и самъ Спасъ глаголеть: «нъсмъ единъ, пославий мя Отець со мною есть» и ина множайшая реченіа о семъ, -то како нераздълимое пріемлемо Сыномъ быти можеть, егоже имать присно совокупляемо собъ? Како бо не зъло глупо есть глаголати существо Параклитово, пріемши Спасу отъ Отца изліати на святыхъ апостолъ, еже имветь вину въ себь нераздълно и присносущно Отцу и Духу? Якоже многажды предрекохомъ, то бо глаголеться приняти, чего хто не стяжеть. Аще бо и блаженый Петръ въ Дванихъ глаголеть, яко Христось оть Отца пріемъ изліа, тогды повельние Отчее объявляеть 3. Якоже благочестивы подобаеть реченое разсвъдътельствуеть самъ глаголя 3: «яко умъвати, (об. 100), а не дебеломыслиъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Кор. гл. 2, зач. 127, ст. 12. <sup>2</sup> Іоан. гл. 1, зач. 1 и 2. <sup>3</sup> Іоан. гл. 12, зач. 43, ст. 49— 50. 4 Ioan. rg. 6, sau. 24, cr. 63.

ца съ Сыномъ ученикомъ явитися божественому Параклиту, и силы и премудрости исполнити ихъ. Се разумвется посланіе: якоже многажды Спасъ объща, еже приняти имуть. Рече божественое писаніе человѣчнѣ, яко и еже рече «послю вамъ и излию» и прочая симъ подобная. Понеже Богъ не посылается, ниже изливается. И гдъжъ або доколя имать послатися тоть, который вездъ есть, съ Отцемъ и Сыномъ. Яко пророкъ глаголеть: «камо иду отъ Дука твоего, и отъ лица твоего камо бъжю? Аще взыиду на небо, тамо еси; аще сниду во адъ, тамъ еси». Какоже изліе, иже неистекателив вся оживляа и освящаа? Да не ((101) подобив Гавріилу и прочимъ служащимъ духомъ, во служенію рабольный посылаемымь, мнимъ и Луха Святого посылатися. Буин далече оть нась таковое злочестивое умышленіе! Но благоволеніе Отца и Сына посланіе есть, боголівний да разумъваемъ. Посему же и является самовластив приходя, и преблажене дар ова наа, и всечеснаа дарованіа своа, ученикомъ раздвляа. Якоже апостолъ свёдётелствуеть глаголя <sup>5</sup>: «разделенія же дарованіемъ суть, а тьйже Духъ. И раздъленіа служеніемъ суть, а тъйже Господь. И раздъленіа дъйствомъ суть, а тъйже Богъ, и дъйствуа вся во всёхъ. Комуждо дается явленіе Духа на ползу. Овому бо Духомъ дается слово премудрости, иному же слово разума || (об. 101) о томъ же Дусв (и прочая). Вся же сіа дійствуеть единый тъйже Духъ, раздёляа властію комуждо якоже хощеть». Госпольскый убо вся творить, яко равень сый во всъхъ Отцу и Сыну; а не яко рабъ гоносніи отцы уразумъща гласы боже-

пріимати: еже убо благоизволивша От- і Множайша сицеваа божественое писаніе телесне поведаеть, и не по достоинству божественаго величіа, фолгующе и сходяще нашей немощы человъческой. Што если же не такъ, яко подобаеть, уразумвемъ, --- въ неподобіа безчисленая впасти мусимъ. Яковоже есть и реченое отъ Спаса 6: «азъ умолю Отца, инаго Утешителя дасть вамъ».

> Симъ убо зълнъйшее, сиръчъ-наболшее его къ намъ промышленіе и любовъ разумети намъ достоить. Аще яво лежить ((102) реченое просто пріимаеть кто, незличеные неподобенства обрящеть крыющаяся въ разумени:

> Первое 60 — Отецъ обрящется, не восхотъвъ исперва послати Духа Святого-еже глаголати нечестиво есть: «иже бо своего Сына не пощадъ, но за насъ выдалъ (яко апостолъ глаголеть) 7. како не вся съ нимъ намъ даруетъ».

> Второе--- и Сынъ возмнится ни едину силу имъти въ подавніе Духа Святогоеже и мыслити безмъстно и нечестиво есть. Пачеже горшая, яко не едина воля Отцу и Сыну есть, аще треба есть ему молитися. Моляй бо ся, явно есть, или не довлва собою съвершити умыслу своего, молится могущему; или яко немилостива видить власть имъющаго, и благо творити могуща.

**(06. 102)** По которому же отъ двохъ сихъ образу речемъ единородному молитися Отцу о посланіи Утемителя? Да речеть, аще кто въсть, истинно любовив, а не распрею. Чи разумвемъ ли, какова пропасть погибели отворена есть, вывладающимъ или толкующимъ не зъ вырозумениемъ, не такъ, яко боили меншій повельваемъ и посылаемъ. ственаго писаніа? Якоже убо въпро-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 1 Kop. rg. 12, sau. 150 m 151, ct. 4-8, 11. <sup>6</sup> Ioan. rg. 14, sau. 48, ct. 16. <sup>7</sup> Phill. rg. 8, вач. 99, ст. 32.

шеніемъ, или моленіемъ Отца, разумів- изыти имать; но исходить, настоащымъ емъ юже къ намъ многую и неизреченную Спасову любовъ. Такоже и симъ еже пріати обътованіе отъ Отца, и изліати, или дати, или посылати общимъ благоволеніемъ Отца и Сына, пришедша на учениковъ Утвшителяблагочестивъ разумъваемъ.

Но нивтоже сего ради || (103) помыслить о насъ, абыхмо не исповъдывали существенъ Духа Святого на апостолъ пришедша, или не отъ Сына послана бывша. Не буди въ насъ хула сицевая! Но обличающе ложное ученіе твхъ, иже нудятся схожденіемъ врамя то, еже на священых ученикъ Пресвятаго Іуха, показати хотя и отъ Сына, якоже и отъ Отца исходити того, сирвчь — во ипостаси происходити оть Сына его существо и божество Но якоже убо Духа глаголющыхъ. ипостась отъ Сына не посылается; такоже и божество его не изливается или не дается; но владычьственъ, господьски, самовластие исходить, благоволеніемъ Отца и Сына и своихъ дарованій исполняеть достойныхъ пришествіа его. Еже бо изливатися и посылатися | (об. 103) и истекати, и симъ подобная, — се знаменують показуючи дъйства и дарованіа Параклитова. И свъд втель неотметаемый есть Податель дарованій Святого Духа, самъ Господь нашть Інсусъ Христосъ, различіе всвхъ твхъ уставивъ; и еже убо испущати Духа точію Отцу единому о собъ съблюде, яко единому виновну сущю, отъ него сущымъ, яво отъ источника и кореня божества, водлугъ священаго Діонисіа, израстающимъ. Духъ бо, глаголеть Христосъ, истиный, си-

врвиенемъ знаменуа; изъявляюще еже отъ Отца | (104) Святому Духу присносущнъ исходити; явственъ симъ казуа, яко оть единаго начала отъ Отца Святому Духу бытіе; такъ яко н единородному отъ тогоже и единого Отца рожденіе, въ нѣдрѣхъ Отчыхъ присносущему, и никогдаже отлучнуся. Сего ради Словомъ и Духомъ наричутся, яко отъ единаго ума отъ Отна произвелшимся.

А идъже дарованій даяніе Святого Луха показати хотя Господь, тогды и собъ и Отцу присвоветъ; яко единосуще, - сего ради не присно настоящимъ временемъ, но будущымъ новазуа; яко телеснымъ намъ различне божественая приводя, извёстно упевняючи глаголеть: «въпрошу, рече, Отца, инаго Утешителя дасть вамъ». И пакы: «Утышитель же Духъ, егоже послеть || (об. 104) Отецъ именемъ моимъ». А не рече: «нынъ испустить». Себе же воспоминая глаголеть: сегла пріидеть Параклить, егоже послю». Зри, яко все пріидущимъ врѣменемъ глаголеть.

Разумвите убо и отъ сего, яко ино есть, еже испущати, а ино есть - посылати. Коль велми явно есть и истинъ соглаголющее, идъже бо ипостасное исхождение Святого Духа богославити Спасъ и открыти намъ изволилъ, иже оть Отца исходить, -- рече настоащымъ връменемъ, еже отъ Отца присносущие исходити изъявляа. А идеже дарованій данніе показати благоизволеніемъ Отпа и Сына бываемо, не ктому испущати глаголеть, ниже настоащимъ временемъ воспоминаетъ, но будущимъ: «порвчь — самая власная ипостась, рекше слеть», и «подасть», акы во врвмена божественое бытіе его, а не дъйство посланію бываему, і (105) на утвержеили дары, иже отъ Отца исходитъ. Не ніе и освященіе достойныхъ таковой рече бо, иже отъ Отца изыдеть, или благодати. Якоже бо Господь нашъ

Інсусь Христось, единородный Сынь глагодя: «Павель Духа Сыну». Почто Слово Божіе, едино сый со Отцемъ и Духомъ, пріемлюще даръ Святого Духа, на достойныхъ изливаетъ, посылаетъ и подаеть; тако и Духъ Божій, едино сый со Отцемъ и Сыномъ, пріемлюще справы Христовы, нашего ради спасеніа плотію содёланые, достойныхъ просвъщаеть, вразумляеть и, подавая имъ, яве открываеть, яко самъ Христосъ свъдътелствуетъ глаголя: «яко отъ моего пріиметь и возв'ястить». Ибо не Лухъ воплотися, но Сынъ Слово Божіе: ниже Сынъ происходить, но Духъ устъ Божінхъ, вся созданая оживляюще, яко Богъ сый можетъ, соблюдающи о Отци съ Сыномъ же, отъ единаго Отца, яко (об. 105) отъ источника божества, Сынъ Слово и Духъ устъ его бытіе имуще, ово рожденіемъ, овъ же исхожденіемъ. Но понеже нераздални Сынъ и Духъ, единосуще со Отцемъ, сего умаление творятъ. ради Духъ Сыновъ глаголемъ. Отъ Сина же Духа не глаголемъ. Якоже бо Отца отъ Сына и отъ Духа ражатися-безмёстно и нечестиво есть рещи; сице и Ауха Святого отъ Отца и глаголати.

Якоже святвишій Фотіе, патріархъ Костентина града, иже съ блаженъйшимъ папою Іоанномъ и съ прочыми патріархы, утвержающи седмаго вселенскаго собора, и всякую иную ересь съ недугомъ Латинскымъ ввчному проклятію предавше, иже сице глаголеть: абы Духъ отъ Сына (106) исходилъ, гочестивыхъ накый учитель предаде леніе, еже зало дерзостив непостижи-

и вы не глаголете тожде? Но дукавствующе, горняа долу творите, и превращаете глаголъ проповедника, лве началь и вины единоначалный Святый Троицы въводяще». И пакы: «отвращающеся сугубоначаліа и вины, глаголете, яко отъ единаго начала отъ Отца и Сына Луха Святого происходити. Се обое хулно и нечестиво есть».

Воистину слово приточно страждуть, яко бъжаще дыма въ огнь впадошя, **(106. 106)** двоначаліа бо уклоняющися, Савеліанское смішеніе въводять, ничтоже радяще о семъ, точію да волю свою поставять, яко да покажуть Сына равносилна во всемъ Отцу. «Якоже бо Отецъ испущаетъ Духа, сице, глаголють, и Сынь испущаеть», не видяще премудрін, яко еже о Сынъ повазати нудятся, симъ множае Луху Святому

Вы же, возлюбленіи Госполемъ, небеснаго званіа сопричастницы, правовърніи христіане, преставше отъ многопытнаго възысканіа и неподобнаго словопрвніа, уразумвине отъ самаго отъ Сына происходити — хулно есть Христа Спаса нашего о Святомъ Духу богословіа, и отъ самовидцовъ и служителей слова божественыхъ ученивъ его, и прочіму вкуп'в богоносныхъ отецъ, отъ въка восіавшыхъ || (107), во всякой премудрости духовной и знаменотвореніи сими довлівтеся. Они же возбранишя и запретишя, ни мало, ни велико что отъ въры подвизати; но «Гдъ же Павелъ апостолъ глаголетъ, всякимъ благоволениемъ и вниманиемъ, сіа повельвають намь хранити, и облобыти убо сыновня глаголеть, ниже бо бызати отъ всеа душа, и о тыхъ причюждъ Сына Духъ? Не буди то! И лежати и подвизатися, аще потреба бутъй глаголеть, и церковъ Божіа испо- деть, и до крови. Уклоняймыся убо и въдуеть и въсть — исходити же отъ отхиляйныся отъ всяваго преизлишняго Сына, ниже его богоглаголивымъ язы- и прехитраго суесловіа, нашаче якокомъ провозвъстися; но ниже отъ бла- воже есть новоявленое Италіанъ глумиспытовати не страшатся. Мы же воз любимъ откровенная намъ, а не взыскуйны скрытыхъ, якоже рече блаженый | (об. 107) Златоусть. Помышляймы блаженыхъ шестокрыдатыхъ естество, и страхомъ и благоговваніемъ, опаснвишими крылами, испытательное разума нашего да поврываемъ. Егда устремится или и превосходящимъ всякое созданое естество, величіемъ божества выспръ простиратися хотя; или устраяемыхъ отъ Бога неислёдованыхъ, сихъ сущихъ ко испытанію покусится, удержевающе не попущаймо. Двёма же убо, яже зъ обусторонъ сръдняго чина крыдами, получивши да летаемъ, аще треба будеть. Обачеже со многымъ вниманіемъ опасно и сіе летаніе дъйствующе. Аще бо кто не съ великымъ соблюденіемъ разсматряетъ сихъ. (108) наипаче аще не якоже богоносніи отцы истолковащя, тогды или въ жестости братоненавиденій Наватове падеть, ли во Оригенскую пропасть въ конецъ себе вринеть, яже по прелести ихъ и бъсовъ спаемыхъ быти непщуютъ. Но буди намъ сугубными сими детаніи. затишными и опасными, глубину возможныхъ зрвній, подъ наставникомъ и правителемъ, божественымъ Духомъ препловшымъ съ опаствомъ и миромъ, сподобитися и въ пристанище божественыхъ и неразумъемыхъ наслажденій благости достигнути, идіже прочее непрестанно зъ Господомъ будемъ, славяще и благословяще его вкупъ съ Отцемъ и Святымъ Духомъ, едино божество, едину силу (об. 108) и господьство, емуже подобаеть всяка слава, честь и поклоняніе, нынів и присно и въ въки въкомъ. Аминь.

мая образовании и лестными словесы | | (109) О первенствъ Римстемъ, и испытовати не страшатся. Мы же воз о старшенствъ впископа ихъ.

Глаголють убо вёцыи, наиначеже Латини, яво оть блаженаго апостола Петра Римскому епископу старъйшинство надъ всёми вручоно.

Но всявъ съ вниманіемъ прочитав божественаа писаніа, о семъ извістно въсть: яко прежде воскресеніа, такъ и по воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа и по вознесеніи его на небеса. блажений Іаковъ апостоль, иже первый бѣ епископъ во Герусалимѣ, самѣмъ Господомъ освященъ и поставленъ. И преблаженвишій Іоанъ Богословъ, и самъ верховный апостоломъ Петръ, и прочім старівшим присно во Іерусалимів пребываху. ((об. 109) Къ нимъ же во Іерусалимъ отъ церквей, рекше — отъ соборовъ върныхъ, со всехъ сторонъ о науку и о взаконеніе віры прибігаху. Яко священыхъ Ліаній Апостольскыхъ книга о семъ свъдътельствуетъ 1. «Отъ церкве твоеа во Герусалимъ тобъ принесуть царіе дары», пророкъ 2 глаголеть. Прежде бо въ Антіохіи и во Александріи церкви и епископы зъ Іерусалима отъ божественыхъ апостолъ освящьшеся и составищася. О чомъ ся нижей скажетъ.

Но блаженый убо Петръ, въ воликодесять лѣтъ по вознесеніи Господни, еже по Бозѣ житіа своего конецъ пріать. Христіане же множае трехъ сотъ лѣтъ по вознесеніи Господни, отвсюду утѣсняеми на вселенней, пачеже въ Заходныхъ странахъ, межи поганскымъ народомъ, такъ яко овечкы ||(110) межи волками скитающися, пребываху, скорби, бѣды и гоненіа терпяще, и различными муками озлобляеми страждуще, Христа ради умираху. За-

¹ Дъян. гл. 15. за с. 35, и гл. 16, за с. 36. ² Псал. 67, ст. 30.

ніи мучители и идолослужители бѣху.

Како бъ мошно въ таковые връмена. наипачеже въ Римъ межи поганы сущымъ, старъйшинство надъ всеми вручати, и отъ нихъ всемъ народомъ повелъвати благословенство воспріимати. Воистину о семъ нигдъже писано обрящеши. Окромъ зъ Іерусалима, всякому народу и самимъ темъ Римляномъ -благословеніа сполоблятися ваеть: «благословенъ Господь отъ Сіона. живый во Іерусалимѣ» 3. И пакы 4: «благословить тя Господь отъ Сіона, и узриши благая (об. 110) Іерусалима, глаголеть пророкъ. «Отъ Сіона бо изыйде законъ, и слово Господне зъ Герусалима» 5, а не эъ Риму. «Да постыдится, рече пророкъ, и возвратятся вспакъ всѣ ненавидящеи Ciona» и прочая.

Но яко прежде речеся, ижъ множае трехъ соть лъть но вознесении Господнемъ до Великаго Констентина, перваго царя христіанскаго, и перваго вселенскаго събора Никійскаго, нигдъже въ писанію обрѣтается свѣд[ѣ]тельствуемо, абы отъ святого Петра апостола Римскому папъ надъ всъми старшенство вручено быти мѣло; но токмо своею парафѣею обладати повелѣно ему, съ прочими епископы заровно того съчетающе. Ниже бо самъ тъй верховный апостоломъ блаженъйшій Петрь обрътается | (111) въ чемъ первенствуя, или имя свое предписуя; ниже наки прочыимъ единомунадесяте властель- столомъ, блаженвиший Петръ таковаго скый повелѣваа; но всѣ купно равно и

неже всв царіе нечестивіи и безбожь- о сихъ глаголя: «пришедше въ Іерусалимъ, пріата быста отъ церкви и апостолъ и старепъ» 6. И пакы глаголеть: «събрашажеся апостоли и старцы въдати о словеси семъ. Многу же взысканію бывшю, въставъ Петръ рече въ нимъ» 7. И далъй въ томъ же: «тогда изволися апостоломъ и старцемъ со всею церковью, избравши мужа отъ нихъ, послати въ Антіохію. Яже и писашя глаголя: апостоли и старцы и братія, сущымъ въ Антіохыи, и Сиріи, и Киливіи братіи, иже отъ язывъ, о Господи радоватися» 8. (106. 111) И далъй въ томъ же глаголеть: «изволися намъ бывшимъ вкупъ, избравши мужа послати къ вамъ. Послахомъ убо Іуду и Силу, и тъхъ словомъ сказующе таяжде. Изволи бо ся Святому Духу и намъ» <sup>9</sup>. И пакы глаголеть: «якоже прохождаху грады, предаваше имъ хранити нравы суженые отъ апостолъ и старецъ иже въ Іерусалимъ» 10.

> Тъмже отъ сего божественаго писанія яснѣ зрится: первое-яко зъ Іерусалима, а не зъ Риму узаконеніе въры всь обще народове въспрінмаху. Второе-яко блаженъйшый Петръ, ни чтоже вящшен паче прочыхъ апостолъ уставляеть или приповельваеть, ниже имени своего предписуетъ: но яко единъ отъ нихъ равно вкупочинно исправляюше, соборне повелъваху и подписовахуся глаголюще: (112) «апостоли и старцы и братія».

А понеже самъ тъй верховный апопервенства и старшенства надъ прочиединодушьне въры вельніа исправля- ми апостолы не уживаль, то како исху. Яко книга Дваній сведвтельствуеть тинно вифнится отъ Римлянъ глаголе-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Исал. 134, ст. 21. <sup>4</sup> Исал. 127, ст. 6. <sup>5</sup> Исаія, гл. 2, ст. 3; Мих. гл. 4, ст. 2. <sup>6</sup> Дёян. гл. 15, зач. 35, ст. 4. <sup>7</sup> Двян. гл. 15, зач. 36, ст. 6—7. <sup>8</sup> Двян. гл. 15, зач. 36, ст. 22—23. <sup>9</sup> Дѣян. гл. 15, зач. 36, ст. 25, 27—28. <sup>10</sup> Дѣян. гл. 16, зач. 37, ст. 4,

или, «жилимилине, имо от силтого Пе- того не причаль, ниже бо нь писации три влить тиковия винь ихъ дана о сень гдь обрытается. быть, еще едирову еду ретих довект. Достоить же и о сень выспоняную, ero seter auronasme.

Chur you community and munt Anthбы издали отакономъ старшенствъ IIeтиомъ, не бы си о томъ межи собою истязили, Христось же Списитель всвуб насъ, отноди убо отъ таковато неполезнаго старванинства, пачеже плотскаго въжделвији, призиметь ихъ и поучастъ РАВГОЛИ ": + ивсте, ижъ миницеися пановить надъ народы проодолбиають ниль ними и которые моживнимые суть, ужинавить старшенства надъ меншыми. Мижи вами же не буди тако! По который кочеть из вись болишить быти, да будерь намъ слугор. [[(113) И ащо хожерь быти старванымъ, да будеть weeken набъя. Отъ сихъ убо словъ сажам Христа Спаса пашего явно ость, живоди и митонопијато импидавам ми тых имогь новыльнія спосто покорию-жинельна прати сого. Танжо ико божитомый аниотыный нархания Потры

мати и метока судити! Сего ради ну- яво преже верваго вселенскаго събодитим Литими, модъ монеление и судъ ра Никейскаго, еще за державы вечестивыхъ парей, быху три съборы:

Первий въ Антіохін во врумена ин училуние либипритен.-изекотени Авлиріана, царя Римскаго, на Павла излигда и Гогиодии ученици старшен- (66. 113) Саносадскаго, епискона Божіа стии меняти, еще месмершенив нь то града, сирвав Антіохійскаго, иже бысть ирыни мудристи мыждельный плотокаго началеных ереси: Христа бо истиепиденными, и Духи Синтого благода- наго Бога нашего проста человъка тін еще не были білечени, поб. 112) глаголаше. Божіею же благодатів, Кдини в примили, дабы по правици и правители церковнін, якоже пророшы по явници Господней съдъли, мнище прозоряний, сподобищися увъдати о ижь бы вископи, сивта сего царство семъ, стекошяся въ Антіохію много Христово быти мело. Другие в пакы ихъ числомъ. Въ ниже началивание еноруь межи себе вели, пытавучися, кто были, именемъ: Iерусалимскій <u>ени-</u> бы ст. никъ старинамъ былъ? И аще скопъ, Григорій Чюдотворецъ Неовесарійский; епископъ Анеинодоръ брать его, Фирміанъ епископъ Кесаріа Каппадокійскіа; Іелонъ, епископъ Тарсійскый. И первіе напоминаніемъ змовившися повущалися отъ зловеріа отвернути Павла. Егдаже узръщя его неисцілно боляща, тогды единымъ совівтомъ судъ изнесши, отъ іерейства того обнажищя, ((114) и отъ церкви отсъкошя. Противящужеся ему и церковную власть за неправость имфющу, помолижеся святый съборъ цареви Анлиріану, и еже о Павлов' нестаточности нозвъсти ому. Царь же аще и Еллинъ бъще, осуди противнаго едипоиврныхъ суду, отъ техъ събора отстичну быти ему. И тако изгнанъ бысть отъ церкви. Множайшыхъ бо судь достовърнайшій есть, CARRAIN).

Вторый съборъ бысть во Анкирв. таринопочна надъ прочими гонению на христіанъ превелику быв-**Тимента, тиме и иншиме што, и сущиме по местале христаноме** 

<sup>\*\* \*\*</sup> Ali Mapu. 14, 11, ann. 47. 1 Ayu. 12. 22, ann. 108; Mare. 12. 9. Mark 18, 100, 47, 100, 42-44; Maren 14, 201, 204, 31; Jyr. 12, 22, 224, 108.

поневоляемымъ, либо къ Еллинскому невърію приложитися, или муками и различными смертии убіенымъ быти. И мнози отъ христіанъ просіали въ мученіи. (об. 114) Мнози же, не могуще теритти мукъ, на идолослужение обращахуся. По семъ же егда преста гоненіе. нъкоторые уклонившися отъ преступленіа раскаявшися, и навернувшися, покаяти хотвли, приходяще до церковныхъ властелей. Бывшу же о семъ въпрошанію многу, еслибы ся годило единою отвергшихся Христа, пакы таковыхъ пріимати, — на которомъ съборъ началными были: Вителій, Антіохіа Сирскіа епископь, Агриколае, Кесаріа Каппадокійскіа, и Василій Мановасійскій ецископь и священомученикъ, и правила изложишя, яко подобаеть таобращающымся **ТИМИТЕНИ**ОП ковымъ быти.

Третій съборъ святыхъ отецъ збирался въ Новой Кесаріи, яже на Понтъ. II (115) Бяше же съ ними началнъйшій Василей священомученикъ, епископъ Амасійскый, и правила о церковнемъ строеніи изложишя.

Бяше же и преже сихъ трехъ съборовъ, напервый въ Римы съборъ, въ връмя царя Декіа мучителя, при блаархіереи Римстемъ Корнилін. Събрашяся святыи отцы на Наеретика. свещеника. Римское церкви, который таковыхъ, иже въ гоненію нестерпъвшыхъ мукъ идоломъ пожерше, и потомъ паки каяхуся, не пріимаше въ покааніе глаголя: «аще тысящами кроть покаетеся, не пріемлеть вась Богь». И сего ради съборъ тъй бысть. Изложиния святыи отцы правила, яко пріимати кающихся, нестерпѣвшихъ до конца мученіа, исцъляти (об. 115) покаяніемъ. Наватъ же не пріать того събора правиль, и быти сподоби. сего ради прокляшя его святым отцы.

По тыхъ тогды чотырехъ помъстныхъ съборъхъ, первый вселенскый святый съборъ первымъ благочестивымъ велинымъ христіанснымъ царемъ Константиномъ събранъ бысть въ Никеи, въ триста и осмынадесять лътъ по вознесеніи Господни. Како убо о таковыхъ великыхъ главнъйшихъ вещяхъ, не мълъ бы въдати папа, естлибы, яко Латини глаголють, отъ верховнаго апостоломъ блаженаго Петра вручоно ему было надъ всеми старейшинство? Также и богоносніи отцы на тыхъ чотырехъ преждебывшихъ соборъхъ, бы въдали о старшенствъ надъ собою папы Римскаго, ниже бы кусилися безъ его повелѣніа || (116) соборовати и правиль составляти. Но яснъ ся показуеть. яко въ връмена та, множае трехъ сотъ лътъ, еще не было слыхати о таковомъ неподобномъ старшенствв. купно всѣ единодушьнъ пекущеся общимъ совътомъ согласно, сиръчь --згодливе, якоже и божественіи апостоли, въры вельніа утвержаху, содъйствіемъ Пресвятого Духа, а не гордости мучительское властію. Ниже бо папою называщеся прежде перваго вселенскаго собора Римскій первопрестолникъ; но архіерей, сирвчь архіепископъ, заровно яко и прочіи первопрестолницы великыхъ градовъ, областей - архіерее именовахуся. Егдаже благодатію человъколюбія своего благоволи Богь свободити народъ христіанскый ((об. 116) оть безбожныхъ мучителей, и отъ многыхъ мукъ избавити, тогда въздвигши Великаго Константина, И отъ тиы заблуженіа идолскаго изведши, истиному свъту благовъріа настави, святымъ крещеніемъ просвятилъ И и его, и перваго царя христіаномъ ревнителя и пособника благочестію сего

Съй убо Великый Константинъ, пер-

вый бласочестивый парь христіанскый. Римскіа первы неовоефланість ници того священаго полка бъху: Се- вуется». ливестръ, первопрестолникъ Римскій, Светителскій бо санъ единъ есть, и Александуъ, Костентина града архі- тъй же на всехъ. И не наречется овъ списнопъ, Александръ, первопрестол- свершенъ святитель, овъ же несверникъ Александрійский. Еустафій, патрі- шенъ: но всь равни еписвопи, якоже архъ А[иртіохійский, и Макарій Геру- и даръ благодати Святого Духа равно сялимский. 13 то время благочестивый истекаеть на вся, и толико пріемлеть иярь Великий Константинъ, совъщавшися съ святыми богоносными отцы. иь духовимуъ церковныхъ вещяхъ, чивъ или порядокъ съборовий составити и устроити, розумфючи быти потребифйшый, паче нежели въ мірскыхъ справахъ, якоже бо душа лучши тъла есть, сице и духовная паче мірскыхъ. Поб. 117) Сего ради разсужениемъ богоносныхъ отецъ исправляа чинъ собороваго строительства, первосъдание Римскому спископу узаконяеть, яко началиващаго града первопрестолнику и царства христіянскаго началнику, купноже яко тамо и верховному апостоломъ блаженому Петру житіа своего по Возв конецъ раздрвшившу. Твиже благочестивый царь, розсужение то святыхъ отепъ нарскою властію печатлва, глаголеть: «повельнаемъ да епископъ Римскій первейший всёхъ будеть свяженжовъ». А такъ явно есть, яко зъ россуменіа святыхъ отецъ и царьское области полежениемъ, съпрестолникъ

XITTEN 10 ROBINA MIDIMENTO JESTS DEST TIENS, A NE OTS ABOUTOURS, H OTS TOTO орити, и менкия ереси, отъ супротив- времени нервое быти Римское 4 (118) наго лукиваго духа насъявые, искоре- гъдалище узаконися. Чого пначей жанити, яко отъ писници плевелъ, отъ денъ показати не хоже. Обачеже не истиныя въры истребити. - первый все- того ради первый реченъ, абы паче ленский святый соборь, вы десятое прочихь святителей достойнышинь быліго парства своего събраль, и оть ти міль или крайній чиститель, ижь металь странть (117) из градъ Никей-бы надъ него не было, но, яко богоский свитыхъ богонисныхъ отепъ, чис- воснія отны 1 глаголють. «нать епиломъ 318, совокупи. Въ нихже начал-скопь тылко перваго съдалища име-

кождо ихъ. елико кто самъ себе къ воспріатію достойна сътворить. Не оть преименитыхъ бо и многословущыхъ градовъ, или многыхъ языкъ обдержанія, достойность ((об. 118) къ воспріатію дарованію Духа Святого бываеть: но отъ трудовъ и подвиговъ, богоподобнаго жительства Христова, теснымъ путемъ шествующихъ. На таковыхъ даръ благодати Духа Святого излиливается, яко апостоль 2 глаголеть: «подобни мнѣ бывайте, якоже и азъ Христу».

Аще бо отъ удержаніа великоименитыхъ градовъ и отъ совладенія многыхъ земль и народовъ възмнить кто достоинство быти, а не отъ благочестиваго смиренаго житіа подобіа Христова, — то како не безмъстно и не нечестиво мивніе таковыхъ обрящется?! Кто бо паче безбожныхъ Агарянъ, сирвчъ Турковъ обръстися можетъ?! Иже иминерилскоони и имклме иминикот народы, и великоименитыми (119) пре-

<sup>1.</sup> На пере «Кареагенскаго собора правило 39». 2 1 Кор гл. 11, зач. 147, ст. 1; Фил. та в (на выда самаб.: 2), зач. 245 (въ пода ошиб.: 246), ст. 17.

словущими грады обладають; еще же и самые тые мъста святые, гръхъ ради нашыхъ Божінмъ попущеніемъ, обдержать, илѣже спасеніе всему міру съдѣася. Сего ради речемъ ли ихъ святыхъ и къ воспріатію лару Луха Святаго достойныхъ. иже крови человъческыя проливающыхъ и чюжаа восхищающихъ?! Не буди то! И мубо, мучаще святыхъ апостоль и прочыхъ святыхъ страстотерненъ тъла въ рукахъ своихъ держаху, также и самаго Христа Спаса нашего пропинатели осязаху, -- сего ради не сутъ святы руки ихъ; но отъ скверныхъ сквернъйши, яко богоубіецъ и шоклятыхъ мучителей. ввчного мученія достойни. Тънже убо законъ Господень и благочестиваа вёра христіанскаа (об. 119) непорочна есть; и церковное преданіе святыхъ апостоль и вселенскыхъ соборовъ на вселеннъй. яко солнце, сіаеть, и на м'естехъ святыхъ жертва Богу всегда отъ христіанъ приносится. Аще и погани земнымъ нарствомъ совладъють, но върою христіанскою единъ Царь царюющимъ Христосъ владычествуеть. Богатство же и пановане свъта сего суетнаго яко предъ тымъ бывало, такъ и днесь болшъ межи поганы, анижли межи выбраными Вожінми. Аще и по вознесеніи Христовъ на небеса, въ триста лътъ и вящшей, въздвиже Богъ христіанское царство, изъ невъріа въ въру царя преложи; но не толь много панованія ради свъта сего суетнаго, яко паче укръпленіа ради и укорененіа (120) истиное въры христіанское. Яко самъ Спасъ свъдътельствуетъ глаголя 3: «парство мое не есть свъта сего: аще бы свъта

визалибыся, да быхъ не преданъ былъ Жидомъ». Тоже и апостолъ <sup>4</sup> споминаетъ: «не имамы здѣ града пребывающаго, но пріидущаго взыскуемъ», сирѣчь—царства небеснаго, въ неже и звани есмо; до которого, яко апостолъ научаетъ, «многыми скорбми [подобаетъ] входити <sup>5</sup>, яко кужно есть царство небесное, и нужницы въсхищають è» <sup>6</sup>.

Егдаже въра христіанская утвердися, и всякіа ереси обличени бышя, и отъ единыя истиныя вёры, яко плевелъ отъ пшеницы истребищася, - царіе же и началницы, и мнози подъ властію сущіе, гордостію (об. 120) начашя превзиматися. Сего ради Богу попустившю, царствію ихъ пакы разоритися, яко да накажутся на мимотекущее непостоанное и тлѣнное не уповати; но въ смиреніи и въ тернливости пребываа, въ небесное безконечное подвизатися. Не убо сіа глаголя, парствіе укоряемъ, но глаголемъ, яко въ гобзованіи и въ роскошехъ живущен удобь поползаются, и ради връменныхъ сладостей, въчныхъ благъ погръщають. Сего ради и пророкъ 7, упоминаа царей, глаголеть въ нимъ: «нынъ, царіе, разумъйте, и накажитеся всъ судящен земли. Работайте Господеви со страхомъ и радуйтеся ему съ трепетомъ. Пріммъте карность (или напоминаніе), абы вогда не прогивнался Господь, | (121) и погыбнете зъ дорогы правдивое». Мнози бо и нынъ царствующе уклоняются отъ истинаго путя, и въ пропасти погыбели въчныхъ мукъ низпадають.

ное въры христіанское. Яко самъ Спасъ свъдътельствуетъ глаголя <sup>3</sup>: «царство мое не есть свъта сего; аще бы свъта свъта сего царство мое было, слугы мои дод- житъ, ниже въ старшенствъ прежде

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Іоан. гл. 18, зач. 59, ст. 36. <sup>4</sup> Евр. гл. 13, зач. 334, ст. 14. <sup>5</sup> Дѣян. гл. 14, зач. 35, ст. 22. <sup>6</sup> Мато. гл. 11, зач. 40, ст. 12. <sup>7</sup> Исал. 2, ст. 10—12.

бывныхъ въ тыхъ градѣхъ блаженѣйпыхъ Христовыхъ апостолъ; во въ синреномъ Христоподражателномъ жительстив самаго настоащего области тоа,
въ всемъ прежде бывшему тамъ апостолу подобящеся <sup>1</sup>, такъ, якоже Іоанъ
владыцѣ своему Христу уподобился.
Аще ли удержаніа ради областей и градовъ, въ нихже божественіи ученицы
Христовы раздрѣшеніа еже отъ тѣлесе ||(66. 121) житіа сего конецъ получишя, отъ сего възнепщуемъ святыхъ,
и дару Духа Святого достойныхъ быти
епископовъ.

Но понеже убо въ древнихъ врѣменехъ по апостолъхъ святыхъ мнози епископи въ еретикы претворишяся, якоже глаголитъ о Македонію еретику, бывшемъ спископъ, сиръчъ, патріарсъ Цариградскомъ, иже прежде его епископъ Цареградскій еретикъ не бысть, за сіе речемъ ли убо и сего Македонія еретика не быти?!

Такоже и въ самомъ томъ Римв она невоздержная жена напою бысть. Но поноже ни одина жена прежде са пана бысть въ Римћ, сего ради речемъ ли, ниже тъй быти женъ папою въ Римъ, и како сіа цъломудрена помыслиши, или танше и иначей претворяюще, [] (122) како истину обръсти будетъ мощно? Никоглаже бо джею истина побъждена быти можетъ. Прочее же устраняющенся зазрвнія, яво да но възинить кто о насъ, абыхио отъ своего умышленія съставляли.-сего ради вписахомъ здв епистолію Варлама Калаверскаго, еже писа къ иткоему Францешку, учителю Римскыя церкве, о началствъ папинъ и о прочыхъ расколъхъ Гинское церкви. Аще ахала ахил о ввинопици бугляция и

1 1 Kop. ra. 11, sau. 147, cr. 1.

бывныхъ въ тыхъ градіхъ блаженій обачеже съ вниманіемъ и разсужденіныхъ Христовыхъ апостоль; но въ синреномъ Христоводражателномъ жительреномъ Христоподражателномъ жительстві самаго настоащего области тоа, его маетъ:

Варлама Калаверскаго — о начальствъ папинъ—посланів (себ. 122) въ нъковму Францъшку, учителю Римское церкве.

Иже въ упъетностяхъ досвътчоные, о, добрый Францашку, глаголють, яко кождый художникъ, сирвчь маистеръ или умъетный, толко съ таковыми можетъ препиратися и розмовляти о речахъ, водлугъ своего ремесла или умветности прекладаемыхъ, захавывають яже умветности начала, то есть, отъ которыхъ началь укрѣпленіе искомыхъ речей свѣдѣтельство приводится (аще ли кто сіа отъиметь, то прожно мовити съ таковымъ),--се же и азъ въ церковныхъ смотрячи вижю: колко ихъ такожде начала пріимуючи являются, симъ убо о всемъ ||(123) предложеномъ, мощно въ мовенье пріити, а има же не таже исповъдуются, не мощно никакоже. Мусимъ тоглы еслиже хошемъ о искомыхъ речахъ зъ собою мовенье мъти, танжъ начала признавати. Ащелиже не тако. -эфи оджоя нінариом св въ ояк эрук бываеть.

Понеже ты добре творя исповѣдалъ еси уже, яко убо начала и яже отъ нихъ правѣ указаемая захавываешъ и держишъ, а въ тыхъ же началѣхъ тобѣ супротивнаа не пріимуешъ, — подобно быти възмнѣхъ братскы же и дружебнѣ, отъ тыхъ же устремляася началъ, мало тобѣ о тыхъ речахъ, въ нихже промежъ себе разньствуемъ, побесѣдовати. Молю же ся Всеблагаго Бога человѣколюбію, да просвѣтитъ ||(об. 123) обою умъ, и дасть мнѣ убо истинно глаголати, тобѣ же право разсужати

глаголемаа. Молюжеся и твоей любви, ла внегла аше въ иже отъ мене глаголемыхъ видиши что неугодно тобъ, первъе убо долготерпъливнъ прочтеши дондеже постигнеши глаголемаго умъ, таже възвелщи на иже посполу признаваемая начала, и аще узриши незгожающеся и паче супротивлящеся, обличиши. И обличение усердно пріимемъ. Луче бо есть отъ брата друга обличатися, нежели слышати отъ него любезнъйшая.

Нужно же вмѣнихъ или зѣло потреб. но есть паки въспомянути тобъ началъ. Суть же сіа четыри: еуангеліа, апоспольская списаніа (124), соборная посланіа и честна апостольская Лѣаніа. и богословле откровеніе, правая апостольская правила, и божественых в отепъ нашыхъ, иже въ святыхъ вселенскыхъ седмихъ соборъхъ същедшыхся. Сіа убо суть начала. Оть сихъ же обличати другіа не отложю и обличаемъ пріиму. Ла начнемъ же селять слово.

Реклъ еси убо, яко блаженому Петру владыка нашъ Христосъ цервовъ вручилъ есть, и пастыря сей и общаго учителя быти повель. И подобаетъ Римскому епископу, приемнику сего сущю, всёхъ дръжати. всёми начальствовати, надъ всеми имети власть. И все, если на што воля его есть, водлугь многое власти, въры росказанье предавати, сиръчъ уставовати. (об. 124) Противъ его же уставамъ и росказованью не годно есть отнюдъ никому ничтоже рещи; но всемъ немногопытно, яко Божіа гласы, оного повельніа пріимати.

Азъ же о семъ зъло истину реку.

церкви есть, но не тойжде - единъ, але равночестив оному отъ дванадесятъхъ кождо. Имать бо сице. Ключь царствіа небеснаго дати Петсови объшася Госполь: сирвчъ область еже вязати и розвязовати ключемъ прикладне изъявляетъ. Но убо явне показуется, яко сіа и прочимъ апостоломъ ласть 2: «иже бо аще свяжете, рече, на земли, будетъ связано и на небесъхъ; и еже раздръщите на земли, будетъ (125) раздръшено и на небеси». И пакы 3: «прінивте Духъ Святый. И ниже оставите гръхи, оставятся, а имже удержите, удержатся». Не токио же сіа, но и священую таинственую жертву единому, но обще встыть не Петру съвершати повелъ: «се бо, рече, творъте въ мое въспоминание». Яко тежъ и посылаючи апостоловъ своихъ, Господь всвиъ равно глаголеть 4: «якоже > посла мя Отецъ, и азъ посылаю васъ». И пакы 5: «идъте въ весь міръ проповъдъте еуангеліе всей твари». Ашелиже и къ Петрови токмо рече се, еже «паси овца моа» 6, но убо мню, яко и къ прочимъ се самое переходитъ. Якоже бо выкладъ ечангеліи тоа свъдътельствуеть: иже на единаго Петра обращаеть Господь, слово то | (об. 125) «паси овця моа», потрикроть упевняючи, — явне симъ наказуя его вмъсто обличенія, заеже трикротъ отвергся и запрълся быль Христа Спаса своего. Тъмже и оскорбился, или опечалился Петръ, глагола Інсусови: «Господи, ты вся въси, и ты въси, яко люблю тя». Сего ради и въ воскресеніе Господне ангелъ женамъ у гроба Яко убо блаженый Петръ соборный па- глагода: «рцвте ученикомъ, и Петростырь и учитель всея божественыя ви» 7. Сирвчь, абы для отреченя не

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мате., гл. 18, зач. 76, ст. 18. <sup>8</sup> Іоан. гл. 20, зач. 65, ст. 22—23. <sup>4</sup> Іоан. гл. 20, зач. 65, ст. 21. <sup>5</sup> Марк. гл. 16, зач. 71, ст. 15. <sup>6</sup> Іоан. гл. 21, зач. 67, ст. 15, 16, 17. <sup>7</sup> Марк. гл. 16, зач. 70, ст. 7.

лый превыше всвхъ небесъ, абы выполниль все. И тъй даль есть овы апостолы, овыже пророкы, овы благовъстники, овиже пастыри и учители» 1. Кождо отъ дванадесяти пастыръ вселенней и учитель глаголется. Якоже и оть самых тыхь есть явлено вещей. Что . бо есть, **|| (126)** яже творяше Петръ? Не и всв ли двяху се, по божественаго Духа съществио? Кождо бо отъ нихъ, инъ ину нъкую часть вселенныя объемъ, прелщенныя учаше, и омраченныя просвъщаще, церкви въздвизаше, священикы, епископы и діаконы поставляше. Когда убо кто отъ сихъ на силъ свуденъ убъжденъ бывъ отъ Петра сіе съвершаще? Но кождый съ нихъ туюжъ отъ владики Христа пріемъ область, въ которой любо части вселенныя учачи быль, тоежь тамъ справоваль, яже и божественый Петръ, въ тыхъ местехъ, где благовествовалъ. Аще ли же и нашего благочестіз есть, еже не розности мовы смотръти, но тождьству речамъ внимати, то есть: если хто также яко (об. 126) и блаженъйшый Петръ и прочіи божественіи апостоли ученицы Христови, оставивши все, Христу последуючи, теснымъ путемъ шествуеть, крестъ на раму носяще, сирвчь готовъ будучи распятися, за благочестіе страждуще, не възбраняется ему благодать Божіа.

Что ти ся мнить, еже «пріимете силу нашедшу Святому Духу на вы и будете ми свъдътели въ всей Іюдеи и Самаріи, даже и до послѣднихъ земль» 2 множественъ всъмъ речено? И еже «тедше въ вся языкы проповъдъте ще, ниже бо мы николиже отъ человъечангеліе всей твари, крестяще ихъ во ческыхъ умышленій о речахъ, тайне имя Отца и Сына и Святого Духа, и | || (128) намъ преданыхъ, рещи что

отчаался. «Същедый бо, рече и възще- учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ» <sup>3</sup>? Что убо, не сими ли глаголы всёхъ настиря же и учителя II (127) постави вселенней всей. Тѣмже ниже единъ отъ нихъ сего, или онаго града, или коея страны епископомъ именовася. Но всюду тую же область вождо ихъ имый, яко изъ епистоліи преблаженъйшаго Павла, къ Римляно мъ писаное, яснъ зрится. Онъ же аще и последы на апостольство позванъ бысть, обачеже не взираеть, ниже что складаеть на верховнаго, но властію, отъ Бога даною, повельваеть и научаеть Римлянъ.

> Пачеже чюдно, яко Латины твердять, глаголюще власть блаженому Петру въ въ Римъ имъти, и тамо присно пребывати. Божественый же Павель, ничтоже на блаженого Петра оглядаяся, тамо учить и повельваеть, яко о томъ извъстнъй п (об. 127) зъ епистолы его, къ Римляномъ писаное, всякому зрозумъти мощно есть.

> Тъмже явно есть, яко кождо отъ дванадесятихъ божественыхъ ученикъ Христовыхъ, равно яко и блаженый Петръ, туюжде область всюду имбаху. А иже по нихъ поставленые бывше отъ нихъ-не тако, но кождо ихъ особныя части и страны, инъ инаго града пастыръ познаващеся, а не всюду.

Речеши же: «да како убо блаженый Петръ верховный и первопрестолный апостоломъ именуется, аще сіа тако имуть»?

Мало пожди, и сему раздръшение подамы, не отъ своихъ помыслъ, но отъ божественыхъ словесъ върное принося-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ефес. гл. 4, sau. 224, ст. 10-11. <sup>2</sup> Двян. гл. 1, ст. 8. <sup>3</sup> Мате., гл. 28, sau. 116, ст. 19-20

шыхъ се дерзающихъ необычне и сверыпо, стерпимъ, или слухы подложимъ къ скрытымъ ихъ суетнымъ згодамъ.

Зрю убо Петра, внегда твиъ бысть потреба, въ наполнение дванадесятихъ инаго кого поставити: онаго въставша первъе ръчь зачати, яко священихъ Дѣаній Апостольскихъ книга свѣдѣтелствуетъ, глаголя ⁴: «и въ дни сіа въставъ Петръ посредъ ученивъ и рече» и прочая. Такоже и по нашествію апостолы Святого Ayxa, TOPOже обрътаемъ ученіе предначинающи: «ставь, рече, Петръ съ единами на десяте, въздвиже гласъ свой, и рече имъ» <sup>5</sup> и прочая. И павы, егда (об. 128) отъ Антіохіа-отъ церквей послани бышя къ апостоломъ и старцемъ въ Іерусалимъ, о нъвоихъ вещахъ въпрошаючи ихъ, и тамъ убо сего, предначиная слово, видимъ: «многу бо речъ взысканію бывшу, вставъ Петръ рече къ нимъ и прочая, яко тамъ есть писано.

Толико убо онаго старшенство, еже прочіи дванадесяте честь сію попущаху ему, яко первъе онъхъ глаголати тому. Аще ли же ты архіерейская раздъляа достоинства ово глаголеши датися Петрови, ово же прочіниъ, — покажи сіа отъ божественаго писаніа, оставивши споръ. И пріимемъ.

мъла значити розность межи достоинствомъ блаженаго Петра и прочыхъ божественыхъ | (129) ученикъ? Ни отъ глаголъ, яже владыка Господь нашъ къ нимъ бесъдоваше — се усматряю,

искомыхъ начнемъ, ани тежъ отъ ин-! яко единому Петру точію отъ Христа поставлену быти, а отъ Петра прочимъ апостолемъ поставитися. Сего ради и всёхъ подъ напину гониши власть, и нивомуже оноговыхъ пращаеши мрежъ убъжати. И хиротонію всяку отметаеши, яже онъ не присужаеть, нетверду быти мниши. О чемъ речемъ.

Нынъже докончевающе яже многыми намъ указанная, глаголаномъ, яже убо къ церкви равночестни всѣ бѣху, священое же ихъ двоенадесятницы блаженый Петръ начальствоваще; се ||(об. 129) множае иныхъ имый, еже инымъ ту сущымъ, поученіа начинати, и первосъданіа некли сподоблятися. Обешне бо якоже речеся, иже слова ученицы, пастыріе и учителіе вселенней біху, оть нихже поставленіи пастыріе-епископи называхуся, и кождо ихъ отъ страны и града, въ нейже поставленъ бысть, нарицашеся. Явоже Діонисіе убо Аеинскій, Тимоеей же Ефескый. Титъ же Критскый и инъ инаго града настырь оть божественыхъ апостоль поставися; тако и святый Клименть. Римскій епископъ, отъ верховнаго апостоломъ поставленъ бысть, и единою Римскою святою Божіею церковью начальствовати и сію строити повелівно бысть ему. Последеже, егда промысломъ своимъ ||(130) Господь Богъ при-Азъ убо не обрътаю, откуду абыся да намъ парствіа, тогда, повельніемъ благочестивыхъ царей и богоносныхъ отецъ нашихъ усужденіемъ, первое быти Римское съдалище узаконоположено, зато, ижъ царствующему быти граду тому и подобаше иже по вселенней ниже отъ справъ самвиъ апостолъ, иже перквамъ, подъ единымъ быти начапо сихъ тіи творяху. Ты же ми мни- ломъ. Прежде же сего, ниже первый, шися отъ сихъ размышляти, мнимаючи, ниже последній бе Римскый епископъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Дъян. гл. 1, ст. 15. <sup>5</sup> Дъян. гл. 2, зач. 4, ст. 14. PYCCRAS HCTOPHUECRAS BHBIIOTERA,

шего врвмени, кромъ съ тое причины и отъ того часу первый бысть. Первыйже не того ради наричется, жебы паче его годивишего не было, яко богсносній отцы Кареагенскаго собора глаголють 1: «не началникъ святителемъ, ни крайній святитель; но епископъ перваго съдалища наречется».

**(об. 130)** Аще ли же ты се вѣдаешъ, и показати имаши, ижъ бы святый Климентъ не толко Риму единому, но всей божественей церкви отъ блаженаго Петра пастыремъ поставленъ бысть, такъ надъ тыми епископы, ихже друзін апостоли ученицы Господни хиротонисація, яко тежь и наль оными, ихже верховный въ иныхъ градёхъ постави, --- покажи то отъ предреченыхъ началъ. И пріимемъ. Ащели же ты такова показати не можешъ, тогды намъ противное тому латвъй 2 показати. Или повинися предъ Богомъ, или престани, неправеднъ препираася, насъ укоряти.

Рцы ми убо, кто когда или блаженаго Петра епископомъ Римскымъ именова, или Климента верховнымъ нарече? Многымъ же инымъ | (131) поставленымъ епископомъ отъ верховнаго блаженаго Петра въ различныхъ иныхъ градъхъ, который же законъ учитъ или повельваеть, дабы межи всыми тыми токио единъ Римский Петровымъ пріемникомъ именовался и прочими всёми началствовалъ. Аще бо заеже отъ блаженаго Петра Римскому поставлену быти, сего ради`пріемникомъ его именоватися, и всёми началствовати, ктому што възбранить и Александр- супротивъ рещи. Священый бо и боскому также пріемникомъ Петровымъ жественый Діонисіе Ареопагыть къ Дибыти, и надъ всёми старшенство име- пофилу служителю пиша сице глаголеть:

яво не отъ иншее вины, ани отъ дал-; свопъ, такоже и Александрскый отъ верховнаго блаженаго Петра поставишася.

> Речетъ ли кто: «занеже въ Римф блаженый Петуъ еже по Бозъ конепъ і (об. 131) житіа получи, сего ради мусить сего епископа вивсто онаго солержати», --- но понеже владыка нашъ Христосъ въ Герусалимѣ о насъ претериѣ смерть, сего ради Іерусалимскый епископъ всехъ преимъа будетъ, якоже мъсто предержа перваго нашего архіереа, и толико болшъ Римскаго, елико и Христосъ-Петра.

> Также како не безивстно и не безсловесно, комуждо отъ прочихъ апостолъ ученикъ Христовыхъ, общему пастырю и учителю вселенныя сущу, подобив Петру, и ни единому ихъ оставити пріемника, токмо Петру?!

Аще ли и въсхощетъ кто признавати пріемникы апостоломъ, или же отъ нихъ хиротонисаные епископы, или строящыхъ церкви, гдф въ которыхъ комуждо случися скончався въ Богу отъити, (132) како всвыт тымъ отъ паны хиротонисатися повелѣваеши? Или, якоже прежде ръхъ, мниши, яко прочім апостоли отъ святого Петра поставишяся? Ащели же се не истинно, - како оныхъ пріемникомъ велиши, отъ негоже реклъ еси Петрова пріемника, поставлятися? Но яко убо и прочыхъ апостолъ пріемницы оставлени бышя, и ни единъ же въ нихъ первый, или последній бе, но всв вкупочины. Глаголемымъ убо просте негли повинешися; подавшимъ же достовърна свидътеля не убо имаши ти? Якоже бо Клименть, Римский епи- | «самъ убо желаніемъ и яростію, и сло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «правило 39», <sup>2</sup> На полъ пояснено: «удобно».

132) тебе же-божественій слугы, сищениковъ - ерарси, рекше - епископи, пріемницы. И аще гдъ кто и во оныхъ прикладное погръшить, сіе оть вкупочинныхъ святыхъ да исправится».

Съй убо священомученикъ божественный Діонисіе, пребывая съ апостолы, извъстно въдый, яже връмени онаго апостольскые пріемники, вкупочинны быти глаголеть, и другу отъ друга исправлятися. Ты же ли всёми началствовати пап'я велишы, и иныхъ убо тому исправляти? Того же нивтоже и дъюща што любо, и зиждущя о въръ.

Се же есть явлено, яко последи убо оть богоносныхъ отецъ и благочестивыхъ царей первый ((133) бысть Римскый престоль, отъ нихже тін се узаконоположишя, яко о томъ вышей написася. Аще бы прежде быль первый епископъ Римский пастырь вселенией оть божественаго Петра поставлень, то не бы благочестивіи царіе Костентинъ же и Устиніанъ, яко господіе или панове сущы, вещи тоя законополагающе глаголаху сице 3: «повелъваемъ, да епископъ Римский первый будетъ всёхъ священиковъ». Еслибы отъ блаженаго Петра старшенство надъ всеми, яко Латини глаголють, епископъ Римский мізть, -- кая же потреба біз о семъ накы царемъ новаго законоположенія? Възмивло бы ся нечествовати Петрову власть, свое законоположение предпочитающе; конечное же речи тоя указаніе, (66. 133), къ нейже никтоже отъ пріемлющыхъ священная правила супротивъ рещи възможе.

вомъ, яже по достоянію отлучай; ((об. | собора правило двадесять осмое сице глаголеть 4: «всюду святыхъ отецъ прерѣчь-діавоны, слугъ священицы, свя- дѣломъ послѣдующе, и иже нынѣ прочтеное правило ста и пятидесять богоецископовъ — апостоди и апостолстій дюбезнайшихъ епископовъ познавающе. таже и мы повельваемь, и уставляемь о старвишинствахъ святвишее церкви Костентина града Новаго Рима. Ибо престолу Стараго Рима, за то, што царствовати граду оному, отцы по лѣпотѣ отдашя старвишинства, и тоюже мыслію подвизаеми или взрушени, 150 боголюбезнъйшые епископи, равнаа старъйшынства отдашя Новаго Рима святьйшему престолу, богословие ((134) судивше, якоже бо Старый Римъ, тако и съй Новый царствующій Костентинъ градъ, царствомъ и сенаторствомъ посуще украсися, чтенъ M равныхъ въсприемлюще старвишинствъ Стараго царствующаго Рима, и въ церковныхъ якоже оному величатися вещёхъ второму по ономъ сущю». Явно убо се правило сказуеть, отъ кого, и для чего бысть первое Римское свлалище, и причину повъдаеть, яко оть богоносныхъ отецъ, того ради еже быти градъ царствующъ.

О старшинствахъ же сего града престола, второго святого вселенскаго собора правило третее споминая глаголеть: «Константина убо града епископу имъти старъйшинства почесть по Римскомъ епископъ, за еже быти тому Новому PHMY».

(об. 134) Шестаго же святого вселенскаго собора правило 36 глаголеть: «поновляюще яже ста пятидесять святыхъ отецъ, иже въ богохранимемъ семъ и царствующемъ градъ същедшыхся, узаконоположеная, повелеваемъ Четвертаго бо святого вселенскаго такоже Константина града престолу

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полѣ: «Во свитцѣ новыхъ заповѣдей, глава 22». <sup>4</sup> На полѣ: «Четвертаго собора правило 28».

равныхъ въспріати старівнішинствъ Ста-І ставлятися, подъ негоже вождый възрого Рима престолу и въ перковныхъ явоже оному величатися вещахъ, второму по ономъ сущю; по немъ же - Александрскаго великаго града чтется престолъ; таже Антіохійский, и по семъ же Іерусалимскый».

Также и благочестивъй шаго паря Іустиніана, якоже прежде ріхомъ отъ свитка новыхъ заповедей, сице глаголеть 1: «повелѣваемъ святьйшему Стараго Рима папъ первому быти ъсъхъ священникъ; блаженвищему же (135) архіепископу Констентина града Новаго Рима вторый чинъ предержати по святьйшемъ престолъ Стараго Рима, иныхъ же всвхъ предпочитатися».

Достоинствомъ убо равна быти узаконишя, такъ якоже и Римскому въ первовныхъ величатися вещахъ, точію чиномъ, сирвчь порядкомъ, второму по Римскомъ быти повелъшя. Понеже бо на синодъхъ собраніа царскаго невъзможно всвхъ на единомъ мъстцу посадити, но комуждо по чину съдалище подобаще устроено имъти. Сего ради первый Римскый, яко перваго царствующаго града епископъ; по немъ же Костентинополскій, яко Новаго Рима, также нарствующаго града, во всъхъ Римскому ровный; (об. 135) по сихъ же Александрскый, и прочіи рядомъ. Не сего бо ради чиномъ втораго Костентинополскаго по Римскомъ рекошя, жебы оть онаго хиротонисану, рекше — поставляему бывати, ниже бо съй, рекше Костантиноградскый, ниже другій который патріархъ оть паны когда поставлящеся. Поставляемымъ же епископомъ въ кождой странћ, митрополитомъ хиротонисаемое твердостно митрополитомъ же отъ патріархъ по-

¹ На полъ: «правило 22 или 31».

вождащеся, божественін закони уставишя.

Отъ папы же патріархомъ поставлятися жаденъ законъ не повелъваетъ. ниже бо обычай который таковое одержаль. Или ты пріемъ въ руці священая ((136) правила божественыхъ апостоль и святыхъ вселенскыхъ селми соборовъ, и прочти сіа прилежно, и аще гдв обрящеши правило повелввающее, яко подобаеть нап'в твердость имъти патріаршескими хиротонисанми, -- покажи се намъ. И побъдилъ еси. Аще ли же се николиже обръсти имаши,--которая же неволя пріимати намъ то, яже ты отъ своего умыслу съставляешъ! Или которое слово Герусалимскому епископу отъ наны поставлятися рече? Ниже бо брать Божій Іаковъ отъ Петра поставленъ бысть, неже сего пріемнику отъ Петрова пріемника поставлятися праведно бъ. Указаніе же явное отъ предреченыхъ свыше держащихся обычаевъ, яко кождо датріархъ () (об. 136) нарицашеся убо отъ своихъ еписконовъ, поставляетъ же ся отъ единаго ихъ. Еже и доднесь сице бываеть. То есть: патріархъ Цариградскій отъ митрополита Ираклійскаго, Іерусалимский же отъ Кесаръйскаго. Такоже и прочін. Смиреніа бо образъ бъ, а не гордости. Понеже бо и Господь нашъ отъ раба крещеніе пріатъ. Праведно же вивняемъ-и вы убо исповъдати сіе имате. Яко понеже насъ Христосъ смири, раздрушивъ вражду. Се слово имъти папъ къ патріархомъ, еже имъате и въ връмя егда бъхомъ съединени.

Аще убо тогда никогоже поставляще, ниже обычай бъ, яко патріархомъ отъ паны поставлятися, — какоже то, еже николиже имъсте, нынъ же яко неотложно истязаете? | (137) Ниже благословено, ниже обычно патріархомъ отъ прочихъ къ соб'є святіи отцы съзыванапы поставлятися. Аще им же тъй не поставляеть патріарховъ, -- то како первый оть иныхъ обрящется? Такъ якоже и божественый Петръ, емуже, яко глаголете, папа пріемникъ, собъ равныхъ учениковъ Христовыхъ не поставляше. Азъ убо правила прочитая, се множае иныхъ папу обрътаю имуща. и сего ради первымъ именующася, яко царствующаго ради града первосъданіа тому сподоблятися и первымъ братомъ именоватися и въ тайныхъ молитвахъ божественыя службы первве иныхъ онаго поминати. Аще же ты множае сего имаши рещи,-покажи отъ божественыхъ правилъ. И не съпротивъ речемъ.

А еже ни единъ || (об. (137) отъ вселенскихъ съборовъ о престолъ Римскомъ узаконоположи таковаго, яко пре-Новаго Рима Костантинополя столу имъти оправда надъ каждою епархіею, яко о томъ собора святого вселенскаго четвертаго правило девятое свъдътельствуеть: «аще вымъ епископъ обидится своего митрополита, ексархомъ строеніа, или Костантина града престоломъ да судится». Но в ниже сего да не мнить кто, иже бы по временехъ папа вселенскыя съборы зводити, сирфчь-збирати мфль. Не бо тъй тымъ законополагаше. Но точію яже о немъ, яко первосъдателю царствующаго града на сынодъхъ, церкви честь бъ всего собора. Сиръчь: еже Духомъ Святымъ соборнъ всъ богоносній отцы усмотръ-(138)вше узаконополагаху, симъ его, яко первосъдателя, почитаху. Благочестивыхъ же царей области повелъніемъ и моленіемъ, богоносніи отцы

ху, и единодушне купно всѣ изыскующе, отъ Святого животворящаго Духа составляюще просвѣщаеми, церквамъ божественымъ повсюду всёмъ сущымъ предаваху и узаконополагаху. Се бо явлено есть отъ Дваній соборовыхъ, яко царскымъ повелъніемъ богоносныхъ отепъ призываниемъ съборы эбирахуся. Въ справахъ перваго святого вселенскаго собора писано тако глаголя: «святый великый соборъ святой великой Божіею благодатію Александрьской перкви поб. 138) и сущымъ въ Егуптв, и Пентаполіи, и Ливін, и иже подъ небесемъ любимымъ братіамъ, причетникомъ же и людемъ православнымъ, иже въ Никен собралися, и святый великый соборъ совокупили епископи, о Господи радоватися! Понеже Божіей благодати, и богохранимому парю събравши насъ отъ различныхъ епархій и градовъ». Также и втораго святого вселенскаго собора, у возглашеномъ словъ, еже къ благочестивому царю великому Өеодосію приписали изложеная правила: «святый съборъ епископовъ, иже отъ различныхъ областій сошедшыхся въ Костентинъ градъ 150, намъ на писанію еже къ твоему благочестио» и прочая. И далъй о томъ пишучи глаголють сице: «да явоже съзвавшими | (139) насъ грамотами церковъ почьстиль еси, тако и на соборъ сотвореныхъ запечатлъещи конецъ». Также и третего святого вселенскаго собора, въ надписаніи еже ко всемъ правовернымъ сице глаголеть: «святый вселенскый великый соборъ въ Ефесъ събравийся, повелъніемъ благочестиваго царя Өеодосіа, съзываеми на синоды събирахуся, и къ всемъ сущимъ во областехъ всехъ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «Яко не папа изводитъ соборы, но соборы папу съ прочими заровно къ собъ призываху».

и въ градъхъ, епископомъ же и презвитеромъ и дьякономъ, и всемъ людемъ, собравшымся намъ по благочестивому писанію, и повельнію благочестиваго нашего царя въ Ефестей митрополіи». Тоже и въ другомъ словъ отъ справъ съборныхъ до царей Өеодосіа и Валентіана пишутъ. Четвертаго святого вселенского събора въ надписанію посланіа отъ конца справы ((об. 139) тако глаголеть: «святий великий вселенскій соборъ, иже по Божіей благодати, и повельніемъ благочестивышихъ и христолюбивыхъ царей нашыхъ собравшыхся въ Халкидонстей митрополіи».

Отъ сихъ убо яве есть, яко не цапинымъ замышленіемъ, но благочестивыхъ царей повельніемъ и прошеніемъ собирахуся собори. О семъ и еще отъ конца справъ тогоже четвертаго святого вселенскаго собора явно есть, отъ посланіа блаженаго Льва, папы Римскаго, бывшяго началника святого събора 'того. Онъ же тыми словы къ царю Өеодосію писаль: «Всв церкви нашыхъ странъ, и всв священицы вашу царскую кротость плачливе молять, яко да по приписанію Флявіана еписвона, повелиши особно (140) въ Италіи съвокупити соборъ». Аще бы мізль власть папа съборы збирати, то не бы съ таковою нокорою царя просиль. А 1 яко съборы святыхъ богоносныхъ отецъ купно и равно всёмъ, яко и Римской церкви заедно, правила предаваху и узавонополагаху, — свѣдѣтелствуеть о семъ шестаго святого вселенскаго собора правило тринадесятое, сице гла-

хотяще діакона или презвитера сподобляти хиротоніи, повелівають имъ объщатися, яко не ктому со своими сочетатися женами; мы же древнему последующе правилу апостольского опасеніа. и чина яже священыхъ мужей по закону совокупленіа, и отнывіз (об. 140) здравствовати хотящымъ, никакоже тыхъ еже къ женамъ сочетаніа раздрѣшающе, или улищающе святыхъ, еже къ другь другу въ връмя прикладное совъкупленіа». Петдесять пятое правило тогоже святого собора глаголеть: «увѣдахомъ убо въ Римскомъ градъ, въ святыхъ постъхъ святыа четырдесятницы, яко и въ суботы поститися черезъ преданыя церковных уставы. Изволися святому собору, яко держати и въ Римской церкви неповолебимо правило в божественыхъ апостолъ, глаголющее: «аще кто въ недёлю или въ суботу постится, кромъ единыя великыа, да извержется». Отъ сихъ убо правиль есть явленно, яко соборы и Римской церкви законополагаху.

А <sup>3</sup> якоже едини западніи ||(141) церквы цацою законоподагатися богоноснім отцы учинишя, прочінже инін подъ инаго възводитися патріарха, и неліпо быти кому наскакати разбойническы и томительскы на престоль, иже тому не свой. Что достоить прочее глаголати. толикымъ правиломъ сіа уставляющимъ. Обаче ты другая оставль, прочти перваго собора правило шестое и седмое, собора втораго правило 2, и увъси, яже нынъ ръхъ. Апостольское убо правило 4 повелъваеть глаголя: «епископомъ коеголюще: «понеже въ Римской церкви гождо языка въдати подобаеть, иже въ въ чину правила предатися увъдахомъ, нихъ перваго имъти его, яко главу, и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полів: «соборы святых вотець и Римской церкви законополагаху». <sup>2</sup> На полів: «64». в На полъ: «надъ едиными Западными церквами папъ власть дана, а не надъ всъми».

<sup>4</sup> На полъ: «34».

ни единоже што дъяти излишно, кромъ отцы тому дашя, егда быхмо его видъонаго волъ Она же токмо дъяти комуждо, елика того паракіамъ (об. 141) прилежить, и иже подъ нимъ селамъ. Но нижъ отецъ прилагающася. Ащели же онъ, кромъ волъ всъхъ, да творитъ что. Тако бо единомысліе будеть, и прославия суща и правыхъ вельній развится Богъ Господомъ Іисусъ Христомъ».

Тыже, едика убо о преданіяхъ Стараго Рима престолу завъщаща богоносніи отцы-горъ и долу предлагаеши, нечестіемъ како любо супротивящимся зазриши. А яже тыжде о равночестін Новаго Рима престола не единою, но многажды узаконишя,---ни въ чтоже вмъняещи. И яко убо папу перваго быти иныхъ оправдащя, прилежно прочелъ еси? А якоже Новаго Рима епископу равнымъ сподоблятися оному старайшинствомъ, якоже и онъ, въ церковныхъ величатися вещахъ узаконишя,—се волею мимо || (142) текаеши. И кая сила предъ Богомъ неправды держащася. Аще убо папа ниже патріаршескою хиротонією твердость имать, ниже льпо есть тому, кром всъхъ воль, что ново о въръ вельти. И нашему патріарху тыхъ же сподоблятися старвишинствъ, и якоже оному въ церковныхъ величатися вещъхъ, божественыя законы повелъваютъ. То како насъ послушати и покорятися пап' понужаете, яже намъ подъ святьйшими нашыми патріархи паствитися законъ повелів и прочая?! И како тому покорятися повелъваеши, не движимы ли границы законоположенія богоносныхъ отецъ, хранящу, и ничтоже ли божественыхъ повельній единыя истинныя (106. 142) въры непоколебимо съдержащему?

Но николиже буди намъ въ толикое вати соборную церковью? Соборную бо прінти неистовство: иже быхмо м'али ули- пати его тоя почести, юже богоносніи ум'атся иже по всей вселенней право-

отцы тому дашя, егда быхмо его виділи православна суща, и правиламъ святыхъ отецъ прилагающася. Ащели же божественныхъ законовъ и велівній преступникъ есть, то что прожно вміняете, аще и мы съ вами не погибнемъ?! Или еретика суща и правыхъ веліній развратника—ничтоже възбранити глаголе те тако пріемника быти Петрова, и ключи царствіа небеснаго иміти? Не спротивляемся. Буди убо пріемникъ! Но якоже немощъ здравіа, и яко буря затишья, и якоже тма (143) світа, ключыже царствіа небеснаго иміти, не иже отворяющи, но иже замыкающи, и никакоже пращающе внити всімъ послідующымъ ему!

«Немощно, глаголете, пап'в еретику быти». Что глаголеши? Человъка мертва зрю и глаголеши: немощно есть умрѣти. Но патріарси убо мнози въ древнихъ врѣменѣхъ бышя еретицы, папа же ни единъ. Да убо глаголютъ иже о Макидоніи, яко понеже прежде его епископъ Констентина града еретикъ не бысть. Сего ради речемъ ли ниже того еретика быти, или свойственъйшаго потребуете указанія о семъ. Аще кто о невоздержной оной женъ бывшой пап'в отв'вщати восхощеть, да не возглаголеть, яко понеже прежде (об. 143) ни едина жена бъ папа, да убо ниже та. и како сіа целомудрна помыслиши?

А якоже въ церковъ Римскую, и вѣру Римскую, и сами вѣровати и исповѣдати глаголете, и иныхъ тако вѣровати понужаете, — подобаеть и о семъ рещи: яко разньствуетъ отъ святыхъ Отецъ нашихъ церковъ Римскую называти соборную церковью? Соборную бо церковъ именующе, составление разумѣется иже по всей вселенней право-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полѣ: «Послѣднін, кромъ волѣ перваго, и первый, кромъ волѣ всѣхъ, ничтоже могутъ тпорити».

другыхъ повельній честныхъ перввей. се глаголють: якоже и преблаженъй-Спасовъ шій возлюбленый ученикъ Іоанъ (144) Богословъ въ Отвровеніи своемъ споминаеть—самаго Христа слова вписати въ книгы и послати въ Асію перквать повел'вваеть: «ангелу перкви Ефеское напиши; ангелу церкви Змир піское, ангелу неркве Пергамское» и прочимъ. Такоже и богоносніи отцы Карфагенскаго собора въ сто первомъ правилъ сице глаголють: сугодно есть о распри Римской и Алевсандрыской церкви, къ святьйшему папъ Иновентію писати, яко да кояждо церковъ друга къ друзв мирь сохранить по Господней заповъди». А сего никтоже вивсто еже рещи соборную, первовъ Римскую когда рече. Тъмъ же образомъ и въру соборную егда глаголють, сію разунівю, юже всв православніи христіане испов'ядують, идіже **(106. 144)** любо прилучится. Въру же Римскую христіанскую никтоже, ниже неистовъ бывъ, речетъ. Узаконоволожишя же не въ Римскую въру или церковъ, но въ соборную или общую и въру и церковъ намъ въровати, юже вћру и церкви соборныя исповъданіе всей, непосредствени отъ съхранихомъ, и до вонца, Богу насъ съблюдающу, съхранимъ. И ниже убо намъ праведно есть въ Римскую церковъ рещи въровати, ниже вамъ сію соборную именовати. Намъ убо, яко въ соборной церкви законъхъ пребываю. щимъ, и сеа цъла и непоколебима преданіа хранящимъ, нужнѣйше въ ню въровати и исповъдывати, еже въры вельніа соблюдающе есми. Вамъ же

славных христіань, которые неподвиж- чбо, иже соборныя перкви преданіе во н непоколебимо яже благочестіа откинувшымъ || (145) и сіа ни во чтоже веленіа соблюдають. Римскую же цер- положшымь и странна некая и чюжая ковъ егда рекутъ, противъ разньству веленіа воведшымъ, -- како будеть правое, еже отвергостеся перкви, наки въ ту въровати и исповъдовати?! Бъдно убо се и уворству достойно! Предлагающе бо Римскую церковъ соборную наричюще, симъ яве показуетеся, яко соборныя церкви совсвиъ отпадосте! И иже убо обще всей божественей цервви узавоноположеная отъ божественыхъ апостоль, и святыхъ отецъ нашыхъ, -сіе вы стыдящеся, отъ совести своея обличаеми, хранити исповъдуете. Ащели же ето въпросить вась глаголя: «понеже исповъдуете законъ хранити, то почто онъ, или онъ преступаеть законъ»? Вы же въ тымъ оправдатися немогуще, на власть абіе 1, якоже (об. 145) напреднайшій и крапчайшый якій градъ прибъгаете, мало што розно отъ мучителей творяще, иже словами немогуще повинути, мученикы лелати вив властію не ліняхуся лютійшая.

Сіа убо о семъ доволна.

Подобаеть же словомъ огласившу множайшыми показаная, сокративши конецъ приложити слову.

Первое <sup>2</sup> убо указахъ, яко кождо отъ божественыхъ ученикъ Христовыхъ, съборный пастыръ и учитель вселенией Христа поставленъ бысть.

Второе з яко блаженый Клименть не вселенной епископъ, но Риму, якоже и иншый иному граду отъ верховнаго поставися, и-яко ниже последній Римскый престоль бе; (146) но последи отъ святыхъ отецъ нашыхъ и благочестивыхъ царей законоположеніа первый бысть.

Третее 4: яко и Новаго Рима пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ пояснено: «заразъ». <sup>2</sup> На полъ: «1». <sup>3</sup> На полъ: «2». <sup>4</sup> На полъ: «3»,

столъ, равив сподоблятися старвишинствомъ Стараго Рима престолу и якоже оному въ церковныхъ величатися вещъхъ узаконища.

Четвертое <sup>5</sup>: яко ниже законъ, который повелъваетъ, ниже обычай одержаль сіе, и жебы патріархомъ отъ папы поставлятися, и убо ниже бысть.

Пятое <sup>6</sup>: яко не извожаще папа соборовъ, но соборы папу, и ниже о немъ церковъ узаконополагаху.

Шестое <sup>7</sup>: яко рассудися отъ богоносныхъ отецъ нашыхъ, которымъ иже по вселенней церквамъ подлежати подобаетъ папъ, и которымъ коемуждо отъ патріархъ.

||(об. 146) Седмое <sup>8</sup>: яко не прощено есть которому отъ патріархъ, или папѣ, излишно што въры велѣніе предавати, кромъ всъхъ волъ.

Осмое <sup>9</sup>: яко пребывающа убо папу во отческыхъ велѣнихъ, достоитъ воздавати ему почесть, елику отцы повелѣшя,—праведно бо. Не пребывающа же бъжати того подобаеть, якоже волка и тлителя, сирѣчь—сказцы церковнаго.

Девятое <sup>10</sup>: яко въ соборную церковъ и вѣру вѣровати подобаеть христіаномъ, а не въ частьную. Тако бо изначала узаконоположися.

Десятое 11: яко часть отсъчена отъ всея соборное церкви есть и умерщвлена, и святыхъ апостолъ и богоносныхъ отецъ нашыхъ отвергышя преданіа, и въ частную церковъ и въру (147) въровати сповъдующе. Которыми ничоже ни какоже повредишася што отъ соборных церкви узаконоположеныхъ преданій. Сіи убо здравствующая есть часть, имже единымъ прикладно въ соборную церковъ глаголати въровати.

Сіа убо азъ праведно судихъ къ твоей любви послати, всюду о истинъ попекійся, и ничтоже по 'страсти рекъ. Ты же сіа пріемъ, и прочетше, аще что имаши супротивъ рещи, или всъмъ, или нъкоимъ, или единому ихъ, да имать въру твое слово, отъ ихже ръхомъ началъ, и долготерпъливио услышимъ.

Доздѣ конецъ слова Варлама Калаверскаго, еже писа къ Францышку учителю Римскыя церкви.

Аще и укратць, || (об. 147) обачеже сь вниманіемъ прочитающему мощно бъ, яко въ зерцало глядающуся, безъобразіе и красоту узрѣти; также и отъ сего писаніа удобъ познати, что есть еже по Бозв отъ истины преданое, и что паки по страсти отъ человвческыхъ умышленій съставленое? Святіи бо мірови судять, яко апостоль сведетельствуеть 12. Подъ единагоже судъ загоняти всвхъ-се безчинно и нечестиво есть 13. Обратаеть бо ся въ святомъ писаніи, пачеже въ книзв священныхъ Дъяній Апостольскихъ, яко общинъ судомъ божественіи апостоли вёры велёніа узаконяюще предаваху. Сице и богоносній отцы, апостольскымъ преданіемъ последствующе, творяху. Писано бо <sup>14</sup>: егда ||(148) нѣцын еже оть Жидовъ въровавшие, научали тыхъ, иже оть необразаныхъ народовъ уварили, абы ся обрёзали, водлугь обычаю закону Мочсвева. О чомъ было спору много, дондеже сътворишя, яко Павелъ и Варнава зъ нъкоторими иншими хо-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полѣ: «4». <sup>6</sup> На полѣ: «5». <sup>7</sup> На полѣ: «6». <sup>8</sup> На полѣ: «7». <sup>9</sup> На полѣ: «8». <sup>10</sup> На полѣ: «9». <sup>11</sup> На полѣ: «10». <sup>12</sup> 1 Кор. гл. 6, зач. 134. <sup>18</sup> Премудр., гл. 3. <sup>14</sup> Дѣян. гл. 15, вач. 35 и 36.

русалимъ, пытаючися о томъ, събралиси апостоли и старцы, сирвчь-презвитеры-въ Герусалинъ въдати о речи тьй. «И многу взысканію бывшу, въсталь Петрь, мовиль къ нимъ» и прочая, яко тамъ писано есть. «По умолчанію же ихъ, отвъщеваеть Іаковъ, глаголя: мужіе братіа, послушяйте мене (и прочая). Тъмже азъ сужю-не омерзенивать иже оть народовъ наворочающимся II (об. 148) въ Богу живому; но заповъдати имъ отгребатися отъ требъ идольскыхъ (и прочая). Тогды уподобалося апостоломъ и старцемъ со всею церковью» и прочая. Смотретежь, яко и писали о томъ, глаголя: «апостоли и старцы и братіа; сущымъ въ Антіохін. н Сирін, и Киликіи братіи еже отъ языкъ, о Господи радоватися. Изволися намъ бывшымъ вкупъ и прочаа.

Явно убо есть отъ сего святого иисаніа апостольскаго, яко божественый Петрь не старшенство въсхыщаеть, нижè обрѣтается глаголя «яко мнѣ подобаеть таковые речи исправляти», яко пнесь Римстін пріемницы его собъ единымъ все привлащають, но яко писано: 1 чесли иному въ собраніи съдящему открыется, первый- да молчить». Тако!! (149) и здъ: вышей Петръ предначинаеть слово, преимуеть же рычь блаженый Іяковъ. И реченымъ отъ Іякова повинуютя всё, и Цетръ самь, и апостоли, и старцы. Тако любовію Христу они божественіи прилежали, и вкупочинно о истинъ и о церковномъ уближеніи попеченіе им ваху. Ихже вельніемъ и богоносній отцы последующе. отвсюду въ едино съвокупляющеся,

дили из апостоломъ и старцомъ въ Іе- требуя. Въдяху бо немощъ человъче-CKYIO.

> Латини же аще и пріемницы суть верховнаго апостола, отъ негоже законъ имъти хвалятся, самиже супротивляася, законъ попирають, никакоже хотяще вселенскаго собора судови исправленіа II (об. 149) попустити; точію сами виѣсто учителей съдъти, и искомымъ речамъ судіами хотяще быти, прочихъ же всёхъ вмёсто учениковъ слухаючінхъ хотяху имфти. Комуже ту отъ обоихъ подобнъй въру иняти: если святому писанію божественых влюстоль, и такъ множеству преподобныхъ и богоносныхъ отецъ на вселенскихъ святыхъ соборохъ бывшыхъ: или павы голымъ змышленымъ словомъ человъче-CKHMP3

Видимъ бо и самаго того верховнаго блаженъйшаго Петра, аще и отъ послъдняго обличаема, несъпротивляющася. О немъ же божественый апостоль Павелъ <sup>2</sup>, къ Галатомъ пиша, споминаеть, сице глаголя: «Егда пришель Петръ въ Антіохію, обличне ему ((150)) спротивихся, яко зазростивъ ми бысть. Первый бо нежели пріидошя нущи оть Іакова, онъ посполу зъ языкы, сирвчь -- съ поганы, яде. Егдаже пріндохъ <sup>8</sup>, онъ лицем вучя отпрятывался (рекше — отлучался), боящеся сущыхъ отъ обръзаніа. И облудность таковую съ нимъ показывали и прочіи Жидове, сущін съ нимъ, такъ яко и Варнава прилъшился лицемърію ихъ. Но егда видехъ, яко неправо ходятъ къ истине благовъствованіа, рекохъ предъ всьми Петру: если ты Жидовинъ будучи попаганску а не по Жидовску живешъ, вселенскымъ судомъ уставы церковныя для чегоже народы поневоляешъ жиутвержаху, единъ отъ другаго помощи довствовати? Мы убо естествомъ Жи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Кор. гл. 14, зач. 157, ст. 30. <sup>2</sup> Галат. гл. 2, зач. 202, ст. 11--15. <sup>3</sup> Слёдуеть «пріидоша».

прочая. Аще бо и последы || (об. 150) | по възнесеніи Христовів божественый Павель на апостольство позвань бысть. святый же Петръ, аще и верховный бъ, обачеже и отъ послъдняго исправляемъ, и о истинъ обличаемъ, скромне терпить, и запрещаемъ молчить, и не точію абы ся спротивяль словамъ Павловымъ, но и заказаное отъ него любезне принявши, писаніе всёхъ посланій его намъ залецаетъ глаголя 4: «Сего ради, възлюбленіи, тыхъ речей ожидающе, потщетеся нескверни и непорочни тому обръстися въ миръ, и Госпола нашего долготерпвніе разумівнте быти спасеніе, яко и възлюбленый нашъ братъ Павелъ по даней ему мудрости писаль вамь, иже и въ всёхъ своихъ посланіихъ, повёдаючи въ нихъ (151) о тыхъ речахъ» и прочая.

Аше ли божественіи апостоли, и еже по нихъ богоносній отцы, соборне всъ единъ отъ другаго исправляхуся, -- како пакы мнящійся пріемникъ блаженаго Петра, якобы царь, сирвчь — мучитель нкій, безъ вины хощеть имфти житіе свое? Блаженъйшый бо тъй Петръ, аще и верховный бъ, обачеже и отъ послъдняго направляемъ на истину, наказаніе любезно пріемлеть, и яко единъ -эшогрим житкээданадесятих смиряющеся вкупочинно о законъ церкви божественыя, о нейже Христосъ умре и въскресе, съ ними промышляетъ. Пріемника же не тако видимъ; но съпротивна тому. Самъ любочтяся всёхъ судити хощетъ, и еже аще уставить что, всьмъ (об. 151) держати повельваетъ; самагоже себе отнюдъ никому судити Латини, яко Римскій костель николи- подобаеть кого виновна творити. Оба-

дове, а не отъ языкъ грешницы» и же не блудить. Симъ убо образомъ аще и множае блудити въсхощеть, всяко блужение то не открыто пребудеть. Доколь бо въ единости святое съборное апостольское церкви Римляне пребывали; дотоля за общимъ прилежаніемъ благоутробныхъ истиныхъ пастырей, соборнымъ ихъ промышленіемъ. исправляеми суще, познаваху неможеніе свое и въ благов'вріи пребываху, за первыхъ боголюбезнъйшыхъ блаженыхъ папъ Римскыхъ. Которые, съ святыми богоносными отпы съвокупляющеся братскы, согласне, съдъйствіемъ всесвятого || (152) Духа, вѣры велѣніа утвержаху, и стадо Христово, отъ губителныхъ волковъ възмущеное, пастырски духовнымъ оружіемъ боронячи, въ ограду единыя святыа съборныа церкви собираху. Тогда убо явни были истиніи пастыріе. Также волкы и губителіе межи пастырми не могошя укрытися, яко и въ самомъ томъ преславущемъ Римѣ знайдовани Якоже на шестомъ святомъ соборъ папу Римскаго, нарицаемаго Оноріа, богоносніи отцы осудишя и анавем'в предашя.

Аще и нъции отъ Римлянъ <sup>5</sup>, обмовляюще то, укрыти хотяху, щитячися писаніемъ святвишаго папы блаженаго Агаеона, иже предъ зачинаніемъ собора того писалъ, споминаючи, яко костелъ (об. 152) ни едиными новинами еретическими николиже растлися, рекше-сопсованъ не былъ,-тогды то не дивъ! Понеже въ то връия, яко священый Агаеонъ писаль, точію ся на соборъ збирали, ожидающе прочихъ тамо пришествіа, ни коегоже взысканія о не попущаеть. Сего ради и глаголють сихъ творяху. Прежде бо осужденіа не

<sup>4 2</sup> Петр. гл. 3, зач. 68, ст. 14-16. <sup>5</sup> На полъ: «Гербестъ, въ книжцъ, въ року [15]86 въ Краковъ друкованой».

чеже егда собору всему същедшуся и взысканію бывшу, виновныя обратошяся. Ктому прочее святый соборь не терпить молчаніемъ ереси покрывати. Но что творить? Яко въ шестой справъ того собора о семъ всемъ доволне написано есть. Первъе имена ихъ, яко скверныхъ еретивовъ, выгладивши отъ священыхъ поминивовъ ((153) проповѣдуютъ гла-«святый соборъ, иже единою явльшыхся. отнюдъ осужденыхъ по отреченіи нашемъ, юже изверженыхъ оть священыхъ поминниковъ, симъ анаеемъ предатися». Тамъ же, по имени важдого сноминающе, глаголаху: «Өеодора, Франтскаго еретика, анаеема! Сергіа, еретика, анасема! Кура еретика, анаоема! Оноріа, еретика, анаоема! Пура, еретика, анаесма! И всёхъ пособствующыхъ за еретиками, анаоема!» Такожде и въ другомъ словъ отъ тыхъ же справъ яко на соборъ съзывающе въ парю писали, глаголюще: «прожное новое згоды, и тоя вынайдователей, далече нъгдъ отъ дворовъ церковныхъ отвидываемъ и анаоемъ справедливе предаемъ, то есть ((об. 153) Оеодора, Франскаго, Сергіа же и Павла, Пура и Петра посполу, иже Констентина града бывшыхъ первосъдателей, еще же и Кура, иже Александрією священоначалствовавшаго и съ ними Оноріа, иже Риму бывшаго первостолника». А иже священый Агафонъ, будучи съ святыми отцы началникомъ того святого шестаго собора, несвершивши отъиде къ Богу, на егоже мъсце Левъ папа взыйде, иже и собора того конецъ постиже, — съй, пишучи къ царемъ Гречесвимъ, съ конца справи тогоже собора спомиваеть глогодя: «также анаеемв предаемъ вынайдователелей новое прелести, то есть: Өеодора, Франскаго епископа. Кура же Алекса[н]дрьскаго, | божественый Петръ, яко человъкъ, пре-

кеторіе церкви Констентина града прелстители болшъ, анижъ наставники; не токможь, но и Оноріа, иже сію апостольскую церковъ не пріаль ученіемъ апостольскаго преданіа очищати, но скверными уставами своими осквернитися нескверной попустивь».

Како убо не посрамятся отъ сихъ сведетельствы самихы блаженейшыхы папъ Римскихъ — смъющіе глаголати. яко пріемникомъ божественаго Петра немощно погръшати, и правдивыхъ велъній отпадати. Человъцы бо суть, прочимъ подобострастни человъвомъ!

Ниже бо самъ тъй верховный аностоломъ блаженъйшый Петрь безъ преткновеніа пребысть! Первіе бо, егда умываше Господь ученикомъ Петрь своихъ (об. 154) възбранялъ омыти, услыша отъ Христа: «аще, рече, не умыю тебе, не имаши части съ мною». Второе егда Христосъ глагола: «иже подобаеть Сыну человъческому предану быти» и прочаа, Петрь же рече ему: «милосердъ ты еси, Господи, не буди тобъ сіа». Господь же отвъща ему: «иди отъ мене, сатоно, соблазнь ми еси, яко не мыслиши яже суть Божіа, но яже человвческаа». По сихъ третицею отвержеся и съ клятвою Христа. Обачеже горкымъ плачемъ покаявся, спасеніе получи, и достоинство свое паки наслъдова. Сего ради на воскресеніе Христово ангель женамь у гроба глаголеть: «ривте ученикомъ и Петрови», сирвчь, яко да не отреченіа ради отчается. Еще же по сихъ въ колку лътъ по вознесени Христовъ. оть блаженаго Павла апостола обличаемъ, якоже предречеся, || (155) иже неправо ходить къ истинъ благовъствованіа.

Ащели самъ тъй верхъ апостольскій Сергіа, ІІура, Павла и Петра, (154) тывался, — како истина вибнятся отъ кновеніа всегда пребывати?! Сего ради узаконоположися отъ божественыхъ апостолъ и богоносныхъ отецъ, вкупочинно единому отъ другыхъ исправлятися.

По отшенению бо Латинъ отъ святое соборное апостольское церкви, если кто всхочеть въ летописи, сиречь въ кройнику, ихъ углянувши почести справы всёхъ Римскихъ пріемниковъ Петповыхъ. --обачить въ множайщыхъ отъ нихъ многая безчинства и нестройность, ихже неудобъ писаніемъ въ такъ малые вивстити книжкы. Они же и трулися, ((об. 155) и забіалися, и различныя ереси плодили, наконецъ дети родили! И како не соромъ будетъ глаголюшимъ, яко апостольскіе намістники Римскаго костела не погрѣщають, и велвній николиже otiiaистиныхъ лаютъ?!

Еще бо святіи богоносніи отцы прежде многыхъ лётъ, ощущили Латинъ сею бользнію высокоумія содержимыхъ сущыхъ.

Въ царство Өеодосіа Малого, егда помъстний святий соборъ бисть въ Кареагенъ, на немъ же бысть 217 святыхъ отецъ, оть окрестныхъ странъ събравшыхся, тамъ же въ то время отъ папы Римскаго бъху посланникы, стрегущеи съдалища его на соборъ: Фаустинъ, епископъ отъ Мамвританіа, и Филиппъ и Аселъ, презвитера, отъ Пипена (156) Италійскых страны. Которые предъ всеми святыми Отцы на соборъ томъ допиралися мъстца перваго, вмъсто папы съдъти; и повелъннаа папою собору творити росказующе, глапринесошя повазующе, якобы собора

глаголющыхъ того пріемнику безъ прет- присудити то пап'в м'вли, яко, рече, и Сардикъйскаго помъстнаго собора четвертое правило свъдительствуеть, иже зверженому епископу или презвитеру отъ своихъ епископъ собора, повелъваеть въ Римскому папъ припадати, такъ яко, рече, и Никейскый соборъ повелъ. И просили отповъ на соборътомъ сущыхъ, да извёстно покажуть имъ, аще таковое правило Никейскаго (06. 156) собора бяше <sup>1</sup>. Святые же отцы ниже единъ который отъ нихъ бѣ, еже бы о семъ вогда слышаль, или въ помышленіи им'влъ, абы пап'в Римскоиу всёми росказовати повелёно, окромъ первосъдание тому на соборъхъ присужоно, яко столечнаго Римскаго града епископу. Сего ради отвъщаху святіи отны глаголюще: «яко не вѣмы о семъ». И совъщавшеся всъ глаголаху, яко достоить пап' Римскому писати къ архіепископу Констентина града, и къ Александрыскому, и отъ твхъ яко извъстныхъ правилъ Никейскаго собора испросивши преписати, и намъ сіа показати. Обачеже, яко да продолжение въ соборъ не будеть, или молва кан въздвигнется, сего ради изволишя отъ Римлянъ | (157) оказаное правило держати, дондеже истинные извъстные Никейскаго собора правила преписаные оть напы пріимуть. Егдаже та истинная правила святого перваго вселенскаго собора иже въ Никеи бысть, къ нимъ на соборъ Кареагенский принесены отъ святого Кирила Александрьскаго и отъ Аттика Костентиноградскаго, архіепископовъ, которые и писали до святыхъ отецъ собору того Карголюще и отъ правилъ, иже отъ папы евгенскаго тыми словы <sup>2</sup>: «якоже писасте къ намъ, преосвященая братіе, Никейскаго каноны, рекше — правила, извъстно и върно преписати господь-

<sup>·</sup> На полъ: «Кареагенскаго, правило 2». • На полъ: «Кареаген. правило 136».

Винъйстемъ градъ святіи отцы изволишя. И се преписахомъ, вашей любви послахомъ». Также и Костентиноградсвый архиепископъ тыми словы глаголя 1: «Иже въ Никеи II (об. 157) вселенскаго собора правила, якоже отъ Отецъ повельна бышя, тако истинно преписавше сіа, послахомъ къ вамъ, честная братіе, якоже писасте къ намъ». Тогда прочетни святіи отцы та правила, и не обрътши въ нихъ заповъди таковое, дабы дана власть Римскому епископу всёми справовати, и свои причетники всюду ему посылати, и черезъ нихъ выпытывати и пересуживати соборовъ епископскыхъ и презвитерскыхъ суды; но паче съпротивно тому Никейскаго събора каноны пишучи, отнюдъ заказують единому въ другаго предълъ не преходити; но каждому свое отдъленое строити и обладати, чисто соблюдаючи, яко слово о всемъ томъ Господу Богу въздати | (158) долженъ сый. Сего ради <sup>2</sup> святіи отцы собора того писали къ тогдашнему папѣ Римскому Келестину, упоминаючи, абы отъ того часу болшъ того чинити не хотвлъ, и смроду свъта сего зъ ухвалствомъ въ церковъ Божію не уводилъ. А еже въ Сардикіи, сирвчъ, - въ Срвдцѣ собора помъстнаго, въ правилъ третемъ, пачеже въ четвертомъ, пише: сеслибы епископъ былъ судомъ общыхъ епископовъ осужденъ, и отъ епископіи изверженъ, - онъ же кръпися мовилъ бы, иже не по правдъ есть осуждень, таковаго Римскому повелъваетъ раз-

скаго собора правила, яже въ Никен | дійскаго | (об. 158) предмова: «Понеже двомъ братомъ сыномъ великаго Костантина царьствующымъ единому въ Западныхъ странахъ Стараго Рима, нарицаемому Константину, благовърну сущу; другому же брату его, тогоже имени Константину, Въсточныя страны самодержцу Цариградскому во Аріанскую ересь уклоншуся и всяко тщаніе показующу, жебы онаго святого вселенскаго первого собора иже въ Никеи, благодатію Духа Святого воставленыя заповъди разорити, такоже и прочихъ прежде бывшыхъ помъстныхъ соборовъ правила расказити и погубити, и жногое возмущение и печаль христіаномъ Въсточное церкви содълывающе, -- напа же тогды Римскій въ союзв любви съ прочими | (159) чотырма патріаржи бѣ, яко едино тѣло, главою самимъ Христомъ Господомъ нашимъ направляеми суще, бользнуя о смятеніи и скорби сущей на Восточней странв, сказа благочестивому Западныхъ странъ самодержцу все отъ брата его на правовъріе въстающее гоненіе. Царь же велми оскорбися и поболъ о семъ. И написавъ, посла ко брату своему, претя и глаголя ему: «аще не престанеши тоеа брани, еже на правовъріе воюешъ, се азъ самъ иду войною на тя». Онъ же противъ тому посла къ брату глаголя: «испытай извёстно о вёрё». Тъмже зъ великимъ прилежаніемъ оба царъ тые, повельшя собратися архиереомъ, дабы отъ нихъ изысканаа или избраная въра держана (об. 159) была. И зложили мъстце собору въ Сарсматряти самому, или презъ посланни- дикіи градъ. Въ которомъ съвокупивкы свое». Тогды вина, сиръчъ-причи- шеся епископовъ Въсточныхъ и Западна, того тая есть, яко летопись све- ныхъ числомъ 341, зыскиваючи и стядътелствуетъ, або и тогоже собора Сар- зающеся на мнозъ, всъ съгласно запо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полѣ: «Правило 137». <sup>2</sup> На полѣ: «Кареаген, правило 2, въ толкованію».

отны выобразили, и то держати и непретвориму тому быти повелёшя. Мудрствующихъ же надъ то и не тако върующыхъ отмещюще и проклинающе».

Сихъ ради винъ и за благоговънство онаго преподобнаго папы, на соборъ томъ помъстномъ Сардикійскомъ, святыи отны епискономъ и презвитеромъ оть сана изверженымъ суломъ посполитыхъ епископовъ, еслибы ся не по правдъ которому быти видъло, ; (160) повелѣшя до Римскаго епископа утекатися, наиначе же въ то врёмя въ странахъ тыхъ полунощныхъ благовърію кръпящуся, у восточныхъ же смущенію и оскорбленію отъ самаго царя и оть прочихъ властелей его дышущу. А за таковыми причинами прочіи вже папы Римскые, отъ зависти дьяволское гордостію и тщеславіемъ побъждени бывше, въ обдержное и повинителное то повернули, и вже не въ обычай братское любви, яко другь другу тяготу повиненъ носити <sup>3</sup>, но мучителскою, сирѣчь — царскою, властію подъ свою моцъ всёхъ понужаетъ, повелёваючи посланникомъ своимъ на соборъхъ первое мъстие засъдати, и не то, што есть полезнаго церкви божественой, на соборъхъ || (об. 160) изысковати, окромъ што онъ уставить, и подасть, сіе повелъваетъ утвержати и держати.

Сеа ради вины на соборѣ Кареагенскомъ, ощутивши богоносніи отцы Латинъ гордостію и лакомствомъ недугующыхъ, блюденіе мѣстное потребишя, то есть, яко оть того врѣмени будучи на соборъхъ въ мъсто патріар- бою, противяся собору и досажденіе

утвердили святое ковъ мъстца ихъ засъдати не маетъ. сложеніе въры, еже въ Никеи святіи развъ самъ особою своею если на соборъ будетъ на присвоитомъ мъстцу собъ съдъти имать. Также и на изверженыхъ отъ сана епископовъ 4 и презвитеръ правило изложили, абы отъ того часу, пучинъ морскыхъ не плаваючи, до Риму въ кривдахъ не бъгали, а тымъ !! (161) церкви, сиръчь--збору Христова, которая злаго въ собъ терпъти не обыкла, потварне не уничижали. Но еслибы которому судъ не по правдъ мнълся быти, тогды ко ближнимъ епископомъ прибъгати поведъщя, или во всему собору тояже области, гдъ и свидътели и суперницы посполу быти могутъ. Тогды удобнъй истина обръстися можетъ. Самому же о собъ пучины морскыя плавающи, безъ суперниковъ и свъдътелей, не мощно по истинъ оправдану быти. Много бо таковыхъ показалося, ихже соборъ по истиней винь отъ сана изверже, --- сихъ павы папа принявши, въ санъ постави. Ибо и Апира, презвитера Сихійское церкви, || (об. 161) егоже соборъ истинныхъ ради винъ отъ сана изверже, сего паки папа въ презвитерство поставити повель. Емуже по сихъ обличне сведетели дела его предъ нимъ покладали. Онъже, видячи предъ собою свое справы, въ чювство пришедши, все то исповъдавши на ся. на плачь и стенаніе обратился. Сего ради святые отцы собора того Кареагенскаго, упоминаючи до Келестина, тогдашняго папы, писали тыми словы 5: «Иже отъ насъ отлучени суть общеніа, отселя на общеніе не мозите прінихто отъ всъхъ пяти вселенскыхъ имати, якоже и Никейскій соборъ попрестоловъ, посланникомъ велъ. Се бо и Апиръ пріатъ былъ то-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Галат, гл. 6, зач. 214. <sup>4</sup> На полѣ: «Кареаген. прав. 28 и 125». <sup>5</sup> На полѣ: «Кареаген. 138».

себе обличилъ, и плачемъ | (162) и стенаніемъ скончилъ».

тыхъ отецъ, но, кроткости дёля, опувъспомянухомъ, понеже и они въ писанихъ своихъ оттоляже иногда сведетелства приводять, аще и криво, мнящи, яко намъ не въдати отъ сихъ. Обачеже намъ не подобаеть сими прелщатися, но истинная преданіа съдержати, яко ся о томъ показано. Аще бо и причиною они суть разораніа царства Греческого, и по неволству ихъ подъ моцъ поганыхъ Агарянъ,--намъ же, христіаномъ сущымъ, о сихъ не подобаеть смущатися; но наче благодарити Бога и молитися о нихъ, да дасть имъ Господь | (об. 162) отъ прелести гордыя свободившися въ разумъ истиный възникнути, и въ прежьнее благоленіе обольшеся, съ нами съединитися.

Зиншляють бо глаголюще на насъ, яко быхмо мы отщепилися отъ нихъ. Тогды се и напростышему розсудити мощно, яко тотъ иже ся самъ единъ оть дружины отрываеть, отщененцемъ именуется, соединеныхъ же и вкупъ стоащыхъ неистинно кто именуя отщепенцами речетъ. Понеже бо престолы главивиныхъ царствъ, то есть: Рим-Костентинополскымъ, Алескымъ, ксандрьскымъ, Антіохійскымъ, и Ерусалимскымъ узаконоположено есть по всей вселенией духовнаго стану правитися. Якоже бо тело пятма чюйность-

нанесе. По семъ же обратившися, самъ | ствы сущими въ тълъ Христовъ, всъ члонки отчизнъ, всякаго языка и парства по всёхъ странахъ, спископомъ и И много бы ся таковаго ихъ держо- прочимъ духовнымъ строитися узакопреступленіа показало отъ правиль свя- нено бѣ; единою главою святое соборное церкви, саминъ Христомъ Госпостихомъ. Се же вкратит отъ правиль помъ нашимъ водимой и направляемой быти. Яко апостоль глаголеть 1: «Якоже Христосъ глава церкви, и тъй есть Спаситель тѣлу». И паки <sup>2</sup>: «ви есте тело Христово и уди отъ части». Пать же чювствъ именуются: первое — виданіе, второе -- слышаніе, третее-обоняніе, четвертое-осягненіе, пятое-вкушеніе. Та бо пятерица въ важдомъ человенъ всемъ теломъ рядить, (об. 163) единою главою водима и правима сущи. Еаже учителное evaнгеліе пятію парь. рекше-супругъ, воловъ называетъ. Сугуба бо душевная и телесная чювства имуще спряжены. Егда же распрежется, сиръчь - раздълится, душа отъ тьла, тогды ни творити, ниже делати што кто можеть. Сими убо пятерими чювствы всё дёлаемъ и справуемъ. яко сами въсхощемъ: если плотские дела, или духовные. И прилежай къ земнымъ, съй светь на теле, и пожнеть тленіе, сиречь-скаженіе; а духовные дела справующе и сфине. пожнеть на дуст животь вычний. А такъ пятый единъ ОТЪ четырехъ чюствъ оттръгшися, правдиве отщепенцемъ именуется, 1(164) аще бы и зрвніемъ мивлся быти. Глаголють бо, яко зраніе болше всахъ чювствъ есть. Но убо и зрвніе оть прочихъ чювствъ оттръгшееся (амо о собъ състоятися не можеть, зане мертво безъ прочихъ быми, рекше — 11(163) чувствы правимо ваетъ. Якоже бо и члонокъ, рекше — рука, суще, единою главою водимо есть; та- или нога, или прочій который оть тіда ко и пятма сими престолы, яко чув- оттятый, не можеть о собъ стояти, яко

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ефес. гл. 5, зач. 230, ст. 23. <sup>2</sup> 1 Кор. гл. 12 (въ подл. ошибка: 3), зач. 153, ст. 27.

мертвъ бываетъ. Тъмже и Господь по- ныхъ Агарянъ обрящемся, ихже Турвельвая глаголеть 3: «аще око, или DVка, або нога твоа соблазняеть тя, отсвчи отъ себе», яко и кромъ отстченаго которого съ члонковъ тыхъ, мощно есть прочему твлу внити въ царство Божіе. Единый же отсёченый отъ тёла. яко мертвый, како внити можеть?

Ещеже поругаючися насм'ввають, и нъкоихъ ((об. 164) малодушныхъ и скудоумныхъ симъ соблазняютъ, яко попущеніемъ Божіннь Гренья страждеть подъ боязнію поганыхъ Агарянъ. Сего ради укоряючи глаголють: «и кто суть патриархы вашы? И гдв ихъ престолы? И для чого ихъ слухаете»? Тогды и оть сихъ глаголь яве есть, яко свъта сего мудрованіемъ недугують, не им вюще въ мысляхъ своихъ уничиженіа и поруганіа, яже носили и претерпъли апостоли Христови и прочіи святін, и самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, онъ же и на проповеди учениковъ своихъ посылая утвержаеть, глаголя: «се азъ посылаю вась, яко овечкы, посредѣ волковъ> 4. «И не убойтеся, рече <sup>5</sup>, отъ убивающыхъ твла». Также и въ дорогу идучи, не казалъ брати ни двоего одънья, ани | (165) таистрици, въ чомъ хлебъ носять. Яве есть, яко возовъ скарбныхъ, ани пишныхъ зъ собою не мъвали. Аще бо по таковыхъ сусумныхъ человъкъ мудрованію въсхощемъ ревновати и уподоблятися народомъ таковымъ, ониже богатствомъ и всякими маетностями угобзишися, и славою света сего погибающею превозносятся, и отъ сего воз-

ками называемъ! Которые крови проливающе и чюжая въсхищающе, такъ ся збогатили и вывышили, яко ни единъ народъ, или царство на свътъ зровнати имъ не може. Богъ семъ родоначалниковъ Вседержитель, и **(об. 165)** нашыхъ за преступленіе осудивши, не чюжая въсхищати научи, но съ поту лица хлёбъ ясти повелё 6; ниже невинныхъ казнити и крови проливати заповъда, но и на виновныхъ поисту собъ присвояа глаголеть 7: «инъ помста, азъ въздамъ). И самъ Господь нашь Інсусь Христось научаеть глаголя: «любъте врагы вашя» и прочая. Якоже бо и самъ біенъ быль, а не біаше; но и о тіхъ, иже бишя и пропяша его, моляшеся Отцу, оставленія прося имъ: «занеже не въдять что творять». Сего ради и глаголеть 8: «царство мое не есть сего свъта царствіе: аше бы свъта сего нарство мое было. слуги мое взрушили бышя за мною, да быхъ не преданъ былъ Іюдеомъ». И аностоль воспоминая глаголеть 9: ||(166) «не имами здв мъста пребивающаго, но грядущаго взыскуемъ», сирвчь --царства небеснаго, въ неже и звани есмо, въ которое, яко апостолъ 19 научаеть глаголя: «многыми скорбым внити подобаеть», а не роскошми свъта сего. Отъ которыхъ самъ Спаситель Господь нашть отводя насъ, глаголеть 11: «горе вамъ, насыщенымъ нынѣ, яко възалчете; горе смѣющимси здѣ; блажени же плачущен. И горе егда добре рекуть вамъ всв человещи; блажени, мнимъ ихъ благочестивыхъ быти, --- тогды егда възненавидими и укорнеми будени чимъ розни отъ безбожныхъ пога- те> и прочая. Въ томъ бо розни суть

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мате., гл. 5, зач. 18, ст. 29. <sup>4</sup> Мате., гл. 10, зач. 36, ст. 16. <sup>5</sup> Мате., гл. 10, зач. 37, ст. 28. <sup>6</sup> Быт. гл. 3. <sup>7</sup> Римл., гл. 12, зач. 110, ст. 19. <sup>8</sup> Іоан. гл. 18, зач. 59, ст. 36. <sup>9</sup> Евр. гл. 13, зач. 334, ст. 14. 10 Дфян. гл. 14, зач. 35, ст. 22. 11 Лук. гл. 6, зач. 25, ст. 25—26; вач. 24, ст. 22.

ными грады, вхожяте мечь, раздёляюще и сёкуще съ лютымъ гийвомъ и яростію оружною человёкы, младыа и старыя. Новый Римъ Косте[нти]новъ градъ отъ ветхаго и древняго Рима и многословущаго въ раздёленіе и ненависть облачахуся межи собою.

Аше бо Карулъ отъ отца и дъда христіанинъ нарицашеся, и чтяше Христовъ законъ, и соблюдаще благочестіе, и многу честь святимъ Божінмъ церквамъ воздание, и чествоваще архіерейскій и священическый чинъ; но пріидошя съ нимъ священицы и учителіе, **|| (об. 171)** имущіе въ собѣ ересь, тайно и помаль начаща развращати люди Божіа, и учити тайно своимъ ересемъ. Потомъ же и яве ученіе ихъ являшеся, яко отъ царя Карула любими и помагаеми, и тако начащя глаголати, яко оть Отпа и Сына исходить Лухъ Святый въ едино начало; и опресновы служити, и ины многыз ереси умышляюще. Папа же Левъ видъ погибающи люди Господни, понеже въ сладость пріимаху ученіа Каруловыхъ учителей, и не имфяше же у себе въ Римъ премудрыхъ учителей, ежебы могли отгнати такое злое ученіе еретическое, въсхоті послати въ Царь-градъ, мудрыхъ ради, и убоася. Понеже тогда царствующу въ Цариградъ Өеофилу Иконоборцу люту. И тако || (172) посылаеть въ Герусалимъ въ патріарху Оомв, моляще его, абы послаль въ нему премудрыхъ мужей, могущыхъ обличити и прогнати таковую ересь отъ Римскаго града. Патріархъ же Оома избра Михаила, протосиггела великоя перкви, съ ученики его Осолоромъ и Өеофаномъ самобратными, и Іовомъ, и посла ихъ въ Римъ къ папъ Льву. Они же грядуще изволишя ити въ Констентинъ градъ, и обличити паря Өеофила иконоборца и укръпити люди

Өеофиль повель яти ихъ и мучити. Святый же Михаиль протосиггель вы тъхъ мукахъ предаде святую свою лушю Господеви. Такоже и ученикъ его Іовъ. **(06. 172)** Өеодору же и Өеофану, по многыхъ мукахъ, лица сожже таковымъ образомъ: сътворивъ желвзиую льску и начерта на ней зваяніемъ писмена. и розжегии напечата лица ихъ, на нихъ же начертаны бышя стихи таковыя: «BCHROMY MEJADIHEMY HDHTERATH REграду сему, сирвчь Іерусалиму, илеже пречистви сташя Божіа Слова нов'в на востаніе вселенна, явишася честному мъсту сему сосуди лукавін, злобъсныя прелести». Сихъ ради писменъ, еже на лицахъ своихъ блаженій Өеодоръ и Өеофанъ напечатаны имваху, и во святнохъ межи прочими мученикы нарицаются начертаными. Но убо таковыя рали вины, святый Михаилъ, протосиггель святыа великіа || (173) Іерусалимскыя церкви, съ ученикы своими, ни единъ ихъ въ Римъ не пріиде. Папа же Римскій Левъ, видя люди Божіа погыбающи отъ преждереченихъ Каруловихъ еретиковъ, недоумъвашеся и скорбяще. И сего ради написа на дскахъ исповъланіе православныя віры, еже есть: «Візрую въ единаго Богаз и постави на ствив въ церкви, да входящіи глаголють, исповъдующе Сына отъ Отца рождена, и Святого Духа отъ Отпа исходяща. Сіе сътвори на укрѣпленіе вѣрныхъ и на обличение оныхъ еретиковъ Каруловыхъ.

папа въ Римъ Венедиктъ. Съй Латывеликов перкви, съ ученики его Оеодоромъ и Оеофаномъ самобратными, и Ковомъ, и посла ихъ въ Римъ къ папъ вращаемы отъ еретиковъ, и тако объма въ Констентинъ градъ, и обличити царя Оеофила иконоборца и укръпити люди вожіа о честныхъ иконахъ. Царь же повелъ всъмъ христіанамъ глаголати,

Грекомъ же и Латиномъ, на обличение лентинъ, 7-Григорій, 8-Сергій, 9преждереченыхъ еретиковъ, и прелести ихъ не послушати. По семъ же и посланіе написавъ, посла къ четыремъ патріархомъ Цареградскому, и Александрьскому, и Антіохійскому, Іерусалимскому, яко, по скончанім его, не пріммати папъ Римскыхъ въ воспоминание въ перкви, лондеже исповедять писаніемь, како въруютъ. Понеже вкоренися, рече, въ Римъ злая ересь, и погыбають мнози, рабольно почитающе Святого Духа, еже оть Отна и оть Сына исходити (174) исповъдують, и опръсновы служити, и иная съюще злая еретичества. Обычай же превній и взаконеніе им'ьаху, вся пять престоловь въ союзъ и любви пребывающе, яко пять чювствъ въ единомъ тълъ. Егда кто на престолъ папежства возводимъ бываще, отъ четырехъ патріархъ благословеніе прінмаше, и въ священныя помин[и]кы дерковныя имя его вписоваху. Въ божественыхъ бо литоргіяхъ, прежде всёхъ иныхъ патріархъ, въ молитвахъ папу въспоминаху. Такоже и на патріаршество възводящися, отъ папы и прочихъ патріархъ благословеніе прінмаше. Внегда же ересь та, еже и отъ Сына исхожденіе Святому Духу умышляху, откриватися въ Римъ (об. 174) почала, сего ради отъ того часу по блаженемъ томъ вышепомянутомъ Венедиктъ папъ узаконися, не иначей имя папы Римскаго во священыа поминникы пріимати, ажъ первъй рукою своею исповъдание православныя въры написавши съ клятвою, ижъ истинно такъ держитъ, къ четыремъ патріархомъ пришлеть.

По Венедикть же быху папы въ Римъ: 1-Андріанъ, 2-Леонъ, 3-Сте-

Леонъ, 10-Йванъ, Ангелскій родъ, 11-Венедиктъ, 12-Никола, 13-Андреанъ, 14-Иванъ, 15-Мартинъ, 16-Андръант, 17-Стефанъ. Сін всѣ православни бышя и единомыслении четыремъ (175) натріархомъ: Цареградскому, Алевсандрьскому. Антіохійскому и Еруса-JUNCKOMY.

Въ лъта же 1 Лва наря Премудраго, сына Василіева Македонянина, бысть папа въ Римъ Формосъ провлятый, имый въ собъ ересь съкровениу онъхъ Каруловыхъ еретикъ. Благочестивіи же людіе нарекошя его папою, не въдуще въ немъ ереси. Онъ же, по обычаю прежде бывшихъ папъ, написа рукою своею истинно исповъданіе православныя вёры лестію, и посла къ четыремъ патріархомъ. Егдаже пріать престоль, нача учити ересемъ люди Божія. И тако Латини всв удобь пріашя злое ученіе то, и отъ парствіа Греческаго и оть чотырехъ патріархъ отлучишяся. и (об. 175) По первомъ же ересиначалнику, преречонымъ Формосъ: 2-бысть папа въ Римъ Внифантій, 3-Стефанъ, 4-Романъ, 5-Оеодоръ, 6-Иванъ,7-Венедикть, 8-Леонъ, 9-Христофоръ Сін всв единомысленникы бяху Формосу.

Бывшу же 3 Сергію патріарху въ Цариградъ, въ лъто 6552, съй, по совъту тріекъ натріаркъ, истеза папу Римскаго Христофора, иже бысть осмый по Формосъ, въ лъта Констентиноградскаго царя Василіа Болгарогубителя. Христофоръ же исповеда и яве глаголя, яко Пресвятый Духъ отъ Отца и Сына исхожденіе имать. И сего ради Сергіемъ патріархомъ Царяграда и прочими патріархи отъ книгъ поминныхъ, фанъ, 4-Пасхаль, 5-Евгеній, 6-Ва-Індъже писаны суть патріарси, извер-

<sup>1</sup> На полъ: «о Формосъ». 2 На полъ: «О, провляти Латины»!

дова. По семъ же Христофоръ развращеномъ исповеднице, написатия яве Латини въ Римстви церкви, яко и отъ Сына Духъ Святый исходить.

Въдомо 1 же буди, яко отъ шестого святого вселенскаго собора, до парства Константина царя Манамаха, обличаеми бяху помалу Римляне отъ тогдашнихъ святыхъ отенъ и патріа[р]хъ о ересвять, еже отчасти имъяху тогда. Прежде о опреснопекъ. Потомъ же явлено бысть. яко хулять на Духъ Святый. Сего ради отсъкошя до конца помяновеніе паинно, и всёхъ отринущя и отвергошя ихъ, и конечнымъ проклятіемъ прокляшя ихъ.

По многыхъ же папахъ, бысть папа веливаго престола Римскаго Петръ Гугнивый. (об. 176) Съй беззаконникъ отвергь въру христіанскую, и всю Италію возмути, и многыя ереси злыа насвя въ всвхъ Римскихъ странахъ. И попомъ повелъ комуждо седмъ женъ держати, а наложницъ елико хощетъ. И арганомъ и мусикіамъ въ церкви быти повелъ, и брады и лона постризати, и пону и діакону и всякому человъку мужску полу и женску, и гипсы и волвы ясти. И ина многа неподобная беззаконный съй устави, съ елиномысльникы своими Римляны. И сихъ ради отвержени и прокляти.

Вретанійскый тежъ островъ 2 великъ звло, иже пріаши крещеніе при велипъмъ пари Констентинъ. И бышя благочестиви, и Грекомъ (177) единомыслени. Книгъ же по своемъ языку нениуще, но Латинскимъ языкомъ дер-

женъ || (176) бысть и провлятіе наслъ- і Римляны своими, и сотвориста со Вретаніаны миръ и любовъ, и многыми клятвами утвердиста ихъ, еже всегда миръ и любовъ имъти, и на съпротивныя подвизатися заедино, и постановеный миръ и любовъ хранити крвико. Папа же объщася поставити имъ царя въ Вретаніи. Они же, царьскаго ради имени, ради бышя, и единосовътни папъ и всъмъ Римляномъ. И понеже книгы Латинскымъ языкомъ имъти Вретаніаномъ, удобь преврати ихъ папа въ Римский свой законъ, и князя (об. 177) ихъ Вретанскаго постави имъ царя, и написа законъ, да отъ Латинъ поставляется папа въ Римъ: а въ Вретаніи поставляется парь Оталамань, въ мъсто Констентиноградскаго Греческаго царя. Также и по градомъ болшимъ Римскихъ странъ, вивсто четырехъ патріархъ Пареградскаго. Александрьскаго, Антіохійскаго, Іерусалимскаго, постави своя четыри патріархы, иже нарицаются сординалы. И сить удобь невъдущихъ прелщають, иногда и съ клятвани глаголюще, яко натріархове соизволишя, или на исхожденіе Святого Духа и отъ Сына исповълующе; или Жидовскии опресновы безкровную жертву приносити; или яко въ нинъщніе връмена свята і 178) премънили, и прочіи отщепенства свои ствержаючи, обывоща сихъ папиныхъ змышленыхъ патріархъ нарицати, вмісто истиныхъ патріарховъ споминающе глаголють, яко соизволишя. И таковымъ коварствомъ нфкоихъ невъдущихъ уловляють. Тъмже съвершенив удалишася благочестивыя христіанскія въры, жаху книги. Бяху же всегда врази и закона Греческаго, и своя законы со-Римляномъ. Папа же, змовившися зъ ставишя по своему обычаю, и ратницы

<sup>·</sup> На полъ: «Миханла Сиггела, патриарка Царяграда». 2 На полъ: «О Вретаніи и о внязи Азманытскомъ».

и враждотвории бышя Грекомъ, и въ гордости своей и въ отступленіи проклятіе наслёловащя.

Вы же, възлюбленіи Госполомъ правовърніи христіяне, истиныя матере святое Въсточныя церкви синове! святого вашею вёрого назидающе себе, хранътеся, 11 (об. 178) да не лестію прелщеныхъ человъкъ сведени бывше, отпадете своего утверженіа. Но тверди и непоступни пребывайте на основаніи пророкъ и апостолъ, самому сущю краеуголному каменю Господу нашему Інсусу Христу. И толикъ убо о семъ облакъ свед[в]телей, облежащыхъ ны, имъюще святыхъ и богоносныхъ отенъ. седиъ вроть собравшыхся на вселенсолнечнозрачныхъ соборжкъ, истиную въру утвердившыхъ, и запечатлъвшихъ, никакоже преступати смъюще, якоже писано: «не прелагай преинто кшижокоп эжв , скинрёв скёд TBOH> 3.

Аще бы велеумный Оригенъ, сынъ нарочита и благочестива мужа Леонида, последоваль богоносных отець ученію, не бы въ таковый ровъ погибелныа (179) ереси вналъ. Иже бо прежде потоки ученіа источи, посліжниже на свое велемудріе уповая, истины погрѣши, яко худныя смертоносныя на Христа Господа нашего глаголы изрече. Сего ради Божіа помощи обнаженъ бысть, въ дно адово низведеся, отъ идоложрецъ ять бысть, и нестерпъвши мукъ верже ливанъ на жертвище и пожрътъ бъсомъ. Также Аріе и Несторіе и ини мнози еретицы, аще бы последовали богоносныхъ отепъ учению, не бы въ пагубныя ереси впадли. Но понеже на

отець ученіа недержащеся, тімже въ глубину пропасти низринущася и въ конецъ погибощя.

Мы же убо Божіею помощію 11 (об. 179) украпляеми, всею силою держамся истинаго божественаго закону Христова, отъ Сіона исходящаго, и слова Господня зъ Іерусалима божествеными проровы оповъданаго, и преблаженими праведными апостолы намъ поданаго. и богоносными святыми отны седиъ кроть собранными соблюдаемаго, утверженаго и запечативниаго. Якоже бо и въ самыхъ тыхъ Римскихъ писаніахъвъ древнихъ учителей ихъ, обрътается сведетелствуемо, въ листе собору Констентинопольскаго тыми словы 4: «Өеодорить нише матере всёхь нержвей церкви Герусалимское: чеснаго, възлюбленаго Богомъ Кирила быти архіепискона постановенаго вамъ быти ознаймуемъ». Такожде и Никифоръ глаголеть: ||(180) «яко здавна, такъ и нынь, церковъ Герусалинская жереломъ, сирѣчь-источникомъ, наукы христіанское и матерью всёхъ церквей» 5. И Евсегеній также о томъ світчить. Клименть, ученикъ апостольскій, иже первый бъ епископъ Риму, верховнымъ блаженымъ Петромъ апостоломъ поставленъ, пише къ блаженому Іакову въ листв своемъ глаголя: «Климентій Іакову брату Господню, и архіепископу епископовъ, справующему въ Жидовствъ святую церковъ христіанскую въ Іерусалимъ, и не точію въ Іерусалимъ, но и всв церкви, иже по всюду смотрѣніемъ Божіниь основаны и утвержены суть». Также и въ четвертыхъ своихъ книгахъ 6 пишетъ, абы жаднаго учителя свое мудрованіе уповающе, богоносныхъ не пріймовали онъ, жебы въ Іерусали-

В Притч. гл. 22, ст. 28. 4 На полъ: «Въ Исторіи Церковной, кинга 5, гл. 9». 5 На полъ: «Въ Исторін Перковной, въ книгахъ 16, глава 34». 6 На поле: «Рекогницы онумъ называемые».

свъдътелства оттуду не имъль, иже въренъ и достоинъ есть учителемъ ку проповеди наукы Христовы быти. Такоже и святый Авгуштынъ противъ Жидомъ пиша глаголеть: «отъ мъста, идъже Христосъ распять бысть и законъ и слово Госполне изыйле». И далій о томъ.

Тъмже и мы съ пророкы 1 исповъдующе, пачеже съ блаженымъ Товиеомъ старцемъ 2, утвшающеся глагодемъ: азъ же и душа моя въ немъ възвеселимся. Благословите Господа всв избранніи его, творяще день веселіа, исповъдайтеся ему, Іерусалиме, граде Божій, наказа тя Господь въ дёлёхъ рукъ твоихъ. Исповедайся Господу Богу въ благыхъ твоихъ, и благослови Бога выкомъ, да созиждеть въ тебъ павы жилище свое, и приведеть ((181) къ тобъ всъхъ плънныхъ, и радуешися по вся въки въкомъ, свътомъ пресвътлымъ процвитеши, и все вонцы земстін поклонятся тобів. Языцы же издалеча въ тобъ пріидуть, и дары носяще повлонятся въ тобъ Господу Богу. И землю твою въ святыню вивнять. ния бо веліе возвовуть въ тебъ. Прокляти будуть уничижающей тя, и осуждени будуть всв хулящен тя. Благословени же будутъ созидающеи тя. Ты же возвеселишися въ сынахъ своихъ, яко всв благословятся, и съберутся къ Господу. Блажени всв любящей тя и радующенся о мирѣ твоимъ. Душа моя благослови Господа, яко свободи Іеру-

мѣ досвѣтчонымъ ((об. 180) не былъ и ма. Врата Іерусалимска отъ самфира и смарагда создани будутъ, и вся зданіа его окресть оть камени пречесна, и улицы его отъ камени бѣла помостятся, и по стогнахъ его воспоють аллилуія. Благословенъ Госнодь Вогъ, возвысивый ихъ, да будеть царство его во въкы въкомъ. Аминь».

> (182) О опраснъвахъ H BAPAHRY, SEE BUBCTO TOHIO IDARAM'S на връмя узаконено выло, образующе сими Христово волнов страдания и распятів, вже за прегрышеніа нашя. И о истиномъ причасти вожественаго Тъла ХРИСТОВА И ЖИВОТВОРЯЩІА КРОВИ ЕГО.

Спослушествуеть божественый апостолъ 3 о твию мимошедшемъ законномъ, сице глаголя: «аще кая о Христв, нова тварь: старое мимо пошло, и се бышя нова вся». И пакы 4: «аще бо бы первый | (об. 182) законъ непороченъ быль, не бы второму искалося мъсто». О немже прежде отъ лица Божія провозглашаніе пророкъ 5, егоже словеса божественый апостоль 6 воспріемъ во свъдътелство приводя сице рече: «уничижая бо ихъ глаголеть, се дніе грядуть, глаголеть Господь, совершу на домъ Інзраилевъ, и на домъ Іудовъ завътъ новъ. Не по завъту, егоже сотворихъ отцемъ ихъ, въ день, въ онь же емшу ми ихъ за руку, извести ихъ отъ земля Егупетскія, яко тін не пребышя въ завътъ моемъ, и азъ не радихъ о нихъ, глаголеть Господь. Яко съй завътъ, иже завъщаю дому Іизраилеву по онъхъ днехъ, глаголетъ салимъ градъ свой отъ всёхъ скорбей Господь». Яко внегда глаголати новъ, его, Господь Богъ нашъ. Влажени бу- обветши перваго, а обветшающее и дуть оставшіе. ((об. 181) Останки съ состаръющееся ((183) близъ есть истявмени моего да узрять славу Іерусали- ніа. И дальй о томъ 7: «Се являющу

<sup>&#</sup>x27; Исаія, гл. 60; Псал. 146. ° Тов. гл. 18, ст. 9—18. ° 2 Кор. гл. 5, зач. 180, ст. 17, <sup>4</sup> Esp. rg. 8, sau 319, cr. 7. <sup>5</sup> Iepem. rg. 31, 32, 38 g 34, <sup>6</sup> Esp. rg. 8, cr. 8-10, <sup>7</sup> Esp. TE. 9, BAY. 321, CT. 8- 9.

путь, еще первой твин имуще стоаніе. Еяже притча (или прикладное) того тамъ настоящего връмени утвержено было», сирѣчь, до Христова распятіа служило. «Отложеніе бо бываеть прежле бывшей заповъди, за немощное ей и непожиточное. Ничтоже бо сверши законъ: приложение же есть лучшему упованію, имже приближаемся къ Богу» 8. «Тѣнь бо, рече 9, имѣаше законъ приходящыхъ добръ, а не самый образъ тыхъ речей». Понеже бо твнь точію великоту вещи знаменуеть, яко возрасть твла человвчего, и прочыхъ речей великость. Но если кто младъ, **|| (об. 183)** или старъ, толстъ, или тонокъ, бълъ, или чернъ, - сего тънь выобразить и знаменовати не можеть. Тѣмже и глаголеть 19: «тогда рече: се прінду сотворити волю твою, Боже». Откидываетъ первое, абы второе поставилъ Законъ убо по многихъ лътахъ отъ созданія міру точію на врвия Жидовомъ презъ Моусея данъ бысть, яко твердопінему и непокоривому людови, выведши ихъ изъ Егупту. Понеже бо тамъ розродившыся, всёхъ богомерзкыхъ поганскихъ действъ наполнилися. Темже отводя и отставуя ихъ отъ таковыхъ скверныжь налоговъ, яко множае съ -и поганы злучающи-He ся и общующе съ ними, паки таже сквернодъйства идолослуженія, и въ прочая | (184) погибелныя прелести впадутся. Сего ради на тълъ обръзаніемъ значитися повельно бысть имъ, яко да и симъ видимымъ знаменіемъ нулъ, — почтожъ тогды Латини супроразиствують оть прочыхъ языкъ. Так- тивляющеся ученю Христову, опръсиже о покарибхъ и о иншыхъ многыхъ комъ Жидовскый сакрамента творятъ,

Луху Святому, яко не уявися святыхъ мимоходящыхъ и тлънныхъ вещяхъ уставъ постановивши, полъ который. яво подъ ярмо, жестосердую шію ихъ подклониль, абы, въ тыхъ дочасныхъ пребываючы, отъимовалися своволенства поганскихъ дъйствъ, еже въ Егуптъ обыкошя, а училися послушанію смиренія, и подъ тыми уставами, яко недошлые льть дьти 11, суще подъ пьстунами, сирвчь — подъ опекунами, до съвершенаго възрасту трвали, то есть, до пришествіа истиныа візры и обітницы, (об. 184) Аврааму отъ Бога объщаное, иже есть отепъ всвиъ намъ, яже есть писано <sup>12</sup>, яко «отца многымъ языкомъ положихъ тя», Семуже и апостоль 13 спослушествуеть глаголя: «яко отъ въры усправедливяеть языки Богь, прежде благовъствова Аврааму 14, яко благословятся о тобъ всъ язици. Тъмже сущии оть въры благословятся съ върнымъ Авраамомъ. А елико ихъ отъ дъль законныхъ есть, тые подъ клятвою суть». А понеже апостолъ 15 свёдётелствуеть глаголя: «Христосъ есть миръ нашъ, сътворивый обоя едино, и средоствніа ограды раздрушивъ, непріазнь теломъ своимъ. Законныхъ уставъ науку прожними учинилъ». «Отложеніе бо, рече апостолъ 16 (сиръчь — откиненье), сталося прежде бывшаго ||(185) приказанья, за немощное и непожиточное. Ничтоже бо сверши законъ».

> Твиже убо аще самъ Христосъ Спасъ нашъ, закона заповъдемъ ученіи упразниль, сирвчь---ни вошто обер-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Евр. гл. 7, зач. 317, ст. 18—19. <sup>9</sup> Евр. гл. 10, зач. 323, ст. 1. <sup>10</sup> Исал. 39, ст. 8—9. <sup>11</sup> Галат. гл. 3, зач. 208. <sup>12</sup> Римл. гл. 4, вач. 87; 1 Монс. гл. 17; Сирах. гл. 44. <sup>13</sup> Галат. гл. 3, зач. 205, ст. 8-10. 14 1 Monc. гл. 12. 15 Ефес. гл. 2, зач. 221, ст. 14-15. 16 Евр. гл. 7, зач. 317, ст. 18-19.

то есть: вмъсто свершенаго хлъба, мертпріахъ отъ Господа, еже и предахъ сего Мелхиседевъ благослови, а безъ вамъ, яко Господь Іисусъ Христосъ въ всикого спору меншее отъ болшего нощъ, въ нюже преданъ бываше. пріемъ хлібов, благодаривь, преломивь» и прочая. Якоже и всъ божествени еуангелисты съгласно написашя «хлъбъ». О чомъ ся ниже доводне покажетъ.

Сего ради (об. 185) явно есть, яко не отъ божественаго писанія Латини прівшя бездушнымъ опресткомъ Жидовскы жертву приносити, но отъ нъкоихъ свъта сего мудростію объюродъ лыхъ прелстишяся. Также яко и о исхожденію Святого Духа тёлесне мудрьствуютъ. Самихъ бо писаніа свѣд[ѣ]телствують о семъ, пачеже кройника ихъ старая Латинская, въкъ шестый, въ листв сто и единадесятомъ пишеть: яко Александръ папа уставилъ опръснкомъ жертву творити. Но Спаситель нашъ Господь Іисусъ, архіерей сый по подобію Мелхиседекову 2, онъ же не по закону заповъди плотскыя бысть, но по силь живота неразрушимаго, пречистое и животворящее Тѣло и Кровь свою (186) съвершенымъ хлѣбомъ и виномъ на отпущение граховъ нашихъ ноживати предалъ. О чомъ еще предъ закономъ Мелхиседекъ, священикъ Бога вышняго, самъ собою во всемъ Христа Спаса нашего прообразовалъ. О немже божественый апостоль в свидь повельно. телствуа глаголеть: яко «безъ отца,

Итакъ зацный и великъ съй, яко вымъ опръснкомъ безкровную жертву и отца нашего Авраама, имущего приносять? Апостоль 1 убо велегласно обътницу, емуже рече Богь, яко «о вопість всемь возв'ящая: «братіс, азъ тоб'я благословитси всів народове» 5. благословяется. Который, стретивши Авраама, егда (об. 186) благословяще его, изнесе ему хлѣбъ и вино. О немъ же и Давидъ пророкъ пише 6. Которое писаніе апостоль толкуючи на самаго Господа нашего Іисуса Христа приводитъ глаголя 7: «ты iepeй въ въкы по чину Мелхиседекову», а не рече: «по чину Ааронову». Яко бо священство съ покольня Ааронового въ иншее покольнье перемьнилося, тогды по нужди и закону перемѣна быть мусяла. О чомъ хто зъ розсужденіемъ читати въсхощеть, въ посланію апостоловомъ, къ Евреемъ писаномъ, доводне обрящетъ.

Тъмже яко Мелхиседекъ, онъ же въ всемъ собою образовалъ Христа, тако и самъ Христосъ Спасъ нашъ и вжественіи ученицы и апостоли его всѣ вездъ хлъбъ съвершеный споминаючи. Тъло Христово нарицаютъ. И Саломонъ отъ лица Господа нашего | (187) Інсуса Христа, иже сый елинородный Сынъ и премудрость Бога Отца своего. споминаючи о немъ гдаголетъ 8: «пріидъте и ядите мой хлъбъ и пійте вино, еже черпахъ вамъ». Безлушнаго пакъ опръснка нигат не обрящеши. абы вмёсто Тёла Христова оферовать

Речетъ ли хто, же единако хлъбомъ безъ матере, безъ притча 4 роду, ни называется яко опръснокъ, такъ и начала днемъ, ни конца животу имъа, свершеный квасный хлъбъ. Но убо веуподобленъ Сыну Божію пребываеть лика розность есть въ томъ, такъ дасвященикъ выну (сирфчь - уставичне) . леко, яко человфку живому съ мертве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Кор. гл. 11, зач. 149, ст. 23—24. <sup>2</sup> Евр. гл. 7, зач. 316. <sup>3</sup> Евр. гл. 17, зач. 315, ст. 3. <sup>4</sup> Въ теперешнемъ текств: «причта». <sup>5</sup> Быт. гл. 14. <sup>6</sup> Псал. 109. <sup>7</sup> Евр. гл. 7, зач. 315, 316, 317 и 318. 8 Притч. гл. 9, ст. 5.

цемъ. Егда бо споминаемъ о человъку стове воспомянули, то како бы о тымъ живымъ, то, кромъ различіа, просто мовимъ: человъкъ. Егдаже о мертвомъ глаголемъ, не можемъ кромв различіа глаголати. Но спомянувши: человъкъ, мусимъ приложить: мертвый, глаголюще: человъкъ мертвый. Або згола (об. 187) не мянуючи человъкомъ, но мертвецемъ трупомъ. Сице и опръснка по истинъ не можно именовати хльбомъ. Но аще названо будеть хлебомъ, мусить приложити: пресный, глаголюще: хлебъ пръсный или про[с]то опръсновъ, а не хльбъ. Яко и человъкъ мертвый не есть человъкъ, но трупъ. Еда бо хто раба мертваго вийсто живаго имбти въсхощеть? Якоже бо и самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, научаючи ученики своа молитися, не опръснока престающего, но хлъба присносущнаго просити повель. О немъ же и пророкъ <sup>9</sup> глаголетъ: «хлъбъ сердце человъку укръпить; вино же веселить». И пакы 10: «уготовалъ еси предо мною транезу предъ стужающимъ ми, умастиль еси елеомъ главу мою, и чапія твоа упояюще мя || (188) яко державна». И пакы 11: «ядый хлѣбы моа возвеличилъ есть на мя пяту».

А еслибы по Латинскому мивнію еднако опръсновъ хлъбомъ розумяно, то бы прозвиска або имени иньшаго хлъбу не потреба, не называючи его опресныкомъ, но згола хлебъ, будь пресный, или свершеный квасный. Также и дней пресночных въ писанію не треба бы именовати. О которыхъ не точію въ старомъ законв, но и въ новомъ завътъ всъ евангелисты, не забачили описати. Ащелиже о днехъ пръсноч-

написати не мъли, еслибы, яко Латини упорне змышляють, Господь нашъ Інсусъ Христосъ опреснькомъ (об. 188) таемную вечерю ученикомъ своимъ предалъ? Но ни единъ съ нихъ не глаголеть, абы опръснъкомъ, но всъ купно согласно написашя, яко Госполь Інсусъ пріемъ хлібо, благодаривъ, преломивъ.

Пачеже чудно, яко божественый Павель, иже бъ иногда гонитель, аще и по вознесенію Господнемъ на апостольство позвань бысть, но согласно съ прочими евангелисты глаголеть: хльбъ, а не опръснокъ. И не рече, яко оть прочихъ апостоль увъдахъ и научихся о семъ, но: «азъ пріахъ отъ Господа, еже и предахъ вамъ, яко Господь Іисусъ въ ношъ, въ нюже преданъ бываше, пріемъ хлѣбъ, благодаривъ, предомивъ» и прочая. Аще и по вознесеніи единако оть Господа, яко самъ свёдётельствуетъ глаголя 12: «свазую же вамъ, братіе !(189) благовъствованіе, благов'єщеное отъ мене, яко нъсть по человъку, ни бо азъ отъ человъкъ пріахъ è, ни научихся; но явленіемъ Іисусъ Христовымъ». И пави 13; «вѣмъ, рече, человѣка о Христь прежде льть четырнадесяти восхищена бывша до третіего небеси» и прочая.

Аще ли яко мудрьствують Латини еднаково хлабомъ именующе, будь прасный, любъ свершеный квасный, -- каяжъ бы потреба закону въ дни пръсночныя возбраняти вислаго ясти и отметатихлъбъ, и вонъ износити? Што и доднесь богоубійственый народъ Жидовскій по плоти мудрьствующе творять, вонъ хлебы изметають. Но писаніе, чинячи розность опрёснъка отъ хлёба наныхъ купно всё божественіи евангели- сущнаго, опрёснъкомъ его, а не хлё-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Псал. 103, ст. 15. <sup>10</sup> Псал. 22, ст. 5. <sup>44</sup> На пол'т: Псал. 41. <sup>12</sup> Галат. гл. 1, зач. 200, ст. 11--12. 13 2 Kop. rs. 12, sau. 194, cr. 2.

бомъ (об. 189) именуе, еже есть хлабов всякъ висяй на древа». Тамже расбыло особнаго часу ясти, а не устафиктура. о свершеномъ хлаба образующе, егоже нынь непорочная святая соборная апостольская Восточная церковъ, по вся дни во безкровную божественую жертву приносяще, въ Теле Христовъ со страхомъ и съ върою прінмуеть. Которого водлугь закону, еслибы кто въ дни пресночные поживаль, загублена мёла быть душя та оть соньму дому Інзраильскаго <sup>1</sup>. Егда бо връмя не бъ еще присиъло таемницы открыватися, въ Богу самомъ | (190) скрытой, создавшимъ всяческая Інсусъ Христомъ, -- сего ради до пришествіа Христа Спаса нашего ажъ до расиятіа его, оные спасеные святости полъ клятвою были, яко за преступленіе родоначалниковъ и праотецъ нашихъ Адама и Евы, за еже сивдошя отъ древа заповеданаго, проклятію и смерти отъ Бога осуждени быхомъ.

Да якоже отъ дръва вкушеніемъ за преступленіе запов'вди Божіей, единаго ради человъка осуждениемъ Божимъ въ клятву и смерть впадохомъ, --сице и распятіемъ еже на древѣ единороднаго Сына Божіа Інсуса Христа истиннаго Бога и Спаса нашего тлѣнное естество наше человъческое на себе въспріавшаго, древнее клятвы свободившеся, бесмертіе въспріахомъ. Яко (об. 190) апостолъ сведетельствуеть глаголя <sup>2</sup>: «Христосъ насъ искупилъ оть клятвы законныя, бывь за нась клятва. Писано бо есть <sup>3</sup>: проклять жезль,

озлобленія, сирічь-жерзячки или гнів-і смотряюще прилівжно, всяко отъ свяву. егоже точію Жидовомъ узаконено щеныхъ писаній яві уврить, яко до връмени уреченнаго, сиръчь-прозръвичне, такъ яко и баранка. Се же имъ наго отъ Бога, еже есть до часу расбъ уставлено на время, яко тънь або иятіа Христова, самые оные святости въ връми обхоженія тыю, рекшефиктуры, подъ клятвою были. Сего ради и Господь нашъ Інсусъ Христосъ, аще тридесять лёть и вящшей видоме въ тълъ на земли пребысть, обаче во всёхъ тыхъ врёменёхъ до часу уреченаго, божественихъ таинъ своихъ не предаваль и не открываль. Яко и въ Канъ Галилеи егда воду (191) въ вино претворилъ, до матере своеа глагола: «не убо пріиде часъ мой». Яко бо о хлебе и о всякомъ квасномъ писано 4, егда кто сиъсть въ пръсночныя дни, погубится душа тая отъ соньма сыновъ Іизраильскихъ; такожде и о Христв писано есть: «проклять всякъ висяй на древъ». Тъмже убо еже бысть тогда прежде връмени распятіа Господня проклято, то нынъ вже бѣ благословено и пресвято. Якоже бо бысть опресновь образовь хлебу истиному въ животворящемъ Талъ Христовъ съ страхомъ и съ върою нынъ пріемлюшимъ: такоже и агнецъ фиктурою быль самому Христу Спасу нашему. Меншее бо знаменуеть болшего. Но якоже тынь ни клятвы, ниже благословенію ((об. 191) суть достойни, ничтоже бо съвершишя, твиже яко немощные и неполезные отвержени бышя. О семъ убо и блажений Златоустъ 5 апостольское еже къ Коринтомъ посланіе тлъкуючи споминаеть глаголя: «Tamo кіоть, здъже двица; здіже кресть; тамо агнець,

<sup>1 2</sup> Монс., гл. 12; 1 Кор. гл. 2, зач. 126; Ефес. гл. 1, зач. 217; гл. 3, зач. 222 и 223; Колос. гл. 1, зач. 252 (въ подл. опиб.: 222); 1 Тим. гл. 1, зач. 284; 1 Петр. гл. 1, зач. 58. <sup>2</sup> Галат. гл. 3, зач. 206, ст. 13. <sup>3</sup> Монс. гл. 21. <sup>4</sup> Исход. гл. 12. <sup>5</sup> Бъ бесъдъ 11 и 18.

же хльбъ».

Обачтежь, еже богоубійцамъ Жидовомъ последующіе, и теню служащіе, што за ползу имате, яко, оставивши живое, держитеся мертваго! гонящіе твнь, истины погрвшаете! Воистину вамъ ключимо есть слово апостольское 6, еже глаголеть: «имамы олтарь, отъ негоже не имуть власти ясти теню служашіе».

Понеже бо опръсновъ съ агицемъ не бъща подъ клятвою, и (192) яже яко въ то время ничтоже съвершиня, точію тінемъ и показаніемъ нікако истинне бѣху. Такъ и нынѣ вже не имуть ивста, о немь же бо знаменоваху: то ся вже истино исполни, яко апостоль 7 свёдётелствуеть глаголя: «ибо пасха нашя за насъ пожренъ бысть Христосъ». Якоже самъ ученикомъ своимъ глагола <sup>8</sup>: «желаніемъ възжделъхъ сію пасху ясти съ вами прежде даже не пріиму мукъ». Многокроть бо прежде сего пасху съ Жидовами ядошя; но ничтоже о той, яко мимошедшей, неполезной, споминаеть. Свою же истиную, отъ въковъ прозръную, въ връмя то приспъвшую, съ зълнымъ пожаданіемъ воспоминаетъ, о нейже прежде ученикомъ своимъ глаголаше 9: «въсте, яко по двою дню **|| (об. 192)** пасха будетъ, и сынъ человъческій преданъ будеть на процятіе». Сего ради посылаючи готовать, повежь рещи господину дому 10: «врѣмя мое близъ есть, у тебе сотворю пасху съ ученикы моими». Врѣмя убо свое здѣ близъ споминаетъ Господь-того ради, яко не въ законную пасху, егда агнца

здъже Христосъ; тамо пръснокъ, здъ-подобаще ему свое новое таинство, отъ въковъ въ Богу единомъ съкровенное, уставити и предати. Себе же самаго ктому часу, въ оньже законъ повель овча закалати, соблюде Христосъ, исполняюще писаніе: самаго себе вмъсто агньца, богоубійцамъ Жидовомъ на заколеніе предаль.

> Сего ради прежде законныя пасхи и распятіа своего, единою трапезою (193) объ пасцъ исполняль Христось: законную скончиль, своейже начало положилъ.

> Почто убо Римляне мимошедшаго и сконченаго, яко неполезнаго, подобяся богоубійцамъ Жидомъ держатся, самагоже Господа нашего Іисуса Христа уставы преобижаючи, хлѣбомъ озлобленіа 11, бездушнымъ пріснькомъ жертву приносять? Яве убо есть, яко предстишяся симъ, мняще Христа Спаса нашего божественую свою таемную вечеру въ дни пресночныя ученикомъ предавша, яко зъ ихъ самыхъ писанія показуется то, утвержають бо глаголюще, яко въ законную пасху заровно съ Іюдеи Господь нашъ Іисусъ Христосъ свою спасителную вечеру опреснькомъ справовалъ, и ученикомъ такъ предалъ.

> О чомъ единъ ||(об. 193) отъ учитель ихъ, глаголемый Петръ Скарга, книжцѣ своей въ року тысяча 577 въ Вилни друкованой, пише въ розделе тринадцатомъ на картъ 247, зъ листу самаго папы Римскаго Льва Девятаго властные слова его, еже отписовалъ папа на писанье патріархи Цариградскаго о опръсныку.

Но да не мнитъ кто, да быхмо зъ закалаху, но прежде онаго врѣмени, своего умыслу глаголали то. Сего ради

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Евр. гл. 13, зач. 334, ст. 10. <sup>7</sup> 1 Кор. гл. 5, зач. 133, ст. 7. <sup>8</sup> Лук. гл. 22, зач. 108. ст. 15. <sup>9</sup> Мате., гл. 26, зач. 107, ст. 2. <sup>10</sup> Мате., гл. 26, зач. 108, ст. 18. <sup>11</sup> 5 Монс. гл. 16.

самый тоть листь папы Льва съ книжекъ Скаржиныхъ вписахомъ здѣ, и такъ ся въ собѣ маетъ:

«Кто ся не здумветь, ижесь ты теразъ по святыхъ и правовърныхъ отцехъ, по тысящи и двудесятехъ лътвхъ, новымъ ся потварцою на Латинский костель вырваль, ижь выклинаешъ тыхъ всёхъ и явне ихъ пренаслядуенъ, (194) которые колвекъ учасниками суть сакраменту въ пръснымъ. Тую смёлость твою и съ повёсти есмо познали, и зъ листу ся твоего Апулчиковъ показала. Сметь то твердить, ижъ квасный хлёбъ былъ, въ немъ же Господь апостоломъ своимъ таемницу тъла своего на вечери зоставилъ. Тотъ <sup>1</sup> фалшъ зъ обойга тестаменту лацно показать. Бо не пришолъ быль исовать закону, але полнити. Прото водлугъ росказанья законнаго, еъ преснымъ и зъ виномъ старую пасху справовалъ, и заразъ съ прфсиаго и зъ вина, яко Лукашъ святый повъда, новую учнемъ подалъ. Бо презъ оные осмь дни не видать было ничого квасного по всёхъ границахъ 1 (об. 194) Жидовскыхъ; а въ кого си квасъ нашолъ, згинула душа его зъ люду своего. Еслибы тогды квасъ на вечери Господней быль, або жебы онь и учневе его скоштовали, слушне бы, яко преступникы, згинули. Тогды было на него и фалшивыхъ свътковъ шукать не треба. Лечъ тотъ, который николи не грѣшилъ, што и самъ идучи на муку ученикомъ злецилъ, ясне презъ апостола, въ которомъ самъ же мо-

неправости, але въ пряснъци чистости и правды». И на другомъ мѣстцу мови: «мало квасу все замѣшанье псуе». Остатокъ замыкаючи, папежъ || (195) мови: «я тамъ послы мое шлю, которые тебе въ тымъ и въ иншихъ речахъ потварныхъ списанья нашего научатъ», и прочая.

То суть слова самаго главнъйшаго ихъ учителя премудраго Лва папы Римскаго, которые яко въ началъ листу того Скарга залецаючи, такъ и по доконченью свъдътельствуетъ, такъ мовячи: «поты суть святые и Духа Божіа наполнены слова того Леона Девятого».

Но воистину, яко апостоль в глаголеть: «нѣсть сіа премудрость свыше низходящи, но земная, душевная (и прочая) распявшихъ Господа, и пророкъ избившихъ, и апостоль изгнавшихъ». «Идѣже бо рече в, зависть и рвеніа, ту нестроеніа и всяка зла вещъ. А вышняа ||(об. 195) премудрость, первѣе убо чиста есть, потомъ же мирна, кротка, благопокорлива, исполнь милости и плодовъ благыхъ» и прочая.

полъ, згинула душа его зъ люду своего. Еслибы тогды квасъ на вечери Господней былъ, або жебы онъ и учневе его скоштовали, слушне бы, яко преступникы, згинули. Тогды было на него и фалшивыхъ свътковъ шукать не треба. Лечъ тотъ, который николи не гръшилъ, што и самъ идучи на муку ученикомъ злецилъ, ясне презъ апостола, въ которомъ самъ же мовилъ, повъдялъ: «уживаймы в не въ старомъ квасъ, ани въ квасъ злости и повинующися, свою правду постанови-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «своимъ титуломъ иншихъ подписуе». <sup>2</sup> На полъ: «Зри! Выворочаетъ писмо! Апостолъ глаголетъ «празнуймы»; папежъ виъсто «празнуймы» написалъ «уживамы»! 
<sup>3</sup> Іаков. гл. 3, зач. 55, ст. 15. <sup>4</sup> 1 Сол. (въ подл. ошиб.: Кол.), гл. 2 (въ подл. ошиб.: 3), зач. 266, ст. 15. <sup>5</sup> Іаков., гл. 3, ст. 16—17.

ти ищутъ; тъмже и отъ истиннаго пути удалишяся, (196) явъ бо есть отъ божественаго писанія, яко Госполь нашъ Інсусъ Христосъ божественую вечеру свою, прежде ядънія прысныковы, кваснымъ хлибомъ ученикомъ своимъ предаль, въ тринадесятый луны, въ день четвертка, въ онь же и память симъ по вся лъта творима бываеть. Пасха же въ чотырнадесятый тогда бъ въ день пятка, въ оньже законъ повельваетъ ровно съ агицемъ у вечоръ починати опреснъкы ясти. Преждеже нежели почнутся ясти опреснъвы, ничтоже възбраниетъ законъ квасного. Глаголеть бо сице 6: «въ 14 перваго мъсяца, съ вечора да ясте опръснъкы до двадесяти и единого дни мѣсяца до вечора, седмъ дній да не явится квасъ въ домъхъ вашихъ». Тъмже явно есть, яко въ время то (об. 196) егда вечеря Христова въ день четвертка тринадесятый луны была, еще опръснокъ не бъ, ниже квасного зъ домовъ изношено.

Но понеже убо божественіи ечангелисти описали споминающе дни пръсночные, тогды отъ сего нерозсуднымъ устремленіемъ Латини на свое велемудріе уповающе наче предстишяся, мняще, яко въ дни пресночные законныа пасхи Христосъ Спасъ напіъ вечерю свою отправоваль. Первый бо Матеей еуангелистъ 7 сице глаголеть: «въ первый же день опресночный, приступиша ученицы Исусови глаголюще ему: гдв хощеши уготоваемъ ти ясти первый день опръсноковъ, егда пасху

паки 9: «пришедъ, рече, день опръсноковъ, въ овъже подобный часъ пасху жръти. И послалъ Петра и Іоанна рекъ: шедше зготуйте намъ пасху, да ямы».

Не мните же и не прелщайтеся симъ, якоже нъцыи предстипася, мнимающе, ижъ бы здъ еуангелистове первымъ днемъ опресночнымъ самую пасху именовати мели, или день который, въ оньже узаконено опрѣснъкы ясти! Не о тыхъ ту евангелистове споминаютъ; но предъ пасхою за чотыри дни повелеваетъ законъ агньцы на заколеніе приготовати, и прочая свойственая пасцъ, сице глаголюще 10: «въ десятый мъсяца сего да пріиметь кождо овча на домъ въ отчество свое» и прочая. «Баранка дорослого, непокаляного (**(об. 197)**, еднорочнаго. И да будетъ вамъ заховано даже до четырнадесятого дня мъсяца сего; и заколють то все множество собора сыновъ Іизраилевыхъ къ вечеру» и прочая, яко тамъ есть о томъ писано 11. Тъмже тые чотыри дни оть десятого до четвертогонадесять приготованьемъ суть къ святу, о ниже здѣ ечангелистове рекоша, а не властное свято пасхи и опреснвовъ, яко прелщеніи мнимають. Томуже подобное и на другомъ мъстцу Господемъ Моусвеви глаголано 12: «сниди, рече, и възвъсти людемъ, и очисти я днесь и утръ, и да исперуть ризы, и да будутъ готови въ день третій. Изыйдеже Мочсей зъ горы въ людемъ и очисти я, и испрашя ризы своя. Речеже людемъ будите || (198) готови три дни, пасху». Марко же <sup>8</sup> глаголеть: «въ и не приближайтеся къ женамъ». Рцѣте убо, о, премудріи Римляне! Аще, жряху, глаголашя ему ученицы: гдъ яко вы мните, и святьйшый вашъ хощени шедъ || (197) зготуемъ». Лука Левъ напа въ нисани своимъ сведел-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Исход. гл. 12. <sup>7</sup> Мато. гл. 26, зач. 108, ст. 17. <sup>8</sup> Марк. гл. 14, зач. 64, ст. 12. <sup>9</sup> Лук. гл. 22, вач. 108, ст. 7—8. 10 Исход. гл. 12, ст. 3. 11 Исход. гл. 12, ст. 5—6. 12 Исход. гл. 19, ст. 10—11, 11—15.

никъ опръснка Інсусъ Христосъ вечерю свою ученикомъ предалъ, то бы мусяло быть въ 15 луны на заутріе пасхи, якоже бо 14 луны законъ пасху нарицаетъ? Также и 15 первый опръснка имянуетъ. Зъ вечера бо всегда день начинается, яко писаніе свёдётелствуеть: «бысть, рече, вечеръ, и бысть утро, день единъ». Тѣмже съ вечора, пятомунадцать дню належачого, опреснкы повельваеть законь зачати ясти даже до двадесяти перваго дня до вечора, абы ся цала седмь дній (об. 198) исполнила. Прежде же пасхи не узаконено опръснока ясти. А иже въ 15 луны мъсяца перваго узаконено бъ опресноку творитися, якоже и агицу въ 14 предъ вечеромъ закалатися, въ онъже день и часъ закланъ бысть агнецъ единородный Сынъ Божій, вземляй грёхы міра.

Но понеже Христосъ распять бысть въ 14, въ день пятка, въ пятый же надесять въ суботу праздникъ бъ опръснока, — рцвтеже убо когда Христосъ ядлъ опресновъ и вогда апостоломъ своимъ тайную вечерю опръснокомъ предавалъ? Въ пятокъ бо, въ день праздника пасхи, на крестъ висялъ; въ суботу же въ гробъ лежаль. Видиге, яко самыми дѣлы яве обличаеми есте! Но, якоже пророкъ <sup>1</sup> глаголетъ: «яко заградятся уста глаголющихъ | (199) неправду», -- приведемъ здѣ неложна свѣдътеля, самаго справцу и приготователя спасеныя вечери Христовы возлюбленаго его ученика, преблаженнаго ечангелиста Іоанна Богослова, яко бо-

ствуетъ глаголя, яко въ самый праз-туйте намъ пасху да ямы»,--онъ же 2 въ еуангелій своемъ ясне и открыте написаль, яко и слепому ощупать мощно, тако глаголя: «Предъ празникомъ пасхи, въдаючи Інсусъ, яко пришолъ ему часъ, абы прешолъ отъ свъта сего ко Отцу, и възлюбль сущаа своа въ міръ, и до конца възлюби я. И вечери бывши 3 (и прочаа) и въсталъ съ вечери и положи ризы, и пріемъ лентіонъ препоясался. И начать умывати ногы ученикомъ». II (об. 199) Здъ вечерею имянуючи упевняеть, а не пасхою. Якоже бо всв ечангелисты согласно о семъ рекопія, ижь вечеру бывшу возлежаще, сирвчь, -- съдяще, ъдли, а не стоаще. Паску бо, рекше — агица, законъ повелъваетъ наготовавшися, яко въ дорогу ити стоаще, чресла опоясавше, погы обувшы, жезлы въ рукахъ держаще а ясти съ посившениемъ, скоро. Не иншее бо, едно прехождение зъ единое земли на другую пасха именуется. Сего ради и ечангелиста о Христь глаголеть, яко «пришоль ему часъ, да преидеть отъ міра въ Отцу». И дальй пише: «егдаже умы ногы ихъ, пріать ризи своя и възлегь пави». И дальй глаголеть: «и омочивь хльбь, даль Іюдь Симонову Скариотскому, и глагола ему: еже твориши сотвори | (200) скоро. Сегоже отъ възлежащихъ никтоже разумъ, для чего рекъ ему Інсусъ. Нъцыиже мнъли, понеже скриньку мѣлъ Іюда, жебы ему то Христосъ мовить мёль, абы купиль, што потреба, на празвикъ.

И съ тыхъ ту словъ яве есть, яко предъ празникомъ вечеря Христова жественый Лука ечангелисть свёдё- была. Въ празникъ бо не продають, телствуеть о немъ глаголя: «носла ниже купують, ниже въ дорогу посы-Христосъ Петра и Іоанна, рекъ: зго- лаютъ, яко прежде речеся: ижь по-

¹ Псал. 62, ст. 12. ² Іоан. гл. 13, вач. 44, ст. 1, 2, 4, 5. ³ На полѣ: сЗри! яко предъ празникомъ пасхи вечеря Христова была».

уготуйте намъ паску, да ями. Како бо може въ празникъ кто готовати што, або и баранка рёзати котораго, если предъ святы не наготовано. А тежъ хльбъ споминають всь еуангелистове 4. а не опресновъ на вечери подалъ Іюдъ, омочивши въ солвицу. До опръснка бо, яко || (об. 200) до древна, соль прилнути не можетъ. По всёхъ же дёйствахъ новаго завъта тайныя вечеря своея Господь, еяже въ четвертокъ въ вечоръ тринадесятаго дня первое луны апостоломъ своимъ предалъ, шолъ съ ученикы своими, яко ечангелисть глаголеть, за потокъ Кедрьскый, гдё быль вертоградъ, сирвчь — огородъ. Се же бысть въ вечеръ съ четвертка на пятокъ. Тамже Іюда зъ спирою, сирвчъзъ ротою, зъ слугами, зъ свътилники и зъ свещами пришедши, поймали Інсуса, и прочая. Вели отъ Каіафы въ преторъ, рекше — въ ратушъ. А было ютро, сирвчь-рано, въ пятокъ. И тін не вніидошя въ преторъ, да не осквернятся, но да ядять пасху. Яве убо, яко предъ пасхою вечеря Христова бъ. Слышите дальй, !! (201) яже всв ечангелисти 6 съгласно свъдътелствують, егда Пилать къ Жидовомъ глагола: «есть, рече, обычай вамъ, абыхъ единаго вязня отпустиль вамь на пасху. Хощете ли, да отнущу вамъ царя Іюдейска? Крикнули всѣ: не сего, но Вараву». И далъй Іоанъ 7 сице глаголеть: «бѣ же пятокъ, сирѣчъ — приготованье къ пасцъ, часъ же яко ше-

слалъ Петра и Іоанна глаголя: шедше зостали на кресть тълеса въ суботу. быль бо веливь день въ тур суботу. молишя Пилата, да пребіють голени ихъ и возмуть.

Сіа вся отъ божественыхъ еуангелистовъ слышаще и явне она видяще, - кто тако отъ правовърующихъ нечувственъ и окамененъ обрящется, (o6.201) дабы въдъти не хотъль, яко предъ празникомъ законныя пасхи Господь нашъ Інсусъ Христосъ тайную вечерю свою ученикомъ своимъ предаль, въ четвертокъ первое луны тринадесятого дня, гдв еще опрвсика не ядошя и кваснаго не изношено и не заказано? Законнаа же пасха, сиръчъзаколеніе агица, въ чотырнадесятый налъ вечеромъ въ пятокъ, шестаго лня въ тыдню, въ оньже и первый человъкъ созданъ бысть, въ той день и въ часъ и въ первый мъсяць по прозрѣнію тайны, въ Богу скрытое <sup>9</sup>, неповинный агнецъ единородный Сынъ его, Господь нашъ Інсусъ Христосъ, за преслушаніе Адама праотца нашего, еже отъ дрвва заказанаго вкусившаго овощю въ табніе и въ смерть впадшаго, !! (202) самъ на дръвъ дался распяти смерти вкусилъ, и кровь свою пречистую и животворящую на очищеніе гръховъ нашыхъ изліа. Яко апостолъ 10 свъдътелствуеть глаголя: «послъдній Адамъ Господь съ небесе». Сего ради и въ чину святое Восточное церкви шестаго часу глаголется сице: «нже въ щестый день же и часъ, на креств пригвозди въ раи дерзновеный отъ стый». И далъй глаголеть <sup>8</sup>: и пре- Адама гръхъ». Тъмже въдомо есть, яко клонь главу Іисусъ, и предасть духъ агнецъ онъ законный до уреченаго ча-А Жидове, понеже бъ иятокъ, абы не су, сиръчъ-до распятіа Господня, об-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мате. гл. 26, зач. 108; Марк. гл. 14, зач. 64; Іоан. гл. 13, зач. 45. <sup>5</sup> Іоан. гл. 18, зач. 58. 6 Іоан. гл. 18, зач. 59; Мате., гл. 27, зач. 111; Марк. гл. 15, зач. 66; Дук. гл. 23, ст. 110. 7 Ioan. ra. 19, sau. 60. 8 Ibid., sau. 61. 9 Eфec. ra. 1, sau. 217. 10 1 Rop. ra. 15, sau. 162 и 163.

су нашему, нъкако знаменующе распя- опръсноки ядаху, въ то връмя катьсъ и тіе его, онъ же видоме въ тьль съ нами будучи подъ клятвою, насъ отъ клятвы законныя искупиль 1. Также и опръснокъ, егоже хлъбомъ озлобленіа писанье имянуе. || (об. 202) твиемъ или образомъ былъ свершеному хлёбу, егоже правовърніи въ пресвятомъ животворящемъ Теле Христове со страхомъ Божіниъ и съ вѣрою пріемлють. А такъ опръснкомъ жертвующіе ни чинъ же разньствують отъ Жидовскаго поблуженія, тень вместо истинны, и огнь вивсто солица содержаще, Господне узаконеніе отврытше, свое ученіе составляють. О нихъ же пророкъ 2 свълътелствуя вопість: «се всъ вы огнь разжигаете, и украплате пламень, ходите свътомъ огня вашего и пламенемъ, егоже воспалисте». И инъ про-DOKE 3 LIBLOTETP: «HSTP OLHP HS HNZP" и не вильша солица». Солице же праведное Христосъ Спасъ нашъ, иже ученіемъ своимъ паче солнечнихъ лучъ просвъщаетъ : (203) върныхъ своихъ. «Бѣ бо. рече 4, свѣтъ истинный, иже просващаеть всякаго человака, грядушаго въ міръ».

Но о семъ доздъ.

укращити омылное опраснокомъ Іюдейскии жертви своеа приношеніе, паче-

разомъ или тенемъ быль Христу Спа-ченое время, егда презъ седмь двій ничтоже кваснаго тамъ не постанеть. Который же тогда ввасъ старый ! (об. 203) вычищати повельваеть, понеже въ старыхъ жертвахъ отнюдъ ввасъ не бываеть. Яве есть, яко злобу лукавствіа, прежде застарялаго, безвіврість. поганскымъ наквашенаго, вычистити повельваеть: а не хльбъ, существу человъческому отъ Бога на покариъ даный, нечистостью имянуе Егоже самъ Господь, научаючи ученикы своя молитися, на всякъ день отъ Бога просити повель. Но яко убо нъкий отъ святыхъ глаголеть: «аще, рече, кому треба бываеть нѣакого дерева криваго, а не обрящеть ди таковаго. — тогам и правое тулы кривить, кулы ему налобно есть». Сице же и Латини творять, яко апостольское писаніе приводяще по своему хотънію накривляють. Апостоль убо написаль «празнуймы»; (204) сін же пишуть «уживаймы». Што далеко розно есть. Инщее бо есть «уживати», а иншее «празновати». И не о причастіи божественнаго Тала Христова, споминаючи квасъ, апостолъ тамо глаголеть, но о кровомъщеніи сквер--воду спесотином вінабродок отви А еже глаголють Латини, нудящеся етъ, зачиная рычь о томъ, тако пишеть 6: «Отнюдъ слышится въ васъ любодваніе 7. и таково любодваніе. же сама глава святьйшій ихъ папа, всовоже ни въ язицьхъ именуется, яко вышеномянутый Левъ, писаніе апостоль- небоему имети жену отчю (сиречь -ское приводи сице глаголеть: «уживай- мачеху свою поняти). И вы разгордывни не въ старынъ квасъ, но въ при- ше есте, и не плакасте, да изиется сныци чистости и правды», -- во всяко готь субди вашея съдбявий дело сіе» убо не истино сіе о причастіи Тѣла и прочая. «Недобра, рече в, похвала Христова приводить. Все бо навъстно ваши. Не въсте ли, яко маль квась все вами, яко въ старомъ закона звъ уру- смашение квасита? очистите убо вет-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Panar, rg. 3, sau 206, <sup>4</sup> Heain rg. 50, et. 11, <sup>3</sup> Heag, 57, et. 9, <sup>4</sup> Ioan, rg. 1, mag. [1], ст. 9. 3 Исход. гд. 12. 3 1 Кор. гд. 5, ст. 1—2. 3 На полѣ: «еже въ сродствѣ помоваміс - авободіваніе глаголется · . \* 1 Кор., гл. 5, ст. 6--8.

хій квасъ, да будете ((об. 204) ново прочін накажутся не творити таковая. смъщение. Ибо пасха наша за ны пожренъ бысть Христосъ. Тъиже да празнуемъ не въ квасв ветсв, ни во квасв злобы и лукавствъ, но въ безквасіи чистоты и истины».

То суть апостольскіе слова, до Коринтолянъ писаные, яже Латини въ помочъ собъ о опръснку приводятъ. Но апостолъ и опресниа ту не имянуеть, едно квасъ, и безквасіе споминаетъ. Понеже бо Коринтеляне, языцы суще. сирвчъ погани отъ божественяго апостола тогда въры Христовы научищася; но не до конца налоговъ прежними дёлы поганскыми наквашеныхъ осташя, занеже бо въ языцъхъ, аще и въ племени улюбится кому, посегаютъ и женятся. Се имянуется любодвиство, еже што кому (205) люботворити, якоже и Іюдеомъ не възбраняще законъ 9, егда брать умреть и зоставить жену безъ потомства, поняти другому брату жену его. Но въ христіанъхъ и то благодатію Божією, яко нечистое, отречено. О таковой тогды нечистости и кровомѣшенію споминаеть апостоль Коринтеляномъ, повелѣваючи имъ застарялый квась поганскихъ дълъ, злобу и лукавство зъ себе самихъ вычистити и : съ посредку себе таковаго взяти, которій то учиниль, и отдати сатань. Ибо и отъ единаго таковаго, которій явне и безстудне сквернение то творить, и прочіи соблазнитися и въ таковая же яко и отъ мала квасу все замѣшаніе

Якоже бо и самъ Христосъ Госполь нашъ, облудное ученіе высовомыслимхъ фарисеовъ и саддукеовъ квасомъ называеть, глагодя ученикомъ: «блюдетеся отъ кваса фарисейска» <sup>10</sup>. Ученицы же инвшя, абы о хлёбё глаголаль имъ, такъ- яко и Латини. Апостолъ скверные дъла квасомъ имянуетъ: сінже. хлъбъ нечистостью быти мнять. Но пререкаеть Христось и уничижаеть глаголя апостоломъ: «што мыслите, яко хлъбовъ не имате; еще ли не чуете. ани разумъете, еще ли закаменъло имате сердце ваше, очы маючи, не видите и ушима не слышите?» 11 «Како не разумвете, яко не о хлебе глаголахъ вамъ, абысте ся (206) стерегли, но отъ вваса. Тогды зрозумали ученипи, ижь не мовилъ отъ кваса хлъбнаго, но отъ ученіа фарисейскаго» 12.

Тъмже, возлюбленній Господемъ правовърніи христіане, подобаетъ и вамъ оть таковыхъ блюстися, дондеже очистять заматерблый квась, и отвергуть съ посродку себе омылное ученіе Александра папы 13, иже законопреступнымъ Іюдеомъ подобяся, уставиль бездушнымъ опресниомъ, хлебомъ озлобленіа, священную жертву приносити. Который бо старвишый и ветшайшій квасъ быти имать, паче твию законнаго, егоже Христось ученіемъ своимъ упразнилъ, сиръчъ---ни во чтоже обернуль, и оть клятвы законныя нась любодъйствія впастися могуть, такъ искупиль 14. Сего ради самъ божественный апостолъ великый | (об. 206) Па-(об. 205) кваснъетъ. Сего ради тако- велъ 15 вопість глаголя вамъ, братіс: ваго сатанъ предати повелъваетъ, да «свободою, еюже Христосъ насъ свобо-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 5 Моис. гл. 25. <sup>10</sup> Мате. гл. 16, зач. 66; Марк. гл. 8, зач. 33; Лук. гл. 12, зач. 62. 11 Марк. гл. 8, зач. 33, ст. 17—18. 12 Мате. гл. 16, зач. 66, ст. 11—12. 13 На полѣ: «Латинская кройника настаршая, листъ 111; Полская Бълскаго кройника, листъ 140. 14 Евр. гл. 10, зач. 325; Ефес. гл. 2, зач. 221; Евр. гл. 7. вач. 317; Галат. гл. 3, зач. 206. 15 Галат. гл. 5 (въ подл ошиб: 1), зач. 211, ст. 1.

this buryer of minus, or more me- 1997). some fommer, meene extére ference. Spêre il co cripadine nombre, an ринк (201) премил и рекъ: примъте, самъ Христосъ изаветно упенила извеagrico de oeta grino mos, case na mi riamera mitara da municipaме. Такиже и чакт во вечери мовичи: влавоих 🕆 самить бо, рече, глаголю the terms ments market bette o meet bank ame ne cubere anoth Com noapant, cie tradite, emaju ame niete, sontrectato, n ne niete span eta, anиь ше мемлинание. Елихли (е) аще мога не вмате из собъ (не сего вий-CHESTA TOCHOLINO BOSETHIACTO, LONICEZO MOS ELOTA, N HAÑ MOD EDOSA HERTA ели (и прочая). Ја некушаеть же че- зъ последній день. Плоть бо моя пеи оть чами за вість». Н паки вишей 3; тиво есть нитіе». чана благослова, едже благослова-

mes under a de mais mus spue de semana rabies. Bengt underno quesour engenera. Lines at replant more an rebie, are micros. The в часк Хримпон вобосных парстны вы и счинувания. Маней <sup>3</sup> иничения: THE STREET STREET, THE STREET STREET, RESPONDE SESSEE STATE AND SESSEE OF SESSEE PRODUCED OF THE PROPERTY OF THE PRO mente catala da minutera carrega una la larguaga de mas maions lincoca MARKER SWEETS SIRV. () TRIBER MY LIDES & LINEVANIES, SPERMIN MARKE монум Хритев (лика вишего, не межи распирия», и рече: принцие и авана. MERCHAN MARCHE & RIGHES WHERE THE THE OF COLD THE MORE IN COLDENS THERE, AND CAMPARAMES SERVICE PERSON (MICH. IT STELLAR, LICTO HIS CHICAR MICH. SI IMPRIES 1 CHINES PIECE CERNERS SEE- 175 BES BES 1, CE SO CESS MINIS MAI cylonomies Kameri mermutars Durk, a monte motro, and m montes mannemanjamentes, mementud, set exame-em as accumancia epissons. Current de ANY AND CONTRACT REPORTED IN COMP. MAIN. SOU BY MINIS HAVE COMPANY OF "CONTROL ON ANGENERA LANGUAGO CONTROL CONTA BANKA MARKATA, NO ING THEO, CITE LONGISCO CANGRANIS . CAUS MINIS OTS 2 MIN CS MANN MINO US MADERNIN ! (200) Сминур чие и предих выго, изо Гос- Отна мосто. И восибане выпідника на

COMMONOS: OR TRANSPOR US MAN MERCHERS- MENTE SPORE CROSS, 2 HE CHEMINE ESжете кабоъ съй, и чану сто пјете, ченнаго, во въчнагој. Адий бо, вече, noments. There was not not bette annote them in any prosperty ero MINTER 1964. N TAMI UTS XITUA JA SCTS THRHUB CCTS BOKADIS. H EPORS NOS HC-

Также опиляются единаго токио емъ, не общение ли врови Христовъ опръсныва причащающиел, въ неиже есть: Хлиль, егоже лонинь, не обще- върою толко кровь быти инимающе, а ии: ли Тълу Христову есть: Ябо единъ не истинно вкушающе. Се бо (сб. 200) клугь, есны инган: ист бо отъ едина- самаго последняго неверіа есть знаме-10 xx1/a nongamaenca». (06. 207) II nie, nume noard ndelmaeth, otheranнавы 4: ов едину отъ суботъ, сиръчъ— ще животворящее учение Христово, и въ недалю, собрановъ учениковъ пре- въ небыте тано законнаго наки съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Лук. гд. 13. жац. 72; Мате. гд. 13, жац. 58. <sup>2</sup> 1 Кор. гд. 11, жац. 149, ст. 23—28; <sup>3</sup> 1 Кор. гд. 10. 26ч. 145, ст. 16—17. <sup>4</sup> Дфин. гд. 20. 26ч. 43, ст. 7. <sup>5</sup> Мате. гд. 26 инъ. водг. ониб.: 16), зач. 108, ст. 20, 26-30. • На ноль: «ико встать инти новеленетъ прова свою Господь». 7 Iоан. гл. 6, зач. 23. ст. 53-55.

богоубійцами Жидовами сочетающе. Въра бо самими вещим дъйствуема состоится. Въровати подобаетъ, яко вкушеніемъ сего видомаго хлібов, невидомое истинное Тъло Христово пріимуемъ, и видимаго вина вкуппающе, невидимую истинную кровь Господню ніемъ, и сими съединяющеся Христу, причастницы ему бываемъ. Сего бо рали братіею и дітми своими насъ называеть, яко апостоль глаголеть 8: «понеже бо дъти приобщищася плоти и крови Христовъ, и тъй также ((209) приобщися тахъ, абы смертію своею упразниль имущаго державу смерти, сирвчъ-діавола». Но на предлежащан возвратимся, яко всё хлёбъ имянують, а не опресновъ. Ечангелисть Марко глаголеть 9: «ядущымъ же имъ пріимъ Інсусь кавоъ, и благословивъ преломи, и дасть имъ, рече: пріимъте, ядите, се есть твло мое. И прінив чашю, хвалу воздавъ, дасть имъ, и пишя отъ неа всв. И рече имъ: се есть кровь моя новаго завёта, за многы изливаема. Аминь же глаголю вамъ, яко втому не имамъ пити отъ плода лознаго до дне того, егда è пію ново въ парствін Божін. И въспъвше взынлошя въ гору Елеонскую». Такоже и Лука 10 пишеть: «и пріемъ хлівов, ((об. 209) хвалу въздавъ, преломи, и дасть имъ, глаголя: «се есть твло мое, еже за вась даемое, се творъте въ мое воспоминаніе. Такоже и чашу по вечери глаголя: сіа чашя новый завёть моею кровію, яже за васъ проливается». Такоже и блаженъйшій возлюбленый ученикъ Спасовъ Іоанъ свад[а]тельствуеть 11: «ве-

збудется писаніе: ядый съ вною хлёбъ въздвиже на мя пяту свою. Отвъща Інсусъ: тъй есть, емуже азъ омочивъ хлёбъ подамъ. И омочь хлёбъ дасть Іюдів Сваріотскому и по клівов тогда внінде въ онь сатана. Пріемъже онъ хлівов, изыйде. Бів же пошть». И павыглаголеть 12: «егда Жидове Христу глаголаху: отцы наши ядошя нанну ||(210) въ пустыни, якоже есть писано: хлъбъ съ небесе дасть имъ. Речеже имъ Інсусъ: аминь, аминь глаголю вамъ: не Мочсей дасть вамъ хлибъ съ небесе, но Отепъ иой даль вамъ хлёба истинаго съ небесе. Хлъбъ бо Божій сходяй съ небеси и даай животъ міру». «Азъ есмь клёбъ животный» 13. «И роптаху Жидове о немъ, еже рече, азъ еснь клёбъ сошедый съ небесе. Аминь, аминь глаголю вамъ: въруай въ ил имать живота въчнаго. Азъ есмъ хавоъ жавотний. Отны ваши ядошя манну въ пустыни и умрошя. Съй есть хивоъ сходяй съ небеси: аще кто ясть отъ него, живъ будеть въ въкы. Хльбъ бо, егоже азъ дахъ, плоть моа есть, юже дахъ азъ за животъ міра» 14.

Зрите убо, яко нигдъже || (об. 210) отнюдъ не именуется опръснокъ, но клъбъ Тъло Христово вездъ нарицается. Аще и далече прежде страсти своея Господь о семъ съ Іюден глагола, обаче хлъбомъ истиннымъ плоть свою именуе, а не опръснъкомъ, ниже манчащя новый завъть моею кровію, яже за васъ проливается». Такоже и блаженъйній возлюбленый ученикъ Спасовъ Іоанъ свъд[ѣ]тельствуеть 11: «вечери, рече, бывши (и прочая). Но да

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Евр. гл. 2 (въ подл.: 3), зач. 306, ст. 14. <sup>9</sup> Марк. гл. 14, зач. 64, ст. 22—26. <sup>16</sup> Лук. гл. 22, зач. 108 (въ подл.: 107), ст. 19— 20. <sup>11</sup> Іоан. гл. 13, зач. 44 и 45, ст. 2, 18, 26—27, 30. <sup>12</sup> Іоан. гл. 6 (въ подл.: 9), зач. 20, ст. 31—33. <sup>13</sup> Іоан. гл. 6, зач. 21, ст. 35. <sup>14</sup> Іоан. гл. 9, зач. 22 и 23, ст. 41, 47—51. <sup>15</sup> Лук. гл. 24, вач. 113.

онь же въскресе Христосъ, въ единъ оть опресночныхь дней, двомъ невоимъ зъ Герусалима шедшимъ въ весь, недалече отъ Герусалима отстоящую, нарицаемую Елмаусъ, яко и самъ Христось путьшествуя прилучился къ нимъ, и бесъдоваще съ ними. Яже и въвесь (211) вшедшя, егда возлежащимъ имъ, пріемъ хавоъ благослови и преломивъ, даяше имъ, и яко въ преломленіи хлівба познанъ бысть има Христосъ.

Сего ради Латини, внегда обличени бывають, яко не опреснькомъ, но свершенымъ клебомъ Христосъ Спасъ нашъ божественую тайную свою вечерю предалъ, тогда обыкошя сіе писаніе evanгелистово, еже о клѣбѣ, въ помощъ составленіа своего о опр'всику приводити, глаголюще: «яко единаковохлюбь; понеже, рече, въ пресночныя дни случися, и тамъ, въ Елмаусъ, мусяль быть пръсный, егоже еуангелистъ единако каточними амобаки.

Обачеже истиннымъ христіаномъ не подобаеть симъ прелщатися. Тако бо розно есть хлібов съ опрівсивком в, яко человъвъ живый || (об. 211) съ мертвецемъ. О чомъ доводне въ началь речи сеа написано есть. Во врвия же то не точію въ веси тъй, Елмаусъ реченой, но и въ самомъ градъ Герусалимъ, не всв пресновы ядаху, разве Жидове. Бъху бо тамо различнін народи, Еллини и Римляне. Яко и самъ царъ Антипа Иродъ язычникъ бяше, и Пилать отъ Понту, и иніи мнози властели отъ языкъ бъху, иже не храняху Іюдейскыхъ обычаевъ.

Буди убо и такъ, яко Латини хотять имъти, же въ Елмаусъ опръснокъ преломи и даяще има! Но всяко

черя бъ, еяже единою предаде Христосъ Спасъ нашъ, а не многажды. Случай бо баше спеди тогда въ Елмаусь, яко всегда обычай (212) бываеть. Се бо <sup>1</sup> и пять тысящь народа питая творить: прінить пять хлібов и обърыбъ, возръна небо, и благословивъ сломи даяще. Тъмже и не глагода, яко прежде на тайной своей вечери ученикомъ своимъ, даючи рече: се есть твло мое. Такожде и ечангелисть зав о хавов, яко о простокъ покарив мимошествене спомяну, точію да покажеть симь, яко во истину въскресе Господь, и яко явился Симону Петру, также и тъма двъма на пути, и познанъ бысть има въ прелоиленіи хлівба. Не отъ благословеніа бо познанъ бысть, понеже не бъху тін на тайной вечери съ нимъ, развѣ дванадесати ученикъ его; но отъ язвъ гвоздилныхъ, иже на креств прободеныхъ рукъ его (об. 212) видяще, познашя его. Тъмже непотребне тружаются о опреснъку сіе приводити покушающіеся.

Въдомо бо есть всякому, здравъ смыслъ имфющему, пачеже правовфрнымъ, яко въ святомъ писаніи божественім еуангелисти и прочім святім дни пресночные и пасху споминають, не того ради, дабы кая полза или приобрътение спасению въ то връмя ядъніемъ опрёсньковъ и агнца быти мёло, яво свъта сего мудростію надменые мнять (ничтоже бо отъ сихъ бываетъ, ни спасенію приобрѣтеніе, ниже кое повреженіе), — но да сими покажуть и яве сотворять, яко въ врѣмя то оная таемница 2, яже отъ въковъ въ Богу скрытая, создавшемъ всяческая Інсусъ Христомъ, (213) приспъла. Въ котоне приготованъ на то, и не тайная ве- рое время подобаше з непорочному

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maps. rz. 6, saq. 25; Mare. rz. 14, saq. 58; Лук. rz. 9, saq. 42; Іоан. rz. 6, saq. 18. <sup>2</sup> Ефес. гл. 3, зач. 223. <sup>3</sup> 1 Петр. гл. 1, зач. 58.

міра, единородному Сыну Божію, самаго себе за гръхи всего міра на жертзаколеніемъ агныва и прочими фигурами образуемая, саминь собою истинно исполнити и скончити. Занеже и самъ свълътелствуеть глаголя <sup>4</sup>: <якоже Моусей вознесе змію въ пустыни, тако подобаеть вознестися Сыну человъческому», Сеа ради вины, дни пръсночныя и пасху ечангелистове споминають, яко да покажуть и увбрять, ижь водлугь прозрѣніа тайны съкровеныя, и водлугъ божественнаго писаніа, Христось Спась нашь, скончивши тынь, зна (сб. 213) менаный о немъ, зоставиль и подаль на тайней своей вечери свершенымъ хлѣбомъ животворящее Тѣло и Кровь свою вёрнымъ въ поживанье на очищеніе грахомъ и во вачный животъ, самаго же себе на заколеніе волею приведе, не въ иньшее которое врвия, развъ въ оно, еже есть первое луны въ четырнадесятый шестаго дня, въ пятокъ, и въ самый тъй часъ, егда овчя на паску закалаху, къ вечеру. Сипе въ девятый часъ Христосъ на кресть вися предасть духъ, яко еvaнгелистове 6 сведителствують: прободеннымъ же бывшимъ ребромъ его источи кровь и воду на очищение гръховъ нашихъ.

Тъмже явъ есть, яко агнецъ единольтний знаменіемъ быль ((214) непорочному агицу за міръ закланому, едиопръснии, яже знаменали о пришествіи ядінья опрісноковъ и баранка, кото-

агныцу проуввивному предъзаложениемъ истины, своичащася, и яко немощные н неполезные отвержени бытия 7. О ини бо и часъ томъ, отъ въковъ прову принести: и знаменанья о немъ, еже увильномъ, сокровениемъ въ Боль, въ оньже подобаще Христу пострадати и распяту быти, пророды провозвъстишя. Амосъ <sup>8</sup> бо сице глаголеть: «и будетъ въ день онъ, глаголетъ Господь, зайде солице въ полудив, и смеркиется въ див свыть» и прочая. Равенъ бо съ нощію въ то врёмя день бе. Сего ради отъ полдня, сирвчъ-отъ шестаго **(106. 214)** часа до девятаго, яко ечангелисти свёдётелствують, тиа бысть по всей земли. И инъ пророкъ 9: «и будеть, рече, въ день онь, не будеть свъть, но зима и мразь. Будеть дня единаго, день же тъй знаемъ есть Господомъ, и ни день, ниже ношъ, и къ вечеру будеть свёть». Сего ради и самъ Христосъ, прежде нежели приспъ день тъй и часъ оный въ Богу съкровенный, аще и многокроть ищемъ бь отъ Жидовъ убіенъ быти, не вдаючи себе, невидимъ бывалие ими. «Не убо, рече 10, прінде чась его». Егдаже приспъ время, еже въ Богу отъ въковъ сокровенное, тогда Інсусъ Христосъ возведъ очи свои къ небеси и рече: «Отче, пришоль есть чась, прослави Сына своего» и прочая. Прославленіе же смерть свою нарицаеть. || (215) всвхъ насъ отъ смерти изба· виль и въскресеніемъ своимъ животь ввчный дароваль. Твиже явв есть, еже для часу онаго паска и дни првродному Сыну Божію, тако и пресновъ сночные въ писанію новаго завета спохатьсь озлобленія 6 знаменіемь быль минаются, яко въ день паски и въ сяистинному хлібоу, съ вітрою въ тілів мий тьй чась, въ оньже агнца занала. Христовъ принуемому. Агнецъ же и ху, закланъ бисть Христосъ, а не для

<sup>4</sup> Ioan. rs. 3, 2au 9, cr. 14. 5 Mare. rs. 27, 2au. 113; Maps. rs. 15, 2au. 68. 5 Monc. гл. 16. <sup>7</sup> Евр. гл. 7, зач. 317. <sup>8</sup> Аносъ, гл. 8, ст. 9. <sup>9</sup> Захар. гл. 14, ст. 6—7. <sup>10</sup> Іоан. гл. 8, 384. 29.

рыхъ въ всемъ писанію новаго завіта глаголя: «не вісте ли, яко храмъ Боне обрящеши, абы споминано, развъ дней и часу, въ нихъ же то Жидове творяху, образующе сими Христово распятіе.

А такъ, возлюбленін Господомъ истинін христіане! Не прелщающеся неподобными свидетелствы, отъ высокомыслныхъ человъкъ о суемудрьномъ ихъ опрёснку приводимыхъ, «яко 1 оже есть въ человецехъ высово, (66. 215) мереость есть предъ Богомъ», но яко божественый апостоль 2 научая сице глаголеть: «инуще архіереа великаго, прошедшаго небеса, Інсуса сына Божіа, да держімся исповіданіа, онь же пріемъ хлівов и благодаривъ преломи, и рече: прљимъте и ядъте, се есть твло мое; такоже и чашу по вечери глаголя: то есть кровь моя. Яже прежде Соломонъ, провидя Духомъ Святымъ, образующе тайную вечерю Христа Спаса нашего, въ книзъ Притчъ написаль сице глаголя 3: «премудрость совда собъ храмъ, и утверди столновъ седмъ, закла своя жертвеная, черна въ чаши своей вино, уготова свою трапезу, посла своя рабы, созывающе съ высовимъ проповеданіемъ: пріндете и адъте мой хльбъ, и пінте | (216) вино, еже черпахъ вамъ». Премудрость убо истиная — самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, единородный Сынъ и Слово Божіе, яко апостоль глаголеть 4: «мы, рече, пропов'ядуемъ Христа Божію силу и Божію премудрость», онъ же эбудоваль собъ храмъ, еже отъ Пречистыа Приснодевы Духомъ Святымъ во-

жій есте, и Духь Божій живеть въ васъ. А естин ито кранъ Божій растанть, сего растанть Богь. Храмъ бо Божій свять, иже есте ви». Селиъ же столновъ именуе -- седиъ въвовъ, по числу дней въ седмицы, сирвчь въ тыйдию; и святыхъ седьмъ соборовъ вселенскыхъ, иже православную вёру утвердили. Аще и множае седмихъ (об. 216) нъцыи высовомыслени имянують вселенскими, но тін яко суетные, въ число святыхъ непричитаеми. Заколеніе же жертвеное виянуеть, не бараны и телцы; но самое Тело Христово, еже за прегръщенія нашя изволи на креств пригвоздити, и коијемъ проболену быти. Якоже и апостоль о семъ, пророческое писаніе приводя, глаголеть; жертву и приношеніе не BOCKOTE, TERO RE CBEDIURIE NH OCE, сирвчъ-досконало, неоскудвваемо. нетлѣнно, бевсмертно <sup>6</sup>. «Не оставнии бо, рече 7, души моея въ адъ, ни даси же преподобному своему видети иставна». Черпаніе же вина, и уготованіе трапезы, сирвчъ — стола, тайную вечерю Христову имянуе; въ ней же божественое свое Тело ((217) въ клебъ, и животворящую пречистую Кровь свою въ винъ на приймованье върнимъ своимъ уготовалъ единою, и на въки не оскудъваетъ, насыщающе и напояюще върныхъ. Тъло бо, рече, свершилъ ми еси, яко всъхъ насыщая никогдаже убываеть; но съвершено пребываеть. Якоже и глаголь онь божественый, еже рече 8: «раствте и множитеся плотился и зъ върными своими съеди- исполняйте землю». Се слово единото нился. Яко апостоль 5 свёдётелствуеть речено бе, бываеть же дёло по вся

<sup>\*</sup> Лук. га. 16, зач. 82, ст. 15. \* Евр. га. 4 (въ пода.: 5), зач. 311, ст. 14. \* Притч. га. 9, cr. 1-3, 5. 4 1 Kop., rg. 1, sau. 125, cr. 23-24. 5 1 Kop. rg. 3, sau. 128, cr. 16-17; ibid. rz. 6, sau. 135; ibid. rz. 12, sau. 153; 2 Kop. rz. 6, sau. 182. 6 Hcan. 39. 7 Hcan. 15; Двян. гл. 2, зач. 5. Выт. гл. 1.

лъта, възмагающе естество наше къ чалородію. Посланіе же рабовъ имянуе пророковъ и апостоловъ созывающе всёхъ въ истиную вёру, и злученіе съ Христомъ, причастіємъ животворящего Тъла и Крови его. «Хлъбъ бо, рече Господь, егоже азъ дахъ, плоть моя есть, еяже (об. 217) дахъ за животъ свъта сего». И пакы возвратие упевняа нась глаголеть: «плоть моя истиный есть покармъ, и кровь моя истиное интіе» 9. Зъ высокимъ же проповъданіемъ съзывающе, яко Саломонъ глаголеть, симъ являеть, яко не до земныхъ погибающихъ роскошей, но до вышняго и въчнаго царства небеснаго призываеть: «прінавте и ядите мой хльбъ, и пінте вино, еже черпахъ вамъ» 10.

Сего ради и святая соборная апостольская церковь пріать, черплюще причастіе животворящего Тѣла и Крови Христовы въ уста върнымъ подавати, не яко посполитый покариъ и питіе, кождо самъ пріимуючи, поживати обыкохомъ; но яко пречестное Тъло и Кровь Христа Спаса ((218) нашего, оть руки святителское, съ страхомъ Божіниъ, и съ върою въ уста пріниати подобаетъ. Аще бо избранный Божій Исаіа пророкъ сый, точію за еже усумивлся обличити царя Озію, яко іерейская достоинства на ся взимая дерзнулъ кадити въ святая святыхъ 11, того ради и прокаженъ бысть; а не изгнашя его отъ царства, яко прокаженаго, пачеже отъ Бога назначенаго. За сіе разгиввася на пророка Богъ. Егдаже по умертвін Озінні, посылаеть

рафинъ, который, маючи въ руцв своей -ora robatico ato oscoro auridor antiшама взялъ, и доткичлся устъ пророка, и рече: «се ||(об. 218) прикоснухся устнахъ твоихъ, и отвержена будутъ беззаконіа твоя, и грізкы твоя очистить». Ащели пророку не въ руку влагаеть серафимъ, но устомъ касается его,-коль наче намъ страстнымъ, далече отъ пророка отстоящымъ, не подобаеть въ руку взимати, но отъ рукы свищеника, яко отъ серафима, угль горяній, божественое Тіло и Кровь Господню лыжицею, яво клещами, отъ священаго потира, яко оть единаго трисоставнаго божества черпаемое. усты пріймовати. «Ибо Богь нашъ огнь поялаай есть», апостоль 13 глаголеть. Симъ же малымъ указаніемъ веліе таинство назнаменова пророкъ, едика бо прежде написана бышя, въ наше научение написащися 14, яко да въ нихъ поучающеся 15, непо||(219)колебимо всегда пребываемъ, и заповъди Господни соблюдающе, небеснаго царствіа наслъдницы быти сподобимся, благодатію и челов'вколюбіемъ Господа наше[го] Інсуса Христа, съ нимъ же Отцу купно съ Святымъ Духомъ, слава и держава, честь и поклоненіе въ въкы. Аминь.

усумивълся обличити царя Озію, яко і ерейская достоинства на ся взимая дерзпулъ кадити въ святая святыхъ 11, того ради и прокаженъ бысть; а не изгнашя его отъ царства, яко прокаженаго, пачеже отъ Бога назначенаго. За сіе разгивася на пророка Богь. Егдаже по умертвіи Озіинъ, посылаетъ пакы Исаію 12 пророковати, перв/е очищаетъ его, пославши единого отъ сетымъ преданое еже всегда непреложно

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Іоан. гл. 9, зач. 23. <sup>10</sup> На полъ: «Хлъбъ. а не пръснокъ, черпахъ, а не въ руку дахъ. <sup>11</sup> 2 Паралип. гл. 26. <sup>12</sup> Исаія, гл. 6, ст. 7. <sup>13</sup> Евр. гл. 12, зач. 333 (въ подл. 311). ст. 29. <sup>14</sup> 1 Кор. гл. 9, зач. 141. <sup>15</sup> Псал. 1.

пребываеть, но 1 (об. 219) и помыслити тися первовнаго преданіа, отъ божеуставленаго, и отъ такъ множества преподобныхъ и богоносныхъ отецъ седиъ кроть на вселенскыхъ соборъхъ собравшыхся утверженаго и соблюдаеотъемлющихъ, или инако претворяюучителъ кто, — никакоже слушати, но удалятися таковаго. Якоже | (220) божественін апостоли 1 научають насъ, сице глаголюще: «аще и мы, или ангель съ небеси благовъстить вамъ надъ то, еже благовестихомъ, анаоема да будеть», и прочая. Законъ бо Господень непороченъ, николиже поправленія не требуетъ. «Словеса бо Господня, рече 3, словеса чиста сутъ». Ничтоже въ нихъ стропотно, ни разврашено, вся права разумѣющимъ, и здрава обрѣтающимъ разумъ 3. Множицею сами недугующій огняницею, и здравыхъ, присъдящыхъ имъ, своимъ недугованіемъ заражають. Или паче рещи, яко присъдящіе недужнымъ сами на ся хоробы ихъ привлачають. Оть сего убо явъ есть, яко дерзающіе переправятъ.

Тъмже подобание таковымъ самихъ о томъ страшно и трепетно есть. Ибо себе исправити, еже по закону боже-Христосъ за вся върующая въ онь ственому житіе свое устроити; а не равно претерпъ, у негоже лицу пріа-законь божественый своими суемудрьтіа нъсть. Рабъ и владыка купно пред- ными умыслами развращати, и по свостануть ему, и кождо отъ своихъ дълъ ихъ похотехъ вривити. Но якоже бдали прославится, ли постыдится. Тъмже женый Златоусть 4 въ бесъдахъ evanвсякому подобаеть всею силою держа-. гелскихъ въспоминаетъ: «аще, рече, въ злобъ живемъ, аще и ни единъ о ственыхъ апостолъ Духомъ Святымъ насъ зло глаголяй будеть, всехъ человъкъ окаанъйни есми. Ниже бо злоглаголанію лукавихъ, но добродітели житіа внимають, ибо всякоя трубы гласнъйшы, еже самими дълы показаніе. маго. Прикладающихъ же что, или (221) и свъта самаго чистъйши и двственъйши, житіе чисто». Се есть пощыхъ, аще и самъ будеть крайнъйшій лезное поученіе истинихъ пастирей. н просвъщение прочимъ о нихъ христоименитымъ людемъ, множае паче, нежели словесное казанье, яко «да ви- · дъвше, рече, добрая дъла вашя и прославять отца вашего, иже на небеси». Ащели и не въ всёхъ могыи дёлы показовати, всъ бо страстии есмы человъцы, но всяко тщатися и трудитися подобаеть о семъ, Богу посившествующу, елика сила; а не дерзнути превращати законоположеніа, Лухомъ Святымъ преданаго. «Не прелагай бо. рече, предълъ въчныхъ, яже положишя отцы твои». Или не явно есть преступленіе таковыхъ иже святыми богоносными (об. 221) отцы писаное Лухомъ Святымъ преданіе и чины, въ врѣмена подобные, сирѣчь — порядкы положеные, развращати; своя же нъвовати законъ, еже Духомъ Святимъ кая, мняще быти паче Духа Святого утверженый, сами (66. 220) плотскымъ лучшая ученіа и порядкы вносити! Камудрованіемъ недугують. Яко бо здра- ко не во отступницахъ Вожінхъ виввому лъкарство не ползуетъ, но паче нятся таковін! И языци бо, сиръчъповрежаетъ его, сице и правое попра-Турцы и Скифове, и богоубійцы Іводен вующен — паче кривятъ, нежели пра- и прочін имъ подобные еретицы — отступницы Божіи, поработившіеся чрев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Галат. гл. 1, зач. 199, ст. 8. <sup>2</sup> Исал. 11, ст. 7. <sup>2</sup> Притч. гл. 8. <sup>4</sup> Нравоученіе 15.

ному сладострастію, и славою въка сего помрачившеся-кождо отъ сихъ своя vченіа мнять паче всёхъ народовъ лучшаа, и казанья ихъ нероссуднымъ человъкомъ красна и сладка быти мнятся; но всяко неистинна и горка въ конепъ обрътаются, и въчной муцъ ходатаи бывають. || (222) Истина бо упестреніа не требуеть; обачеже сластолюбивымъ неблагодарна является. Тфмже и апостолъ <sup>5</sup> глаголеть: «ашели есть покровенно благовъствование наше, въ гыбнущыхъ есть покровенно, въ нихже Богъ въка сего ослъпи разуми невърныхъ, въ еже не въсіати имъ свъту благовъствованіа славы Христовы». Сего ради благоволи Богъ по вознесению Господнемъ на небеса, и по преставленіи божественныхъ ученикъ своихъ, и прочынкъ святыхъ апостолъ, егда перваго царя изъ невъріа въ въру преложи, и царство христіанское воздвигь, събратися отвеюду въедино учителемъ и богословцемъ вселенскымъ, иже отъ божественыхъ апостолъ и отъ пріемниковъ ихъ повсюду поставленымъ и множеству (об. 222) преподобныхъ отецъ. и богоносныхъ мужей пустынножителей, великихъ чюдотворцовъ, равноангелни житіємъ, и собесвдницы ангеломъ бышя. Ониже въ розные лѣта и за розныхъ благочестивыхъ царей, Божінмъ благоводеніемъ седмъкротъ на вселенскыя соборы збираючися, просвъщеніемъ Святого Луха озарени суще, истиную въру очистивши отъ гиюсныхъ ересей, презъ сосуды лукаваго врага насъяные, ихъ же, яко плевель отъ пшеницы, отъ непорочные в вры истребишя, и самихъ тъхъ плевелосъятелей, скверныхъ еретиковъ, обличишя, и чюдо- добаетъ, яко Содътелеви и еще подъ

ному огню провлятиемъ осудищя. Самую же истиную въру по глаголу ((223) божественаго пророка .6, яко срѣбро разжиганое пробованое отъ земли, селмъ кроть перечистивши, утвердили и заежин ,отр итвато ин озв ,икактвреп приложити кому мощно бъ.

Твиже всякъ, кто претворяй или прилагая къ симъ или уймуя что, яве обратается, яко не божественымъ духомъ сіе творить, но плотскымъ мудрованіемъ недугуя прелщается, такъ яко и прочіи отступницы Божіи блудище оть чрева съставляють лжу 7. «Душевенъ бо, рече <sup>8</sup>, человъкъ не пріемлеть еже оть Луха Божіа, юродство бо ему есть, и не можетъ разумъти».

Но о семъ доздъ.

Подобаеть же и о прочихъ воспомянути, еже Латини во священыхъ писаніихъ апостольскаго преданіа (об. 223) отмѣнили, и по своему высокоумію претворили.

• О сувотнамъ ихъ поств - отъ правилъ.

Рците намъ: откуду поститися въ суботы въ 40 дній великаго поста? Приняли есте отъ апостолъ ли? Не буди то! Апостоли бо верховній въ пятыхъ книгахъ заповъдей своихъ, въ нихъ же о мученикохъ приписано, въ 19-й главъ сице глаголють: «среду и пятокъ повель намь поститися Господь. Среду убо, преданіа ради, яко въ той день преданъ бысть Господь; пятокъ же, страсти ради; тую же великую суботу поститися предасть, не яко подобаеть въ субботу поститися, понеже бо покоя есть день отъ дёль твари, но якоже ту токмо || (224) <sup>9</sup> едину поститися потворне низлагающе посрамишя, и въч- землею сущю». На концы же книгъ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 2 Кор. гд. 4 (въ подлин.: 3), зач. 175, ст. 3—4. <sup>6</sup> Псад. 11. <sup>7</sup> Псад. 57. <sup>8</sup> 1 Кор. гд. 2, зач. 127. <sup>9</sup> Въ подлинникъ ошибка: 124.

развъ единоя, и въ всяку недёлю творяще соборы весельтеся». И по малъ глаголеть: «веселити бо ся подобаеть въ нихъ. а не сътовати». Въ седиви же грани тыхъ же заповъдей, въ 24-й главъ сице глаголють: «суботу убо и недълю празнуйте, яко субота дъланіа твари есть воспоминаніе, недізля же воскресеніа, единаже токмо субота да хранится вами во всемъ лете въ Господне погребеніе, въ нюже поститися полобаеть, а не празновати, елико бо врвия Содвтель подъ землею бв, кръпчаншее о немъ сътование паче соавланія твари радости творити». Ho (об. 224) cia убо тайно Климентомъ, Римскимъ епископомъ, отъ блаженнаго Петра поставленнымъ, написавше и заповълавше, не сташя до сихъ, но видяще Духомъ Святымъ не малу преступленію быти, еже поститися въ суботы, и запрещеніемъ крѣпкымъ связують о семъ церковъ, въ 64-мъ правилъ своимъ, сице глаголюще 1: «аще который причетникъ обрящется въ недфлий день постяся, или въ суботу, развъ единоя токмо великоя суботы, да извержется, мірскій же человькъ да отлучится». Симъ послѣдующе, и шестаго собора преполобній отци согласно законъ полагають, председящу святому собору тому священому Агаеону, пап'в Римскому, и Григорію, Акраганскому епископу, сице глаголюще 3: «Понеже ||(225) увъдъхомъ, яко сущіи въ Римстемъ градв въ 40 дній святого поста постятся въ суботы презъ преданый церковный чинъ, - годъ бысть святому собору, яко да держить и Римская цер-

пакы глаголеть: «въ всяку убо суботу, развъ единоя, и въ всяку недълю творяще соборы весельтеся». И по маль 
глаголеть: «весельти бо ся подобаетъ 
въ нихъ, а не сътовати». Въ седиви 
же грани тыхъ же заповъдей, въ 24-й 
главъ сице глаголють: «суботу убо и 
недълю празнуйте, яко субота дъланіа твари есть воспоминаніе, недъля

Симъ всёмъ послёдующить апостольскому ученю, и учившимъ и правившымъ || (об. 225) вёрныхъ церковъ, и съ блаженейшимъ паною Римскымъ Агаеономъ,—оть когоже и откуду приняли Римляне поститися въ суботу?

О возношении съвершения служвы, рекше — вожественных литоргъи, яко не подобаетъ всегда творити въ дни святого поста.

Рпите и о семъ: откуду уставъ сей приняли есте, о, Римляне, еже возношеніе съвершенныя службы по вся дни святого поста творити? Кроив бо въ суботы и въ недъли, въ нихъ же поститися възбранено есть, божествення литоргви служба совершается, по преданію святыхъ апостоль и богоносныхъ отецъ въ третій часъ дня || (226), въ оньже Господь нашъ Інсусъ Христосъ осуждение отъ Пилата пріать, и въ онь же часъ Духъ Святый видоме въ огняныхъ языкахъ на святыхъ впостолъ синде, въ прочаа же дни святаго поста не прощено бъ божественыя литоргіи творити, постнаго ради преобиланія. въ нихъ же по девятомъ часъ узаконися вкушати.

постятся въ суботы презъ преданый день неподвижно правило святых апостолъ, глаголющее: аще который причетникъ обрящется въ недълный день непостятся въ суботы презъ прасте, яко отъ апостолъ таковый уставъ прасте, еже по вся дни святого поста возношение съвершеное святыя службы творити,—се обличаетъ столъ, глаголющее: аще который при-

¹ На полѣ: «Апостольское правило 64». ² На полѣ: «шестаго събора правило 55». а на полѣ: «Апостольское правило 68».

или чтецъ не постится въ 40 дній святого поста, или во всякую || (еб. 226) срвду и пятокъ, да извержется; мирскый же человъкъ да отлучится, развъ аще не бользнь тылесная пакостить».

Тъмже творимей съвершеней службъ въ третій чась дне, въ оньже и сзаконяеть возносити безкровную жертву, како пость до девятого часа хранити, и въ връмя бо самое службы причащаяся пость разрёшаете? Аще же се невозможно, въ клятву впадаете, ибо еже въ Гангов собора отпы въ 19-иъ правиль глаголють: «аще вто оть въздержащихся, вром'в телесныя нужда, разгордится и преданыя посты въобще и хранимыа перковію раздрішаеть, помагающу ему о семъ съвершеному помыслу его, -- да будеть провлять». Лаодиквискаго !! (227) собора отцы въ 49-мъ правилъ глаголють: «яко не подобаетъ въ 40 дній святого поста просфуры приносити, аще не въ суботу и въ недълю токмо». Но и шестаго вселенскаго святого собора преподобнін отцы, со блаженымъ Агафономъ папою Римскымъ въ 52-мъ правилъ повелъвають, сице глаголюще: «въ вся 40 лий святого поста, кромъ суботы и недъли и святого Благовъщеніа дне, да бываетъ служба преждесвещеныхъ».

Сего ради въ суботу служаще и въ недалю, въ третій чась дня, въ оньже Святый Духъ свиде на апостолы, и приносяще въ та два дви просфурн освещають дары, оть нихже доволная храняще презъ всю седмицу, и въ оньже день творима бываеть преждеосвещеными (об. 227) служба въ връмя девятаго часа, совершивши все пъснословіе, скончевающися вечерни, творять презвитеры со діаконы входъ, кадилницу токмо носяще: и по чтенію парамен, уставленые великымъ Василі-

епископъ, или презвитеръ, или діаконъ, емъ молитви сътворше, и дари перенести отъ предложеніа, сирвчъ-отъ малаго олтаря въ великий, рекшеоть жертовинка на престоль, и помолившеся надъ ними; еще же и преданую молитву отъ Господа рекше, възносить преждеосвящений хльбъ и глаголють: преждесьященная святая святымъ, --- и съвокупльше Тело съ Кровію, причащаются. И тако благодаривше, отпусть творять.

> Римляне же, возносящи всегда въ 40 дній святого поста съвершеную службу, длъжную (228) въ третій чась возносити, здв лежащая преступають церковная правила, и бъ томъ святихъ отепъ клятвъ повинни, яко преступнипи священныхъ правилъ.

Што къ симъ отвещають и отъ нашых нёцыи, нынёшняго врёмени възнившые, дерзающые божественую литоргію раздирати. Не точію бо часъ, въ оньже должно бъ божественную службу возносити, развращають, но и своа нъкая человъчоскихъ умышленій ученіа межи божествеными мѣшающе, вносити не страшатся. Во истинну люто и трепета исполнено таковое безстудіе! Аще бо, яко верховный апостоль глаголеть 4: овь няже ангели желають приникнути»,—вако иы, тлѣнніи человѣцы суще || (об. 228) Духомъ Святымъ преданое дерзнемъ претворити? Ибо великый въ святителехъ, и равножителный ангеломъ, око сый церковное, Василіе Кесаріа Каппадовійскія, въ поученін, еже къ презвитеромъ о божественъй службъ имшя сице глаголеть: «Потщися, о презвитере, представити себе делателя непостыдна» и прочан. Дальй глаголеть: «въ церкви пребывая, молися и почитай святыя книгы до часа, въ онь же подобаеть ти съвершити божественую

4 1 Петр., гл. 1, зач. 58, ст. 12.

службу. И тако предстани съ умиленіемъ и чистымъ сердцемъ святому жертовнику, не озирався само и овамо, но въ страсв и трепетв предстоя небесному царю, да не угодіа ради человъческаго потшишися съкратити модитвы, ниже пріимеши лица | (229) человівча, но взирай къ единому предлежащему царю, и къ предстоящымъ окресть его силамъ. Лостойна себе сътвори священымъ правиламъ, ихъ же отрекопія съ твми не служити. Блюди, кому предстоиши, и како служиши» и прочаа.

Зръте убо, правовърни, и зъло воньмъте, яко презвитеру наченшу божественую службу, не точію казаней якихъ слушати не повельно, но ниже на сторону обзиратися до свершеніа службы, яко предъ самимъ небеснымъ царемъ стояще. Тѣмже и прочему народу благочестивыхъ христіанъ, въ врвия божественаго службодъйства, подобаеть, послѣдующе служащему, яко предводителю, со страхомъ и трепетомъ стояти, и глаголемымъ (об. 229) отъ него прилежно внимати, и прочихъ чтуппыхъ и поющихъ слушающе мыслію и умомъ съ ними съединятися и молитися; а не воплемъ бесчиннымъ, или шептаніемъ лицемфримъ своя молитвы глаголати. Предпочитати бо своя паче божественыхъ не достоитъ; но божественымъ прилъжно внимати. Своя же особно въ връмена подобние льпо бъ молящемуся глаголати, якоже самъ Господь повельвая глаголеть: 1 «помолися отпу твоему въ тайнъ и прочая. Въ перкви же токмо чтущаго прилежно слушати, и умоиъ и мыслію со всёми предстоящими, яко едиными усты и еди-

глаголя <sup>2</sup>: «исполняйтеся 1! (230) духомъ, глаголюще въ собъ, во псаливхъ и пъніихъ, и песнехъ духовныхъ, воспевающе и поюще въ сердцахъ вашыхъ Господеви».

О врацъ, сиръчь — о женитвъ, презвитеръ и діаконовъ.

Правило пятое святыхъ апостолъ глаголеть: «презвитеръ или діавонъ своел жены да не отпустить извётомъ благовъріа; аще же отпустить, да отлученъ будеть священства. Пребываавже и нехотяй паки пояти ся, да извержется». Якоже и въ посланіахъ до Тимоеея н Тита 3 пишя свёдётелствуеть о семъ глаголя: «старцомъ бо (сиръчь -презвитеромъ) трезвеномъ быти, чистымъ, целомудрнымъ. Также и старицамъ (рекше-женамъ ихъ) честнымъ въ украшени святольны | (об. 230) цёломудренымъ, чистымъ, мужелюбипамъ, чядолюбицамъ» и прочая. Еще о семъ и въ заповъдехъ апостольскихъ, Климентомъ, папою Римскимъ написаныхъ, въ главъ 17 доводне писано обрящени. Сего ради и шестый святый вселенскій соборъ, на немже первоначалникъ бысть блаженый Агафонъ, папа Римскій, въ правилахъ своихъ утверждають о семъ, пачеже въ правилъ 13 сице глаголють: «понеже въ Римстей церкви въ чину правила предано увъдахомъ: хотящимъ сподоблятися поставленіа, дьякономъ или презвитеромъ объщеватися имъ, яко ктому съ ссоими женами несовокуплятися. Мы же, древнему последующе правилу апостольскаго упевненіа, и чину священыхъ (231) мужъ по закону сожитіемъ, и отнынъ цъломъ быти повельваемъ, никанымъ сердцемъ молящеся Господеви, коже имъ къ своимъ женамъ совокупъти и славити, яко апостолъ научаетъ пленіа неразрушающе, ни лишающе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мате. гл. 6, зач. 16. <sup>2</sup> Ефес. гл. 5, зач. 229, ст. 18—19. <sup>3</sup> Тит. гл. 2 (въ подл. 1). зач. 301, ст. 2-5.

ихъ друга къ другу во врвия подобно приближеніа».

Тъмже явъ есть, яко и въ семъ Римляне, не храняще преданіа святыхъ апостоль и богоносных отець утверженіа и клятвы нерадяще, своя ніжая умышленіа составляють, такъ яко и въ прочихъ вещахъ обрѣтаются претворяюще.

() нъакомъ чистию, вгоже Римскый имянують пургаторіумъ.

Нигдъже убо отнюдъ въ святыхъ писанихъ не обрътается, абы по смерти покааніе или очищеніе граховъ быти м'вло, окромъ (1 (об. 231) здв. донележе въ тълъ пребываемъ. «Нъсть бо, рече<sup>4</sup>, въ смерти поминаай тебъ, въ адъ же кто исповъстьтися». Еже бо аще здъ въ твлв пребывая что свемъ, сіе пакы во пріидущее въ воскресеніе мертвыхъ сътвломъ и пожнемъ. Здв бо есть врвмя дъланіа и тружданіа. Въ будущемъ же за трудъ мзда, и комуждо по дъломъ его воздание. Яве бо, яко и дъвамъ онымъ пяти буимъ, украшенымъ добротою дъвственою, точію за енге масла свътънія ради свъщъ своихъ не приняли въ сосудъхъ своихъ, сиръчьвъ тълъ пребывая, милосердіемъ еже къ нищымъ не просвътиша добродъйства своего, -- затворися дверь женихова. И не повелъваетъ имъ: «идъте прежде оцыствтеся (232) пламенемъ огнянымъ, а потомъ внидете въ чертогь мой», но еже «не въмъ васъ» глаголя, далече отсылаеть. Разбойнику же, паки покавшуся, висящу на крестъ: «днесь съ мною будеши въ раи» глаголеть Христосъ, а не до чистителнаго

убогаго ясно являеть розность, яко душа умершыхъ кааждо абіе <sup>5</sup> постигла мъста своего, ова убо геену, оваже нъдра Авраамля, и яже посредъ имать утверженая пропасть веліа, возбраняющее имъ яже къ другъ другу стремленіе. «Еда, рече <sup>6</sup>, мертвыми твориши чюдеса? Еда повъсть кто въ гробъ милость твою и истину твою въ погибели? Еда познана будутъ въ тив (об. 232) чидеса твоя, и правда твоя въ земли забвеней». Погыбель же и тма, и земля забытая, мука вёчная имянуется идъже Господь не присъщаеть. «Изыйдуть бо, рече <sup>7</sup>, изъ гробъ сотворшен благая въ воскресеніе живота, а сътворшен злая въ воскресеніе суда». И пави <sup>8</sup>: «и идуть сін вь муку вѣчную, праведницы же въ животъ вѣчный».

Тъмже явъ есть, яко прелщаются на ложный чистецъ уповающін. Якоже бо живота ввчнаго царство небесное безконечно есть, егоже бо, рече , царствію нѣсть конца,—тако и мука вѣчна и безконечна есть. Идъже бо, рече <sup>10</sup>, червъ ихъ не умираеть и огнь ихъ не угасаетъ. Добръйши ти, рече, есть внити ((233) въ животъ хрому и бъдну, нежели двъ руцъ и двъ нозъ имущу въвержену быти въ огнь вѣчный. Якоже бо въчнаго живота обители сутъ многы, по достоанію комуждо творящихъ волю Господию уготованы, яко самъ Господъ сведетелствуеть глаголя 11: «въ дому Отца моего обители многы суть>--тако и вѣчное мукы противу злобы коегождо цохоти своя ис--в полняющихъ, и волю вражію творящыхъ уготовася мученіе, огнь негасиогня отсылаеть. И притча богатого и мый, червъ неусыпающый, пропасть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Исал. 6 (въ подл. 5), ст. 6. <sup>5</sup> На полѣ пояснено: «заравъ». <sup>6</sup> Исал. 87, ст. 11, 12—13. <sup>7</sup> Іоан. гл. 5, зач. 16. <sup>8</sup> Мате. гл. 25, зач. 106. <sup>9</sup> Ланіндъ, гл. 7; 2 Петр. гл. 1, зач. 65; Лук. гл. 1, зач. 3. 10 Марк. гл. 9, зач. 42; Исаія, гл. 66; Мате. гл. 18, зач. 75. 11 Іоан, гл. 14. зач. 47,

глубовая, тиа вроменияя, гроза несогреная, и прочая противу злобы когождо лукавыхъ дёлъ его. «Нёсть ь бо неправда у Бога. Елицы беззаконно сограниния. беззаконно и погы (еб. 233)бить сирвув-во ввин иччатся. Што бо за судъ имать быти поганомъ и незнающимъ Бога?! Они же скверными беззавонными дёлы своими, сами осу-Сего ради и глаголеть 2: «не воскреснуть нечестивім на судъ», сирвчь-не воскреснуть судитися, но мучитися.

А еже божественаго апостола в приводять писаніе, мняще о чистьцу глаголюшее, и симъ прелшаются, еже написа сине: соснованіа бо инаго нивтоже можеть положити, наче лежащаго, еже есть Інсусь Христосъ. Ащели вто булуеть на основаніи семь злато, сребро, каменій честныхъ, дрова, сѣно, тростіе, когождо діло явлено будеть. (234) Лень бо явить, зане огнемъ откомвается. И когождо дело яково есть. огнь искусить. И егоже дело аще пребудеть, которое набудоваль, заплату возметь. А егоже дело аще згорить, оттиетится (сирвчъ - шкоду подыйметь), самъ же спасется, но якоже огнемъ».

Явно есть, яко здв апостоль о учителехъ пишетъ, и о ученіи когождо ихъ. Если вто истино отъ божественыхъ Христовыхъ словесъ учя благыми двлы утворяеть, обрящется двло таковаго, яко злато и сребро огнемъ пробуемо невредимо, но и чиствишее быцарствін небесномъ — животь вічный. Ащели кто свъта сего мудрованіемъ мниманье самъ Господь глаголеть <sup>8</sup>:

научаеть, и плотьскимъ || (об. 234) дрбострастіемъ предшаяся утворяеть съй дрова и стебліе будуеть, иже огнемъ нскушаемо не постоить, но согоряеть и погыбаетъ. Ибо отъ заи ничтоже истинно бываеть. Сего рали булующіе оть сихъ тщету пріемлють, пусти сущи и ни коеа же помощи отъ таковыхъ дёль не имёють. Тёмже и въ огдишяся въ въчныя мувы, уготованыя ни спасающися въчне мучими бывають. діаволу со всѣми творящими волю его. Се есть снасеніе таковыхъ, о немъ же апостоль здё воспоминаеть, яко николиже скончатися или погыбнути въ огни сущимъ, но въчне тамо пребывати, якоже и праведнымъ въ царствіи небеснемъ водворявся въчне радоватися. Яко пророкъ 4 глаголеть: «душа ихъ въ благыхъ водворятся». Якоже бо здв спасеніе огнемъ, муку апостоль (235) наричетъ, такожде и въ еуангелін Господь глаголеть <sup>5</sup>: «иже аше розорить едину заповёдей сихъ малыхъи научить тако человёкы, мній наречется въ царствіи небесномъ». Мній же Dasymbetch -- «Ocymient by myry», sroже блаженным учители истолкования.

Како бо не последняго безуміа прелесть обрящется се, еже мнъти спасеномъ быти, и въ царствіи небесномъ сихъ глаголати, иже суетная и погыбающая зиждуть, и прочихь синь соблазняющи?! Аще бо заеже кто речеть брату своему юроде, повиненъ есть геенив огняной 5, --то не множае ли повиненъ есть таковый, иже заповъдь разорить, и соблазнить симь прочихь?! «Силніи, рече 7, силнъе испытани будутъ», || (об. 235) и емуже множае даваеть. Сего ради и мэду прівметь, въ но, множае и взищется отъ него. Сего ради заущая таковыхъ облудное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Phun. rg. 2, sau. 81, cr. 11—12. <sup>2</sup> Ilcan. 1, cr. 5. <sup>2</sup> 1 Kop. rg. 3, sau. 128, cr. 11—15. <sup>4</sup> Псал. 24, ст. 18. <sup>5</sup> Мате. гл. 5, зач. 11. <sup>6</sup> Мате. гл. 5, зач. 11. <sup>7</sup> Премудр. гл. 6. <sup>8</sup> Мате. гл. 18, зач. 74; Марк. гл. 9, зач. 42; Лук. гл. 17, зач. 83.

лыхъ сихъ върующихъ въ мя, уне ему есть, да обязавши камень жерновный на шію свою потопленъ будеть въ глубинъ морстьй». Тъмже и апостолъ: глаголяй сеже самъ спасется, такожде якожде огнемъ», по семъ словъ приведъ глаголя: «не въсте ли, яко храмъ Божій есте, й Лухъ Божій живетъ во васъ. Аще ли кто храмъ Божій растлить, растлить сего Богъ». Тамъ же и о плотскомъ свъта сего мудрованію свълвтелствуетъ.

Аще ли, яко змышляющым чистецъ глаголють, иже по изшествіи оть твлеси до дня суднаго ((236) въ чистителномъ огни поляруются душы, да рекуть же убо и о прочихъ, ихже живыхъ день судный постигнеть, егда Господь со силою и славою многою пріидеть судити живыхъ и мертвыхъ: како и когда имуть очищатися? Или съ прежде очищающимися, како мощно будеть зровнатися тымъ, ихже живыхъ судный день застанеть? Понеже съ пришествіемъ Господнимъ купно и осужденіе оть божественыхъ усть его на вся изнесется, праведныхъ въ наследіе вечнаго небеснаго царствіа призываа, грфшнихъ же въ муки безконечния отсылая.

«Всв бо 9, рече, не успнемъ, всв же измънимся въскоръ, въ мгновенію ora».

Аще ли во мгновенію ока, ихъ же живыхъ судный день застанетъ, измънятся, і (об. 236) то како въ чистцу симъ поляроватися мощно будетъ?! Не достае бо имъ връмени на сіе! По сути. Сего ради и глаголеть 10: «буди увъ- очистятся вдъ, да тамо непорочни съ

«иже аще соблазнить единаго отъ ма- | щаася зъ суперникомъ своимъ скоро. дондеже еси на пути съ нимъ. ла не предасть тебе супернивъ судіи, и въ темницу воверженъ будеши. тобъ, не изыйдеши оттуду. глаголю дондеже воздаси последній кодранть». Суперникъ гръхъ есть; путь же - житіе се глагодеться; здів увівщеватися повааніемъ узнаваючи грёхи очищати: темницу же муку наричеть, воздааніе же последняго кодранта — вечное мученіе глаголеть; посліднее бо во истину, 11 (237) яко къ тому нъсть мощно кому изыити отъ него. Аще и весь міръ приобрящеть кто, ничтоже можеть дати отмены за душно свою. Здв убо, во истину зда, донележе въ тала семъ пребываемъ, всякому правовърному настоить очищеніе, раздавніемъ въ милостиню убогимъ отъ своихъ трудовъ собраное, плачемъ и слезами омывающе гръхы, и воздержаніемъ сластей плоть утончевающе, и похоти ея умершвляюще, и всякыя відівдохви крвико на ны терпъвающе. Се есть истиный чистецъ. а не тамо по разлучении души съ твломъ, идъже връмя показнію нъсть, точію ожиданіе праведнаго суда Божіа, и еже съ тёломъ содёлния когождо по дъломъ | (об. 237) воснріатіа. Якоже бо самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ не словомъ точію научи, но самими дълы показа. Сего ради и боже- / ственныхъ ученикъ своихъ хотяй близь себе во парствін своемъ быти, не до чистьцу на онъ свъть отсылаеть, но последующе Христу Господу своему зд'в страдати повел'вваеть, яко да и дѣ бо затворится двејуь, яко никомуже прочихъ отъ юности содѣланыхъ стразамедлившу мощно будеть тамо вни- стей совлекшися, муками и томленіемъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 1 Кор. гл. 15, зач. 163; 1 Сол. гл. 4, зач. 210. <sup>10</sup> Мате. гл. 5, зач. 12, ст. 25—26; Лук. гл. 12, зач. 69.

же, рече 1, азъ есмь, тамо и вы будете». Твиже и предглаголеть имъ 2: «предани будете въ скорби и убіють вы, и будете ненавидими всёми языки имени моего ради». Претерпъвый же до конца тый спасень будеты». Аще бо и верховнін божественін (238) апостоли Петръ и Павелъ, въ правилахъ своихъ о памяти усопшыхъ написали, но о таковомъ, яко змышленомъ, чистцу отнюдъ не споминають нигдеже. О памяти бо по усопшихъ пачеже въ правилъ своемъ чотырналесятомъ сице глаголють: «творите усопшимъ третины въ псалмёхъ и молитвахъ, въскресшаго ради тридневно, и девятины на въспоминаніе сущихъ здѣ, и усопшыхъ; и четырдесяте дни по ветхому закону; якоже и Жидовстіи людіе плакахуся Movcea ради; и на всяко лёто памяти имъ творете; и отъ именій ихъ раздавающе нищымъ, на въспоминаніе ихъ. Се же о благовърныхъ глаголемъ. За нечестиваго же, аще **(об. 238)** и всего міра богатство раздаси нищымъ, ни коея же ползы не сотвориши ему. Ему же бо живу сущю, врагъ бѣ Богу, явѣ, яко и по смерти, ибо нъсть неправда оть Бога <sup>8</sup>. Праведенъ бо Господь и правду възлюби, и се человъкъ, и дъло ero».

Зрите убо, яко и вину назнаменашя, чего дѣля памяти творити подобаетъ? Ксему же по усопшихъ творяще памяти, и съ благочиніемъ събирающися, отъ сихъ убо и живіи ползуются. Кождо бо ихъ конецъ житіа своего помышляюще, и дѣла усопшаго въспоминающе уцѣломудряются, по глаголющему: «благо ходити въ домъ плача, нежели въ домъ пира» 4. Такоже и отъ имѣній усоп-

Христомъ Господомъ обрящутся. «Идѣ- | шаго раздавати ||(239) нищымъ полезже, рече <sup>1</sup>, азъ есмь, тамо и вы будете». | нѣе, нежели въ сластолюбін оставив-Тѣмже и предглаголеть имъ <sup>2</sup>: «преда- | шымъ è изживати.

> Темже всяко яві ость, яко не оть божественаго писаніа чистенть изобрівтается, но отъ человъческихъ уминиеній съставися, начеже отъ высокомислнаго Оригена, онъ же прежде потокы ученіа источи, послівдиже, на свое велемудріе уповав, палеся, хулныя глаголы о Христв Спасителю нашемъ отригну[лъ]. Сего ради Божіа помощи ств стражения сто от идоложения стражения бысть, не стерпъвши мукъ, верже ливанъ на жертвище, и пожрёть идоломъ. И за сіе слабости ради своел срамляася, не точію человівомъ нечестивымъ, но и самимъ бесомъ свободитися отъ мукъ глаголеть, конецъ мукамъ быти блядуще.

(об. 239) Латини же, яко и въ прочихъ скори суще съ твердъйнаго во слабшее уклонятися, тако и здъ, Оригеново ученіе пріемше, изволяюще съ нимъ по смерти чиститися наче. нежели здв, еже съ твломъ содванихъ показніемъ исправлятися, и недоволни суще древними развращении, но и въ нинъшніе връмена разоряюще постановенье, Духомъ Святымъ преданое, дни празничные поотміняли, веліе смущеніе и печаль правовърнымъ содълывающе. Яко и самый тый день спасителныя Пасхи, съ прочими празникы, послѣдующими ewy, **человъческими** умышленьми своими превратишя, съ богоубійцами Іюдеими, яко въ прескоку, такъ и въ празнованью съединяющеся.

мудряются, по глаголющему: «благо Кто бо отъ право||(240)вѣрныхъ ходити въ домъ плача, нежели въ домъ здравъ смыслъ иива, пачеже неразврапира» <sup>4</sup>. Такоже и отъ имъній усоп- щенными мысльми въ святыхъ писа-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Іоан. гл. 14, зач. 47, ст. 3; Іоан. гл. 16, зач. 53. <sup>2</sup> Мате. гл. 24, зач. 98, ст. 9; Лук. гл. 21, зач. 106, ст. 16—17. <sup>2</sup> Исал. 10. <sup>4</sup> Екклесіасть, гл. 7.

женіа познати?! Яко и нинфшняго літа, прежде врвмени, марта шестнадцатого, еже никогдаже не бысть, въ 14 луны равно съ Іюдеи празноваху Пасху, въ онь же день Господь нашъ Інсусъ Христосъ на креств висяль, въ пятый же надесять въ гробъ положенъ бысть. Въ тые дни плакати подобаетъ, а не съ богоубійцами Жидовами веселитися. Яко о томъ доводне въ листв томъ есть выписано, егоже по отщепенствъ ихъ отъ насъ еже въ празникохъ пятаго лета написано. Который по семъ нижей есть зав написанъ. Аминь <sup>5</sup>.

## II (1) 6 О премънению дней и ПРАЗНИКОВЪ.

Не непотребно мню, и о нивъшнемъ дерзопреступленію Латинскомъ въсноманути, о премъненію дней и свять, а наболшей о самомъ томъ празницъ дня спасителнаго святыа Пасхи, Възнесеніа, и Духа Святого въществіа; также таемное вечеря Христовы, страстей его и погребеніа, и прочыхъ спасеныхъ празниковъ, Пасцъ послъдуючихъ, самимъ Спасителемъ Господомъ нашымъ Іисусъ Христомъ и светыми апостолы его постановеныхъ, и Духомъ Святымъ утверженыхъ, и повсюду православными христіаны выполняемыхъ, и доднесь чи, ижъ такъ держать объцуеть, поцъло и неуломно съблюдаемыхъ. То славъ, а въ сердцы своемъ мысличи нынъшнего времени Латины самомив- иначей съкрытое ереси людей научалъ, ніемъ ІІ (об. 1) ослівнившеся, и мудро- которыхъ, яко ядомъ смертелнымъ, тою стію свъта сего обезумившеся, все пре- наукою своею позаражаль. А по немъ ницовали. Но намъ къ Латиномъ ни вже иншые папы, напившися того мутедино слово, которые и зъ своими пер- наго ученіа его, явне ся съ тымъ вопрестолникы благочестіа погръшив- открывать почали, звлаща осмый по-

ніихъ воспитаный, не имать сего блу- ши, въ иступленіи правовіріа заматерѣли.

> Отъ многыхъ бо лътъ, скоро по шестомъ съборъ, нъкоторые папы или правители церкви Римское самомивніемъ и мудростію свъта сего прелстившеся, первъй по малой части апостольское преданіе отивняючи, а вивсто того свои вымыслы таемне съставляти зачинали. Которыхъ тогдашніе святые отцы и вселенскіе патриархи по части дознавали и обличали, яко около опресноковъ и иншыхъ ересей. О чомъ доводне въ летописцахъ Греческыхъ (2) или Словенскихъ писано знайлешъ: также и въ правилахъ святыхъ отецъ, которые отъ любви братерское зъ великымъ прилежаніемъ частокроть отъ божественаго писаніа упоминаючи, съ слезами и моленіемъ посылали къ нимъ. Они же, ни въ что вмѣняючи, мало того слухали, а свои вымыслы или ереси предся скрыте съставляли. По многыхъ же лътъхъ, по остатнемъ седмомъ съборѣ, южъ по ономъ ихъ напъ проклятомъ Формосъ, который воспріимуа престоль напежскій, въру святую, отъ богоносныхъ отецъ писаніемъ преданую, еже есть «Върую въ единаго Бога», прелестнымъ обычаемъ рукою своею истинно написавши, и водлугъ звычаю преждебывшыхъ благочестивыхъ папъ, къ святымъ чотыремъ (об. (2) патриархомъ вызнаваю-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Оборотъ 240-й страницы оставленъ пустымъ. <sup>6</sup> Съ этой статън-новая паганація.

мовячи, ижъ Духъ Святый отъ Отца и отъ Сына исходить, и иншіе ереси свои явне изблеваль. А поневажь отпадшіе истинны, и въ тлъніи прелести свъта сего погружающеся, неудобъ въ первый чинъ благовъріа възведени бывають, но и тружающимся въ благочестіе навернути ихъ силно ся спротивляють, и брани въздвизающи истити въору (3)жаются.

Што ся явне показало въ Флоренціи осмаго ихъ разбойническаго собору, на который отъ всеа вселенные стекошася множество преподобныхъ отецъ непорочное Восточное церкви; съ ними же и богоносный Марко Ефескій, на м'всто отъ трехъ патриархъ посланый, мужъ въ истину въ божественыхъ писанінхъ искусенъ, и Духа Святого исполненъ, котораго истиннымъ повъстямъ не могучи Латини отпору дати, умыслили насиліемъ принудивши святыхъ отепъ Восточное церкви, подписаніемъ священыхъ рукъ ихъ обычные CBOC блуды потвердити. Многыхъ бо тогда святыхъ отецъ оружіемъ избиша, другымъ рукы отсѣкошя, и различными муками, и въ темницахъ затворяюще гладомъ (об. 3) уморишя, другыхъ же въ бъгствъ по пути достизающе умертвишя. И проча вся прочитающіе о томъ ввлають.

Сего дѣля святые богоносные отцы и вселенскіе святые чотыри патриархи, пятого Римскаго отторгнувшагося, яко единаго члонка буестію свъта сего съгнившего, отъ здраваго телесе отсекошя, и отъ священыхъ поминковъ преждебывшыхъ святыхъ напъ имена ихъ изгладишя, по словеси evaнгельскому: «если око, или рука, або нога твоа погрышаеть тя, отсычи отъ себе; льпый бо ти внити зъ еднымъ окомъ

Формосъ Христофоръ папа объявиль, бесное, нижли съ всъми члонки вкиненому быти въ геену огняную».

> Если телы богоносные святые отцы, и благочестивыя цари, (4) отъ такова здовъріа отвратити не възмогоша, им пакъ грубіи, скудоумнін, всякыхъ язвъ грѣховныхъ исполнени, што имъ можемъ?! Но толко, яко писаніе мови: «сіа глаголя, себ' досаждаень». Обаче никтоже долженъ есть, видячи многая своа съгръщенія промолчивать, або таити правду Божію. Но подобаеть каятися и вызнавати своа съгрвшенія. а правды Божен не замолчивать. Яко бо чесно есть таемницу царскую таить, также чесно есть слово Божіе вызнавать и исповъдовати.

Понеже бо въ нинвшнее многомятежное и плачу достойное время, зряше перковъ Христову честною кровію его отъ погибели и клятвы законныа искупленую, отвоюду различныхъ ((об. 4) вътровъ волненіемъ колеблему, и многыхъ зъ насъ раслабленныхъ душами и нетвердыхъ върою, въ прелести зловъріа укланяющихся, -- сего ради о смятеніи порядку отъ Латинъ, и о премъненю дней святочныхъ, мало нъчто въспомянути покусимся, звлаща --**КНИЖОКЪ** казаныя противъ нтакого Станислава Млодецкого, которое онъ чиниль въ року теперъ близко прошломъ осмдесятъ седмомъ, у мѣстѣ Виленскомъ въ костелъ светого Яна. Не ижь быхмо Латинь на благочестіе наворочаючи то споминали, но своихъ утвержаючи сія пишемъ, и не своа умышленіа съставляемъ, но отъ слова вселенскаго учителя, великаго Асанасіа Александрійскаго, которое писаль о празницѣ Насхи. || (5) Которого то и тоть Станиславь Млоденкій вь тыхь книжкахъ казанья своего HDHIIOMHнаеть. Тогды и мы отъ того великаго или рукою або ногою въ царство не- учителя Аванасіа Александрьскаго оть

Пасхи, въ семъ писанию начало положимъ.

Часто отъ некоторыхъ придается слышати, мовячи о празницѣ Рожества Христова, якоже и всѣ вѣдаемъ, ижъ предъ осмію дней, по-Римскій называемаго генуаріа, всегда бываеть; также и иншіе свята або празникы, и святымъ мученикомъ памяти, въ уреченыя дни неотмънне каждого року творяще прикладаемъ. Але о празницъ дня спасителнаго святыа Пасхи далево инакшаго способу водлугь поданья самого Бога Вседержителя уживать ((об. 5) пристоить: много бо таемницъ въ собъ съдержить. Прото ни единаго, ани просто прилучшагося дня, но и причинъ многыхъ громадамъ събраніе на-томъстъ пріймати подлугь правдиваго зрозуманья потребуеть, кгдыжь стережеть и перваго мъсяца, который бы истотнымъ початкомъ правому времени быль, онь же оть весньнаго поровнанья знаемъ есть. А стрегучому перваго мъсяца пристоить въдати о връмени, то есть о часв, для вотораго и первый мъсяць называется. И зась пріимуючи перваго времени не иншее которое, но поровнанье весньное дня зъ ночью, яко ширей о томъ напреди повъсться. А понеже и перваго времени стережемъ, и зровнаня зъ ночью весньнаго, || (6) и втому луны чотырнадесятого дня, съ тымъ же наго Духомъ Святымъ постановенья, тріехъ дней пятка, суботы и недёли,тогды невъзможно есть въ едино время, еслибы котораго съ тыхъ недоста- ся. Не достоить бо на теперешнее безвало Пасцъ быти. Того дъля не мо- уміе Жидовское намъ смотръти, котожемъ въ единъ день уставленый пасхи рые вездв правду законную попсовали; творити. Но всё тые наровы или зря- але прежнихъ премудрыхъ Жидовъ Фиженя збираючи, тогды пристрояемъ : лона, Іосифа и иныхъ нъвоторыхъ, они день страсти или распятіа Господня. же въ писаніихъ своихъ св'яд'втель-И еретикове бо- если и погоршаючися ствують, ижъ не можно ||(об. 7) вод-

слова его, еже писаль о празнице цы Жидове упевняются пасху творити, хотижъ и грубе зверхнимъ обычаемъ . прикриваючи скверну: но всяко обезумливаются. Христіанъ бо толко есть таемница тая, и справованьемъ таемницы нами зъ выпытаньемъ или зъ выбаданемъ ( (об. 6) състоится и обнажается еретическое помѣшаніе и Жидовское сквернечіе нашее Пасхи таемницою. Но не Жидове единаго уставичнаго дня на выконанье стерегуть або пріннують, але и перваго м'всяца солнечнаго, и четырнадесятый луны прибираютъ. Тогда бо если прилучится четвертомунадесять лунному припасти, еще ненаставшу первому мъсяцу, то есть предъ зровнаньемъ дня зъ ночью, откладають сей чотырнадесятый, а ожидають иншее луны чотырнадесятого, и того за солнечнаго мъсяца перваго прінмують. И сшедшуся первому времени, и чотырнадесятому водлугъ луны, тогды водле воли своен выконывають.

> Видишъ, ижъ и Жидове о томъ ||(7) стараются, и то мають посполите съ нами, же не единаго дня искати на выконанье, но многыхъ причинъ и времени. Ачколвекъ иногды и Жидове омыляются, которые передъ поровнаньемъ дня зъ ночью, припадающаю луннаго чотырнадесятого пасху тво-DATE.

Но мы, христіане, наслідуючи истинвсяво должни есмо Жидовскаго заблуженіа, и еретицкаго злоуміа удалятидотыкаются Пасхи; также и богоубій- лугъ истотности инако Пасці быти,

кромъ послъ поровнанья дня зъ ночью О чомъ власные предковъ ихъ премулчотырнадесятаго луны. Тыхъ телы потреба рахуновъ держати, и отъ свядъцтва ихъ повъсти нашы съставляти, а нинъшнихъ Жидовъ безуміе, яко преступниковъ закону, откидывать. Послъ бо законопреступленіа ихъ што на Христа Спаса нашего, погасли всв доброти Жидовскіе, ижъ ани архиереовъ, ни вожовъ, ни перкви, ни жертвы и прочыхъ всёхъ добродействъ пусты сталися. О которыхъ выполнилося пророчество пов'вствующее 1: «се владыка Госполь Саваооъ отиметь отъ Іголея и зъ Герусалина крѣпкаго, и крѣпкую, силу хлъба и силу воды, исполина, и крвика, и человъка (в) ратника, и судію, и пророка, и гадалника, и старца. и премудра мастера, и чюднаго порадника, и разумнаго послушника, и поставить младенцы старшими имъ. и ругатели овладнуть ими». А тое пророческое слово постигнуло Жидовскаго народа. Запуствніе бо разума, и запуствніе пророка, показующаго имъ спасеніе, пострадашя, и своихъ премудрецъ постановеня и порядокъ погубили, и о проклятствъ занедбали. А для того и правда законная въ бъду упасть мусяла. Яко же и книгы седмидесять и двохъ преводниковъ, которые съ проклятіемъ заказано, абы никако были отмѣнены, они потомъ единому нъкоторому иноземцу або пришелцу увъривши, книги || (об. 8) седмидесять и двохъ премудрыхъ мужей, предъ многими лѣты пришествіа Христова переведеные или преложеные, претворили и переницовали, и выклады ихъ откинули. Также и зряженье насхи попсовали. Кгдыжъ исперва много лътъ и по страсти Спасовъ по поровнанью въ чотырнадцатый Ilacxy овчую творили.

' Mcais, rs. 3, cr. 1-4.

рыхъ Жидовъ книгы севтчатъ. А нинъ вже попсовавши порядовъ многокроть и предъ зровнаньемъ, или въ самое то зровнанье творять и хулими суть премудрыми Жидами, яко преступницы року.

Которого безрозумства нинфшинхъ Жидовь наследуючи невоторые мулрецы свъта сего, попсовавши преданіа праведнихъ апостолъ, (9) и богоносныхъ отецъ, Духомъ Святымъ постановеные, и съ клятвою иначей никако не отмънять заказаные, — они и влятвы занедбавши поотміняли, и свою Пасху овогда напередъ Жидовъ, овогдаже позаду ихъ постановили. Хотяй бо отъ преданіа Лукомъ Святымъ постановеного лучшей своимъ разумомъ построити, певне омылиться мусить. Многие бо речи утаены суть отъ тыхъ. которые мнимають себе быти мудрыми.

Но оставивши мовить о законопреступникохъ, начнемъ слово о истиномъ празницъ спасительное Пасхи и о силъ таемницъ ея.

Время бо, въ неже Господъ нашъ Інсусъ Христосъ пострада при Пилатъ, написано есть, ижъ предъ осмію дней апріля | (об. 9) Спась распять бысть. то есть марта двадесять третего дня. О которомъ явно есть, ижъ всегда по равнинахъ съставляется, и вси порядки о состроенію пасхи пытающимъ достигнены суть. А того правила держачися, въдай, яко Христось въ томъ нароцв или зряженю пострадаль. Стережи всегда послё поровнани дня зъ ночю пасху творити, Христу подобяся. и убъжишъ безаконіа Жидовскаго, и дерзопреступленіа Латинскаго.

Но о таемницы пасхи кгды не есть рвчь краденаа, - розскрывати зачнемъ. Толко потреба зрозумъвати и реченав памятію съдержати.

Перваго бо мъсяца ищемъ, за пер- зась до тогожъ вресу, четырми връмеваго врёмени съ початку вёка сътворенаго. А первое вржия винно есть початокъ имъти день и ночъ (10) равно стоячіе. Не иншій бо початокъ пристоить первому времени, кромъ поровнанье весньное. Што не зъ нашее повъсти, едно отъ божественаго писаніа върно оказуется. Мовить бо: «съ початку сътворилъ Богъ небо и землю, а земля была непозорна або невидома, кгдыжь темность все съдержала, свету еще не будучи. И рекъ Богъ, абы быль свътъ: и стался есть свътъ. Нимъ бо свъть створень, все тма обдержала. И разлучилъ Богъ межи свътомъ и межи темностью. И нарекъ Богь свёть день. а темность нарекъ ношъ».

Смотрижъ, ижъ разлучилъ Богъ межу свътомъ, што назвалъ день, и межи темностью, сяже учиниль въ ночь. Которыхъ межею оба краи ровно творить. Все бо штоколвекъ | (об. 10) сътворилъ Богъ въ зуполномъ або досконаломъ постановенью бытности вчиниль, яко и человъка, або и отъ него жену, не дътми малими ихъ створилъ, яко нынъ отъ насъ ражаются которые ни разумомъ, ани члонками до слушнаго възрасту владнути не могуть. Но первшыхъ родоначалниковъ нашыхъ досконалыхъ Богъ сътворилъ възрастомъ, словомъ и разумомъ въ зуполнаго мужа, и въ прироженью ихъ съмена або насыны всадиль. Оть которыхъ послы преступленіа ихъ, мы тлённій раждаемся и множимся, водлугъ осужденіа Божіа въ землю зася оборочаючися; также день и ночь обое сперву спорядкомъ и ровнобытіемъ Богъ створилъ, и скончилъ въ мъру, видълъ, же есть **(11)** добро.

Потомъ вже попустилъ въ движеніе и шествіе, абы непрестаннымъ теченіемъ и шествіемъ своимъ, отъ кресу порядокъ.

ны отъ кругъ року скончавали, множачи часы и дни, и лъта, неоскудно и въчно.

А солнце и луну, яко писаніе свътчить, въ четвертый день по поровнанью Богъ сътвориль. Не инимай же, ижъ бы луну молодую сперва створилъ, яко кгды въ настатю мёсяца бываеть, ижъ жадень видъти ея не можеть. Неподобно есть. Понеже не могло бы ся то повазать скутечне, на што есть сътворена, то есть ночью справовать бы не могла, которою Богъ владнуть ей повелълъ. Сего ради досконале полную луну Богъ сътворилъ послѣ поровнанья (об. 11) въ четвертый день. Все бо што едноколвекъ Богъ сътворилъ, тогды въ зуполной бытности и порядку створиль. такъ яко быти ивло. Не пристоить бо заразомъ преръзыватися дълу або справъ, но потреба оказатися зуполне свътлому, яково есть сътворено а потомъ отивнностью своею, то есть, уналеніемъ и растеніемъ, показовати лета, времена, и розмаитость дней, и прочая. А такъ явно есть, ижъ зровнане початвомъ есть времени перваго. Што и само подобенство оказуеть водле писма: въ третій бо день повельль Богь травѣ, зелію, цвѣту и древу израсти. А то суть знакы весныные, згодне будучіе ум'ветности Божей, все по чину исправуючой.

| (12) Солнце накъ и луна въ четвертый день вже по зровнаню на свътвніе и на владность дию и ночи створены суть. Въ шестый же день, иже нинъ пятокъ отъ насъ христіянъ имянуемъ есть, сътворилъ Богъ человъка. И потомъ въ седмый день препочилъ оть вськъ дель своихъ. Въ пріидучій зась день на заутріе, ижъ есть и первый, докончену вже бывшу всему, попустиль бывати въ чинъ, то есть въ

Всего смотри, достоить бо всего разсмотривая въ памяти съдержати, и свазующее повъсти управлену быти. Створиль же Богь человека, не такъ яко иншее сътворенье, то есть быдло и звърята, птицы и рыбы, и прочая. Все бо то, яко писаніе світчить, повеліль Богъ стихіямъ або еламентамъ ||(об. 12) произвести. мовячи: «да изведеть земля душу живу водлугъ рожаю, четвероногые, то есть въ землю понившіе», и прочая. Также и водамъ рыбы плавающіе, и птицы летающіе, што все для человъка створилъ, и подъ моцъ его подложиль, яко написано есть 1: «славою и честію укоруноваль его, и поставиль его надъ справами рукъ своихъ, все покорилъ подъ ногы его, овця и волы вся, ктому и зв'врята полные, птапиство полнебесное, и рыбы морскіе» и прочая.

Человъка же, яко царя надъ всеми тыми, всяко чесно и преславно створилъ: не земли або водамъ произвести повельль, но самъ рукою своею сътворилъ, и отъ духа своего въ него въдхнулъ. Яко Давидъ <sup>2</sup> споминаетъ: «руцъ твои сътворили и збудовали ((13) мене». И Саломонъ 3: «възвратися, рече, персть або песовъ въ земли, отколя быль, и духъ вротится въ Богу, онъ же и далъ есть ему». Во яко Богъблагъ или предобръ, тако и человъка нъкако подобна сътворилъ. Не смотри нинѣщиее его грубости и недорозумвныя, но первое о немъ разумъвай устроеніе. По образу бо своему Богь и по подобію сътвориль его, абы повазаль отродкы або роды его звъздамъ подобныя. Являеть же, яко и нага поставиль его въ раи одеяніа нетребуючого, бо еще не была уковзлёзло. Прото и прикритья не потребовалъ человъвъ, и нагъ будучи не стыдился. Но яко солнце и луна освъчиваючи весь міръ и розмноживаючи часы 11 (об. 13) и дни и лъта неоскудно и въчно, своею наготою красуются, также и родоначалникомъ нашымъ попущено было родною или родячею охандожностью красоватися. Такъ великое добродъйство человъку сътворилъ Богъ, и нивгды несостарьючого въ раи жити его пристроиль, и своихъ добродействъ обфитость ему подавъ, ѝ смыслъ або чювства его водлугъ правды всего искало послушенствомъ же чьстити добродъйства училъ.

Въдьже упатруючи то Богъ, же невъзможно есть заховану быти дару имъ, не приближеніемъ и честію давшаго Бога. для того законъ або росказане уставляетъ ему на стереженье битности его, абы, наметаючи на законодавца, и помочью его, яко добрыми (14) лъкарствы устерегься; не смертелность ему захованьемъ закону объцуетъ а за преступленіе смертью запрещаеть. Человъкъ же, зазрости діаволской въру емши, преступиль законь, и во тленіе або въ зопсоване упаль есть: изгнанъ бысть изъ рая и въ розмноженье вдался скотскымъ животомъ живучи, безбожности и блуда пріимованіемъ невъздержанъ бысть. Сего ради и пророды въпіяху о предбывшей достойности и о санъ его. Также и о спаленіи его отъ сана, мовячи 4: «человъкъ въ чести будучи не зрозумълъ, прилучился въ звърятомъ безразумнымъ и стался имъ подобный».

яко и нага поставиль его въ раи одёяніа нетребуючого, бо еще не была укоризна или досажденіе на обличье его Отчею волею, ((об. 14) въстаніе пад-

Псал. 8 (въ подл. опечатка: 50), ст. 6-9.
 Псал. 118.
 Екклесівстъ, гл. 12, ст. 7.
 Псал. 48, ст. 13.

шему подати, и истлъвшее преступленіемъ естество человіческое бесмертіемъ обновити, и своею страстію первый образъ и подобіе поставити. А хотя утантися князя тин въка сего, умышляеть время полобное на исцъленіе съкрушеному, събираеть всь нароки, еже ся именуютъ порядки перваго времени, яко было съ початку века сътворено: равнины весныные, яко початокъ року, четырнадесятый луны по равнинахъ, яко первый мъсяць, шестый день пятокъ, яко въ той человъкъ създанъ бысть, и седмый денъ суботу, яко въ той по сотворенью всёхъ справъ своихъ отпочинулъ Богъ. Тые всв порядкы въ страсти распятіа своего единородный Сынъ Н (15) Божій Господь нашъ Іисусъ Христосъ въ едино събравши, пріемлеть всего врѣмени на обновленіе: занеже самъ есть перваго врѣмени справцею, подобаетъ ему и упадлому сему быти направителемъ, на исправленіе всего рода, и нриводится самъ въ страсть волею. Рабу съгръшивину, біенъ бываеть владыка неповиненъ. Который всего времени на обновленіе пріемлеть, которое первый и на създание принялъ, абы и кончина згодна съ початкомъ ся оказала. Понеже и връмя въ созданіе перваго человъка чисто поставиль, которое потомъ осквернилося преступленіемъ самимъ преступившымъ. И эопсованъ и сквернавъ вже и прочій въкъ показалъ. О чомъ апостолъ 5 споминаючи, такъ пише: ижъ речи створеные 1 (об. 15) зъ иногымъ желаніемъ ожидають, абы ся оказали сыны Божін, кгдыжъ прожности подданы суть речы створеные недоброволие, упадлого повстанье указалъ, и рода отно для того, который ихъ поддаными новленіе, и оглавленіе объявилъ. Сего

ижъ и само створенье высвоболится зъ неволи скаженья въ свободу чядъ, есть, дътей Божінхъ. Вымы бо, нжъ вся тварь съ нами съвоздыхаеть и съболѣзнуеть даже до нинѣ, и не толко оные речи створеные, но и мы сами въ собъ въздыхаемъ въ сыны способенья, ждуще выбавенья телу нашему. Упованіемъ бо, то есть надѣею, збавени есмо; а видимое не есть надъя, еже бо видитъ кто, для чогожъ и надвется. А если чого не видимъ, надвемся, терпливостью ждемъ, и прочая.

(16) Самое теды первое врѣмя на исправленіе челов'вку, Господь нашъ Іисусь Христось приняль, абы сь тымь и чистостью, што отъ страсти своея и прочій въкъ отъ верха обое чисто явиль, и въ томъ все оказалъ и отновене человвческое, и ввка чистоту, и направителя и съдътеля роду, отъ самыхъ временныхъ или роковыхъ прикладовъ або кшталтовъ ясне указуетъ. Когорое бо первое връмя, или который може быть верхъ або початокъ перваго времени, кромъ равнины, яко ся вышей о томъ показало. Понеже бо первое сътвореніе человіческое по равнинахъ въ шестый день; кругь же лунный, и тый по равнинахъ въ четвертый день есть сътворенъ. А ижъ упадокъ человъку грехомъ стался, того леля и направене 11 (об. 16) его и поновленье въ порядку създаніа его въспріничеть, и равнины, и четвертыйнадесять по равнинахъ лупный, и шестый день, въ онь же человъка сътворилъ, и седмый, въ который отпочинуль, въ едино время събраль, абы всеми зряженьми тыми учинилъ въ надѣю или на упованіе, ради и апостолъ 6, то оглавленіе обы-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Римл, гл. 8, зач. 98. <sup>6</sup> Ефес. гл. 1, зач. 217 (въ подл.: 216), ст. 8—10, РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

мовячи: «въ всякой премудрости и разсказавъ намъ таемность волъ своеа, водлугъ доброволенства своего, што быль впредъ постановиль въ собъ. въ прозрънью выполненья вубменъ. оглавити все о Христъ, щто есть на што есть на земли» небеси, и . квропп

Видите || (17) добре, како оглавленіе земленыхъ поведаеть къ небеснымъ, отъ упадку, который презъ человъка стался откиненьемъ его або отступленьемъ отъ ангельскаго благочестіа. Яко ся вышей о томъ пророческое слово приточило, ижъ человъкъ въ чести сый не разумъ, приложися скотъхъ несинслыныхъ, и уподобися имъ.

Празникъ бо спасителнаго дня Пасхи всему спасенію нашему главизна и локончене або съвершение, и скрытой таемницы Божіей обыявленіе. Яко самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, на крестъ висячи, повъдалъ: «свершися» 1. И апостолъ <sup>2</sup> пише мовячи: «премудрость пов'ядаемъ въ совершеныхъ, або о досконалыхъ, а премудрость не въка сего, ани князей въка сего погыбающыхъ. Но повъдаемъ премудрость Божію, (об. 17) въ тайнъ скрытую, иже отходилъ. предуставиль Богъ, прежде въкъ въ мови: «Господи, услышахъ слухъ твой,

являючи бывшее Богомъ, споминаетъ, шла кончина лъту (то есть, выполненье часу оное таемницы въ Богу скрытое) посла Богъ Сына своего» и прочая. Понеже бо неудобъ або нелатвъй времена предречение впалати или сходитися могуть водлугь перваго (18) вшталту въ единой нелъди або тыйдню.

Присмотрися пилно, яко и она перваа недёля, што въ сътворенью свёта. въ которой были и равнины заперва, потомъ полную луну, въ четвертый день сътворену, и шестый день, въ онже създанъ бысть человъкъ, и прочая. Но не завжды такъ можется трафляти или случати, яко неудобно есть въ единой недали въ первое устроение тые зряженя въ едино събрати. Прото стека. нію или събранію ихъ, къ строеню страсти своеа Христосъ Спасъ наигь требоваще, абы предреченое оглавленіе оказаль. Того деля многокроть ищемъ Жидами убіенъ быти; але ижъ еще стеканіе врімень тыхь вышей реченыхъ не было припадло, тогды уходилъ 11 (об. 18) или збъгалъ. Яво маемъ въ ечангеліяхъ о томъ писано. ижъ кгды хотвли его поимать Жидове, тогды Христосъ Збавитель нашъ

А тую таемницу грубые и малоумславу нашу. Которое премудрости ни ные мнимали страхъ, якобы боячися хто отъ князей въка сего разумълъ. муки уходити мълъ. Но не былъ страхъ. Еслибы были розумели, не бы были але заховане стеканья порядковъ. Самъ Господа хвалы распяли». И пророкъ <sup>3</sup> бо свёдётельствуеть мовячи <sup>5</sup>: «яко азъ душу свою покладаю, абыхъ зася взялъ и убояхся. «Господи, разумъхъ справы ю; никтоже възметь ю отъ мене, но твои, и удивихся, посредъ двою жи- азъ полагаю еа о себъ. Область имамъ вотну увъсися, внегда приближатися положити ю, и владность мамъ зася лътомъ познанъ будещи, внегда прі- приняти ю» и прочая. Если бо бы идеть врвия объявишся». Тожъ и апо- самъ душа своея положити не хотълъ, столъ 4 споминаеть: «кгды, рече, при- тогды жаденъ бы его къ тому принево-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іоан зач. 61. <sup>2</sup> 1 Кор. гл. 2, зач. 126, ст. 6—8. <sup>3</sup> Авак. гл. 3, ст. 1 -2. <sup>4</sup> Галат. гл. 4, зач. 209 (въ подлян.: 200), ст. 4. 1 Іоан. гл. 10, зач. 37, ст. 17-18.

врѣмена всея недѣли еже въ первое сътвореніе, и равнины, (19) и полную луну, и пятовъ, въ оньже мёдъ утерпъти, и въ страданию отновлению оказатися зшедшимся порядкомъ, тогды вдаль самъ себе въ страданіе, и възведши очи на небо и рекъ <sup>6</sup>: «Отче. пришоль есть чась, прославь Сына своего, да и Сынъ твой прославить тя». И къ ученикомъ рече 7: «пришолъ есть часъ, абыся прославилъ Сынъ человъческий» и прочая.

Такъ прилежно абопилно было единородному Сыну Божію вся врёмена первая, въ которые създанный упаль человъкъ, збирати, и о направленію връмени, и о отновлению человъческаго рода самому подыйти слученья порядокъ потребно будучи въ таковой речи. Сего ради часу страданіа или расиятіа. равнины, яко верхъ або начало. (106.19) врѣмени захаваны сутъ. Первѣй сихъ равнинъ, жебы день не былъ темностью будучи. И не есть годно вийсто дня въ темности предъ поровланьемъ пасху творити, и направляти упадлое. Бо ани первый человёкъ въ темности, но по сотвореню свъта послъ поровнаня дня, въ шестый день създанъ бысть, и яко до весныныхъ равнинъ темность болшей свёта збываеть, а по равнинахъ премогаеть ночи, день вже растучи, -- потреба бо и страсти бывающей на направленіе въ томъ же строеніи явитися, въ которомъ свъту благовърја годно есть расти. Но равнины въ стравый человъвъ въ той създанъ бысть.

лить не възмогъ. Сего ради собравши яко и водле преданія церковнаго въ шестомъ часв читаемъ: «иже въ шестый день же и часъ, на креств пригвозди, иже въ раи дерзновеный отъ Адама гръхъ. А седини день, суботу, писаніе на покой пріимуеть, такъ мовячи: «и престаль Боть оть всёхъ лъль своихъ, и осветиль его». Также и Господь нашъ Інсусъ Христосъ, едино оглавление здёлавъ, въ нятокъ пострадаль и докончиль дёло о направленію упадлого человіка, а въ седмый день отпочинулъ, и тривалъ въ сердпу земли, абы тымъ, которые въ адъ, свободу мученіемъ своимъ даровавъ. Яко и самъ рекъ 8: «Отецъ мой дълаеть и досель, и азь дълаю». Въистину бо нынъ престаль есть отъ всёхъ льль. 11 (об. 20) хочь же все быль Господь Богъ по достатку сътворилъ, и скончиль въ мъру, такъ яко што мъло быти. Але человъкъ преступленіемъ своимъ зася причинилъ дъла Богови, яко все знову оглавити и отновити мусяль, кгдыжь упадокь человачій оть проступства оказался. Того дёля зася оставало дъло Богови, еже на исправленіе възвращати, яко и о сліпорожденномъ, которому очи отворилъ рекъ 3: «ни сей съгрѣшилъ, ни родители его, але абыся оказали дела Божіа на немъ. Мнѣ бо подобаетъ дѣлати дѣла того, который мя послаль». Въ распятіи бо сотвориль, ижъ выбавиль погибшаго человъка; якоже въ день Пасховыа суботы престаль оть всехь дёль, такъ ижъ ни единому вже дёлу оставающу сти захаваны суть, для оглавленіа пер- | || (21) въ наше спасеніе, яко и самъ ваго връмени, и пятокъ за то, ижъ пер- на крестъ висячи рекъ: «съвершися».

Сего ради и святаа соборнаа церковъ И при (20) стояло, въ который день съ- не туне приняла пъти на вечерни сузданъ, въ той и направити упадлого, боты Великоа сице: «Днешній таемне

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Іоан. зач. 56. <sup>7</sup> Іоан. зач. 42. <sup>8</sup> Іоан. зач. 15, гл. 5, ст. 17. <sup>9</sup> Іоан. гл. 9, зач. 34, ст.

великій Мочсей выобразуючи мовиль: благословилъ Богъ день седиый, се бо есть благословеная субота, се есть упокоеніа день, въ оньже почи отъ всёхъ дёль своихъединородный Сынь-Божій, онъ же на смерть съ прозрѣны плотію почивъ, и въ еже бѣ зася вротился воскресеніемъ, даровалъ намъ животъ въчный». Седмый бо день или, субота Моусвемъ пронареченый, образъ бъ или кшталтъ суботъ, въ нюже Христосъ плотію уснуль, и въскресъ тридневно.

Како бо рцвте ми въ шести дняхъ по сотвореню всего отпочинулъ Богъ въ день седмый?! | (об. 21) Запеже безтвлесно есть божество, працы и притомности не иматъ, и отпочиненья не требуетъ. Но Господъ нашъ Іисусъ Христосъ, еже бо бѣ пребысть Богъ сый истиненъ, и еже не бъ пріать, человъкъ бывъ человъколюбіа ради, абы человъка обоживъ. Сего ради отпочиненье то или суботство, о которомъ Мочсей мовилъ, прилично або свойствено самому толко Сыну Божію, который, справивши все, яко Богъ съвершеный и человъкъ досконалый, отъ працы опочинулъ. И тень або кшталть старый паденья челов вческаго истинымъ отпочиненьемъ своимъ скончивши, абіе, то есть на-тыхъ мѣстъ, въ едину отъ суботъ являеть свътъ въскресеніа. Тъй бо есть въ истину «святый день единъ, суботамъ царь и господь, || (22) и празникъ всвиъ празникомъ», о немъже и пророкъ Духомъ Святымъ провидя рекъ ¹: «сій день, егоже сътворилъ Господь, възра- ти, отъ вечора свстити начинаетъ, дуемся и възвеселимся въ онь». Якоже не и въ канонъ великодномъ поючи с бо тогда изначала, всю тваръ сію ви- минаемъ: «сія спасителнаа нощъ сві димую Богъ отъ небытіа въ бытіе въз- зарна, світоноснаго дня». Марко пи

водя, прежде всего врвмени сій ед день начаткомъ чювственаго. то видомаго свъта показавъ, тако и н Господь нашъ Інсусъ Христосъ возн оть наденія человіка къ спасенію, день начаткомъ разумнаго въскрес представиль. А скончаніе оное вет суботы ечангелиста споминаючи т мови 2: «въ утрійже день, иже есті иятцъ», котораго ижъ Жидове для учтивости росказили, ктому не назы еть суботою. И Марко такожъ мови «и минувши || (об. 22) суботв», есть скончавшися отпочиненьемъ Х стовымъ, которому образомъ или вгурою была. Яко апостолъ <sup>3</sup> споме чижь ветхая мимоидошя, и се вся ша нова». О суботь бо си продолжило, для

гомераскыхъ проклятыхъ еретикъ, торые въ нинфшніе врфмена възники ши, богоубійцамъ Жидомъ подоба суботствують 4; о свётлемъ же и п священомъ дню въскресеніа. Xри Спаса истинаго Бога нашего, ясно съгласно всв ечангелистове усугубяв или повторяючи рекоша. Матеей пи «въ вечеръже суботный свитаючи, едину отъ суботъ», то есть въ недъ та бо толко едина суботамъ царь Господь. А вечеръ мянуе ночъ недъ ную, освитаючую на недёлю: отъ чора бо всегда день начинаемъ ес (23) яко писаніе глаголеть: «быс -рече, вечоръ, бысть утро, день един Якоже и святаа съборнаа Въсточ церковъ, обходя господьскіа празни и святыхъ угодниковъ Божінхъ па

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Псал. 117. <sup>2</sup> Мате. гл. 27, зач. 114, ст. 62. <sup>2</sup> 2 Кор. гл. 5, зач. 180, ст. 17. <sup>4</sup> Ам rz. 6.

«и зѣло рано въ едину отъ суботъ пріидоша на гробъ», истинному разумному солнцу Христу Богу нашему въ душахъ нашыхъ мысленый свёть въскресеніа въсіавши, по апостольскому гласу 5: ∢въстани, который спишъ, и въскресни отъ мертвыхъ, и освятить тя Христосъ». Тиа бо вже нечестіа отбъгла. И пакы тъй же еуангелисть повторяеть мовячи: «въскресъ Інсусъ заутра, (об. 23) въ первую суботу». Въистину бо перажя бъ, и таяжъ едина початкомъ свъта чювственой или видимой сей твари, такожь и разумному въскресенію. Лука пише: «въ едину же отъ суботъ звло рано приндоши на гробъ». Іоанъ такожъ пише: «въ едину отъ суботъ Маріа Магдалыни пріиде заутра, еще сущу тив на гробъ. И повторяя тъй же рече: «сущу позднъ въ день тъй въ едину отъ суботъ». Такожъ и въ Двяніяхъ Апостольскихъ 6 писано: «въ едину отъ суботь събранномъ ученикомъ преломити клѣбъ».

Но не еретикомъ подобяся о простомъ хльов здв ся розумьти, не о простомъ бо хлебе зде споминаеть, но о причастіи Тѣла Христова, яко апостоль пише: «хлівбь бо, егоже (24) ломимъ, не общеніе ли есть Тѣла Христова» и прочая. Тамже споминаеть 7 и о свъчахъ, ижъ ихъ много было въ горницы; также и о складанью милостыни учить, абы завжды по единой отъ суботь складали.

Но оставивши еже о суботь повъсть, пакы о пасцъ речемы.

Якоже предрекохомъ, ижъ водлугъ первое твари по равнинахъ и въ полобъ пасцъ исполнилъ, законную или образную овчатю скончиль, и своей начало положилъ.

- Есть же въ семъ и другое чюдо, за што полнота луны захавана въ страсть Господию? Провидя бо, яко Всевидецъ Богъ, ижъ въ страсть или страданіе его солние померкити и тма по всей земли быти мъла, да жебы не мнъли погани или 11 (об. 24) Еллини, бавачіеся ремесломъ звіздочетнымъ, абы подъ бъженемъ луны подъ солнце свътлость солнечьная закрила, и тымъ такъ превеліе знаменіе Господне откинути мвли. Понеже бо въ настатью луны гибель, еже есть зативне, солнца случается, егда луна, подшедъ солнце, зачимъ минетъ, заслоняетъ. Но въ страсть или распятіе Господне нолной сущи лунь, и разно далеко супротивъ солнцу стоячой, всякымъ способомъ солнечьнаго свъта закрыти не мож[е]ть, - прото явно, ижъ чюдо или знаменіе Божіе явися, суду мерзость богоубійцовъ Жидовъ показуя. Сихъ дёля всёхъ древняа порядки о новой страсти Христосъ съблюдь. Того деля и мы захавываемъ вся времена на у||(25)казаніе тайныхъ мыслей подобенство держачи. Но Христосъ Спасъ нашъ, истотную творя пасху, избавити воистину хотя всёхъ насъ отъ належащаго суда, яко о истинной и Господьской пасцъ вся предреченая връмена извъстно въ едину недълю по древнему събралъ, абы оглавленіе истотное сътворилъ. Але ижъ немогутъ такъ уставичне водле подобенства истиное Пасхи Христовы, нарокы или порядки збиратися, — прото мы, колко сила есть, творяще подобенство временъ, въмъсто збираемъ извъстное или досв'ятчоное устроеніе временъ, ноту луны Христосъ единою трапезою первообразной Пасцъ Спасовъ попустивше. Зане единою оферовану единородному, и доволну бывшу настроеніе уже бо ((об. 25) не человъкъ, но

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ефес. гл. 5, зач. 229, ст. 14. <sup>6</sup> Дѣян. зач. 43. <sup>7</sup> 1 Кор. зач. 164.

самъ Спасъ распятіемъ, или 'страданіемъ своимъ оферованъ бывъ, истиное жертвы хлюбь и чашу подобенство подаеть, тело наприснее свое и кровъ невымовными выповёданьми сътворяа и повелъвая сими образы Пасху творити. Погожаючи теды водле подобенства, и връмена подобенству збираемъ, колико можемъ, и равнины, и четвертыйнадесять луны, и три дни вивсто съвокупляючи. Спасъ бо истинною Госпольскою Пасхою своею показаль прогонительство належащыхъ на насъ элостей, и бъсовъ и идолослуженія, и отъ всякого згиненья освободиль родь нашь. и на въспріатіе блаженствъ съдълаль. Поневажъ бо повелълъ въ времена [1 (26) въ страсти бываемыя, и намъ тому полобячися творити. водлугъ кшталту намъ даного, мовячи: «се творите въ мою память».

Въ истинну на всяко лето, по тыхъ же равнинахъ бываемое, на спасеніе всвхъ насъ, и на отвращение прибывающыхъ злостей, и на причастіе небесныхъ Іисусъ Христовыхъ даровъ, Спасу подобячися, Пасху творимъ о свътлости всего мира, то есть, послё поровнанья свёту паче тмы изобилующу. А съ тое причины невъдомость проклятыхъ еретиковъ и скверныхъ богоубійцовъ Жидовъ о таемницы Пасхи откинухомъ, пріимуючи уставне вмісто того равнины весныные, и ищущи четвертогонадесять луны, иже по равнинахъ, яко и прежде ||(об. 26) въ четвертый день сътворена бъ. И втому пятка и суботу, и недвлю, яко тезоимениту Господеви, Саваовъ бо Господь силамъ толкуется, такоже и едина отъ суботь, бо тогды EBULIO.

Того ради и самъ Господь нароки или порядки тые захаваль, абы ноказаль тьнь или кшталть овчать при Христв свончанаго, егоже законъ Пасхою именоваль, въмвсто котораго въ то врвия благо себе Інсусь Христось на заколеніе жертву принесь.

Смотри: зневолене речи для показаня истины! Росказаль Мочсей въ первый мёсяць въ четвертыйнадесять дуны оное овча закалати, которое (27) пророцы образомъ им вшталтомъ Спасовымъ именуючи оповъдали. и прикъ самому Іисусъ Христу притыкали, мовячи: «яко овча на заколеніе приведеся, и яко агня предъ стрыгущымъ его безгласно», и протри. Прото сего видъвши Предтеча волалъ, показуючи палцемъ: «се есть агнецъ Вожій, взимаючій грѣхи всего Кгдыжъ вже часъ приспълъ, прингедшу ясному, престати знаменаному, не иншій бо порядокъ захавалъ Христосъ. но овчатье заколеніе, аби въ того мъ-. сто свое волное приведение на заколеніе ясні оказаль. Того діля совокунляеть времена, яко ся вже рекло, и присифваеть къ пятку четвертыйнадесять луны, въ няже законъ повелъваеть къ вечеру и между вечера овча (об. 27) закалати. И день тоглы и часъ заколеніа захавываеть Інсусъ Христосъ. День бо пятокъ, въ который създанъ бысть человъкъ, а часъ девятый. въ который овча закалано, яко въ той издыхаеть Христосъ. Яко въ церковномъ порядку читаючи вызнаваемъ: сижъ въ девятий часъ насъ дѣля плосмерти скопітоваль». Въ Tiro часв, въ которомъ еяже недёлею называемъ, по Господ-закалано, въ иятокъ Спасъ предалъ ню имени зовется: та бо толко едина духъ, и витсто кшталту або твию заесть встиъ празникомъ царь и господь, коннаго, истинно самаго себе принесеако са вже о томъ всемъ вышей по- ніе показавъ, и отновенье съчетаніемъ или събраніемъ временъ явне сътворилъ. И такъ мусяло быть силно потреба принесеніа вивсто овчате, самаго себе Христу, ижъ и празнику будучи насхи, не возмогли Жидове, для учтивости празника, (28) отложити своей гиюсное мерзости. Чого ани бы были сътворили. Но единаковою волею на зависть устремившися или спикнувшися, маючи судъ, помагаючій въ спивненю своему, яко для зависти ани въдати могли, ижъ ся то дветь къ явному открытью принесеніа Христова.

Реклася вже и о полной лунъ причина, што въ страсть Христову, поневажъ таковое мерзености не терпячи, солнце померкло, и отъ шестаго часа до девятаго своа лучи або промени, власне яко очи, отвернуло, не могучи зрѣти досажденіа творча, отъ богомерзкыхъ Жидовъ бываемаго, и темность была по всей земли. Полная бо луна въ страсти Христовъ наменена есть, абы не мпимали (об. 28) Едлини гибели солнечное подъ теченіемъ или подъ итіемъ луны, яко ся вышей о томъ поменило. Но толь далече отстоячи лунь отъ солнца, мусять тые, которые признати, ижъ для пострадавшаго, тмв оной бывши. О которой тмв, отъ шестаго часа, водлугъ еуангелское исторін, въ страсти Спасовъ бываемой, и пророческіа гласы упрежая, вопіючи мовили 1: «и будеть въ день онъ, глаголеть Господь, зайде солнце въ полудив, и смеркиется въ див светъ», и прочая. А поневажъ сему дню раздълятися то светомъ, то темностью, о чомъ и другій пророкъ г рече: «и будеть въ день онъ, не будеть свъть, но зима, и мразъ будеть дня единаго, (29) и день тъй знаемъ есть Госпо-

домъ, и ни день, ниже нощъ, и въ вечеру будеть світь». Весь бо тоть день, яко розный, чинить отмённостью свёта и темности. А ижь пророкъ въпість, яко зайде солнце въ полуднъ, еслибы кто тому не върилъ, если истотне было то въ распятіе Христово, или ни,тогды то предъ очима каждого, што и теперъ явно есть, видячи великіе знаки, отъ которыхъ устроеніа зрящи збываемыя, яко и доднесь держится або наследуеть Жидовъ, водлугъ гласу пророческаго оть Господа съ яростію или запрещеніемъ глаголющаго, страсть Христа Спаса нашего прекладаючи, и беззаконіе Жидовское на ихъ самыхъ выскладаючи, рече: «зайде солнце вы полудни, и смеркнется (106. 29) въ день свътъ, и преверну празникы вашя въ жалость или сътованіе, и вся пъсни вашя въ плачь, и възложу на всякъ хребетъ власяницу, и на всяку хвалу или главу гольніе или лысину, и положу, яко жалость възлюбленнаго, и сущыхъ съ нимъ, яко день болѣзненый».

Еже бо зайти солнцу въ полудни ремесломъ звъздочетнымъ упразняются, знакъ положилъ переверненье празниковъ Жидовскыхъ на жалость, и песней ихъ на плачъ. А то все мови Богъ для възлюбленнаго учинити. Таково бо, рече, сътованіе или жалость будеть, и такова бъда суда, яко коли розмърнить противъ достоенства възлюбленника отъ досаждаемаго.

> Присмотрисяжъ пилно, если не отъ того часу, яко утеривлъ Христосъ, всв тые утиски или утрапеня ||(30) не наследують Жидовъ? если песни не на плачъ? если солнце имъ не зашло въ полудню, кгдыжъ слепота ихъ огорнула, яко и до днесь оставивши истоту за тенемъ гонятся? Если толко зрозумъть всхочемъ великое чюдо, ижъ празникъ пасхи, яко главизну всъмъ праз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Амосъ, гл. 8. <sup>2</sup> Захар. гл. 14.

никомъ, обезчестили и разорили пропятіемъ Христовымъ, въ празникъ бо пасхи распяли Христа. А то есть празникъ первый по высвобожденю ихъ зъ Египта отъ работы Фараоновы. Также и суботу завистію на убійство Спаса нашего устремившися росказили. Яко еуангелиста пише 1: «въ утрій же день. который есть послё пятку, събравшися Жилове къ Пилату мовили» и прочан. Того дъля суль Божій преложиль въ сътованіе (об. 30) або въ жалость празникы ихъ. Римляномъ нашедшымъ, а Жидомъ всвиъ убъжавшимъ, власне яко змовившися въ самые празникы, яко у исторіи пишеть, ижь оружісиь, огнемъ, гладомъ и плачемъ непотребнымъ суть скончани, и яко толикыми злыми обстоими, явие збылося преложеніе празниковъ въ сътованіе, и пъсней въ плачь, яко тому всему збывшуся, предъ очима каждого суть знаки и скутки заштья солнечьнаго въ полудни. По двъ бо лътъ рать или валька осътованныхъ обляженьемъ Жидовъ погубила, яко и до днешняго дня сътованя Жидовская земля продолжилася. Гав бо есть церковъ? гав священичество? гдв прибъжище? гдв законный градъ? Изали ((31) не все згинуло, все отышло, все зъ кгрунту разрушилося, все зашедшу солнцу въ жалость превернулося? Прежде бо, егда бъ время твнь преидущаго добра закономъ повелъваемый выполняти, они супротивляхуся, и отступаючи отъ Бога сыны и діцеря своя б'есовомъ пожирали, яко пророкъ з мови: «проливали кровь неповинную, кровь сыновъ своихъ и дще-

проминуло, тень законная прошла, а благодать истиннаго свёта осіала, они зася супротивляючи истинив, чого первъй, кгды тому връмя было, черезъ пророкы приводими будучи, и черезъ розмантые караня примушаеми, ((об. 31) полнити не хотели, - то ныне, кган вже отнюдъ того непотреба, отъ чого все писаніе святое завстегаеть и отворочаеть, они также кгвалтовнымъ уноромъ своимъ выполняти покущаются. О которыхъ Стефанъ Первомученикъ споминаетъ мовячи <sup>3</sup>: «твердаго нарку и необрѣзани сердцами и упима, вы всегда Луху Святому противитеся, якоже отцы вашы, тако и вы. Кого оть пророкъ не изгнали отцы вашы, и убили провозвъстившая о приштью правеннаго, которому вы нынѣ предатели и убіѣцы бысте, што приняли есте законъ повельніемъ ангельскымъ, и не захавали есте». И пакы пророкъ 4 отъ лица Господня рече: «позналь воль стежавшаго ѝ, и осель ясли господина ((32) своего, Іизраиль же мене не познать. и людіе мои не зрозум'вли мене». И дальй мовить 5: «кто сего ищеть або потребуеть зъ рукъ вашыхъ? ходити надто по двору моему не будете. Новомъсячіа вашя, и суботы, и великодня не примую; пость и празники ваши възненавидела душа моа, сталистеся мнѣ до сытости» 6. Прежде бо, кглы были у полонъ, яко пророкъ 7 споминаеть, до Вавилону ведени, просили и примушали ихъ Вавилончикы, абы нъъ пъли отъ пъсней Сіонскихъ. Они вымовлялися, ижъ не есть на то мъстие. не есть кивоть, ани храмъ святаа свярій, и обличающыхъ або завстегаю-ітыхъ, въ которомъ толко то, а нигдѣ щихъ ихъ отъ того пророковъ забива- индъ, призвоито пъти. И мовили: кали». А теперъ, вгды вже връмя оно во маемъ пъти пъснь Господию на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мате. зач. 114. <sup>2</sup> Псал. 106. <sup>2</sup> Деян. зач. 17, гл. 7, ст. 51—53. <sup>4</sup> Исаія, гл. 1, ст. 3. <sup>8</sup> Исаія, гл. 1, ст. 12, 14. <sup>6</sup> Іерем. гл. 6; Амосъ, гл. 5. <sup>7</sup> Исал.36.

кгды бывали въ чюжыхъ земляхъ заведены, хочъ бы и на далшіе льта, въ молчаніи трывали, поколь ажъ до земли своеи были привернени, и храмъ святая святыхъ знову направили. Яко маешъ о томъ писано въ книгахъ Ездриныхъ первыхъ и вторыхъ. Тъню бо законному, или фикгурѣ, што о истиннь, еже есть о Христь Спась нашемь, значили, яко то дочаснымъ, и връмя и мфстце въ Герусалимф толко, ани гдф индъ уставлено было, нынъ пакъ вже за безочество и злостивый упоръ Жидовскій, Богу попустившу містцу оному святому Іерусалиму до основаніа разоритися, и поганы съобладаему быти. Не заеже бъ оному мъсту злу или сквернаву быти, [(33) о которомъ-пророкъ 8 споминаеть: «выбралъ Господь Сіона, и позволиль его ку мѣшканью собъ. То есть покой мой въ въкъ въка». Но абы твию законнаго, который вже о Христъ пересталъ, большъ не отновяли, а благодать Божіа погаными, ани всякымъ плюгавствомъ не бываеть осквернена, яко маемъ прикладъ о кивотъ Господнемъ, которому случилося отъ иноплеменникъ плънену быти. О чомъ и Великій Василей въ первомъ предсловію своемъ, емуже начало «Бога благаго благодатію», споминаеть, яко ани Израильтяномъ, ниже самимъ іереомъ всьмъ, ани завжды прикасатися, ани приступати възможно было, ани мъсто прилучшееся того подимало. Тъй нъколи руками нечестивыхъ индъ пренесенъ (об. 33) и въ мъсто святыхъ мъстъ, въ идолскыхъ храмъхъ становенъ. Яко и самому тому имени Божему иноплеменницы насмѣвалися и

земли чюжей? (об. 32) Якожъ завжды, имъ кивотъ Господень отъ земли своее Филистимское въ землю Израильскую. за муку его въ нагородъ нъкоторые сосуды сребренные даровали. За все же то мало что або ничого не пострадали. Внеглаже отъ иноплеменникъ кивотъ . Господень възвратися, и въ предълы Израильскіа до Веосамы достиже, тогды толко зато, ижъ нѣкоторые, радуючися зъ навращенья его, въ скриню наглядали, пятьдесять тисячь и седмьдесять мужей Израильскихъ смертію поразилъ 9. И потомъ, кгды Давидъ царь и пророкъ оттоля кивотъ Господень на иншее (34) мъстце преносиль, Озію Ам[и]нодавля, хотящаго поддержати, внезапу смертію поразиль. Также и о святомъ Іерусалинскомъ мѣств розумвти можемъ, попускаючи то недовъдомей премудрости Божіей, которыми онъ толко самъ въсть сулбами сія творить. И доброе бо недоброму не бываетъ на добро. Аще и погани царствомъ земнымъ владнутъ, и мъстца оны святые облержать, но върою христіанскою единъ царь царующій Христосъ Богъ обладаеть: кого милуеть, того оть въчное мукы изимая, дочасне караеть, и яко отецъ въ сыну благоволить; а погановъ и еретиковъ и безбожныхъ заровно Жидовъ, попускаючи имъ зъ святыхъ речей наругатися и блюзнити, на въчную муку || (об. 34) хаваеть.

Но аще и Господь оному мъстцу святому граду Іерусалимскому того дёльна разоритися попустиль, абы втому Жидове попудницы, то есть теню старого закону отновяючи не полнили, которого Христосъ Спасъ нашъ приштьемъ и ученіемъ своимъ прожнимъ учипоругали. Занеже внегда възвратити ниль 10, - еднакожъ діаволимъ совътомъ,

<sup>8</sup> Исал. 131 (въ подл. 133), ст. 13—14. 9 1 Царств. гл. 5 и 6. 10 Ефес. зач. 221. PYCCRAS HCTOPHYECRAS BHBSIOTERA. 28\*

воторый съ початку и до скончаня света запираеть Сына, тогды 4 Отка врагъ и ненавистникъ добра роду че- масть. ловіческому есть, прельстивши нівоихъ отъ началствующыхъ и старейшинъ христіанскихъ сребролюбіемъ, не толко на единомъ мъсть, яко первъй было толко у Ерусалинъ уставлено, но нынв и на многыхъ мвстцахъ съзидающе капища, и свои попудные и богомерзкіе ереси, и тіня писаніемъ святымъ отречения, | (35) и черезъ пророкы заказаные отновляють и выполняють, на соблазнь невоимъ невежамъ и неутверженымъ въ христіанъхъ. Для чого апостолъ 1 споминаючи такъ пишеть: «се ты Жидовиномъ именуешся и отночиваешъ на законъ. Научая иншыхъ, чему себе не учишъ? Оповъдаешъ не красти, самъ крадешъ. Мовишъ не прелибы діяти, а самъ прелюбы дівешъ. Врыдишся идолми, а святаа крадешъ. Иже въ законъ хвалишся, то самъ преступленіемъ закона Бога безчестуешъ> н прочан.

Крадутъ бо Жидове уставичне христіань, не толко мастности ихълихвами, мытами и иншыми фортельми вылужаючи, но и заводячи блюзнерствомъ своимъ, отъ духовнаго добра обнажаютъ, (об. 35) то есть отъ царства небеснаго и отъ ласки Божіей отдаляють. Также и чржоложать или прелюбы творять, милуючи маетности или жоны и дёти або всякую речъ створеную, болшъ нижъ Бога. Всякій бо милуючій, которую колвекъ речъ створеную наче Творца Бога-предюбольй и идодопоклонникъ именуется.

таковый, писаніе пов'ядаеть, который ся обиталище з, а не толко то, но и са-

Также и въ законъ квалячися, преступствомъ закона Бога безчестятъ. Кгдыжь законь въ Христу отсываеть и BO BCENT TOTO CIVXATH HOBELTBRETT AND самъ Христосъ мовить: «если бысте върили ((36) Моусею, върили бисте и мив. тъй бо о мнѣ писалъ». И далей мови апостоль: «имя бо, рече. Божіе для васъ въ народъхъ блюзнено етъ>.

Въ истину бо худимо или блюзнено есть, не толко Жидами, но и ивкото-рыми христіаны, посполитуючими съ ними, которые не толко абы ся скверными Жидами, яко богоубійцами, брыдити міли, но и надъ подручниками своими властельми ихъ поставляють, и христоименитыя люди, честною кровію Христовою откупленые, запродаючи имвнья свои Жидомъ поневоляють. Бо еслибы который отець, видячи сына своего любимаго, отъ кого безчестуема и закалаема, моглъ ли бы съ таковымъ убійцою лань и посполитоване мъти? Мнимамъ. ижъ всякымъ способомъ (об. 36) таковаго за пріателя и посполитника собъ нъкгды мъти не може, але за врага и противника. И каждого отъ слугъ своихъ, который бы съ таковымъ обцоваль, за здрайцу и отступника своего разумф[е]ть. Штожъ пакъ таковые пострадати имуть, которые съ противниками, не человъчими, но самаго Бога врагами посполитують? Таковін бо сполечне съ ними, единороднаго Сына Божіа распинають, и съ него ся нару-Тавожъ брыдячися идолми святое гаютъ. Поневажъ богопротивныхъ Живрадуть, то есть хвалу Сина Божіего довъ капища, або лукавие ихъ соньотмечють и запираются его. Всякій бо мицы, яскини разбойничи, б'есомъ суть

мыя тёла и души ихъ, водлугъ Златоустаго словъ, въ истину бъсовомъ жилище, кгдылъ вездъ промежъ ихъ ни о чомъ, (37) едно о поруганью Сына Божіа, и о проклинаню и о оманеню христоименитыхъ людей по вся дни упражиеніе. Если прочитаешъ въ «Маргаритъ» шестъ словъ Златоустаго на Іудеа, обачишъ зъ доводовъ святого писаніа свъдоцтво, ижъ тако есть.

Но оставившы еже о Жидохъ повъсть, пакы о премъненью свять Латинскихъ зачнемъ.

Многокротъ ся вже припоминали причины, ижъ послѣ поровнаня дня, Христу послѣдуя, подобаетъ Пасху творити.

Сего ради святые богоносные отны учители нашы, принявшы отъ святыхъ славныхъ и всехвалныхъ Христовыхъ апостолъ тотъ же, а не иншій чинъ або порядовъ, Духомъ Святымъ постановеный, цёло и всявымъ способомъ ненарушоно соблюдши, (об. 37) также и намъ христіаномъ всёмъ, въ обдержаніе неотмінно, на вічные літа подали. И на первомъ вселенскомъ соборф, за перваго христіанскаго царя Великаго Константина, въ триста и осмнадцать лъть по възнесению Христовъ, въ градъ Никейскомъ собору бывшаго, што отъ святыхъ апостолъ словне были приняли и цёло, неуломно всегда отъ рожаю до рожаю хаваючи выполняли, то на ономъ первомъ съборъ. христоименитымъ людемъ, зложивши подлугъ азбуки литерми таблицу или кругь, еже о пасцѣ, што мы Пасхальею называемъ, на пятсотъ тридесять и двъ лъть оборочаючійся, нъколи некончаемый писаніемъ предали: у трилцати и ияти днехъ, || (38) въ двохъ мъсяцахъ обыходячи, водлугъ полноты луны, оные три дни-пятокъ, суботу и недълю, для причинъ многокроть вышей менованыхъ

захавываючи, котораа послё поровнанья зъ ночью дня, въ который колвекъ съ тыхъ тридцати пяти дней, перваа недъля или въскресеніе по полню припаднеть, починаючи оть місяца марта дня двадцать втораго до месяца априля дня двадесять интого, уставили въ таковомъ часв или врвмени, по вся лвта ажъ до скончаніа свёта пасху празновати, ни вышей отъ двадцать втораго дня мъсяца марта превосходя, ани тежь оть двадцать пятого дня ивсяца априля низходя; но въ тыхъ тридцати пятихъ днехъ, въ который колвекъ водлугъ полноты ((об. 38) луны перваа недвля припаднеть, обыходити. Мъсяць же называется не лунный бёгь, который дня мърити, ани имъ вдалнути не можеть; едно ночью, яко писаніе світчить 3, луну и звёзды на владность ночи. Но мъсяць именуется обходъ солнечный, оть единаго знаку или знамени небеснаго до другаго знаменья. Которыхъ знаковъ есть дванадцать. По воторыхъ солнце по вся лъта ходячи, оть початку единаго знаменья до другаго преходить за тридцать дней, и за десять часовъ, и заполчаса. А такъ отъ единаго кождого съ тыхъ дванадцати знамень, за такъ много дней и часовъ, всегда неотмънне проходячи, рокъ кончаеть. Што зраховавши въ каждомъ знаменю | (39) бъту солнечнаго, по тридцати дней, и по десяти часовъ, и по пулчаса, въ всёхъ дванадцати знаме-. нахъ чини дней триста шестьдесять пять, и чверть дня, еже есть шесть часовъ. Што ся именуеть годъ или лъто. Съ которыхъ чвертей дня или шести часовъ на четвертое лёто вчиняется день, егоже висекстомъ названо, яко отъ штукъ или отъ годинъ, отъ

³ Псал. 135.

бъту солнечило бываючихъ, състав- по тридцати одному **дию, меркуючи**, листен. И бываеть року того съ при- абы она десять часовь обыходу содбылымь тымь двемь триста шесть- нечнаго выкаждомь (об. 40) знамено. десить дией и шесть. День бо зъ што надългищать деей збываеть, въ ночью называемъ есть днемъ, воллугъ дни ся помфрила и пораховала. Якожъ божественаго писанія: «бисть, рече, кіды зочтешь або зрахуешь всь мьсявечорь, бысть утро, день единь». Ко- ны солнечные, водлугь обыходу церковторый из собъ масть двадцать четыри наго, то есть марта дней тридцать чысовъ пестивнио всетда. (об. 39) одинъ, априля 30, мая 31, прия 30. 1 которое бо время коликими часы івля 31, августь 31, септябрь 30, окдень наче нощи избываеть, толикими тябръ 31, ноябръ 30, декабра 31, генчасы пощь оскуджилоть. А из кое время вара 31, а остатнего февруаріа дней ва эждет инерикро-старования по выполнять осмы, на выполнительной высолнительной выполнительной выстранительной выстранительной выполнительной выполнительно лусть, толикими часы такожде день леть дней 365, а зъоныхъ получасовъ. умалистен. Пиколи бо то на единой што надъ тур десять годинь въ важмере не стоить, по всегда движется, дымь месяцу по полгодины збывають. изобилуя и оскудавая. Толко, яко ся тогды въ всехъ дванадцати месяпехъ помению, пладцитми четырми часы все- збирается часовъ шесть, еже есть гда пощь и цень исполняется, вычие чверть дня. Съ которое четвертаго лъинкогда из томъ не отминистся. Про-та, яко ся вже рекло, учиняется день. то не от дией, ани от почей опля 1 луна (41) каждая, за двадцать 1ешость годинь, рекше чверть дия, надъ вять дней и полдня, и за полчаса, и за дии водиаловая, на четвертое лісто день пятую часть часа, всю дваднать знамытий причиниють, по оть личом то- чень небесныхъ претекаеть. Съ котого врост, от которато солице зачи- рыть солице, яко ся вже поменило, насть обсь свой, и за колко дией и голко едно знами за тридцать дней и часовь насчена общислин, жен то то- ас пол-единасты годины проходить. Сеповы крест. (40) от которато обть го ради знайдуется дуна теченість 464 M 1646(\* Ph.

ны насыв фонцисть, с чом в си чже со- ин чиси. Гот са за все дъто, 

which is the prince of the most of the prince of the test of the test

мисто приходить, и нака того обть своимъ каждого месяца солнечнаго превышаючи, или упережаючи, двале-Манерать же мнаго обез селиснико скеми и стинить часомъ, и чоот того част, что си день за почью вырма пятинами, ревше пятыми часть-вышень вере, на выверна значения по са точа, учини помечихъ писи теnumerical funcial at the forthesis interests in these in the first than the extension of the first than the fir нь передов рассиями, чента, чен часть чен часть чени часть чени часть чени часть the contract of the state of th THE PROPERTY WAS ADDRESS OF THE THE PROPERTY OF THE TRANSPORT OF THE STATE OF THE S то станова в подражения в принамента в прина media, the is resemble lend lend Land of the second of the second commitment that the tenth the tenth that THE MONTHS OF THE THE THE STREET STREET STREET STREET

сътворена, надъ чотыри дни одинадцать дней перебрала, тые на всяко лъто отдаетъ солнцу, бъгъ бо или обыходъ лунный считаючи, каждую луну по двадцать девяти дней и по пол-дни, чини въ году дней триста пятьдесять чотыри. А солнечный обыходъ, каждый мѣсяць рахуючи по тридцатъ дней и по пол-единаста часа, тогды отъ кресу, отколя солнце быть свой зачинаеть, зась до тогожъ кресу чини дней триста шестьдесять | (42) пять, и часовъ шесть. О чомъ ся вже споминало. Отнявши теды луннаго бъгу дней триста пятьлесять чотыри, отъ солнечныхъ трехъ соть шестидесять пяти дней, зостае солнцу одиннадесять дней, отъ бъту луннаго збываючихъ. Съ которыхъ въ трехъльтахъ, вчиняется тринадесятаа луна, и надто дней три, и часовъ чотыри, и десятая часть часа-Единъ бо путь или шествіе солнцу и лунь, по вся льта неотмьно по тыхъ дванадцати знаменахъ небесныхъ, по которыхъ луна, яко меншый кругъ, дванадцать кроть за лѣто, еже есть за цѣлый рокъ обътечеть, и на другій ровъ еще десятьма днями, и двадцатьма единымъ часомъ, и трима пятыми частьми часа (об. 42) превосходить, нимъ солнце, яко болшій кругъ, одинъ разъ, то есть за цалый рокъ, тые всѣ знамена обыйдеть. Которые всю жизнь або пожитки человъчи содержать; ихже назвисками именують: овень, телецъ, близнецъ, ракъ, левъ, дъва, вага, скороніа, стрілець, козорогь, водолей, рыбы.

Не мнимай же, ижъ бы што таковаго съ тыхъ помененыхъ животовъ или быдлять въ обитаніи небесномъ быти мъло? Ничого бо такъ грубого въ небъ не есть, ни овецъ, ни быковъ, ни львовъ

тися. А прото, што на онъ часъ, яко была отъ грубыхъ грубфе, еслибы безсловесніи скоги небомъ рядити, и щастье человъкомъ подавати мъли, яко баснословять Халдеи и прочін звіздочетцы. Но водлугъ солнечнаго (43) по тыхъ дванадцати знаковъ небесныхъ обыходу, называются оные знамена имены предреченными.

> Овенъ бо первое знамя, въ неже глаголется быти міръ сътворенъ, въ которое солнце близко весны есть, для того речено, ижъ яко овенъ животное бедрами не силно, маючи нѣчто въ цередъ кръпости, также и послъдняа солнца въ то връмя немощно, студенію крипости его умаляеми, а предняа ижъ лъто зрять, нъчто кръпости, сирѣчь теплоты, мають. Або яко овенъ зимъ лежить на сторонъ лъвой, на весну же начинаеть лежати на сторонъ правой, также и солнце предъ тымъ часомъ пребываеть на левой стороне тверди, то есть на полудни, а въ то время входить | (об. 43) 'на сторону десную, иже есть свверъ.

Второе-быкъ, для того речено, ижъ есть моцнейши овна, также крепчае есть силою солнце въ то время, яже къ намъ упереженемъ.

Третее-близнецъ речено, зане въ то время мощъ солнца двоится. Начинаетъ бо быти тепло и сухотворителне. И въ то връмя всякіе речи наболшей множатся: птицы бо и животныя плоды произволять. Остатьняя бо часть весны есть.

Четвертое - ракъ речено, зане животно есть вспять ходящее. Также и содице въ то время въсиятъ грядеть, отходя отъ насъ, въ полуночной странъ продолжаючи день.

Пятое-левъ речено, понеже бо силнъйшее отъ прочихъ животныхъ. Сего ради и царя звъремъ земнымъ | (44) и прочінуть бестый. Вънстину бо было бы нарицають его. Тако и въ то врвия всякіе сѣмена, плоды и быліе до совершенаго возрасту и силы доспѣвше, крѣпостію състоящися дебелѣютъ.

Шестое—дѣва речено, остатила часть лѣта. Яко бо дѣва ничтоже ражаетъ, сице и врѣмя то неплодно, нового ничого не родитъ, толко роженое съгрѣвати творитъ.

Седмое—вѣсы или вагы, отъ ровности въ томъ знаменю ночи съ днемъ речено. Зане солнцу тутъ стоящу нощъ и день равно завѣшени суть.

Осмое—скоропіа, иже ядовито есть и жалить. Также и врёмя то болёзниво есть, для неравности воздуха. Споранку бо студень дотыкаеть, а въ полудни теплота признояеть.

Девятое—стрѣлецъ. Зане въ то врѣмя отъ роботъ упра (об. 44) знившися, частъй ловитвою забавляются. Есть бо остатняа часть есени.

Десятое—туръ или козотогъ речено есть, яко на высокихъ горахъ или въ глубокихъ роздолахъ пасется. Также тогды солнце на превысочайшомъ стопню къ полудню удаленіемъ отъ полночныа страны ночь продолжаетъ и студень умножаеть.

Единадесятое — водолей речено. Зане връмя то мокростью и вътры обфитующи.

Дванадесятое и остатнее—рыбы речено. Въ то бо врёмя водамъ отворившимся есть врёмя рыболовства. Остатокъ бо зимы кончается, пакы солнце дошедши кресу, зровновавши день зъночью, бёгъ рочній зачинаеть.

Луна бо творить мѣсяцы, а солнце лѣто | (45) обыходомъ своимъ отъ кресу зась до тогожъ кресу, за дней 365, и за чверть дня, рекше за шесть часовъ. Четырма врѣменами или отмѣнами, то есть: весною, лѣтомъ, есенью и вимою,—кругъ року вѣнчаетъ, всегда неотмѣнно вѣчне.

Аще бо и называемъ преречоные знамена животными, по нихъ же солнпе всегда шествіе свое творить, тогды не мылимся. Заисте бо водлугъ зряженья Содътеля всъхъ и Творца, путьшествуа въ нихъ солнце, повельніемъ Божіниъ. въ единомъ кождомъ знаменю особливую моцъ съдълываетъ: въ единомъ плоды прозябаеть, въ другомъ растить, въ другомъ созрѣваеть, въ другомъ жатву творить, птицы и многіе безчисленые животы розмножи (об. 45)ваеть, въ другыхъ теплоту велію, въ другыхъ мокротню збытнюю, въ другыхъ зимна и прочін потребы кончаваеть, и николи ся не отмѣняеть, ни зимы въ жатву, ани тежъ лъта въ зиму; но всегда, по повельнію Божію, въ врымя подобное исполняеть, по писанію: «яко тъй ревъ, и сталося, тъй росказалъ, и сътворилося»: приказанье положиль, абы съ кресу не выступовали.

Ла и отъ сего обличатся суемудреніи дерзопреступницы. Если бо пов'вдають, якобы надъ тъй солнечный бъгъ. о которомъ ся вже поколку кроть споминало, то есть надъ триста шестьдесять пять дней, и часовъ шесть, еще штось малыхъ часцовъ или дробницъ, въ каждомъ року збываючи отъ Никейскаго събору до нинъ, за тисячу | (46) двъстъ седиъдесять льть прибыть мъло дней десять, -- то предъ тымъ, отъ сътворенья свъта до Никейскаго събору за иять тисячъ осмъ сотъ двадцать седмъ лътъ, мусяло прибыть дней чотирдесять и шесть. До которыхъ теперешнюю причиненую дней десять приложивши, учини солнечнаго обыходу два мфсяцы збытнихъ безъ чотырехъ дней. Тогды бы съ початку свъта поровнанье дня эъ ночью мусяло быть часу весньнаго у генуарію, въ которомъ объходимъ свята: Обръзаніе Господне, и святаа Богоявленіа. А осенбыть во іюлію по святыхъ апостольхъ Петру и Павлу. Што явная есть ложъ и облудность мудрецовъ свъта сего. О которыхъ || (об. 46) пророкъ  $^{1}$  споминаючи мовитъ: «рекломъ беззаконникомъ, — не безаконуйте, и съгръщающымъ,---не возносите рога, и не въздвигайте на высокость рога вашего, ани мовте на Бога неправди. Богъ бо судіа есть: сего понижаеть, а сего подвышаетъ»...

Если бы такъ было, яко баснословять мудрыцы свъта сего, жебы ся лней причинити мѣло, тогды бы и она хотяжъ попуднаа Жидовская пасха отъ нашее истиное христіанское Пасхи отдалится мусяла; але яко предъ тымъ такъ и нинъ, водле свядъцства и правила самихъ святыхъ апостолъ, которое есть напередѣ написано, завжлы передъ нашею во единой мъръ пасха ихъ бываетъ. Толко ижъ нашя христіанскаа Пасха, посл'в поровнанья завжды по полнотъ луны, въ первую недълю || (47) бываеть. А Жидове; въ который колвекъ день полнаа луна припаднеть, въ той день свою пасху празнують, а тымъ колко дней или болшъ тыдня насъ упережають. А иногды отъ прибылое луны не могучи потрафить перваго мъсяца, у въ остатнемъ зимы займуючи светять, за што суть оть мудрыхъ Жидовъ ганьбени. Яко ся спродку о томъ споминало.

А ижъ отъ створенья свъта до нинешнего връмени проминуло лътъ седмъ тысящь девятьдесять и седмъ, было бы вжды въ писмъ светомъ о томъ спомянено. Во и мъсяцы бы ся мъшать мусяли, также и день святыа Пасхи. Но того никако въ святомъ писмъ показа-

¹ Псал. ² Исаія, гл. 47, ст. 12—14.

нее поровнане ночи зо днемъ мусяло ти не могуть, окромъ своими суемудреными (об. 47) змыслами, водлугъ прелести звъздочетное, не отъ Бога Халдвемъ и Егуптяномъ открытое, но отъ самыхъ здыхъ и человъконенавистныхъ бъсовъ, на изгиненье върующымъ имъ. О которыхъ пророкъ <sup>2</sup> пише подъ подобенствомъ Вавилонское дочки, мовячи: «стани теды нинѣ зъ волхвы твоими и эъ многыми чары твоими. которымъ змолоду ся научила, если могуть тобъ помочи. Працуйся въ порацахъ своихъ; нехай станутъ и спасутъ тебе звъздочетны небесные, сматраючи звыздъ, нехай тобы скажуть, што маеть на тя прінти; о то всв, яко хворостіе, огнемъ погорять, и своего живота не выбавять оть пломени».

> Если бо и личбу лътъ отъ створеніа свъта дерзопре ((48) ступницы, въ нинешніе врвиена пом'вшали и скоротили; но отъ старыхъ кройникъ своихъ властныхъ обличени будутъ. Которіе также описують лёта оть сътвореніа свъта, яко мы всегда благодатию Божіею безъ преткновеніа и доднесь содержимъ.

> Сего ради православнымъ христіаномъ не подобаеть въ прелести ихъ укланятися, но всею силого отъ того удалятися. Которые некоимъ скудоумнымь о нашыхъ покушаются глаголати. показуючи, якобы и предъ тымъ перечиняли, отміняючи день святыв. Пасхи. Што никгды не было. Если толко то споминають, што некоторые по трикроть о пасцв были поблудили, также яко и они теперъ блудять. Но тые хочъ зъ великымъ || (об. 48) встидомъ и поистою Божіею, предся опустившы блуды, зася приворочалися къ правдъ. Боже, дай, жебы ся и они такъ нинъ узнали.

Оть святыхъ бо и правдивыхъ апостолъ о Пасцъ словне поданое поста-

Христовъ коло трехъ сотъ льтъ безъ написаніа пасхальи триваль. Понеже бо христіанская въра еще не была съвершене розмножила, и царіе всѣ мучители христіаномъ и идолопоклоннипы бяху,-сего ради по нужди въ таково время, въ разсвании христіаномъ сущи, не всюду единако о пасцъ было съгласіе. Егдаже благодатію Божіею первый паръ православный, великій Константинъ, крещеніемъ святымъ просветившися, въру христіанскую възрастиль, и право (49) славіе укрѣпиль, въ то връмя богоносные отцы, повельніемъ благочестиваго царя Константина, отъ всея вселенныя на соборъ въ Никею собравшеся, ереси богомерзкіа отъ въры, яко отъ ишеницы плевы, искоренишя и проклятіемъ въ въчную муку осудитя, въру же истинную исповъдавше, написашя; съ неюже купно и о пасцъ порядокъ, што, словне отъ святыхъ апостолъ принявши отъ рода въ роды съблюдаючи выполняли, то на онъ же часъ водлугъ солнечнаго бъгу исчетши или зраховавши написали. Солнечный бо кругъ или обыходъ съдержить двадцать и осмь леть. Лунный же деветнадцать льть. И тридцатми петма литерми азбучными, подлугъ вышейменованыхъ (і (об. 49) тридцати пяти дней, што отъ двадцать втораго марта до апріля двадцать пятаго бываеть, на инть соть тридцать двв лвтв кругь составили. Яко двадцать и осмь разъ по деветнадцати положивши, или накъ деветнадцать кроть по двадцатъ осмъ, водлугъ числа обоихъ свъ- градъ бывшаго правило первое питилъ вругу, то учини лътъ 532. Кото- шеть 2: «иже въ Никеи святыхъ отецъ

новеніе или порядокъ, по вознесеніи ды, солнечнаго и луннаго, огорнувши, завжды за толко лътъ оборочаючися, ни како отмънитися не можеть, и до въку ся не скончаетъ.

> Сего ради составивши и написавши посполу зъ върою, еже есть «Върую въ единаго Бога», христоименитымъ людемъ въ обдержание неотменно, на въчные | (50) лъта подали. Што благодатію Божіею оть православныхъ христіанъ повсюду и до днесь цъло и неуломно хранимо и выполняемо есть, и до скончаніа віка такъ неотмінно пребудеть. Яко и въ правилахъ святыхъ богоносныхъ отецъ собора помъстнаго, иже въ Антіохіи Сирстей бывшаго, въ первомъ правилъ такъ пишеть 1: «иже узаконеное о пасив преданіе переложити кто покусится. если мирскій человѣкъ-да изринется, ащели причетникъ-да извержется».

Дерзопреступницы пакъ своимъ суемудріемъ, не толко чинъ или порядокъ о пасцъ отмънили, но первъй сего и самое то изображене въры святое первого святого собора Никейскаго преницовали: исхождение бо Духа Святого отъ Отца | (об. 50) единаго, ониже и оть Сына приложити покусилися. Яко бо о насцъ, также и о въръ, на первомъ святомъ вселенскомъ съборѣ въ Никеи, што отъ СВЯТЫХЪ апостолъ словне принявши держали, то на ономъ святомъ съборѣ писаніемъ предали. О што претять и заказують всв святые вселенскіе съборы, абы неотивнею и твердо держано было.

Собора бо втораго въ Константинорая личба обоихъ тыхъ круговъ обыхо- въра твердо да держится и пребываетъ:

<sup>1</sup> На полі: «Соборъ Антіохія Сирское правило 1». В На полі: «Собора Констентиноградского правило 1».

реченная же и писанная на ня отъ еретикъ и еретики — да провляти будутъ». Собора вселенскаго третяго, въ Ефесъ бывшаго, правило седное пишеть 3: «иже къ Никейстей въръ иную прилагаеть, епископъ убо чюждъ ((51) епископін, мірскій же человікь отверженъ».

Четвертаго вселенскаго святого собора, въ Халвидонъ бывшаго, правило первое такъ пише 4: «святыхъ отецъ правила, на коемидо соборъ изложеная, даже и до нынъ да держатся твердо». Самихъ же святыхъ апостолъ правило селмое о Пасиъ такъ пишеть 5: «если который епископъ, или презвитеръ, или діаконъ, святый день Насхи прежде времени зъ Жидами празнуеть, таковый абы быль зверженъ».

Не явно ли отъ сего власного правила апостольского, иже Жидове предъ часомъ насху творять. Которыхъ безаконства и погибели дерзопреступницы, нинъ наслъдуючи, свою пасху еще предъ Жидовскою постановили, а иноглы — послъды, ни зъ Жилы, ани съ христіяны. (об. 51) Во истину бо прилично или призвоито имъ есть-называти пасху свою Велканочъ: въ темности бо невъданіа блудять, и ночи паче дня изобилуючи пасху празнують. Якожъ уклонившися отъ преданіа. Лухомъ Святымъ постановенаго, а хотячи своими человъческыми розумами лучшей построити или поправити, омылятся 6. Заисте бо явно есть здравъ смыслъ маючимъ, же ся помылили, кгдыжъ вмъсто перваго мѣсяца, ажъ у въ остат-

го облуженіа своего не перестануть. тогды што далей, то глубей въ зиму заходити будутъ. Теразъ бо по чотыри недъли упережали, а потомъ | (52) по пяти и далъй упережати мусять.

А ижъ ићкоторыхъ отъ нашыхъ скудоумныхъ тымъ зводять, якобы въ распятіе Христово зимою пасха быти мізла, -- для того, ижъ споминаетъ ечангелиста зимно, яко и Петра апостола при огни грабочагося рабыни обличила: но намъ прелести ихъ последовати не треба, але всею силою удалятиси. Значно есть отъ божественыхъ писаній о томъ, ижъ въ начало весны по поровнаню дня пасха тогды была. яко и недъля Цвътоносная отъ того именована, ижъ, вгды Христосъ предъ Пасхою волное страсти своеа въ Герусалимъ въбздчалъ, тогды отъ древъ вътвіе ръжучи подъ ноги Христу слали. И вгды поимавши на распятіе вели, онъ съ ученики (сб. 52) своими за потокомъ Кедрскымъ быль въ огородв, яко ечангельская исторіа свёт-

Лень пакъ тотъ распятіа Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христаоть въковъ у Бога прозрѣный и знаемъ есть. О которомъ пророкъ 7 лише: «и будеть, рече, въ день онъ: не будетъ свъть, но зима, и мразъ будеть дня единаго. И день тъй знаемъ будеть Господеви, и ни день, и ни ночъ, и при вечеру будеть свътъ». О чомъ ся вже вышей споминало. Прото каждый, умъ маючій, розумѣти може, ижъ ечангельская исторія о томъ зимив споминаеть, понеже всв едаменты, и немъ мъсяцы, зимою паску свою по всяка тваръ, зряще Створителя страдвакроть вже светили. И если еще то- жуща, дрыжали або трепетали безбож-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полъ: «Собора вселенского третего правило 7». <sup>4</sup> На полъ: «Собора вселенскаго четвертого правило 1». 5 На полъ: «Апостолское правило 7». 6 Въ подлинникъ «омылится». Захар. гл. (въ подл.: 4), ст. 6-7.

ныхъ Жидовъ смёлости; а отъ жалости, не могучи смотрёти ((53) на Створителя ихъ досажденіе, всякое створенье доброту свою естественую змёнило: теплота въ зимность, солнце свётлость въ темность претворили; земля непозыблемая тряслася, каменіе твердое распадывалося, и тёла умерлыхъ святыхъ прежде времени вставали, и прочая.

Если и онъ казнодба святого Яна костела Виленского, называемый Станиславъ Молодецкій, отъ свядецтва поганыхъ цѣсарей, Іуліюша и прочіихъ астрологовъ, свое списаное казане о розмъренью и зачинанью року составляеть, но всяко не отъ божественаго писаніа. А до таковыхъ христіаномъ никако ушью своихъ ку слуханью превлоняти не годно. Што бо отъ нечистаго маеть быть чисто, | (об. 53) или оть лжи что истинно обрящется? Не всвиъ бо есть ввра, ани тежъ въ всткъ яко словеса суть разумъ 1. Въра бо, яко апостолъ пише 2, святымъ толко предана есть единою, также аще и вси словесни есмы, но не вси разумни. Разумъ же глаголемъ-истиный разумъ, водлугъ божественаго писаніа, а не водлугъ мудрости свъта сего велервчіемъ и врасомовствомъ льстиве преобижаючи ближнихъ, и вмъсто Божіей правды свою правду постановити ищуще. Таковый бо разумъ суетный, и неразуміе есть паче, нежели разумъ. О. которомъ апостолъ 3 пише мовячи: «если хто въ въцъ семъ мнится мудръ быти, нехай ся глупымъ станеть, тогды мудръ будеть». И зась

рые ницівють или вончаются, но Божію премудрость повідаемь, въ тайнів скрытую, которое жадень съ кнежать візка сего не разумівль. Бо еслибы были розумівли, не укрыжовали бы были Господа славів».

Сего ради Латини въ тымъ омилномъ отмѣненью своемъ, хотяжъ твлесне Христа Спаса нашего не распяли; еднакъ же блюзнерство или хулу нанесли, не на человъка, но на самаго Духа Пресвятого и животворящаго. привлащаючи ему недорозуменіе: якобы Духъ Святый, недомыслившися, штося потымъ дней причинити мѣло, такъ необачне постановилъ! Послѣ котораго ажъ теразъ Латинскіе мудрецы поправили!! Такъ яко и «Върую II (об. 54) въ единаго Бога», исперва писаніемъ отъ святыхъ богоносныхъ отенъ преданую, которую отъ божественыхъ апостолъ святие богоносние отпы словнымъ ученіемъ принявши, и хаваючи отъ рожаю до рожаю, на первомъ вселенскомъ соборъ истребивши всякіа ереси, христоименитымъ людемъ написавши подали. То Латини своею мудростію переправили, и отъ Сына Духу Святому исхожденіе приложили.

О чомъ и Гербестъ, онъ самомнивый богословъ ихъ, въ суемудреныхъ книж-кахъ своихъ, которые о невинной Руси у свое папежскіе блуды наворочаючи писалъ, припоминаетъ такъ мовичи: «ижъ потомъ папа, абы хто не блудилъ зле сыномъ разумъючи, придалъ до въры, яко Духъ Святый и отъ Сына исходитъ».

неть, тогды мудръ будеть». И зась || (55) Не явно ли есть отъ самихъ мови: «премудрость повъдаемъ || (54) на явно ли есть отъ самихъ мудрость, ани князей въка сего, кото- съгласіе, Духомъ Святымъ постанове-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2 Солун. зач. 276. <sup>3</sup> Гуд. зач. 77. <sup>3</sup> 1 Кор. гл. 3, зач. 129, ст. 18.

ное, отминять и до того причинять? Но того нехай опасно и пилно зрять, абы ся не на ихъ старъйшыну Римскаго писмо пророцское 4 стегало, которое о остатнихъ врѣменахъ пророкуючи поль полобенствомь четвертаго звъря или бестыи такъ пише: «И слова мовити будеть противъ Вышнему, и святые Вышняго смирить, или оскорбить и помыслить премёнити врёмена и законъ. И дано будеть въ рукы его до часовъ и часу и полъ-часу. И засялеть суль, и владность его преставять, жебы потребити и выгубити до конца». ||( об. 55) Томужъ подобно и въ Апокалипсіи, то есть, Зьявеню святого Іоанна писано.

Всякій бо человѣкъ, выступуючій учтивости, которою оть **Bora** есть, свѣта почтенъ мудростію a сего вывышаючися, сяже апостоль непріязнью на Бога именуеть, —прикладенъ есть до скотовъ безразумныхъ, водлугъ писма прородкого, и ставается имъ подобный. Якоже и самъ святый апостолъ 5, Духомъ Святымъ провидя таковое дерзопреступленіе, зъ великимъ и сугубнымъ запрещеніемъ заказуетъ мовячи: «если мы сами, або ангель съ небеси благовъстить вамъ, паче еже благовъстихомъ вамъ, анаоема да будеть. Якоже предрекохомъ, и нынъ пакы глаголю, аще кто вамъ благовъстить надъ то, якосте приняли, анаеема (56) да будеть». Духомъ бо Святымъ постановеное никако не отмѣняется, но вѣчне триваеть, который не толко тые худне речи розумъеть, але и глубокости Божіе испытуеть, и въдаеть, яко свое власное 6. Сего ради нъгдъ написано оть лица Господня мовячи: «тайны мое

мив и сыновомъ дому моего». Смотритежъ, ижъ не всемъ, кромъ толко сыновомъ дому Господня тайны его открываются Яко самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ апостоломъ своимъ рекъ 7: «вамъ дано есть въдати тайны царствіа Божіа: прочимъ же въ притчахъ, абы видячи не видѣди, и слышачи не розумѣли». О чомъ и апостолъ споминаючи пише 8: «яко по откровенію сказалася тайна, якомъ преднаписаль въ маль, п (об. 56) еже можете розумьти разумъ мой о тайнъ Христовъ, яже инымъ народомъ не сказася сыномъ человъческимъ, якоже нынъ открися святымъ его апостоломъ и пророкомъ Духомъ Святымъ».

Прото, възлюбленіи, апостольскаго преданіа, Духомъ Святымъ постановенаго, всею силою держатися должни есмо; прелестниковъ же свъта сего розумами о безумныхъ вымыслы отрѣвати, итваету схытиводи сводва сто ози и оть нихъ подобаеть. Христіянь бо толко правдивыхъ правдиваа есть Пасха; и нашее христіанское Пасхи таемницою всв еретическіе прелести и мудрецовь свъта сего облудности обнажаются. А такъ откинувши сусумное темное человъческое выналъзенье, держъмся истиннаго | (57) самимъ Вогомъ преданіа постановенаго. Онъ же изводячи възваный людъ Жидовскій зъ работы Егупетское, самъ прообразуючи истотную пасху, еже есть заколеніе или распятіе Единороднаго Сына своего, Моусвеви, угоднику своему, повельль мовячи. 9: «мъсяцъ сей вамъ начало мъсяцемъ, первый будеть вамь въ мёсяцехъ лёту або року» и прочая.

Рцъте просто, съпротивляючеся ис-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Данінлъ, гл. 7, ст. 25 – 26. <sup>5</sup> Голат., гл. 1, зач. 199, ст. 8—9. <sup>6</sup> 1 Кор. зач. 127. <sup>7</sup> Лук. гл. 8, зач. 35, ст. 10. <sup>8</sup> Ефес. гл. 3, зач. 222, ст. 3—5. <sup>9</sup> Исход. гл. 12.

тинъ, и вивсто Божіе[й] правды свою правау постановити ищущіе! Почему повнавается саминь Богонъ повельваеный. первый мъсяцъ и начало року? Явно есть, нжъ отъ весныныхъ равнинъ, а наболшъ отъ прозябеня насѣннаго и отъ зачинанья растенія травнаго. Понеже бо луна за двадесять и пол (об. 57)десять дній, и за полчаса, и за пятую часть часа, обтекаючи всю дванадесять преречоныхъ знаменъ небесныхъ, уставичне за толко дней и часовъ оборочаючися обновляеть. Сего ради неудобъ знаема есть, естли есть первав, або котораа, окромъ мѣсяцемъ солнечнымъ знаки преречоными, по равнинахъ бываючими, еже есть прозябениемъ съменъ, и растеніемъ травы, и прочихъ. Луна бо, последуючи солнцу, не толко року обтеченимъ своимъ не съвершаеть, но ни единаго съ чотырехъ врѣменъ, еже сутъ: весна, лъто, осень, зима, обдержати не можеть. Каждое бо врвия съ тыхъ по чверти року съдержить, а луна еще не сполна дванадцатую часть льта теченіемъ своимъ съвершаеть, (58) еже есть чотыри недізли и килка десять годинь. Бо нимъ солнце, оную дванадесять знамень небесныхъ, отъ зачатаго кресу зачавши, оные предречоные чотыри врѣмена съвершаючи или скончаваючи, рокъ обыходя, зась до тогожъ зачатого кресу приходить, --- въ томъ часв луна дванадцатыкроть всв предречоные знамена обтекши, еще на тринадесятый разъ, дней десять, и годинь двадцать одну, и три пятыхъ части часа превосходить. Яко ся о томъ вышей споминало.

Сего ради немощно есть, каждого року скоро по равнинахъ, завжлы однаково полное луны обрѣтати или знайдовати, скораго деля и необычнаго тенами || (об. 58) колко дней, а если не всего, глаголъ или слово Господне из-

колео дней, ино колко часовъ, или въ нъкую малую часть часа принадаеть. або хочъ и въ самое поровнанье.

Сь тыхъ причинъ тую дуну оставляемъ, и водлугъ поданья самыхъ святыхъ апостолъ, и водлугъ потверженья Духомъ Святымъ, отъ богоносникъ отепъ писаніемъ преданого, иншее луны чотырнадесятого дождавши пріничень. Которая по равнинахъ хочь въ колку або въ чотыри недёли или вящией припаднеть, въ нюже после чотырнадесятого, въ первую недвлю припадаючую, Великъ день, еже есть трилневное въскресеніе Христа истинаго Бога нашего празнуемъ. Не подобаеть бо вмѣсто свѣта въ темности свѣтоноснаго дня въскресеніа Христова | (59) празновати, но по поровнанью, внегда день паче нощи расти начинаетъ. О чомъ сл вышей споминало.

А ижъ Жидове твнь истинное насхи нашее, еже есть овчее заколеніе, въ чотырнадесятый луны обыходять, хочь же и попудне, безпотребне, -- единородный бо Сынъ Божій Господь нашъ Інсусь Христось то распятіемъ своимъ упразниль или порожнимь учиниль н отринуль, а въ того ивсто Пречистаго Тъла и Крови своей божественое причастіе уставиль, - и не единою въ року, яко Жидове, толко въ четырнадесятый перваго мъсяца баранка изъядають, яко речь до часу уставленную, але намъ на всяко время, и на всякій чась, по вся лъта ажъ до скончанія свъта, Інсусъ Христосъ истиный Богъ нашъ (66. 59) Пречистое Тѣло свое и животворящую божественую кровь свою, изліаную за міръ, на отпущеніе граховъ варнымъ своимъ уставилъ, съединяючи и злучаючи въ свое божественное и нетленное прироженье. Яко Златоусть, споминая ченіа ел. Она же иногда предъ равни- о томъ, пише: «ижъ яко по сотворенью

и множитеся, и наполняйте землю,которое слово одинъ разъ речено, бываеть скуткомъ или деломъ по вся лёта, спомагаючи естество или прироженье наше къ дътотворенію; тако и глаголъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, возглавляючи всю тваръ оть истявніа на востаніе, наппачеже человъка тъми всъми обладающаго, единого п (60) реченый: «пріимъте и адъте, и пійте съ того всв», николи не оскудъваеть, въспомагаючи върныхъ своихъ въ зъединоченье и злучене божественаго естества или прироженья. и наслъдіа царства небеснаго».

Мы бо образъ пришлого въку, ожидаючи воскресеніа мертвыхъ, пасху, еже есть переходъ отъ смерти въ животъ, празнуемъ. Што и скуткомъ або двломъ Христось истинный Богь нашъ тридневнымъ въскресеніемъ своимъ показавъ. А Жидове заръзанье овчате въ чотырнадесятый луны святять. Въ который день и часъ, скончиваючи твиь или фикгуру законную, Христосъ на крестъ распятся, и погребеся, и третего дня изъ мертвыхъ въскресе. Сего двля трема днями (об. 60) Пасха христіанская оть Жидовское отдаляется, и ктому стерегуще всегда недёлнаго дня, который послъ чотырнадесятого луннаго по равнинахъ припадаеть. Ащели случится чотырнадесятому лунному въ недёлю припасти, не творимъ ту недѣлю въскресную, но другое требуемъ, зане страсти и погребеніа Хринадесять, пятку случшуся, Христосъ пострада. Всяко бо не достоить въ плачевныя дни радостнаго воскресеніа Но намъ о томъ не подобаеть сомивне знаемъ въскресна суща, также и отъ неровнаго обыходу !! (62) межи со-

обилуеть, якоже рекъ мовячи: растете будучи воскресеніа, чистой быти отъ страсти. Но аще припадеть въ ню страстное число, отъ чотыр (61) шадесятого лунного, сію оставивши, въ другую, яко во свободную отъ страсти сущу, воскресеніа Христова празникъ съвершаемъ.

> А ижь чотырнадесятый дуны, который еслибы хочъ въ полчверти годины предъ равнинами, любъ пакъ въ самое поровнанье иня зъ ночью припасти мъль, сего, водлугъ святыхъ богоносныхъ отецъ Святымъ Духомъ постановенья, откладаемъ, а другаго луннаго чотырналесятого послё равнинъ на выполненье Пасхи пріничемъ. Такъ яко и недёлю, въ которую бы ся прилучиль чотырнадесятый, для числа страстнаго откладаемъ, а другую на-томъсть пріннуемъ. Яко ся предрекло о томъ.

> А съ тыхъ причинъ нѣкоторымъ невълущимъ або нерозумъючимъ о томъ видится (об. 61) продолжение о празницѣ пасхи. Вѣдающіе же о томъ не смущаются, но паче радуются, яко по преданію самаго Бога и святыхъ апостолъ и богоносныхъ отцовъ, таинство еже о Пасив съвершается.

Сего ради и вамъ, православнымъ христіаномъ, зряще нинфшнихъ врфменъ отъ мудрьцовъ свъта сего многыхъ прельщеныхъ, не подобаетъ съ- . блазнятися. Аще и нъкогда случается чотырнадесятому лунному въ самое поровнанье припадати, а иногды трема днями или чотырма, а не вящшей, стова есть время. Въ четвертый бо здасться якобы по равнинахъ, ижъ сего откладаемъ, а другое луны дождавши послъ чотырнадесятого Пасху творимъ. Христова празновати. Якоже бо пятка тися ничтоже, еже ся случаеть р'вдко, чотырнадесятого точнаго или подобнаго бою обоихъ тыхъ светилъ, то есть недъли, которой достоитъ, уставленіемъ солнца и луны, отъ часцовъ или дробницъ, надъ годины эбывающыхъ, знавомъ бо весньнымъ неприспъвшымъ, што отъ самыхъ речей, Богомъ сътвореныхъ явно, еже есть отъ прозябенія съменъ и отъ прорастеніа травнаго и прочихъ знаковъ, веснъ и правому връмени свойственыхъ або приличныхъ, воторые правиломъ суть истиному връмени. Имъ же неприспъвшымъ, въ таково връмя не подобаетъ Пасхи, яко главизны и совершеніа нашему спасенію, творити.

Аще бо тако нерозсудне попустится, инвніемъ онихъ чотырехъ дней прельстившеся, въ который съ нихъ Пасху творити, еже нѣкогда велми рѣдко случается, якобы по поровнанью чотырна-(об. 62) десятому лунному припасти што отъ збытнихъ надъ часы дробницъ въ луны уростаеть, а знакомъ весньеще неприспъвшымъ, рекше, прорастенію травному и прочимъ, — то како последование истиное Пасхи Христовы, и подобіе или память оглавленів и отновленіа всего правдиве именоватися можеть? Понеже бо всю тваръ на обновление всв порядки събравши. яко ся часто о томъ споминало. Христосъ Спасъ наш в въ свою Пасху воспріаль, такъ яко было значаля отъ сътвореньа свъта. О чомъ писаніе свидътелствуеть, яко въ третій день, што южъ было по равнинахъ, рече Богъ 1: «Да прорастить земля быліе травное, съющее свия по роду и по подобію на земли, и древо плодовито, творящее плодъ». То бо суть знаки (63) весныне початокъ връмени правому. Луна пакъ еще дальй по равнинахъ ажъ во четвертий день сътворена. Яко ся впредъ написало о томъ. Не подобаеть бо тигв

1 BMT, ra. 1, cr. 11.

послѣдуючи, пакы въспять обращатися, но напредъ въ свѣть простиратися. Ни бо первый человѣкъ въ темности, но по сотвореніи свѣта, сирѣчь, по равнинахъ въ шестый день созданъ бысть. Прежде бо свѣта все тиа содержала.

ради и Цветоносная неделя Cero прежде страсти Христовы наричется. Ла и отъ сего навывнеши, яко знаки прозябеніа травнаго початкомъ суть весны и времени правдиваго. Якоже и отъ слова «Еуангеліа Учителнаго», въ пятую недёлю святого Великаго поста читаемаго, научитися можемъ. Которое такъ ся починаетъ: (об. 63) «мимо иде уже зима, пролътіе же вниде. И зримъ всю тваръ ботвющу, яже суть сади цвътоносніи, земля злакъ прозябающи, и птица воспъвающе, и прочая вся обновляема. И о сихъ радуемся, и веселимся, и славимъ, и величаемъ, и удивляемся предоброму хитрьцу Богу, прелагающому и претворяющому тваръ всю на обновленіе и прочая. Якоже и вся божественаа писаніа въ томъ ся согласують.

Годить ли ся прелестникомъ, въру инявши, все божественое писаніе отринути? Не буди то! Понеже бо сами видъсте и искусисте во връмена нинъшніе, яко по двакроть вже удаленіемъ оть насъ Пасху ихъ въ зимъ и прежде Жидовское творящыхъ,—што бо въ то время за прозябеніе травное (64) или съменное видъли есте? или что весело отъ птицъ поющыхъ слышали есте, и прочее отъ твари отновленіа ни коегоже видъсте, но все уныло и дряхло суще.

Истинному же врвмени и радостному дню свътлого въскресеніа Христова приспъвшу, вся тваръ отновляючися веселится. Сего ради безуміе прелстив-

шихся многымъ явно есть. Яко апостолъ в пише: «ижъ осуетишася помышленьми своими, и омрачися неразумное сердце ихъ, повъдаючися быти мудрыми и обезумишася». Которого безрозумства и намъ христіаномъ стерегучися, не подобаеть преступати предъловъ старыхъ, яже положили отцове нашы 3. Яко ся о томъ споминало сугубо и трегубо, еже на первомъ (об. 64) вселенскомъ святомъ соборъ богоносные отцы, што словне отъ святыхъ апостоль принявши, отъ рожаю до рожаю соблюдаючи выполняли, то на ономъ святомъ соборъ въръ утвердившися, посполу зъ «Върую въ единаго Бога» написавши, кругъ еже о пасцъ на 532 льть оборочаючися, въ тридцати пятихъ днехъ, то есть, отъ марта дня 22 до априля дня 25, ни превосходя надъ двадцать вторый марта, ани тежъ снизаючися подъ двадцать пятый априля. Но въ тыхъ, водлугъ припадающаго первое луны чотырнадесятого, въ въчные лъта святую Пасху празновати уставили и подали. Водлугъ которого Духомъ Святымъ преданія, на всяко льто о насив тайны благодать, юже о насъ | (65) отновляти покупіаючися, нароки или порядки збираемъ, колко можемъ, пріимуючи чотырнадесятый луны по равнинахъ, съ ними же пятокъ, суботу и недвлю, для предреченыхъ причинъ. А такъ цёлъ разумъ таемницы стеченіемъ порядковъ свершаючи, безуміе Жидовское и шаленство еретическое, нетворящихъ по сему образу, отметаемъ. И образъ або кшталтъ досконалый оглавленіа всего о святомъ сотвореніи представляемъ. Во всёхъ тыхъ порядкохъ Христу пострадавшу, нужда и намъ также творити Пасху, елико сила. Бо еслибы чого съ тыхъ

речей не доставало, хромо и бъдно бываетъ подобенство.

О чомъ южъ достаточне зособиа о каждой (об. 65) речи слышяли есте, толко если въ памяти вамъ пребудетъ глаголемая. Не отъ своихъ бо умышленій глаголахомъ, но отъ божественыхъ инсавій собравши написахомъ. Пачеже оть слова вселенского учителя Великаго Аванасіа Александрьскаго, онъ же на первомъ вселенскомъ соборв, съ святыми богоносными отцы, о въръ и о Паспъ христоименитымъ людемъ писаніемъ постановенье изложивши, предали въ тридцати пяти днехъ отъ 22 марта до 25 априля, ни превосходя, ни снизнаси. Яко о семъ на концу есть табличка составлена.

Сіе убо истиное преданые, Духомъ Святымъ постановеное, да сподобить Господь Богъ всегда цёло и неуломно совершающе хранити, (66) а отъ Великое ночи или тмы заблуженіа свободившися, въ свъть ликовати, и по преданію вселенское святое Въсточное церкви, истиное матере правдивыхъ хвалцовъ Божінхъ, пъти глаголюще: «воскресеніа день, просвътимся людіе, Пасха Господня есть Пасха, отъ смерти въ животу, а отъ земли на небо Христосъ Богъ насъ превелъ есть». Емуже подобаеть всяка слава, честь и поклоненіе, со безначалнымъ его Отцемъ и съ Пресвятымъ, благымъ и животворящымъ Духомъ, нынъ и присно, и въ въвы въкомъ. Аминь.

Написася сіа въ лето отъ созданіа міра 7097, Римляномъ же пипіущымъ отъ по плоти Рожества Господня, 1588, по отщепенствъ же ихъ еже отъ насъ въ празникохъ, лета 5.

² Римл., гл. 1, зач. 80, ст. 21—22. в Притч. гл. 22,

(еб. 66) Сіе первое таблицею сею обрътеніе Пасхи, обръть кругь луны настоящаго льта, и льто врупь, иже есть нижей круга, да не возмеши вышей круга или сопротивь, но нижей круга, и идъже есть льто вруць, ту противь въ другомъ ряду Пасха будеть и въ третемъ литера азбучная, сказующи празникы мясопусты и посты въ все льто.

Выображенье Пасхи христіаномъ, сею таблицею свазующе, въ тридесяти пяти днехъ, то есть отъ 22 марта до 25 априля, како въсходитъ и снижается, водлугъ полноты луны, которая по зровнанью дня зъ ночю напервъй припадетъ, тогды по ущербенью ея отъ третего дня, въ которій колвекъ съ тыхъ тридесяти пяти дней первая недъля пріидетъ, въ той день Пасха бываетъ.

| Кругъ лупы. | Atro spint.                         | Дан пъсленъ.               | Aséyna.       |
|-------------|-------------------------------------|----------------------------|---------------|
| 2           |                                     | M                          | •             |
| 13          | 3                                   | 22                         | 8.            |
| 40          | 2                                   | 23                         | б             |
| 10          | 1                                   | 24                         | B             |
| 18          | 7                                   | 25<br>06                   | r             |
| <b>,</b> .  | 6                                   | <b>26</b>                  | X.            |
| 7           | 5                                   | 27<br>29                   | ė             |
| 15          | 4<br>3                              | 28<br>29                   | <b>3</b><br>S |
| 4           | 2                                   | 30                         | 3             |
| 7           | 1                                   | 31                         | H             |
|             | •                                   | a                          | A             |
| 12          | 7                                   | 1                          | i             |
| 1           | 6                                   |                            | K             |
|             | 5                                   | 3                          | A             |
| 9           | 4                                   | 2<br>3<br>4<br>5<br>6<br>7 | M             |
| 9<br>17     | 3                                   | 5                          | H             |
|             | 2                                   | 6                          | 0             |
| <b>'6</b>   | 1                                   | 7                          | H             |
|             | 7                                   | 8                          | p             |
| 14<br>3     | 6                                   | 9                          | c             |
| 3           | 5                                   | 10                         | T             |
|             | 4                                   | 11                         | <b>у</b><br>ф |
| 11          | 3                                   | 12                         | ф             |
| 19          | 2                                   | 13                         | T<br>T        |
|             | 1                                   | 14                         |               |
| 8           | 7                                   | 15                         | ц             |
| 10          | 6                                   | 16                         | P             |
| 16          | 5                                   | 17                         | ш             |
| 5           | 4                                   | 18                         | щ             |
|             | $egin{array}{c} 3 \\ 2 \end{array}$ | 19<br>20                   | ъ             |
|             | 1                                   | 20<br>21                   | P             |
|             | 7                                   | 22                         | ħ.            |
|             | 6                                   | 23                         | 10            |
|             | 5                                   | 24                         | <u>~</u><br>ሕ |
|             | •                                   |                            |               |

П Кругъ, сирвиъ обыходъ солнечный, содержаще двадесять и осмъ лътъ, не ижъ бы въ тыхъ лътъхъ въ коемждо иначей единаго лъта, а иначей другаго солнце поступовати мъло (не есть бо то!), но всегда единако теченіе свое коегождо лъта отправуе, за триста шестъдесятъ и пять дней и за шестъ часовъ обыходя, рокъ съвершаетъ. Яко ся въ самой тъй речи еже о премъненью святъ доводне написало, также и. о обыходъ лунномъ тамже ея доложило.

Но за еже четвертаго лета зъ оныхъ шести часовъ надъ дни збывающихъ урастаеть день, для которого всв празнивы обычныхъ своихъ дней уступати и перемвнятися мусять, --- сего ради для тыхъ прибылыхъ дней съставленъ есть седмочислникъ, по числу седми дней, яже суть въ тыйдню, до седми лътъ обращающійся, и нарицается то вруцелета, яко да симъ числомъ обрътають въ конхждо чотырехъ льтьхъ прибылый тъй день. Егда бо чотыри крать по седми леть, или по 4 лъта седмъ кратъ обернеся, еже исполняеть 28 лъть, тогда пакы на первое възвращается, въ выяже стопни впадши, неизмѣнно поступуеть, и такъ всегда двадесять и осми леты обыходитъ, яко зъ личбы здѣ написаное зрозумъти мощно есть:

| 11        | 2         | 3  | 5  | 6         |           | 1  |
|-----------|-----------|----|----|-----------|-----------|----|
| 1         | 2         | 3  | 4  | 5         | 6         | 7  |
| 3         | 4         | 5  | 6  | 1         | 2         | 3  |
| 8         | 9         | 10 | 11 | 12        | 13        | 14 |
| 4         | 6         | 7  | 1  | 2         | 4         | 5  |
| 15        | 16        |    | 18 | 19        | 20        | 21 |
| 6         | 7         | 2  | 3  | 4         | 5         | 7  |
| <b>22</b> | <b>23</b> | 24 | 25 | <b>26</b> | <b>27</b> | 28 |

Чарное число, еже до двадесять осии, кругь солнцу имянуется. Чирвоные <sup>2</sup> же письмена до седии, еже сверхъ чарнаго, повазуютъ которое врупълъто котораго лъта коегождо съ тыхъ 28 бываетъ.

Сіа таблица или ключь на обрѣтеніе Пасхи христіанское и Жиловское оть святьйшыхь патріархь Костентинополскаго и Александрскаго къ благочестивому и христолюбивому князю Костентину Острозскому, воеводъ Кіевскому, съ епистоліею принесена бысть, въ лъто отъ созданіа міря 7091, индикта 6, вруга солнечнаго 6, а лушнаго 3, Западнымъ же пишуще отъ по плоти Рожества Господня лета 1583, меснца генваря 28, яко въ то врѣмя преидущаго лета отъ по плоти Рожества Христова 1582, мѣсяца октовріа, отщепившися Римляне еже въ празникахъ отъ святое соборное Восточное церкви, и пресвътлий день святия опасителныя Пасхи съ всеми последуючими ей святы, мясопусты и посты, водле уподобаня своего оти**венли**, и веліе смущение правовърнымъ сътворили. Сего ради съборне всъхъ натріархъ общимъ советомъ, на утвержение правовърнымъ здъшней области живущимъ, прислани бышя сін канони, рекше узаконеніе о Пасц'я, зав'ящавающе по древнему обычаю держати, нивакоже ни въ чемъ отмъняти смъюще подъ анасемою.

Сій ключь правится кругомъ солнечнымъ сверха, зъ боку же лунный стрітающе, указують которая клітка въ которомъ літь бываеть. Въ кліткахъ же чарные писмена первое— міссецъ, въ которомъ Пасха, второе— день того місяца, въ который числомъ будеть, третее — чирвоная литера день

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Листы ненумерованы. <sup>2</sup> Красныя цифры отпечатаны жирнымъ шрифтомъ, равно какъ и выше, въ таблицъ.

4 \$ 1190 Tanks I is present THE LA COURT OF THE PROPERTY OF THE PARTY AND THE PROPERTY IN THE PARTY OF THE PART PROBLEM NO. OF THE PROPERTY AND THE REAL PROPERTY OF THE PARTY AND THE P 

Ti المنافع فيالنان أأنان

DOMESTIC DESCRIPTION OF ALL

Companies on 1 Acres 140 to 16 THE THE STATE OF T

TO PERSONAL TO DEPOSIT AND PROPERTY THE TOTAL OF THE PARTY OF THE PARTY. IN THE PARTY OF THE PAR AFT A TOPPO GALLY FOR S 医抗菌 GAIN GAIN GAIN TANGETTA TANK 新工具 THE PARTY THE PARTY SHOWN THE CHARGE CONTINUES THE PARTY OF THE PARTY est tant la talite based talte dett. The activities, etc. is the DE MIN MONTH OF THERES AND THERESE TO SERVE STATE \* TTE 350 THE THE TENTS THE HOLD THEFT DESCRIPTION IN COMMERCE STATE S THE STORY - PROPERTY OFFICE OF LIFER WILL SHAPE WITH AND AND THE PARTY OF THE PARTY THE REPORT OF THE PARTY OF THE DECEMBER DOCUMENTS OF THE PARTY OF THE Sent 47 CONSTRUCTOR TATTAL TO SET OF A SET OF TAX in the real field of the company of STER TAILENTA I CONTRA EN AMERICA (EL MES MANE FORMADE). STATE GOVERNOR TO HER HE MANNE TO THE ZE COMPANY AND AND CORE OF THE COMPANY OF THE COMPA THE THE HOUSE IN LATEL BRANCH SAMES TO

AND REAL PROPERTY OF THE PROPE BUT PERSONAL CONTROL OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE S. MINITED AND I AND SECURITY OF THE SECURITY MILE TO THE THERE I HAVE AND LINE THROUGH THE THE PERSON NAMED OF THE PERSON TO THE SECOND SECOND BOTH TANKS OF THE REST OF THE RESERVE CHARGE BOKEN TABLE TATLET BELL S IN THE SHORE OF STREET THE PROPERTY IN STREET COURSE OF THE STREET, AND ASSESSED ASSESSED. The results of the second of t The second of th THE PERSON NAMED IN COLUMN THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T

I CAMP WHEN THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PROPERTY. IN THE THE THE DESIGNATION OF ME MANNEY -! OF LABOUR S. T. S. SINGLE SECTION TO THE THE BUT WHEN IN THE PROPERTY OF THE PARTY OF The state of the s

(2) (и прочая). Иже убо вленется церковыю, кленется ею и живущымъ въ ней». Яко писаніе свётчить 13: «възвівшуся тобъ оттуду и глаголю тобъ свыше опишеніа между двізма херувимы, яже суть надъ кіотомъ свёдёніа» и прочая. О семъ доздъ.

## || (3) O образохъ, рекше о иконахъ.

Не ново, но изначала, еще самимъ Госполомъ Богомъ Мочсееви, емуже и лесятословіе закона подаде Богъ, сему и образи въ славу и честь имени своему святому, и въ украшение храму молитвенаго, творити повелѣ Богъ. «Сътвориши, рече 14, два херувина отъ злата препусканаго, и узложишь на полы углу обоего оцищенія. Такоже сътвориши два херувима отъ обою углу, рассвоима опышение, а обличьями въ собъ и къ оцыщенію лица обращена имущы». «Храмъ 15 да сътвориши отъ десяти опонъ. отъ багряница прядены, (об. 3) и оть синяты и червленица, и множествомъ керувимъ деломъ вышиванымь да сътвориши я. И прочая вся окрасы храму молитвенаго, яко самъ Госполь Богъ Моусфеви приказалъ: «сътвориши ми, рече, по всему, иле што азъ покажу тобъ на горъ, образъ храму, и образъ съсудовъ его всвхъ, тако ла сътвориши». Сего ради и пророкъ Давидъ 16 о украшеню церковномъ глаголеть: «Господи, възлюбихъ благольпіе (или украшеніе) дому твоего, и мѣсто вселеніа (албо мішканя) славы твоея. Въ церквахъ благословя 17 тя, Господи». царь Саломонови сыну своему злато и чомъ тъйже великий апостоль 22 въ-

сребро, што быль наготоваль на будованье храму ку пребыванію имени Господня 18, яко на жертовникъ, и подобіе херу (4) вимовъ простирающымъ крылъ. и окрывающымъ кивотъ завъта Госполня, вся писаная рукою Господнею далъ есть Давидъ Саломону, водлугъ бывшаго къ нему разуму по дълу выображенья. А не толко то, но 19 и розмантые подобенства древъ фуниковыхъ, и квятовъ розмантыхъ, внутри и знутря. и на дверяхъ херувими выразаль. Яко маешъ въ книгахъ третихъ Царствь и иншихъ многыхъ мёстцахъ о тымъ выписано.

И не такъ, яко слепотуя хулницы блюзнять, храмъ молитвеный болваниицою прозывають, а образы, въ славу Божію и ку оздоб'в церковней сътворекрыляющеся верху, освияюще врылома ные, идолми поганскими имянують, и почитающыхъ сими Христа-идолопоклоннивами нарицають. Но писаніе божественое, (об. 4) затыкаючи богохулные уста ихъ, называеть то святаа святыхъ. «Внесошя, рече <sup>20</sup>, іереи киотъ въ мъсто его, въолтаръ, въ храмъ Господень, въ святаа святыхъ, полъ крыль херувимовь, яко херувими розспростираху врыль, и прикриваху налъ кіотомъ и надъ светыми его сверху». О чомъ и въ новой благодати великій **Павель**, обыввляючи неистовство суемудреныхъ еретикъ, сведетелствуеть о образохъ, въ славу Господню сътвореныхъ, называючи ихъ херувимъ сдавы, а не яко блюзнере-идолми поганскими не страпіатся имяновати, не уміточи розсудити межи божествеными святыми И при концу живота своего Давидъ и межи бъсовскыми скверными <sup>91</sup>. О

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Исход. гл. 25; 2 Паралипом. гл. 5; 3 Царств. гл. 8. <sup>14</sup> Исход. гл. 25, ст. 18—20. <sup>15</sup> Исход. гл. 26, ст. 1. 16 Псал. 25, ст. 8, 12. 17 Въ теперешнемъ текстъ: «благословам» 18 1 Паралип. гл. 28 и 29; 2 Паралип. гл. 3. 19 3 Царств. гл. 6. 20 3 Царств. гл. 8; 2 Паралип. гл. 5; Исход. гл. 25. 21 Евр. зач. 320. 22 2 Кор. зач. 182, гл. 6, ст. 14—15.

на разум'в человъвовъ предщаеть и мъста и мъщканья не требуетъ? Самъ оскверняеть, и симъ отъ Бога отлучаеть, ижь бы сими суетными прелстившися, потомъ и истиныхъ образовъ, въ славу Христу Спасу нашему насъ дъля въчеловъчьшемуся написаныхъ, бридилися и отворочалися. Якоже то явне видимъ въ сынохъ противленіа; на которыхъ запаленя шатанскаго палъ есть огнь (об. 9), и не видять солнца, и такъ несинслыни суть, яво не могутъ розсудити церкви Вожіей отъ капищъ бісовскыхъ; также и выображеня Христова и святыхъ угоднивовъ его-отъ суетныхъ богомерзкыхъ идоловъ поганскихъ. Водле которыхъ безуміа и нерозсудку, Мочсей | законодавецъ и пророцы преступниками закону знайдуются, зато иже твари кланялися и служили.

Глаголють бо прелщеніи, яко не подобаеть твари кланятися. А Давидъ проровуючи глаголеть: «поклонюся къ церкви святьй твоей», не просто, но «въстрасв твоемъ». И о кіотв, рекшео скрини, глаголеть: «покланяйтеся подножію ногъ его, яво свято есть». И накы: «покланяйтеся въ горь святьй его, зане свять Господь Богъ нашъ».

Видите ли (10) единоименство «свять Господь Богъ нашъ» и «гора Сіонъ Того діля, яко мішканье свята >?! имени его наречеся. А кгды ся случило пленену быти отъ иноплеменникъ кіоту завъта Господня, Давидъ пророкъ съ поболвніемъ албо фрасункомъ глаголаше 1: «если въздягу на ложи, или дамъ сонъ очина моина, поколь ажь Богу Іаковлю».

жебы пророкъ не въдалъ, ижь Богъ рекше-поганскихъ, идоловъ ложныхъ н

глаголеть о бо на иномъ мъстцу OROJO Bory, HEL **МРМКАН**РО ero его 2. И паки: «если взыйду на небо, ты тамо еси; и если снийду въ адъ. тамо еси» и прочая. Но всяко въдый пророкъ Вездесущаго, места и вся божественая чеснъ (об. 10) почиталие, и не толко самъ, но и другыхъ усилуючи глагодаще 3: «внидемъ въ селеніа (сиръчь, въ прибытки его) и поклонъмся на мъстъ, гав стоять ногы ero».

Што розумвете прибытокъ тъй, который Богъ Моусвеви 4 сътворити росказалъ: чи отъ божественаго пломеню, албо отъ свътлости облака устроено? И зали не также отъ бездушныхъ нечювственыхъречей сътворено есть? Яко и внутри прибытку скрыня отъ древа негніющаго, и херувимъ славы зъ распростертыми крылы 5 отъ злата чиста, и прочін речы отъ лну и волны и багра чиста,все отъ бездушныхъ, нечювственыхъ и мертвыхъ речей? На остатовъ, и самые тые таблицы, на ниже законъ винсанъ 6, не отъ камене ли справлены, (11) не руками ли челов**ъческими все** то здалано есть? Але ижь въ има Господне на воспоминание чюдесь его сътворено,---того ради свята и чесна и поклоняема бѣху, и называема суть святая святыхъ 7. А не нечистыхъ и растленихъ умомъ человевъ отъ діавола прельщеныхъ, немогущыхъ розсудити божественаго отъ бъсовское прелести.

Сего ради если въ законъ и прорознайду мъсто Господеви и мъщканье цъхъ и псалмъхъ и въ всемъ божественомъ писанію обоего завѣта речено ал-Албо миниають сусумнім сретикове, бо писано, къ розности языческыхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Псал. 181, ст. 3 — 5; 2 Пар. гл. 6. <sup>8</sup> Псал. 17. <sup>3</sup> Псал. 131, ст. 7. <sup>4</sup> Исход гл. 25 н 26. 5 Евр. вач. 320. 6 Исход. гл. 34; 5 Монс. гл. 10. 7 Исход. гл. 30.

несущыхъ боговъ, пачеже бъсовъ, речено и писано, а не о тыхъ, которые въ славу имени Госполню отдълены. Яко и зъ самаго того десятословіа, Моусвеви данаго, зрозумъти можно есть. Яко самъ Господь Богъ (06. 11) глаголеть 8: «да не будуть тобѣ бози иніи, окромъ мене. Не сътвориши собѣ кумира, ани всякаго полобенства> и прочая. Также и Саломону самъ Госполь Богь глагола <sup>9</sup>: «егла съзла храмъ ку пребыванію имени святого Господня, услышахъ, рече, гласъ молитвы твоеа и моленіа твоего, имъ же молился еси предо мною». «Сътворихъ 10 ти по всей молитвъ твоей и освятихъ храмъ сей, егоже създалъ еси. еже положити имя мое ту въ въки. И будутъ очи мои ту и сердце въ вся дни. И ты если ходити будешъ предо мною, яко ходиль Давидь отець твой въ преподобін сердца, утвержю престоль царствіа твоего въ Израили въ въкы». «А если 11 отворочаючися, отвернете вы и чяда вашя отъ мене, и не захаваете заповъдей монхъ, !! (12) и поидете и послужите богомъ другымъ и поклонитеся имъ; изрину Израиля изъ земли, которую быль даль есми имъ, и храмъ сей, егоже освятихъ имени моему, откину отъ лица моего». «И рекуть 12: для чего сътвориль Госполь тако земли сей и храму сему? Отвъщають, зато, ижъ оставили Господа Вога ихъ, онъ же вывель отцовъ ихъ зъ Егупта зъ дому неволи. И приняли богы чюжіе и поклонилися имъ и служили. Сего ради навелъ Господь на нихъ злобу сію».

чюжымъ ложнымъ богомъ, сирвчь бв- привидвијемъ, но истотне въплотився

сомъ, славы и поклоненіа чинить заказано. Яко самъ Господь пророкомъ глаголеть 13: «славы моеа иному не дамъ, ни доброты моеа истуканымъ». О истиномъ же и единомъ Богу, яко Създателю (об. 12) и Творцу всего створеніа, не единою, ани двакроть споменено, но въ всемъ святомъ писанію полно знайдешъ: тому единому кланятися, и служити, и въ всемъ къ нему прибъгати. Яко и самъ Господь нашъ Інсусъ Христось врагу и супостату нашему діаволу отказуеть глаголя 14:«Господу Богу твоему повлонишися и тому единому послужиши». Якоже въ христіанвив благодатію Божіею не есть инаго Бога окромъ единаго, въ трекъ ипостасехъ славимаго, въ егоже имя и крещаемся, яко отъ-самаго Христа истинаго Бога и Спаса нашего приняли есмо. Онъ же апостоловъ своихъ въ всю вселенную посылаючи росказалъ имъ глаголя <sup>16</sup>: «шедше научъте всв народи, крестяще ихъ въ имя Отца, и Сына, и Святого Духа». Сему въруемъ, покланяемся и славимъ, || (13) если писаніемъ святыхъ книгъ, или начертаніемъ и выображеніемъ чесныхъ иконъ того единаго почитаемъ, и къ нему прибъгаемъ.

А если въ старомъ законъ повелълъ Господь Богъ въ славу имени своего образы творити, еще Слову Божію невъплотившуся, - теперъ ли будемъ откидати образы? Кгдыжъ яко апостолъ въщеть 16: «Богь явися въ плоти, и оправлася въ Лусв, и увъдася отъ ангелъ, проповъданъ бисть въ народъхъ, въровася въ міръ, и вознесеся въ сла-И отъ сего тогды значно есть, яко въ. И таковую таеминцу тълесие, не

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Исход. гл. 20; 5 Монс. гл. 5; Псал. 95. <sup>9</sup> 3 Царств. гл. 9. <sup>10</sup> 2 Пар. гл. 7. <sup>41</sup> 5 Монс. гл. 7 и 8. <sup>12</sup> 2 Пар. гл. 7. <sup>18</sup> Исаія, гл. 42, ст. 8. <sup>14</sup> Мате. зач. 7; Лук. зач. 12. <sup>45</sup> Мате. зач. 116. 16 1 Тим. зач. 284 (въ пода.: 283), гл. 3, ст. 16; Варук. гл. 3,

справиль, нашего ради спасеніа. Мы тогды, оповёдуючи и вызнаваюче избавленіе словомъ и дівломъ, тоежъ выображаемъ. А яко Дамаскинъ глаголеть: «не описуемъ божества, не лжвте слъпін! 11 (об. 13) Просто бо и невидимо и незрително есть. Но плоти подобіе написчемъ и покланяемся, и върою славимъ рождиную Господа ÆBbv».

А если земнаго царя любящіе не безчествують образа его, — коль паче небеснаго безсмертнаго чтити подобаетъ?! Яко бо почитание образа, также и безчестіе на первообразное переходить, то есть на того, съ чіей особы образъ написанъ есть. Што можетъ ся связантвомъ показать, хочъ же отъ спротивныхъ речей незабронно истотности мовы тое довести. Кумиръ албо балвань быль злитый въ Израили въ имя Ваалово неистотнаго, рекше, несущаго бога, которому балванови честь и поклоненіе приносили. И не мовиль Богъ пророку Иліи, яко седиъ тысящъ (14) мужей зоставиль собъ, которые не вланялися идолу, ревше балвану; но просто рече 1: ижъ не преклоняли колѣна своего Ваалови. Хотя же отъ килку соть лѣть Вааль згинуль, окромъ балвану, въ образъ его учиненому, хвалу вырежали, предся не рече Богъ, ижъ балвану, едно Ваалу не поклонили колъна своего.

Видите добре, ижъ такъ у въ истотныхъ, яко и въ домниманыхъ, образная честь на первообразное въсходитъ.

Присмотретеся едно пилно вражебной козни діаволской, которою презъ лукавые съсуды свое ловить неутверженихъ. Яко бо первъй благочестивыхъ

ндоломъ суетнымъ богомъ, начеже бъсомъ, таковыхъ всёхъ приневоляючи горкой смерти ((сб. 14) предавалъ. Яко ечангелиста з свъдительствуетъ глаголя: «видёхъ душа растесаныхъ за свёдетельство Ісусово и за слово Божіе. которые не покланялися звёрю ани иконѣ его» и прочая.

Также и потомъ, кгди вже идолска лесть преста, и благолатію Божіею пришествіемъ Христовимъ до конпа потребися и погыбла, а на-то-мъстъ хвала истинаю Бога наступила, и иконное въображение богоспасаемыхъ справъ Христовыхъ, въ наше спасеніе твлесне съдъланихъ, увелося, --- врагъ зася, не-могучи терпъти, въздвизаетъ на прахристіанъ гоненіе горие вовърнихъ перваго. Который што первый ложные богы овверные идолы почитати иримушаль, то нынё вже почитающыхь истинаго Бога, и выображеню Христа Спаса нашего, (16) на восноминание неложнаго въчеловъченіа его паписапокланяющихся, безчествуеть. отврещися подущаеть и мукамъ предати грозится, а яко въ врвия идолоноклоненіа ложныхь боговъ, безчисленое множество святыхъ мученикъ, въ ниже любовъ Божіа роспалися, въ нестерпимыхъ мукахъ и томленіихъ умръти изволишя, никакоже покоријеся пожрати и поклонитися суетнымъ истуканнымъ. Яко ечангелистъ свълътелствуетъ глаголя 3: «иже аще кто поклонится звърю и иконъ его, и иріемлеть начертание его на чель своемъ или на руцъ, сей маеть пити отъ вина ярости Божіа».

Томужъ подобно, кгды илевелостватель врагь възбудиль иконоборную нехотящыхъ поклонитися сквернымъ ересь, тоежь страдали святіи II (об 15)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 Царств. гл. 19. <sup>2</sup> Апок. гл. 20, ст. 4. <sup>3</sup> Апок. гл. 14 и 19.

никакоже покоршеся христіанохулникомъ, сиръчъ, христоненавистинкомъ, приневоляющымъ отврещися покланянія священныхъ иконъ. Вѣдуще то святіи, ижъ яко почесть образа, такъ и безчестіе на первообразное въсходить, и яко тогдашнее поклоненіе сквернымъ идоломъ прелестнымъ суетнымъ богомъ есть безецностью и обрыдлостью противъ Господу Богу: такъ нынъшнее многокроть горшее, што у истиннаго Бога, явльшегося вътвле, образы безчествовати. Не боготворяще бо образы писаныя покланяемся имъ. яко насъ облыгають христіанохулницы: но сею видимою честію на первообразное възводяще умъ, невидимаго - (16) почитаемъ. Такоже и святыхъ угодниковъ Божінхъ, въ нихъ же, яко пророкъ 4 свёдётельствуеть, глаголя: «удивиль Господь вся хотеніа своя», образы свино, рекше-неосязаемо, написующе имъ, прагненьемъ невымовнымъ любезно цалуемъ, не речъ тую албо таблицу съ фарбами честуючи, но видъ взроку когождо святыхъ почитаемъ, духомъ захвыцающе взрокъ красоты ихъ. И егда входити намъ въ церковъ, святыхъ Божінхъ, яко живыхъ ихъ стоящихъ съ нами, отъ ненасищенное любви вивняемъ, а для того въ подобенство богоугоднаго житіа ихъ подвизаемся, албо взрушени бываемъ.

Аще бо и нечювствени и бездушни суть образы, но велика и дивна нѣкаа намъ (об. 16) выконывають: не они, но невидимая и никако нами недомыслимая благодать Божіа, святыхъ ради своихъ, ижже образы суть, то справенъ Богъ въ святыхъ своихъ, Вогъ пророческаго не сподобилъ!

Божін человіння, о истині умираючи, Израилевь». И паки 6: «Вогь прославляемъ въ совётёхъ святыхъ, велій и страшень есть надъ всёми окрестны-MH ero».

> Въ святыхъ бо своихъ Госполь Богъ. такъ въживотъ семъ, яко и по преставленіи отсюду, благодать свою на въкы, яко скарбъ, скрилъ есть. Якоже бо видимъ въ садовію, въ яблоняхъ и грушахъ, и прочаго рожаю овощныхъ древесъ: иже въ есени плоды своа откидають отъ себе, и листвіе отпалаеть и погибаеть; въ зимъ же, отнюдъ всея красоты своеа лишаеми сущы, яко мертви бывають; обачеже ||(17) внутрь въ собъ съврываючи Вожимъ промышленіемъ плоды своя невредимы съблюдають, и въ връмя весны, цвъты, листвіе, и плоды пакы прорастивають. Како же убо то въ собъ съерывають и невредимо съблюдають — точію Богу въдомо есть, намъ же всяко недомыслимо! Ибо и Елисвевы прорововы вости 7 единымъ доткненьемъ тылко мертвеца оживили.

Явоже и бездушными нечювствеными речми благодати Божіей незабронно дъйствовати. Видимъ бо, яко тъйже пророкъ, што мертвыми костьми своими мертвеца оживилъ, прежде нижли дару пророческаго сподобился спріатою милотью, рекше гунею, отъ пророка Илін, котораа упала на него зверху, егда Иліа взять бысть І (об. 17) коньми и возомъ огнистыми въ горѣ,--тогды съ тою гунею Елисей поразилъ быстрины Іорданскіе, и перешолъ по суху, которыхъ первый перейти не могъ <sup>8</sup>. Дивно есть, ижь предивитую честь мертвой гуни даль Богь, анижвуетъ. Яко пророкъ глаголеть <sup>5</sup>: «ди- ли живому Елисею, поколя ся дару

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Исал. 15, ст. 3. <sup>5</sup> Исал. 67, ст. 36. <sup>6</sup> Исал. 88, ст. 8. <sup>7</sup> 4 Царстг. гл. 13; Сирахъ. гл. 48. в 4 Царств. гл. 2.

тоглы, оповълуючи и вызнаваючи избавленіе словомъ и дівломъ, тоежъ выображаемъ. А яко Дамаскинъ глагосления! (об. 13) Просто бо и вевидимо и незрително есть. Но плоти подобіе написуемъ и повланяемся, и вірою ивоні его» и прочая. славимъ рождитую Господа Чистую Abby».

етъ?! Яко бо почитание образа, также въображение богоспасаемыхъ и безчестіе на первообразное переходить, то есть на того, съ чіей особы образъ написанъ есть. Што можетъ ся свяльнтвомъ показать, хочь же отъ спротивныхъ речей незабронно истотбалванъ былъ злитый въ Израили въ имя Ваалово неистотнаго, рекше, несущаго бога, которому балванови честь и поклоненіе приносили. И не мовилъ Богъ пророку Иліи, яко седиъ тысящъ (14) мужей зоставиль собъ, которые не кланялися идолу, рекше балвану; но просто рече 1: ижъ не преклоняли колъна своего Ваалови. Хотя же отъ килку сотъ лътъ Ваалъ згинулъ, окромъ балвану, въ образъ его учиненому, хвалу вырежали, предся не рече Богъ, ижъ балвану, едно Ваалу не поклонили колъна своего.

Видите добре, ижъ такъ у въ истотныхъ, яко и въ домниманыхъ, образная честь на первообразное въсходить.

Присмотретеся едно пилно вражебной козни діаволской, которою презъ лукавые съсуды свос ловить неутверженыхъ. Яко бо первъй благочестивыхъ тель врагь възбудиль иконоборную

справиль, нашего ради спасеніа. Мы идоломъ суетнымъ богомъ, начеже бысомъ, таковыхъ всёхъ приневоляючи горкой смерти (66. 14) предаваль. Яко ечангелиста " сведительствуеть глаголеть: «не описуемъ божества, не лжете ля: «видехъ душа растесаныхъ за сведетельство Ісусово и за слово Божіе. которые не покланялися зверю ани

Также и потомъ, кгди вже идолска лесть преста, и благолатію Божіев А если земнаго царя любящіе не пришествіемъ Христовымъ до конца побезчествують образа его. — воль паче требися и погыбла, а на-то-мъсть хвала небеснаго безсмертнаго чтити подоба-) истинаго Бога наступила, и нвонное Христовыхъ, въ наше спасеніе твлесне съдъланихъ, увелося, -- врагъ зася, немогучи теривти, въздвизаетъ на правовърнихъ христіанъ гоненіе горше перваго. Который што первый ложные ности мовы тое довести. Кумиръ албо богы скверные идолы почитати примушаль, то нынё вже почитающих истинаго Бога, и внображеню Христа Спаса нашего, 11(15) на воспоминаніе неложнаго въчеловъченія его паписа-HOMY, покланяющихся, безчествуеть. отврещися подущаеть и мукамь предати грозится, а яко въ връмя идоловоклоненіа ложныхъ боговъ, безчисленое множество святыхъ мученивъ, въ нихже любовъ Божіа роспалися, въ нестериимыхъ мукахъ и томленияъ умръти изволишя, нивакоже покоршеся поживти и ноклонитися суетнымъ истуканнымъ. Яко ечангелистъ свълътелствуеть глагодя 3: «нже аще кто юклонится звірю и иконів его, и пріеклеть начертаніе его на чель своеть или на руцъ, сей маеть шити отъ вена ярости Божіа».

Томужъ подобно, вгды плевелосванехотящыхъ поклонитися сквернымъ ересь, тоежь страдали святіи !! (об 15)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 Царств. гл. 19. <sup>2</sup> Апок. гл. 20, ст. 4. <sup>3</sup> Апок. гл. 14 и 19.

никакоже покоршеся христіанохулни- ляемъ въ сов'єтьхъ святыхъ, велій и комъ, сирвчъ, христоненавистникомъ, страшенъ есть надъ исвии окрестныприневоляющымъ отврещися покланя- ми его». нія священныхъ иконъ. Въдуще то свёдётельствуеть, глаголя: «удивиль невредимо съблюдають — точію Богу Господь вся хотфніа своя», образы сфн- вівдомо есть, намъ же всяко недомыно, рекше-неосязаемо, написующе имъ, слимо! Ибо и Елисвевы пророковы копрагненьемъ невымовнимъ любезно ца- i сти <sup>7</sup> единимъ доткненьемъ тилко мертлуемъ, не речъ тую албо таблицу съ веца оживили. фарбами честуючи, но видъ взроку ко- Икоже и бездушными нечентвеныгождо святыхъ почитаемъ, духомъ за- ми речми благодати Божіей незабронхвыцающе взрокъ красоты ихъ. И егда но дъйствовати. Видимъ бо, яко тъйже входити намъ въ церковъ, святыхъ пророкъ, што мертными костъми смоими Вожінхъ, яко живихъ ихъ стоящихъ мертвеца оживиль, прежде нижли дасъ нами, отъ ненасыщенное любви вмѣ- ру пророческаго сподобился спрівтор няемъ, а для того въ подобенство бо-имилотью, рекше гунею, отъ пророва гоугоднаго житіа ихъ подвизаемся, ал- Иліи, котораа унала на него вверху, бо взрушени бываемъ.

суть образы, но велика и дивна иткаа гды съ тою гунею **Елисей поразил**ъ намъ (об. 16) выконываютъ: не они, но быстрины Торданскіе, и перешоль по невидимая и никако нами недомисли- суху, которыхъ порвав верейти не мая благодать Божіа, святыхъ ради могь ". Дивно есть, вы предванную своихъ, ихже образы суть, то спра- честь исргной гунк дать Богь, анежвуеть. Яко пророкъ глаголеть 6: «ди- ли живому Елисев. воволя ся дару венъ Богъ въ святыхъ своихъ, Погъ пророческого же

Вожін человіци, о истині умираючи, Израилевь». И пакы 6: «Богъ прослав-

Въ святыхъ бо своихъ Господь Богъ, святін, ижъ яко почесть образа, такъ такъ въживоть семъ, яко и по престави безчестіе на первообразное въсходить, і леніи отсюду, благодать свою на вікы, и яко тогдащиее поклоненіе сквернымъ і яко скарбъ, скрылъ есть. Якоже бо идоломъ прелестнымъ суетнымъ богомъ, видимъ въ садовію, въ яблоняхъ и есть безециостью и обрыдлостью про- группахъ, и прочаго рожаю овощныхъ тивъ Господу Богу: такъ нынъшнее древесъ: иже въ есени плоды своя отмногокроть горшее, што у истиннаго кидають оть себе, и листвіе отпадаеть Бога, явльшегося вътълъ, образы без- и погибаетъ; въ зимъ же, отнюдъ всея чествовати. Не боготворяще бо образы красоты своеа лишаеми сущы, яко мерписаныя покланяемся имъ, яко насъ тви бывають; обачеже (17) внутрь въ облыгають христіанохулницы; но сею соб'я съкрываючи Вожимъ промышлевидимою честію на первообразное въ- ніемъ плоди своя невредимы съблюзводяще умъ, невидимаго || (16) почи- дають, и въ връмя весны, цвъты, листтаемъ. Такоже и святыхъ угодниковъ віс, и плоды накы прорастивають. Ка-Божінхъ, въ нихъ же, яко пророкъ 4 ко же убо то въ собъ съкрывають и

егда Иліа взять бысть ІІ (об. 17) конь-Аще бо и нечювствени и бездушни ми и возомъ огнистыми иъ горъ. -- то-

<sup>4</sup> Псал. 15, ст. 3. 5 Псал. 67, ст. 36, 8 Псал. 88, ст. 8, 74 Парти. гд. 13: Сирахъ. г.н. 48. \* 4 Царств. гл. 2. :3()

Албо и Павла апостола 1 отъ поту | апостолъ въпість 3, Богь явися въ твлица его обрусцы, бездушная мертвая речь, живыхъ хоробы уздравяли, и духовъ нечистыхъ зъ людей выганяли. А мы, живые, не толко инппыхъ уздравляти не можемъ, но ни самимъ собъ што помощи можемъ. Также и Моусееви чюда чинячи въ Егуптъ, не толко ему. но и жезлу або посоху его чюда Богъ вложилъ и силу, съ которымъ поразиль Чермияго моря воды. 11 (18) и иншые дивные и страшливые справы дълаючи доказываль. И жезль Аароновъ, бездушнаа речь 3, сухъ будучи, прорастиль вътвь и цвъть и оръхы. И иншая тому подобная кто възбранити може благодати Господней, жебы дёйствовати не мъла?!

Мнимамъ бо и о семъ не невъдати православнымъ, яко икону, которую Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ толко доткненьемъ варикдо своего на обрусъ выобразилъ, и послаль ю къ Авгарю царю, черезъ курсора Ананію въ Едескій градъ. Авгаръ бо много дёть въ немощи лежаще, велии болъзнуя. А скоро едно выображенье то самаго Христа Спаса нашего въчеловъченіа его неотивнюе подобенство его увидѣвши обнялъ и цаловаль, на-тыхъ-мъсть || (об. 18) змоцнился, зъ ложа всталъ и весь здравъ бысть, славяще исцълившаго и. Сіе подобенство въчеловъченіа Господа Бога и Спаса нашего Іисусъ Христа и доднесъ градъ тъй Едескій маючи въ великой славъ и чести, чесному начертанію веселячися, красуется.

Съ чого и мы маемъ лъпшій признаменоносныхъ мужей. «Аще бо, яко пастырей, разоришася!

лв», то вже добре усмотръвше, святін апостоли и богоносніи отпи Аукомъ Святымъ предашя перкви Божіей написанъ имъти образъ Госпола нашего Інсусь Христа и Пречистыя Матере его по плоти. на въспоминанье неложнаго въчеловъченіа его: такоже и святыхъ угодниковъ его, на въспоминаніе II (19) добраго житіа ихъ.

Аще бо и въ врвия се, въ здъщней области многа священаа преданіа церковнаго чину отъ нъвыхъ преобидима суть, нъкааже отъ преданій и въ конецъ растлишя и погубишя, -- обачеже истинымъ христіаномъ не подобаетъ сими прельщатися, но всею силою древняа преданіа святихъ апостоль и богоносныхъ отецъ держати. Вся бо сіа гріхъ ради нашыхъ случаются, для неискусныхъ пастырей, чюжыхъ посътителей, не священыхъ архиереовъ, по великому Діонисію, волковъ, на Божіе стадо въ кожю облеченыхъ; наче же нашего ради нераденіа и нечовствіа, яко попускаемъ таковымъ на священыя саны взиматися.

Гдв бо нынв въ насъ обрящени изокграфовъ, рекше ивонописцовъ. (об. 19) искусно и съ благоговъяніемъ страху Господня по первообразному священыа образы написующе и **тако**выми храмы святыа молитвеныа украшающе? І'дѣ нарочитыи внигописцы? Гдѣ строители и икономы въ епископіахъ, хранящіе церковное богатство н строаще имфніе по правидомъ святыхъ апостоль, упадлыхъ спомагающе? прочыя лики благольпіа святыхъ съборкдадъ и взрокъ написовати чесныа об- ныхъ храмовъ-гдъ нынъ въ насъ образы всехъ святыхъ богоносныхъ и рищеши? Вся бо сія, таковыхъ ради

¹ Дъян. зач. 42. º Числ. гл. 17. ° 1 Тим. зач. 284 (въ подл.: 283), гл. 3, ст. 16.

Вивсто же искусныхъ, благоговвиныхъ иконописцовъ-съделники, тебенники и прочіи кошунникы: вифсто благоговъйнства-съ смъхомъ и руганіемъ въ святия храми образи кгваздають, машкаромъ, ||(20) лярвамъ и прочінмъ шкаредных подобные, на съблазнь многымъ неутверженымъ и худоумнымъ таковаа творяще.

А отъ сего болшую причину изобрътающе христоненавистницы проклятіи еретицы, Жидовская мудрьствующе, зазрость мають на святыхъ, и не могучи явне запратися и отврешися Христа, тогды въ облудности дукавства своего съкрываючи ядъ, не явив ивкако подступують, всявымь способомь церковное преданіе и весь порядокъ попсовати и безъ въдомости учинити стараются. А таковымъ способомъ если возмогуть, затымь сполеваются латвей и отъ въры Христовы отвести въ таковыхъ съблазнившыхся. Якоже вже нынъ явне нъкоторыхъ видимъ въ слъпоту Жидовскаго злоуміа ((об. 20) испадшыхъ: суботствуютъ бо. Также и въ покармъхъ тваръ Божію обезчестиваючи, Сътворителеви наругаются и досаждають. Сами нечисти и скверни суше, тварь, на покариъ върнымъ отъ Бога даную, скверну быти мнимають.

«Вся бо, рече апостолъ 4, чиста сутъ чистымъ: оскверненымъ же и невфриымъ вжотрин есть чисто. оскверниль бо ся имъ умъ и совъсть»

бель; блазнятся, якобы отъ божественаго писаніа причину знашли; порываючи голые слова, силы не разунбють. Въ истину бо, || (21) невърующіе въ Сына Божіа немощни суть: зане «Господь гордимъ противится» 5.

А если мнятся въровати, нехайже слышатъ Господа-глаголюща 6: «не всякъ глаголяй ми господи, господи, внидеть въ царство небесное; но творяй волю Отна моего». Творити же воля Божіа — есть то, што въровати, егоже онъ послалъ. Сін же не токмо жебы словамъ его внимали или вырозумъть хотъли, но и образовъ, еже на въспоминаніе спасеніа нашего написаныхъ, ненавидять. Не есть бо жадень таковий, который любить царя, абы мыль безчестити образъ его. Понеже яко почитаніе образа, тако и безчестіе на того переходить, чій образь есть написанъ.

Аще и въ еуангеліи не есть писано, отони идтот, тогды иного оже отъ ненаписаныхъ въ еуангеліи имать (об. 21) святаа перковъ преданіа. ниже бо церковное будованіе въ ечангеліи писано, и по части чиновъ албо порядковъ ихъ указаніе, безъ которыхъ ниже въра истинно състоятися можетъ. Сего ради апостолъ споминаа глаголеть 7: «хвалю вась, братіе, яко всегда на мя помните, и яже предахъ вамъ преданія держите». И пакы 8: «стойте и держете преданіа, имже на-(рекше сумнънье). И вже нъкото- училистеся, если словомъ, если посларые отъ великое простоты, пачеже ніемъ. И самъ Господь нашъ учениотъ скудоуміа, превротилися въ следъ комъ своимъ росказалъ глаголя: «шедлукавства ихъ, ревность показуючи по ше научате вся языкы», а не рекъ: прелести ихъ, якобы по истинъ; ослъп- спишъте до нихъ»; но сшедши научьнувши страстью, хвалять свою поги- те всв народы, крестаще ихъ въ имя

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Тит. гл. 1, зач. 301, ст. 15. <sup>5</sup> Іаков. зач. 55, гл. 4, ст. 6, <sup>6</sup> Мате. зач. 23, гл. 7, ст. 21. 7 1 Кор. вач. 147, гд. 11, ст. 2. 8 2 Солун. вач. 276 (въ пода.: 176), гд. 2, ст. 15.

Отца и Сына и Святого Духа, научаю- нихъ, обдираючи и нустовлачи храмы, чи ихъ заховывать то все, штомъ волвекъ вамъ заповъиалъ» 1.

Вспомнимъ (22) едно собъ, колво было святыхъ веливыхъ вселенскыхъ учителей, при нихъ же бысть иконная выображенія на украшеніе церкви и почести, ради первообразнаго? Но ни одинъ съ нихъ не называлъ честныхъ и священыхъ образовъ идолми. И колко написали книгъ для наукы нашее? Но нихто отъ нихъ знайдуется, винуючи албо откидаючи образы или службы порядку церковнаго. Смотряху бо на богопреданыя слова своего учителя и пе сибли ничого приложить оть себе къ слованъ Духа Святаго. Церковъ бо, рекие храмъ молитвеный, безъ укращеніа внображеніа справъ Господнихъ, въ наше спасеніе съдъланыхъ, ни чымъ отъ простаго дому таковый храмъ розный есть. Властне, яко **чевъста** II (об. 22) безъ утвари и безъ приодініа нага стояще, въ всемъ блудници, сирвчь вшетечницы подобна, открывающей стыденія своя. Яко самъ Христосъ, о остатнихъ часвхъ споминавичи, о вбуренью церкви, отъ Са-

нін Турци вь тыхъ-тамъ містцяхъ свя- благословень еси во візки. Аминь. тыхъ. тако и здъ христоненавистници, (23) ни чимъ будучи розни отъ

въ имя Господне на молитву украженые, и свою мереость становять; и яко вшетечницы обнаженой причащающенся-стыденія мервости ся насынаются. Которые не толко върныхъ душы мно-ГИХЪ И ВЕЛИКИХЪ ТОВОГЪ ИЛИ СМУЩЕніа наполнили, но и тымъ. иже вив православных въры блукающихся и хотящыхъ съ нами съединитися, великій соблазнъ сътворишя; и по всей вселенней межи розными мовами народу невърнихъ, виъсто слави имени Господню хулитися и поругаему быти устроишя. Тако ли свёть ихъ свётить предъ человакы?

Аще и накоихъ отъ христіанъ слишахомъ глаголющыхъ: яво еретикове заслоною суть (об. 23) въръ здъщинхъ христіанъ отъ зловірныхъ, которые за еретиками не могутъ приневолити ихъ въ зловъріе свое, тогды то отъ неискуства таковін глаголють, не могучи разумати козней бесовскихъ. Ибо и дуды не своимъ духомъ пискають, ажъ первый надмени будуть. Тако и сін христіанохулницы, пачеже христоненавистницы, отъ супротивнаго дука наиломона збудованое, свёд'втельствуеть мени будучи, по воли діавольской писученикомъ своимъ глаголя: «ижъ ка- каючи, многыхъ малодушныхъ въ бевмень на камени не имать зостати». И чинное шатаніе его поднаживають, зъ пророчьство Даніилово о томъ приводя единое прелести въ другую посвакуюглаголоть: «егда узрите мерзость за-чи: зъ Люторское въ Калвинскую, а съ пуствија, стоячую на ивств святомъ 3. тоее въ Арјанскую, и въ прочін мно-Што бо може быти мерзеншаго Бо-гые, ажъ до свершенаго хотвија врагу, яко тое, што отъ Бога уставленое, жіа. Отъ нихъ же избави насъ, Воже, нишити и выпустошити, а на-то-ивсть молитвами Пречистыа (об. 24) владыпредестью вражію серденть своихъ умы- чицы нашеа Богородицы Приснодавы слы нервости становити. Яво безбож- Маріа, и всёхъ святыхъ твоихъ, яво

¹ Мато. 224. 116. гл. 25., ст. 19-20. в Данівить, гл. 9; Мато. зач. 99; Марк. зач. 60.

ства, ниже отъ тщеславіа, сіа внижица написася, но отъ любве христіанскых повинности. Отъ божественыхъ писаній избравши, прямо и безъ ласканіа, вашей любви, пачеже приснымъ христіаномъ предлагаемъ, прилежно моляще когождо отъ прочитающыхъ ю, да не яростію перозсуднаго запаленіа мстити помышляеть кто, хотяще въздаяти злаа възблагая. Не свойствено бо се христіаномъ бѣ, окромъ невѣдущымъ Бога, иже лютымъ звъремъ уподобляются. Кто бо, желающе въчнаго живота получити, такъ безчеловъченъ обрящется, еже гиватися туне на повазующихъ истиный путь, къ спасенію ведущый?! (об. 1 нен.) Или кто отъ правовърныхъ, именуася христіаниномъ, не оскорбится и не сожалитси о отпаденіи такъ великаго и множества народа отъ истинныя въры, пачеже любимыя братіи налее?! Иже въ началъ отъ воспріатіа святыя единыа непорочные въры много лъть единомысльне вкупъ съ нами пребывающыхъ, последиже завистію діаволею, свёта сего мудрованіемъ, и славою погыбающею предстившеся отторгнушася, и доднесь сопротивляющеся истинъ, многыхъ въ свое зловъріе понуждають. Яко некоимъ и отъ правовърныхъ чядъ, мню, яко отъ невъденіа, въ тая же впадающе, присваатися

Сего ради скорбя и бользнуа о семъ, отъ великіа нужда забывающе || (2 нен.) своего скудоуміа грубости, уповаа на щедроты многаго и неизреченнаго человъколюбіа Божіа, иже слъпыа просвъщающаго и младенца умудряюща, покусихся написати «О единой истеной въръ, отъ божественыхъ писаній свъ-

| (1 нен.) Въ истинну, не отъ лукавва, ниже отъ тщеславіа, сіа внижица
писася, но отъ любве христіанскыя
винности. Отъ божественыхъ писаній
бравши, прямо и безъ ласканіа, ваей любви, пачеже приснымъ христіаюмъ предлагаемъ, прилежно моляще
пождо отъ прочитающихъ ю, да не
росстію нерозсуднаго запаленіа мстити
мышляетъ вто, хотяще въздаяти злаа
взблагая. Не свойствено бо се хриіаномъ бѣ, окромъ невѣдущымъ Бога,
ке лютымъ звѣремъ уподобляются.
то бо, желающе вѣчнаго живота посчити, такъ безчеловѣченъ обрящется,

А еже въ нѣкоихъ реченіихъ видится, яко жестоко и грубо написахомъ; но и семъ христіаномъ не подобаетъ смущатися, нижè стужатиси, пачеже право разсужающимъ. Понеже правды криво становити не лѣпо бѣ. «Аще бо единаче человѣкомъ угажалъ быхъ, Христу рабъ не быхъ былъ з. Не бо точію человѣкомъ глаголяй, но и самому Создателю всѣхъ Богу, въ писанію прямо глаголется.

Сего ради и о вашей любви надвемся, яко не съ яростію и гивномъ устремляася, но яко благоутробніи милостію, въ чемъ будемъ погрвшили, обличите и духомъ кротости исправите. Не отъ своихъ ||(3 нен.) бо умышленій сказахомъ; но, отъ святыхъ писаній собравше, вашей любви написахомъ. Самъ же Господь нашъ Іисусъ Христосъ да просвътитъ и поспъщить всякому, желающему спасеніа, и ногы вашя направитъ на путь миренъ.

Многогрѣшный и хуждшій въ христіанъхъ, убогый Василей.

Издано по старопечатному экземпляру, хранящемуся въ Императорской Публичной Библіотект.

<sup>\*</sup> Галат. вач. 199, гл. 1, ст. 10.

# БЕРЕСТЕЙСКІЙ СОБОРЪ

ОБОРОНА ЕГО.

СОЧИНВНІВ

ПЕТРА СКАРГИ 1596 года <sup>1</sup>.

(84) SYNOD BRZESKI.

Zgromadzeni w imię Chrystusa Iezuoycowie: metropolit Kijowski y Halicki y wszytkiey Rusi, Michał Rahoza; Hippacyus, prototron, Włodzimirski v Brzeski: Cyrillus Terlecki, exarcha, Łucki y Ostrowski; Hermochen, archiepiskop Połocki v Witepski; Ian Hohoł, Piński v Turowski; Dionizy Zbieroski, Chełmski y Bełski, władykowie abo episkopi obrządku Greckiego,—w Brześciu na dzień synodu naznaczony 6 dnia oktobra, wedle starego kalendarza, roku Pańskiego 1596, mając przy sobie posły przeświętego oyca Klemensa Ośmego, papieża Dymitra Solikowskiego,

Łuckiego; Stanisława Gomolinskiego. Chełmskiego, biskupy,—za pozwoleniem navjaśnievszego Zygmunta Trzeciego. sa Pana y Boga naszego,—przewielebni krola Polskiego y Szweckiego etc., pana naszego miłościwego, y za wiadomością pozwoleniem i. m. x. arcybiskupa Gnieznieńskiego, Stanisława Karnkowskiego, iako prymasa w tym krolestwie y naywyższego w duchowieństwie przełożonego,--

odprawiwszy zwyczayne modlitwy y wzywania Ducha Ś., dzień ieden do zaczęcia synodu na posły k. i. m. czekali, dla tego naywięcey, iż niektorzy panowie świeccy z wielką liczba zbroynych. iako do woyny, przyiachawszy y czas synodu uprzedziwszy, postrachy y po-Rzymskiego, przewielebne oyce: Iana grożki oycom zgromadzonym czynili. Aż arcybiskupa dnia drugiego, w dzień czwartkowy, Lwowskiego; Bernata Maciejowskiego, zjachali się posłowie k. i. m.: oświecony

<sup>•</sup> Этого сочиненія Скарги, въ наданін первомъ (1596 года), ніть въ Императорской Публичной Библіотекъ. Воспроизводится это сочиненіе съ изданія 1738 года, въ Кагаniach Przygodnych (часть 2-я), доставленных въ Археографическую Коммиссію профессоромъ Кіевской духовной академін Ив. Игн. Малышевскимъ.

941

Mikołay Krzysztof Radziwił, xiąże na Ołyce y Nieświeżu, wojewoda Trocki; jasniewielmożny Leo Sapiha, kanclerz, y Dymitr Halecki, podskarbi w[ielkiego] x[iestwa] L[itewskiego], starosta Brzeski. Ktorych przewielebni oycowie biskupi zaraz prosili, aby władzą krola iego mości, z powinności swey, na ktora posłani sa, opatrzyli pokoy, jakoby bez rozruchow y wrzaskow y hukow y postrachow, wolno duchowne swoie sprawy odprawić mogli.

Nie mieszkając ich mość panowie posłowie, z i. m. panem wojewoda Kijowskim mowili, żałując się na to, iż nad obietnice swoje, nad roskazanie krola jegomości y nad prosbę swoję, ktora mało przedtym, śląc do Warszawy do k. j. m. pana Malińskiego, czynili, z taką gromadą ludzi wojennych y z taką kupą heretykow, ktorym żadnego mieysca na tym synodzie nie dano, y z taką liczbą popow prostych v mało rozwięcey umnych. poddanych swoich. ktorzy do synodu nie należa, -- przyjachali. Na koniec przywiedli ludzie z sobą wywołane y postronne wszytkiev rzeczy posp[olitey], podeyrzane, z obcych nieprzyjacielskich państw. Sprawując sie j. m. pan wojewoda Kijowski v do pokoju y zgodnego traktowania obietnice uczynił, prosząc, aby się na kondycye spokoynego synodu namowili.

Z tym odszedszy, ichmość panowie posłowie do ich m. x. biskupow-o kondycyach pokoju synodalskiego z nimi rozmawiali. Pułgodziny nie wyszło, gdy im dano znać, iż koło jakies z swym marszałkiem, od zgromadzenia ludzi rożnych religiy, posły swoje do metropolita z poselstwem wyprawili, y iuż je w domu oyca władyki Włodzimirskiego sprawowali. Szli zaraz ichmość panowie posłowie k. j. m. do metropolity y tam przeciw Bogu, przeciw nauce chrześciań-

go y z czym posłani są, dowiedzieli się, iż z karty czytali takie słowa, ktoremi metropolita ganili, iż z Rzymiany przestaje, iż się z nimi nie porozumiawszy synod złożył, iż im do siebie przystępu nie dał, niechcac nic o tym synodzie wiedzieć, y posłuszeństwo metropolicie wvpowiadając, czym mu gorszym grozili, to iest wyklinaniem y złożeniem z stolice metropolickiey. Co usłyszawszy, ichmość panowie posłowie k. j. m. szli. do jmci pana wojewody Kijowskiego, pytając go, jeśli wie o tym poselstwie, y co za karte tam czytano, y co metropolicie powiedziano? Przyznał sie do wszytkiego, iż przy tymże stoi, y z wola jego wszytko się działo.

Zatym żałować się na j. m. poczęli, iż kondycye spokoynego synodu namawiać przyzwolił, a synod wszytek poselstwem takim z strony swey rozrywa y onym pogardza; iż pierwey pogrożki władykom czyni, niżłi sprawy słucha; iż sobie przeciwne schadzki czyni, zakazane prawem pospolitym, gdyż koła żadnego v marszałkow w nich czynić sie nie godzi, iedno na porządnych seymikach; iż to iest z ubliżeniem dostoyności k. j. m., ktory posły ||(85) swe tu wyprawił, aby marszałkami byli, a pokoy synodu opatrowali; iż się wdaje w rzeczy duchowne człowiek świecki, synodmi rządząc, ktoremi y sam krol jegomość rzadzić nie chce, ani się godzi, gdyż to iest samych duchownych własny sad, nie iako na seymach, gdzie świeccy rzeczy świeckie odprawują. A co nayciężey y naygrubiey-iż metropolite z swemi towarzyszmi chce składać y takie pogrożki czyni, czego się v krol jegomość, ktory sam iest patronem y podawca wszytkich władyctw, bez rozsądku duchownych nie waży. Co jest nie tylo zastali one posły. A pytając się, od ko-skiey, przeciw prawu, przeciw rozumoale y przeciw dostoyności k. j. m. Y innemi słowy do baczenia lepszego przywodzac i. m. pana wojewode,-

ieszcze mieli nadzieję ichmość panowie posłowie, iż sie miało do dobrego przywieść, gdy im też sam jegomość pan wojewoda słowna taka otuche czynił. Y na tym on dzień czwartkowy strawili. W piatek zaś zeszli się v prosili ichmość panowie posłowie jmci pana wojewody Kijowskiego, aby mowić mogli z temi duchownemi y świeckiemi z jego strony, jeśliby ktorzy byli religiev Greckiev, spodziewając się upamiętania ich. Tedy z pośrzodku swego obrali niektore pany szlachty heretyckiey, aby z nimi ichmość panowie posłowie k. j. m. mowili. Y gdy się zeszli, prosili panowie posłowie, aby przy tym byli dwa władykowie, Przemysłki y Lwowski, ktore tam do siebie pociągnęli. Y przyszli obadwa z kilanaście popow, y tamże taka namowe do nich czynili:

Namowa posłow krola imci do oddzie-LONYCH W BRZEŚCIU, KTORZY SYNOD ŚWIE-TY ROZRYWAĆ CHCIELI.

«Iako wszyscy rozumni ludzie kochaja się w zgodzie v jedności, ktora jest wszytkiego dobrego matką, tak y krol jegomość rad był tey nowinie, ktora do j. k. m. przed trzema laty od oyca metropolity y władykow wszytkich zgodnie y od was dwu, od w m., oycze władyka Lwowski, y od w. m., oycze waszych własnych pokazują, przyniesiona była: iż poddani k. j. m. Greckiev religiey zjednoczyć sie chcą z katholi-

wi, przeciw kanonom oycow świętych; niechcąc. Do czego krol j. m. żadnych im namow nie czynił, a daleko mniey. nikogoż żadnym y naymuicyszym obyczajem nie przymuszał. Lecz temu barzo rad był, iż takim zjednoczeniem wiary wielom się ludziom do zbawienia pomoć, y chwała się Boża rozszerzyć, y zgoda a jedność, ktorą krolestwa stoja, w państwach j. k. m. umocnić sie miała.

> «Wiedział też o tym k. i. m., iż o taka jedność przed kilanaście lat starał się j. m. pan wojewoda Kijowski, ktory tu z nami siedzi, u Grzegorza 13 papieża, przez x. Possewina, aby się szczęśliwie wykonać mogła. Pomniał też na to, iż przodkowie k. j. m., krolowie Polscy, taka jedność już byli po concilium Florenckim w tych panstwach uczynili; ktorą ochotnie, jako rzecz świętą y zbawienną, ożywić y odnowić ma sobie za wielką Panu Bogu y r[zeczy] p[ospolitey] posługę. Y gdy daley rzeczy poszły, a posłowie oycow władykow z Rzymu się wrocili,—prosił barzo pilnie jego m. pan wojewoda Kijowski, v na seymie przeszłym, krola j. m. o ten synod teraznieyszy, obiecując do tey zgody pomoc. Co krol j. m. uczynił. Y gdy jeszcze nań odwłoki czasu prosił, v sam mievsce to v czas namienił, v z tego się k. j. m. wymowić nie raczył.

«A gdy czas ten nadchodził, posłał jegomość pan wojewoda, przed kila niedziel, z inną szlachtą Wołyńską do krola j. m. pana Macieja Malińskiego y pana Ławryna Drywinskiego, dziękując krolowi j. m. za złożenie synodu, a władyka Przemyski, jako podpisy ręku prosząc o te cztery rzeczy: 1. Naprzod. aby nikt zbroyno na ten synod y z ludzmi żołnierskiemi nie jachał, a pokov y bespieczeństwo na nim dla wolności kami, y do głowy y pasterza kościoła namow całe było. 2. Druga, aby każdewszytkiego przystąpić, odszczepieństwa mu tam wolno było przyjachać, choć y odstępstwa nowym Grekom y patry- rożnych wiar ludziom. 3. Aby tam na archom Carogrodzkim daley pomagać synodzie być mogł Nikifor Greczyn, kto-

946

ry z Rożwanem w Wołoszech poimany, pierwey za wielebne oyce nasze umrzem! z wiezienia Chocimskiego zamku uciekł. 4. Ieśliby się nie zgodzili na synodzie, aby się z tą rożnicą na seym walny Koronny ucieć mogli. Na co v na pismie, ktore pod pieczęcią ukazujem, dana im iest taka odprawa od krola j. m. Na pierwszą prosbę nie tylo k. j. m. zezwala, ale ją roskazuje, y dla tego posły tam swoje wysyła, aby się || (86) wszytko spokoynie y z wielką wolnością duchownych synod odprawił. Wtorey rzeczy nie pozwolił k. j. m., gdyż synod złożon iest na zgodę Grekom z katholikami, jako iest na uniwersale. Trzeciey także prosby krol j. m. odmawiał, oznaymując, co to za Nikifor, iako do Włoch Rożwana przywiodł, y z Turki się porozumiewał, na szkodę wszytkiego krolestwa y rzeczyposp[olitey], z ktorym zasiadać v społki iakie mieć żadnemu się nie godziło. Czwartey także krol j. m. nie dopuścił, dając znać, iż insza jest rzecz synod, a insza seym. na ktorym duchowne rzeczy mieysca, ani żadnych sądow nie mają.

«Temu wszytkiemu widziemy barzo nierzadne sprzeciwienie. Bo ci. co prosili o synod, pierwey niżli się zaczął, synodu odstąpili, y nie wiemy, jakim duchem przyjachaliście tu, w. m., w takich pocztach pieszych y jezdnych, czegoście się sami zarzekli? Y podpis wasz, to jest szlachty Wołyńskiey, na ktorą tu patrzym, przez pana Malińskiego przyniesiony, ukazujemy. Kogoż tym woyskiem straszyć chcecie? Iakoż słowu swemu y przystoyności dosyć czynicie? Na namowe braterska, nie na woyne tuśmy się zjachali; na synod, nie na na zwady! Ieśli biskupy y władyki y РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА,

My, na słowo y prośbę waszę spuściwszy się, z pokorasmy, iako do kościoła, przyjachali, wiedząc, iż na synody, gdzie Duch Święty rządzi, a wielebni v świeci biskupi słudzy Boży zasiadaja, takiego uniżenia do nalezienia prawdy y pokoju kościoła Bożego potrzeba. Lepiev wżdy było o to nie prosić, o czymeście nie myślili, a nas nie zawodzić, gdyście, o pokoy prosząc, jako na woynę przyiachali.

«Y dufając swojey gromadzie v gotowości, ani rozmawiając, ani dysputując, ani nakoniec pytając, schadzkęście sobie y zaraz schismę y oddziel[e]nie uczynili, v seymik niedozwolony przeciw prawu zebrali, marszałka na nim obierając, a na zwierzchność krola j. m. nie pamiętając, ktory tu nas na to posłać raczył, abyśmy, porządku y pokoju przestrzegając, urząd marszałkowski odprawowali. Przypuściliście do siebie nie tylo rożnych wiar ludzie, ale v ludzie wywołane y na czci pokarane. A co jeszcze gorzey tey gromady swey uczyniliście głową Nikifora Greczyna, tak podeyrzanego u krola j. m., ktory niedawno z więzienia uciekł, y o zdradę Korony wszytkiey, y porozumienie się z Turki, y z inszemi nieprzyjacioły Koronnemi obwiniony iest; ktory sprośnie przeciw krolowi j. m. miedzy wami bluznił, czegoby mu żaden z w. m. cierpieć nie miał.

«Przetoż ta schadzka wasza nie tylo synodem się zwać nie może, ale ani seymikiem szlacheckim, na ktorym się z pozwoleniem krola j. m. zbieraja; y zwać się inaczey nie może, iedno sprzecinieprzyjacielskie granice; na zgode, nie wieniem urzędom, od Boga postanowionym, y samym nieposłuszeństwem. Ktoinne duchowne odstraszyć chcecie od ry grzech do bałwochwalstwa pismo s. wolnego wotowania y sądow ich duchow- przyrownywa. Metropolit synod złożył. nych, tego wam nie dopuściem, a my nie Nikifor, ani Bałaban, ani Kopystyńnodom mieysca są! Wzgardziliście prze-Boga danemi. y wypowiadacie, posłuszeństwo stolice v dostojeństw ich Skad taka y my! Żadney kapłańskiey mocy y chwalstwa, przywłaszczać sobie nie możecie. Synod jest własny duchownych sadow trybunał, na ktorym świeckie żadne y krolewskie nakoniec dostojeństwo władzy żadney nie ma. Y jakośmy słyszeli, iż wasz Grecki s. Athanasius cesarza Konstancyusza, ktory się w sądy synodalskie biskupie wdawał, antychrystem nazwał, gromiąc go, aby swe miasta y zamki y krolestwa rządził, a w sprawach, kapłanom od Boga poruczonych, żadnego sobie sadu nie przyczytał. A jeśli to mowił wszytkiego świata monarsze,—co by mowił ktoremu z w. mci?

«Sam krol j. m. władyki podaje, jako naywyższy ich patron: ktoby je bez jego wiadomości v porządnego urzędu turbować chciał, moc by sobie więcey, niżli krolewska, przyczytał. Heremias patryarcha, gdy tu był, a władyki odmieniać chciał, dozwolenia k. j. m. na to pronie majac, tak sie upornie na regalia k. j. m. targać y władyki składać chcecie? Pamiętaycie, na co się zawodzicie y drugie przy sobie!

«Wielkie na starsze swoje, metropo-

ski! Nie w domu, heretyctwem pomaza- opuszczają, y dla tego dostojeństwa y nym, ale w cerkwi abo w kościele sy- mievsca swoje traca. Ieśli to grzech niezgodne jednać, miłość chrześciańska łożonemi swemi duchownemi, wam od spajać, pokoy kościoła Chrystusowego przez posły swoje umacniać, y duszom do zba||(87)wienia y pomagać,—toć odpłata v cnota wielka bedzie rosterki miedzy bracia siać, sukmoc kościelną nią Chrystusową rozdzierać, jedność uczv krolewska przywłaszczać sobie może- niow jego targać, y wszytkiego złego cie? Ludzieście zacności świeckiey, jako za niezgodą przyczyną być! To wy sobie podobno chwalicie. A co na świecie jurisdycycy, bez uporu wielkiego y zu- Bogu milszego, y ludziom y rzeczom posp: pożytecznieyszego być może, jako jedność, zgoda y miłość spolna?! A ona zwłaszcza, ktorą nam Chrystus testamentem swoim zalecił y roskazał, y pogroził, jeśli jey mieć nie bedziem, abyśmy się uczniami jego nie zwali. Nie może być zwany ani chrześcianinem, ani uczniem Chrystusowym, kto od zgody v jedności ciała v kościoła Chrystusowego ucieka, abo sie o nie, gdzie może. nie stara.

«A my, katholicy, czemuśmy wam tak brzydcy, iż o zjednoczenie z nami tak się barzo na swe starsze gniewacie? Gdy by się z heretyki zjednoczyli, y do ich potępionych błędow przystali, podobnobyście im dziękowali. Pytać sie wżdy pierwey było, czemu to czynia, a od patryarchy Carogrodzkiego odstępują. Powiedzieli by wam z pisma ś. y z oycow swiętych, doktorow Wschodnych v Zachodnych, y z kanonow y prawidł sił. A w. m., poddanemi krola j. m. bę- świętych soborow, y z pism waszych dac, v žadney barwy mocy duchowney Ruskich, iż zbawion być nikt nie może. kto w jedności kościelney nie zostaje: / iż Piotra s. y potomki jego uczynił Pan Bog pasterzem wszytkich owiec swoich. ktorego kto nie słucha, owca Chrystusową nie jest; iż od początku kościoła polita y władyki, grzechy kładziecie! s. y od apostołow Rzymski biskup, jako Zgody, prawi, chcą y jedności chrzes-Piotra s. potomek, miał y ma zwierzciańskiey szukają, z Łacinniki się poroz- chność na wszytkiego świata kościoły. umiewają, patryarchę Carogrodzkiego Y dali by wam takie dowody, na kto-

teraz gotowi sa to wam pokazać, jeśli sie w te rozmowe z naszemi duchownemi y dysputacya wdać chcecie. O to oni gotowi, v tu niektorzy na to z nami przyszli.

949

«A iż Carogrodzkich patryarchow władykowie odstępują, - słusznie to czynia. Bo oni od Boga y prawdy y jedności kościoła Bożego odstąpili, a do niev sie przywieść nie chcą, abo dla Tureckiev niewoli nie moga. Dla nich ginać a zgody y jedności chrześciańskiey niechcieć byłaby wielka niezbożność v głupstwo. Starsi wasi y sami o sobie v o was radza, nie do złego wam droge ukazuja, ale do zbawienia wiecznego, ktore bez zgody v jedności kościelney być nie może. O czym szerzey duchowni wasi was nauczyć chca. My sie na to przed Bogiem na was żałujemy, iż sobie na starsze wasze moc y sadzenie przyczytać, a nieprzesądzone potepiać chcecie. Oboja rzecz tak niesłuszna y niesprawiedliwa, iż samym tylo tyraństwem y sedycyą nazywać sie ma.

«A zwłaszcza gdy was widzimy, żeście prawie wszyscy, od wielkich począwszy, inney religiey ludzie, a Greckiego nabożeństwa nie tylo nie zażywacie, ale je burzycie v, cerkwie puste zostawiając, do nowochrzczeństwa y innych błędow udawać się nie boicie. Za co jeśli się wy karać nie dopuścicie, a konfederacyą się ' bronicie, aby nikogoż o wiarę nie penowano, -- jako inne karać chcecie, v o to je z urzędow składać, ktorzy nie do herezyi, jako wy, ale do pod- namow słuchacie y posłuszeństwo im pory prawdy y zrzodła czystego na- niebacznie oddajecie? Niechcac starszych uki Chrystusowey idą? Azaż tu nie prawowiernych słuchać, błędnikow słuchaprzeciw swey własney konfederacycy cie: słusznym skaraniem Boskim, gdy czynicie? Wam to nie wadzi, iż Greckiey prawdy nie przyimując, fałszom wiare religiey odstępujecie; a onym wadzić ma, dajecie. Wielkie z nich macie przyja-

rebyscie powiedzieć nic nie umieli; y scia nic nie odmieniajac, ani w wierze ovcow Grekow starych, ani w ceremoniach y służbie kościelney, y zwyczajach nabożnych kościoła Wschodnego?! Jakoż je o to karać chcecie, a sami o swoje odstępstwa karania żadnego cierpieć nie chcecie?! Oni sa starsi wasi, oni by was karać o zła naukę v herezye mieli. Bo im samym to zlecono jest. Oni sa pasterze, a wy owce; oni przełożeni, a wy poddani. Z ich ust nauke wam Pan Bog brać v posłusznemi być, jako starszych, roskazał.

> «Przetoż prosiemy: wroccie się do baczenia y rozumu, a temu synodowi nie przeszkadzajac, v tych schadzek nieporzadnych zaniechawszy, podźmy wszyscy do cerkwie, słuchaymy, jako o zbawieniu naszym starsi nasi radzić beda! Oni za nas liczbe Panu Bogu dadza, a my sie na ich nauce nie omylim; bo maja przy sobie obiecanego od Chrystusa nauczyciela y mistrza prawdy Ducha Ś., mają oyca ś., pasterza wszytkiego świata. y Piotra s. błogosławieństwo y zwierzchność, mają święte y uczone biskupy, mają starożytność Greckich doktorow v wszytkie wywody prawdy! Nie rozumieycie, abyśmy się tu na stanowienie nowev wiary zjachali, aby co nowego dziać się tą unią miało. Żadney odmiany od starego Greckiego v Łacińskiego kościoła nie wnosim. Zgody chcemy, miłości chcemy!

«A wy, mizerni dwa władykowie, y popowie wszyscy! Iako swego złego nie widzicie? Iako się z heretyki kupicie, y w ich nie tylo radzie przeciw pismu y woley Bożey siedzicie, ale rządow ich y iż Grecką religią umacniają, taką jedno- cioły, ktorzy wam w samym Nowogrodzkim wojewodztwie, | (88) jako wiadomość jest, sześć set y pięcdziesiąt cerkiew y służbę Bożą w nich spustoszyli! Gdzie od sześci set y daley domow szlacheckich religiey Greckiev ledwie szesnaście abo coś mniey zostało, ktorzy heretyckiev nowochrzczeńskiev zarazy uszli! Teraz się synami waszemi v posłuszniki zowia. Ale gdy ich spytacie, jako wierzą, gdzie się spowiadają y sakramenta przyimują, zeby wam wilcze ukażą, y do końca was y owce wasze rosproszą. O, ślepoto wasza! Tymeście przychylnieysi, ktorzy was y wiarę waszę y kościoły wasze gubia; a od tych uciekacie, ktorzy wam wszytkiego wcale dochować obrone spolney pomocy dać ofiaruja!

«Lecz y was, cne rycerstwo, żałujemy» iż tak wielki grzech swoy przeciw Bogu y pomazańcu jego popełniacie, nieposłuszeństwem się ku Panu swemu mażecie, rosterki miedzy bracią siejecie, zgody y miłości nieprzyjacioły się być pokazujecie, o prawdzie się y drogach zbawiennych pytać nie chcecie, duchownemi swemi gardzicie, synody rozrywacie, na krola y mandaty jego nie dbacie!! Iako to ma być odpuszczono?! Pewnie Pan Bog na was pomstę włoży; a Boże by nie taką, w ktorey y my w grzechach waszych uwichłani zostaniem. Lecz się oświadczamy tobie, Boże nasz, iżeśmy krwie waszey y zguby niewinni; a ile z nas było, urząd k. j. m. odprawując, braterskim upominaniem y rozumnymi wywody wiedziem was do miłości y zgody kościoła Bożego, w ktorym zbawienie swoje wieczne opatrzcie, do dobrego y całości rzeczyposp., ktora naywięcey zgoda y miłością sąsiedzką stoi, pomoc wielką dacie, w ktorey sami siebie y domy swe y dziatki swoje przy Boskim błogosławieństwie zachowacie. Patrzcie. abyście temi rosterkami swemi seymow

mocy Tureckiey, ktora nad nami wisi, przeszkod nie czynili, abyscie w niewolą pogańska, z odszczepieńcy Greki y z innemi heretyki, nie wpadli.

Poty słowa ich m. panow posłow.

A gdy rzecz taka swoję skończyłi, ichmość panowie posłowie k. i. m. spodziewali się, iż je na dysputacya o iedności kościelney, jako jest potrzebna do zbawienia, wyciągnąć mogli. Y dla tego przyzwali kaznodzieje krola j. m. x. Skarge, o ktorego sami krola j. m., aby na ten synod posłany był, prosili, y towarzysza jego x. Iusta Raba, - ktore przy sobie mieli. Lecz oni żadney dysputacycy czynić nie chcąc, ani sprawy o sobie dając, prosili, aby się tylo rozmowić mogli, co by posłom krola j. m. za odpowiedź dać mieli. Tegoż wieczora dali taka odpowiedź z koła onego posłom k. j. m., iż to około zjednoczenia kościoła Greckiego z Łacińskim wielkie są rzeczy y głębokie, a u nich głowy są miałkie: wdawać się wniwecz nie chcą. «Kusili się, prawi, o to wielcy krolowie a dowiesć nie mogli, y my temu dosyć nie uczynim». Te były słowa ich.

Zwątpiwszy ichmość panowie posłowie o wszytkiey dobrey woley zgromadzonych onych y oddzielonych, iż zgoła zgody y miłości, od Boga roskazaney y od Pana Iezusa Chrystusa na testamencie odkazaney, czynić, ani się wdać w nic nie chcieli. Bo wszytko tam Aryani, nowochrzczeńcy y insi heretycy byli y oni rządzili; ledwie kilku nieodstępnych prawych Greckiey religiey ludzi szlacheckich naleść się miedzy niemi mogło.

wielką dacie, w ktorey sami siebie y domy swe y dziatki swoje przy Boskim błogosławieństwie zachowacie. Patrzcie, abyscie temi rosterkami swemi seymow nie zatrudniali, a do obrony przeciw niżli Grecką, nie oglądając. Y zaraz ich-

w swoje infuły y kościelne y czci godne ubiory, z wielkim nabożeństwem y miłością Chrystusowey zgody, y kościoła jego jedności zapaleni, z innemi duchownemi, protopopami y popami, archimandryty v humienami, tegoż ducha pełnemi, weszli do cerkwie s. Mikołaja, wszytkim ogłosiwszy przez dzwony y głosy, z wielką liczba panow świeckich y ludu pospolitego, v tam modłe zpolna Panu Bogu y pokłon pokorny oddawszy, a o zgode v jedność chrześciaństwa prosiwszy, mieysca swoje zasiedli, po jedney stronie posłowie papiescy y krolewscy, po drugiev metropolit z władykami. Y wystapił wielebny Hermogen, archiepiskop Połocki, mając list na pargaminie podpisany y pieczętowany, na ktory się spolnie wszyscy namowili v zgodzili. Wstąpiwszy na wyższe mieysce, czytał głośną y znaczną mowa w te słowa:

# LIST UNIEY SWIETEY.

«W imię Boga w Troycy jedynego, na cześć y ś. chwałę jego, y ludzkiego zbawienia a wiary s. chrześciańskiey wzmocnienie v podwyższenie.

«Wszytkim, ktorym to wiedzieć bedzie należało. My, w Bogu na synodzie porządnym w Brześciu Litewskim, roku Pańskiego 1596, dnia 9 mieli(89) siąca octobra, wedle starego kalendarza, w cerkwi s. Mikołaja zebrani, metropolit y władykowie obrzędu Greckiego, niżey podpisani, oznaymujem na wieczną pa- metropolit Isidorus, ktory to zjednoczenie miątkę, iż my,

«bacząc, jako monarchia kościoła Bonaszego Iezusa Chrystusa fundowana jest, y aby na jednym Pietrze, jako opoce, kościoł Chrystusow mocnie stojąc, od jednego rządzony y sprawowany był; aby Węgierski, y inni dali przywiley duchou jednego ciała jedna głowa, w jednym

mość xx. biskupi y władykowie, ubrani Bożych nad czeladką postawiony, rząd y dobre wszytkich obmyślał, y tak ten rząd kościoła Bożego, od czasow apostolskich zaczęty, trwał po wszytkie wieki, iż wszytkie patriarchie do jednego się potomka Piotra s., papy Rzymskiego, zawżdy w nauce wiary y w braniu mocy duchowney, y w sądach biskupich v appelacyach uciekali. Iako się to z soborow y kanonow abo prawidł oycow świętych pokazuje, y nasze Słowieńskie pisma z Greckich, zstarodawna przełożone, dostatecznie to w prawidłach oycow swietych oznaymują; y starzy święci oycowie Wschodney cerkwie to świadczą, ktorzy tę Piotra s. stolicę y zwierzchność a władzą jey nad biskupy wszytkiego swiata znają;

«nie mniey też Carogrodzcy patryarchowie, od ktorych ta strona Ruska wiarę świętą wzięła, tę zwierzchność stolice Rzymskiev Piotra s. długo znali, y jey podlegali, y 👫 niey błogosławieństwo brali. Od ktorev wielekroć odstępowali, ale sie zas z nia jednali, v do posłuszeństwa jey wracali; a ostatnie na concylium abo soborze Florenckim roku P. 1439, przez Iozefa patryarche y cesarza Carogrodzkiego Iana Paleologa, zupełnie sie do tego posłuszeństwu wrocili, wyznawajac, iż Rzymski papa oycem jest y mistrzem v sprawca wszytkiego chrześciaństwa, y prawym Piotra ś. następnikiem. Na ktorym też Florenckim soborze był nasz Kijowski y wszey Rusi patryarchiey Carogrodzkiey y wszytkich kościołow, do niey należących, przyniosł, żego w ewangeliey y usty Pana y Boga y te kraje Ruskie w tymże posłuszeństwie zwierzchności kościoła Rzymskiego utwierdził. Dla czego krolowie Polscy, a mianowicie Władysław, krol Polski y wieństwu obrządku Greckiego, ktorym domu jeden gospodarz y szafarz obrokow na walnym seymie wolności im kościoła

scioła swego, ktory odkupił krwia swoja, milosierdzia swego nie oddala.

Nazajutrz, w niedziele ichmość xieża biskupi Łacińscy, wespoł z posły k. j. m. v z innemi kościoła Rzymskiego chrześciany, szli do cerkwie ś. Mikołaja, y tam z władykami y duchowieństwem Greckiego kościoła liturgiey s. słuchali, v nachwalebnev onev służby v ofiary y obrządkow, zgody z Łacińską mszą pełnych, z radością y nabożeństwem za- zgromadzony był. żywali. Tamże kaznodzieja k. j. m. kazanie o jedności kościoła Bożego y o tey szczęśliwey zgodzie y pokoju Chrystusowym czynił. Z tym się opatrzywszy pismem y pieczęciami, co było potrzeba, w wielkiev miłości rozjechali, chwaląc Boga w Troycy jedvnego, ktory żyje y kroluje na wieki. Amen.

Podpisy rak własnych. Sekretarz y pisarze ś. synodu, za roskazaniem starszych.

## OBRONA SYNODU BRZESKIEGO.

Iako każda rzecz dobra v świeta ma swoje sprzeciwniki, a wszędzie nieprzyjaciel miedzy przenicę swoy kąkol podsiewa; tak y swięte generalskie synody duchownych, na ktorych się prawda Boża y zgoda zbawienna chrześciańska utwierdza, nigdy bez obmowcow y potwarcow nie były. Przetoż nie dziw, iż y ten synod prowincyalski Brzeski ma też swoje podsiewacze, ktorzy czystą pszenicę jego chcą sprosnym nasieniem powieści v udawania omylnego zarazić. Iako się działo w prawdzie y bez żadnego przymieszania omylnego słowa już się powiedziało. Mam w Panu Bogu nadzieję, iż każdy baczenia pobożnego y mądrego prędszy będzie do wiary temu, co tak święci y mądrzy kapłani Boży y biskupi oboyga kościola Zachodnego y Wschodnego przynosza, y tak wielcy pił krwią swoja. Inne też z soba ka-

madza, a pokorne podwyższa, y od ko-zacni y pobożni posłowie k. j. m. oznavmują. Iednak, na obronę tegó to synodu zdało się nieco przełożyć wiernemu chrześciaństwu, ktorzy do końca praw kościelnych y postępkow jego starych, z Grekami zwłaszcza, swiadomi nie są, a ksiąg nie mają, abo czytać praw y historvi kościelnych nie moga.

Iż ten synod porządnie y prawnie

#### Rozdział I.

Porządnie y wedle Boga y praw Bożych y kościelnych ten ś. synod Brzeski w Chrystusie zgromadzony był. Bo roskazany jest od naywyższego pasterza wszytkiego chrześciaństwa papieża Clemensa Ośmego, ktory sam nie tylo takie, ale y generalne synody wszytkich na swiecie biskupow składa, y one potwierdza, bez ktorego przyzwólenia, żaden synod porządny y moc mając być nie może. Dział się też ten synod z wiadomością jmci x. arcybiskupa Gnieznieńskiego, Stanisława Karnkowskiego, jako prymasa y naywyższego w tym krolestwie duchownego przełożonego. Przystąpiło do tego dozwolenie krola j. m., bez ktorego w państwie jego żadnemu poddanemu zjazdow y gromad czynić sie nie godzi. A nie tylo przyzwolenie, ale y wyprawa posłow na ten synod, dla spokoynego rzeczy duchownych odprawowania.

Były też na nim osoby do synodu własnie należące, to jest: biskupi abo władykowie, ktorzy sami prawem Bożym na tym trybunale synodalskim jurisdicya mają. Bo oni sami są, jako pismo mowi (Acto 20) od Ducha Ś. postawieni, aby rządzili kościołem Bożym, ktory odkuprzywiedli, nie dla sądow y zasiadania, ale dla pomocy y rady. Byli też na nim y świeccy ||(91) z ramienia k.j. m. y inni dobrowolnie przyjeżdzający.

Zebrał sie też ten synod na rzecz świętą y zbawienną y potrzebną. Nie iżby wiarę stanowił, abo o artykułach jey wykładý dawał (bo to samym generalnym synodom, v ze wszytkiego chrześciaństwa zebranym biskupom służy), ale żeby to wykonali, co przez posły swoje do oyca s. papieża wskazali, y co im poruczono było. To jest: aby zjachawszy się, wiarę świętą katholicką y wszytkie jey artykuły y członki wyznali, y ręką swoja podpisali, chcac tak nauczać, jako od apostołow ss. podano, y w pismie umocniono, y od oycow świętych starożytnych Greckich y Łacińskich successyą y wstępowaniem porządnym zostawiono, odmiatając nowiny y nauki heretyckie, zdawna od oycow świętych potępione, y inne jakokolwiek przeciw powszechney y starożytney nauce katholickiey powstając. A ktemu aby oddali posłuszeństwo naywyższemu pasterzowi, potomkowi apostoła Piotra ś., v napotym strzegac sie odszczepieństwa, w jedności ciała kościoła Bożego żyli. Nakoniec aby wzięli rozgrzeszenie od schizmy patryarchow Carogrodzkich, a napotym, poki się z kościołem świętym nie złączą y nie zjednają, w ślady y przykłady przodkow starodawnych wstępując, aby z niemi społkow żadnych nie mieli. Na te trzy święte rzeczy zgromadzony, ten synod uczynił wszytkim dosyć, y za pomocą Bożą to statecznie wykonał.

A iż przeciwnicy naybarziey na to krzyczą, iż od patryarchy Carogrodzkiego odstapili, a z tym się świeckim dza. ludziom y pospolitym nie opowiedzieli:

płany y presbytery uczone y pobożne da się im sprawa stateczna o tym y dowodna. To tylo przełożywszy, jako w prawdzie jest: iż ci sprzeciwnicy o to nie dbają, y nie to ich boli, iż od Carogrodzkiego patryarchy władykowie odstąpili (bo wiedzą, y nazbyt wiedzą, jaki tam nierząd, y zniszczenie, y niewolstwo. y grzechy); iż ztamtąd żadney pociechy y pomocy do spraw kościelnych nie maja; iż na tey stolicy sami świętokupcy siedzą, a do nich nigdy żadnego uczonego v pobożnego słać nie moga, bo ich nie maja; iedno głodne na pieniadzy a ubogie, a drugdy szalbierze, u ktorych za trochę złota y sukna kupi wszytkę wiarę, y dostojeństwa, y władyctwa, y rozgrzeszenia, jakich komu potrzeba; y ktorzy posłami się od patryarchy czynią, a nie są, obrony żadney do wiary y nauki y rządow kościelnych zatrzymania nie dając, ale raczey wszytko łakomstwem y dla pieniędzy mieszając, a drugdy chrześciańskie sprawy Turkom wydając); lecz im o to idzie, y to ich boli, •iż się władykowie złączyli z kościołem ś. Rzymskim, gdzie nauka y pobožność chrześciańska kwitnie. Bo ci wszyscy, co się spisali, okrom małorazumnych popow y czerncow, dawno nie tylo stolice Carogrodzką, ale y wiarę Grecką porzucili, jawnie ją y cerkwie jey, y popy bałamutnią y bałwochwalstwem zowiąc, a nowe sobie wiary y rożne zmacniając, na obalenie Greckiey y wszytkiey chrześciańskiey. Druga ich rzecz boli, iż się ich w tym przystaniu do kościoła władykowie nie radzili, ani ich przyzwolenia czekali, pszywłaszczając sobie w tym duchowną zwierzchność y władzą, y z tego sobie sławę czyniąc, do czego nic nie mają, a gdzie y na czym prawdziwey sławy szukać nie wi-

Przetoż na to sie im pierwey powie.

Iż nie była winna rzecz świeckim się z taką unią opowiedać.

#### ROZDZIAł II.

Artykuł wiary iest: «wierze jeden święty kościoł apostolski powszechny abo katholicki». O ktorym wykłady czynić v rozumienia zbawienne dawać-samvm duchownym y biskupom należy. Władykowie y biskupi z nauki katholickiey tak ten artykuł rozumieją: iż jeden koscioł być nie może na ziemi, gdy jednego sprawce nie ma, ktory by jednę wiare zatrzymywał, y wszytkie chrześciany w jedności zachował, y rosterki chrześciańskie porownywał y jednał. Ten jeden nie jest inszy, jedno Piotr święty z potomkami swoimi, biskupy Rzymskiemi, jako to świeci ovcowie wykładają y niżey się słowa ich położą; z ktorym społeczność mieć y jego, jako głowy, słuchać - powinność jest zbawienna biskupow zwłaszcza chrześciańskich. Do takiev nauki v rozsadku maia li jakie prawo ludzie świeccy, aby bez nich wierzyć się to y nauczać y zachować nie miało, niech każdy rozezna?

Sady o nauce w prawie Bożym y w pismie kapłanom się dają, jako jest u Moyzesza 1, gdzie Pan Bog to prawo stawi, aby z wątpliwościami o nauce y zakonie Bożym znosić się do kapłana wszyscy winni byli, y wyroku jego słuchali, y nieposłusznego y w rozumie hardego, ktory by na wyroku kapłańskim nie przestawał, srodze karać roskazuje. Co y prorok Ezechiel powtorzvł mowiac: «Kapłani lud mov na-

nieczystym-ukazować im będą; a gdy prza abo kontrowersya będzie, staną na sądziech moich y osądzą». Y Malachiasz \* prorok jaśnie rzekł: «Usta kapłańskie nauki #(92) przestrzegaja. v z ust ich o zakonie sie pytać maja; bo anioł jest Pana zastępow». Y krol Iozaphat 4 sadow swieckich z duchownemi, z tegoż prawa Bożego nauczony, nie śmiał zmieszać; ale do kapłanow mowi: «Gdzie jest pytanie o zakonie, o roskazaniu Bożym, o ceremoniach, o usprawiedliwieniu-ukazuvcie ludziom, abv przeciw Panu Bogu nie grzeszyli». A osobno do sędziow świeckich mowi: «Tak a tak sądźcie, darow nie bierzcie».

Napisał Metaphastes Grecki w żywocie s. Nicety, o obrazy umęczonego, iż do cesarza Armenika obrazoborce te słowa mowił Theodorus kaznodzieja: «Słuchay, cesarzul nie wdaway się w rzeczy kościelne y rządu ich nie przewracav. «Postawił Pan Bog w kościele. mowi Paweł s. 5, naprzod apostoły, potym proroki, potym pasterze y doktory, na doskonałość świętych». A krolow nigdzież nie wspomina. Tobie, cesarzu, świeckie państwo y woysko zlecone jest, tegoż ty pilnuy, a sprawy kościelne pasterzom y doktorom pozostaw». Cożby tym panom y szlachcie pospolitey rzekł. ktorzy się o to gniewają, iż się ich około nauki y artykułow wiary władykowie starsi ich nie radzili? Rzekłby im był, y my to mowim: patrzcie swoich r. p. y żołnierskich spraw; rzadźcie domami swemi, nie nauką kościelną, ani starszemi waszemi, o ktorych wam roskazał P. Bog przez apostoła 6, mowiąc: uczać będą, co za rożność między świę- cpomnicie na przełożone wasze, ktorzy tym y nieświętym, miedzy czystym y wam słowo Boże opowiedzieli, patrzcie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На пожѣ: «Deut. 17». <sup>2</sup> На пожѣ: «Ехесh, 44». <sup>2</sup> На пожѣ: «Malach. 2». <sup>4</sup> На пожѣ: «2 Par. 19». 6 Ha nork: «1 Cor. 12». 6 Ha nork: «Hebr. 13».

cie. Posluszni badźcie starszym waszym, v podlegaycie im, bo oni czują, strzegąc was tak, jakoby za dusze wasze liczbę uczynili». Patrzcież, co wam Pan Bog roskazuje: «wiary (prawi) przełożonych swoich nasladuycie». Oni zbłądzić nie moga, bo od Boga posłani są, y Ducha S. na to maia. Jeśliby zbłądzili (co jest nie podobno), wy byście byli wymowieni, a oni by byli potępieni. Bo gdy im Pan Bog wierzyć y słuchać ich roskazał, sam by nas zawiodł, gdyby błędnikow słuchać kazał. Pewnie im, gdy przy kościele y głowie y nawyższym pasterzu kościelnym stoja, bładzić nie dopuści. pasterzem idzie, nie za. Owca sterz za owcą: on rządzi y wiedzie, nie owca rzadzi v wodzem jest. Grecki doktor Nazyanzenus napisał: «Jarożny jest człowiek od bydlęcia; tak biskup abo pleban rożny jest od swoich swieckich uczniow, ktorzy nie swoim rozumem, ale rozumem pasterzow swoich w rzeczach duchownych sprawować się y swego dobrego zbawiennego z ich nauki szukać mają». Dla tegoż apostoł 1 do biskupa mowi: «Tak nauczay y upominay, y karz ze wszytkim roskazowaniem, niech tobą nikt nie pogardza».

Moglić władykowie świeckim się też w tev mierze owcom swoim opowiedzieć, jakoż opowiedali tym, o ktorych rozumieli, iż ich nauce y rozumieniu sprzeciwiać się nie mieli, y wiele ich z łaski Bożey za sobą pociągneli. Ale tym nie winni byli tego swego przedsięwziecia opowiadać, o ktorych wiedzieli, iż do jedności przeszkody czynić mieli y z heretykami się spisowali. Bo nikt swego przeciwnika do rady nie bierze: a

na obcowanie ich, a wiary ich nasladuy- lepiey upornego minac, niżli go przeciw sobie ostrzyć, jako pismo \* mowi: «Kto naucza nasmiewce, sam sobie krzywde czyni; a kto karze niezbożnego, sam się maże». Pewnie ci, co z heretykami trzymają, do jedności nie pomogą. Bo heretycy, gdzie mogą, zgodę świętą koscielną targaią, aby owce rosproszone łacniey okrom kupy y pasterzą poimać y pożerać mogli. A co się odstąpienia patryarchy dotycze, na to nic tym przeciwnikom heretykom, ktorzy go dawno odstąpili; ale wiernym Wschodnego kościoła ludziom sprawę dajem, z samychże Greckich doktorow y historykow; Łacińskich na ten czas zaniechawszy.

> Iako monarchia jedynoabo władztwo kościelne w ewangeliey ufundowane jest.

#### ROZDZIAŁ III.

Kto wierzy ewangeliey, a slepoty heretyckiey nie przypuszcza, widzi y ledwie nie palcem domacać sie może, iż Pan Chrystus Piotra s. starszym y nay. pierwszym urzędnikiem kościoła swego nad inne apostoły uczynił. Izali to prożne słowa Pańskie do Piotra sa ś.: «na tobie zbuduję kościoł moy, boś ty jest opoka v kamień. Jako fundament navpierwsza jest rzecz, ktora wszytko budowanie trzyma, tak Piotr & navpierwszą jest głową kościoła Bożego, na ktorym się wszytek wspiera. Co znaczniew jeszcze Pan Iezus dał znać, gdy rzekł: «Tobie, a nie innemu, dam klucze krolestwa niebieskiego». Komu od miasta klucze oddają, za naywyższego urzędnika przyznawają go. Y kto wszytkim, co w domu jest, władnie, ten gospodarzem jest wszytkiey czeladki, ktory pod swym Ha nort: «Tit. 2». Ha nort: «Prov. 9». kluczem wszytko chowa. A naznaczniey jest, że uczynił Pan Piotra pasterzem podły jest. Y niżey: «Heremiasza nad owce moje: pas barany moje». ewangelia! Ktoż jey wierzyć nie chce. sam tylo poganin y Żyd! Słuchayże na te słowa Pańskie o Pietrze s. swoich słowa «potwierdzay bracią swoję» tak Greckich doktorow y pisarzow:

Origenes in caput 6. ad Romanos: «Gdy naywyższy rząd y przełożeństwo o pasieniu owiec Piotrowi dawano, aby na nim, jako (93) na gruncie, fundowany był kościoł,-żadney inney cnoty wyznania od niego nie wyciagaja, jedno miłość».

Basilius (sermone de judicio Dei): «On (prawi) błogosławiony Piotr, ktory nad inne ucznie przełożony jest, ktoremu klucze krolewstwa niebieskiego poruczone sa>.

Nazianzenus (oratione de moderatione in disputationibus serwanda): «Patrz. jako miedzy uczniami Chrystusowemi. ktorzy wszyscy byli wielcy y obrania godni, ten opoka nazwany jest, y fundamenty kościelne wierze swey powierzone ma. A drudzy uczniowie iż zaniechani są, spokoynie to znoszą».

Epiphanius (haeresi 51): «Piotra (prawi) obrał, aby był wodzem uczniow». Et in Ancor.: «Ten jest (mowi) Piotr, ktory usłyszał: paś owce moje, ktoremu powierzona jest owczarnia».

Cyrillus Hierozolimski (Cateches. 2) Piotra s. «książęciem apostolskim» zowie. Y Cyrillus Alexandryiski tak mowi (in Ioan. cap. 64): «Iako przełożony v głowa innych pierwszy Piotr zawołał: tyś jest Chrystus syn Boży».

Chryzostomus (Hom. 11 in Matth.): «Piotra (prawi) kościoła przyszłego pasterzem uczynił». Y niżey: «sam to Pan Bog sprawić mogł, iż kościoł przyszły, gdy nan takie y tak wielkie nawalności biły, cały y niezruszony został, ktorego

wszytkich owiec swoich, gdy rzekł: «Pas jednym narodem przełożył Pan Bog, a To Piotra nad wszytkim światem Chrystus postawił».

> Theophil. (in cap. 22. Luc.) na one mowi: «Jasne jest rozumienie tych słow: mam cię za książę y przełożonego nad memi uczniami, gdy po zaprzeniu pokutować y płakać będziesz, potwierdzay bracią. Bo to tobie należy, ktoryś po mnie jest opoką kościelną y fundamentem>. Dobrze rzekł «po mnie», bo Chrystus jest kościoła świetego opoka v fundamentem, jako Paweł s. mowi, ale jako pryncypał do zbawienia y niewidomev łaski dawania. A Piotr s. też jest opoka y fundamentem, ale do rządzenia zwierzchnego v do nauki, jako sługa v namiestnik Chrystusow.

Gennad. Scholarius, patryarcha Carogrodzki, tak też pisze (de primatu, cap. 2): «Jako Pan Iezus na ziemi był głowa, panem y mistrzem uczniow swoich, oycem v pasterzem; tak gdy postanowił na stolice oycowską wstąpić, Piotra im dał za przełożonego, za oyca y mistrza; y jednym słowem mowiąc-dał go za namiestnika swego». To patryarcha Carogrodzki przeciw Grekom. Przestan na tych Greckich oycach, bracie nieuporny, a wierz, iż Pan Iezus w kościele swym chciał mieć jedynowładztwo abo monarchia, aby jeden wszytkiego doglądał y rządził.

Jako rząd y przełożeństwo jednego pasterza z Piotrem s. nie umarło, ale na Rzymskich biskupach y papieżach stanęło.

### ROZDZIAł IV.

To przełożeństwo Piotra s. smiercia pasterz y głowa człowiek rybołow y jego ustać nie mogło. Bo kościoł Boży

v owce Chrystusowe trwają aż do końca świata v muszą mieć takie opatrzenie v rzad dla zbawienia swego. Każda zwierzchność nie dla tego jest, co na niev siedzi, ale dla tych, ktoremi rządzi. Ieśli za czasu Piotra s. kościoł takiego starszego, jakiego Chrystus postawił, potrzebował,—daleko więcey po smierci Piotra s., gdy się na wszytek swiat rozszerzał. Y dla tego onych słow, ktore Pan do Piotra mowił: «paś owce moje, nie może być inaksze rozumienie, jedno iż ten urząd pasterstwa y na potomki Piotrowe sciagnać się ma. Co Chryzostom 8. dał znać, gdy mowi: «Za owce swoje Chrystus krew swoje rozlał, ktore staraniu Piotrowemu y nastepnikow jego poruczył».

Ten potomek y następnik Piotra s. nie jest inszy, jedno biskup Rzymski, y to mieysce, na ktorym Piotr s. umęczon y umarł, przywileje swoje tego mieysca biskupom zostawując. Y tak Greccy do ktorowie rozumieli, y wszytkie sobory abo concylia biskupow świata wszytkiego.

Naprzod pisze Irenaeus (lib. 3, cap. 3): «Do kościoła, prawi, od Piotra y Pawła w Rzymie fundowanego, dla mocprzełożeństwa, muszą nieyszego jego się wszytkie inne kościoły schodzić, to jest wszyscy wierni. Bo w nim zawżdy jest dochowane podanie abo nauka ta, ktora jest od apostołow». Widzisz, japrzełożeństwo temu Rzymskiemu kościołowi przypisuie y wierne dochowanie nauki apostolskiey. Y kto około niey błądzić nie chce, tam się uciekać y o niey pytać każe. Ten doktor żył około roku Pańskiego 150.

Epiphanius o biskupach Wschodnych stron tak pisze (haeres. 68). Vrsacyus y Valens, żałując za grzech swoy, z pismem swoim pojachali do s. biskupa

Rzymskiego Iuliusza, aby mu się sprawili z błędow y grzechow swoich. Po cożby jezdzili tak zdaleka ze Wschodnych stron na sprawe y oczyścienie swoie, gdyby zwierzchności Rzymskiego biskupa nie znali?

Athanasius Wielki, doktor Grecki, w liscie do papieza Felixa mowi: «dla tego was y przodki wasze, to jest apostolskie ||(94) biskupy (Pan Bog) na wysokości zamku postawił, y staranie wam o wszytkich kościołach roskazał. abyscie nam pomagali», gdy im heretycy Aryani byli ciężcy.

Basilius Wielki, doktor Grecki, w liscie do Anastazyusza pisze (Epist. 52): «Zdało się nam słuszno, abyśmy pisali do biskupa Rzymskiego, aby on rzeczom się naszym przypatrzył, a wyroku swego rozsądek wydał. A iż z trudnością ztamtąd za zdaniem concylium posłahy być kto może, on niechay da te moc wybranym niektorym mężom, ktorzy by prace podrożne wytrwali, a łaskawościa y przyjemnością obyczajow, a mądrą y snadna mowa upomnieć tych mogli, ktorzy z dobrey drogi zstąpili; y ktorzy by dzieje concylium Arymińskiego przyniesli, aby je zepsowano, y to, co się tam przez moc działo». Tu wyznawa, iż biskup Rzymski y przez posły swoje, jako naywyższy pasterz, Wschodne kościoły wizytować y naprawować mogł. A co więcey, iż on sam złe y fałszywe sobory heretyckie psować mogł.

Gregorius Nazianzenus w wierszach o żywocie swoim pisze: «Rzymski kościoł zawżdy zachował o Panu Bogu prawdziwa naukę, jako takiemu miastu przystało, ktore na wszytek świat zwierzchność ma». Nie mowi o świeckim peństwie y zwierzchności Rzymskiey: bo już była do Carogrodu przeniesiona; ale o duchowney Piotra świętego zwierzchności. iż przy biskupach Rzymskich została.

<sup>1</sup> Ha nort: «Lib. 2 de sacerdot».

Thesauris), jako kładzie słowa jego Genjest, za Rzymskim biskupem y stolica apostolska, od ktorev pytać sie mamy. jako wierzyć y trzymać. Bo jego to samego urzad jest: odmiatać, rzadzić, karać, potwierdzać, stanowić, zwiazać v rozwiązac».

Chryzostom s. do papieża Innocencyusza pisze (epist. 1): Proszę cię, abyś pisał, żeby tak niesprawiedliwe postępki mocy nie miały; a ci, ktorzy złe uczynili, byli kościelnym prawem karani». Uciekł się był do niego, na Theophilusa patryarche Alexandryiskiego żałując się, gdy go z stolice jego nieprzystoynie składał y potępiał, do Rzymskiego biskupa, jako do naywyższego sędziego wszytkich biskupow.

Theodoretus pisze w liście do Leona papieża: «Ia czekam wyroku apostolskiev waszey stolice, y proszę waszey swiatobliwości, aby mi pomoc dała temu, ktorym do waszego sprawiedliwego rozsadku appellował». Y do Renata kapłana tenże pisze: «Stolica Rzymska trzyma rzadzenie kościołow wszytkiego świata, y dla innych przyczyn y przez te, iż była zawżdy od smrodow heretyckich prożna, a nikt na niev nie siedział, ktory by zle o wierze świętey trzymał».

Gennadius Scholarius, patryarcha Carogrodzki (lib. de prim. cap. 7) pisze: «Biskup Rzymski jest głową wszytkiego kościoła y mistrzem; jemu tylo dano jest o wierze sąd y wybadanie czynic, y rządzić wszytkim światem, heretyki z ich mieysc wyganiać, a prawowierne swoim Grekom. **Tenże** tamże: «Wschodni biskupi nie mieli się Chrystusow

Cyrillus, Alexandryiski patryarcha (in swych, jedno do biskupa Rzymskiego. przypominając mu słowo to Pańskie do nadius (de prim. cap. 12) tak pisze: Piotra s. rzeczone: potwierdzav bracia «Musim, jako członkowie, za głewą, to swoję». Y przypomina Chryzostoma świętego, ktory do Innocencyusza w swoich krzywdach appellował, v inne.

Tenże tak mowi w rozdziale 16: Biskup Rzymski, jest następnik s. Piotra, y namiestnik Zbawiciela naszego Iezusa Chrystusa, y on sam ma moc naywyższą rzadzić kościoł, zwiezować v rozwiezować, karać v błogosławić, v wyklinać, naprawować y leczyć, y on sam ma moc o wierze y o kapłaństwa wypytywać się». Y przywodzi starego y wielkiego y świętego u Grekow Theodora Studyte, ktory tak do papieża Paschała pisze y mowi: «Słuchay, głowo apostolska, od Boga wybrana, pasterzu owiec Chrystusowych, kluczniku krolestwa niebieskiego, opoko wiary, przez ktorą zbudowany jest katholicki kościoł. Bos ty jest Piotr Piotrowe stolice okraszający y rządzący. Tu (prawi) przyidzi do Carogrodu przeciw heretykom obrazoborcom (żył ten Studites około roku Pańskiego 820) od zachodu słońca, a nie odmiatay nas do końca. Bo do ciebie rzekł Chrystus Bog nasz: ty nawrocony potwierdzay bracią twoie».

Tenze Theodorus Studites do Michała cesarza obrazoborce pisze: «Zjachawszy się, jakoście roskazali, biskupi y inni przełożeni, wasześmy wątpliwości rozwiązali; ale jeśli jeszcze w czym watpi abo nie wierry wielmożność wasza,---proście o wykład papieża. Reka wasza od Boga umocniona, pospolitego pożytku pragnaca, niech roskaże od Starego Rzymu wziąć objaśnienie. Bo tak nam od poprzywracać». To patryarcha Carogrodzki czątku od oycow naszych podano. Ta mowi niżey stolica Starego Rzymu, o nasladowco cesarzu, miedzy innemi do kogo innego uciękać w krzywdach wszytkiemi kościoły naywyższe ma mieylice, do ktorego Pan rzekł: tyś jest opoka, a na tey opoce zbuduje kościoł moy, a bramy piekielne nie przemogą go».

(95) Słuchaymy, co pisze Iustinianus cesarz do Epiphaniusza, patryarchy Carogrodzkiego, tamże w Carogrodzie, a ten list kładzie Gennadius, Carogrodzki patryarcha, w rozdziałe ośmym o zwierz-«We wszytkim zachowujemy chności: postanowienie iedności przeświętych kościołow, ktore się z przenayświętszym papa y patryarcha Starego Rzymu stało, do ktorego toż piszem, iż my tego nie dopuścim, aby wszystkie sprawy, do stanu kościelnego służące, do jego błogosławieństwa, jako do głowy wszytkich przeświętych kapłanow, przynoszone być nie miały. A iż po wszytkie czasy, gdy w tych stranach heretycy powstawali, wyrokiem y rozsądkiem oney czci godney stolice odegnani są,—y nam się to godzi mowić y tak zamknąć: iż ci wszyscy, ktorzy go chcą mieć y mają za głowę, to jest papieża, są święci y prawdziwi Bożi kapłani y słudzy wierni; a ktorzy nie chcą, ani go za głowę swoję maja, nie są Bożi kapłani. Obaczże każdy powagę tych słow, co starzy patryarchowie y cesarze Carogrodzcy o tey s. stolicy trzymali! Y za temi słowy przykłada to Gennadius pomieniony: «ktorzy, prawi, nie idą za stolicą Piotra ś. Rzymską, odszczepieńcy są y w herezya upadają, y cokolwiek czyniąwszytko jest zfałszowane y niepożyteczne». To Grek do swoich Grekow.

Iż tey zwierzchności swojey Rzymski biskup używał nad wszytkiego świata kościoły-świadectwo Greckich doktorow.

Rozdział V.

Swieżo skoro po apostolech, okolo chność nad niemi mieli.

gdzie Piotr pierwszą trzymał sto- roku Pańskiego 190, Wiktor papiez męczennik roskazał kościołom w Azvey. aby Wielkieynocy nie święciń z Żydami 14 dnia po nastaniu miesiąca pierwszego, ale w niedzielę, za tym dniem idacą. Czego gdy uczynić nie chcieli, on je wyklał v duchowną mocą pokarał. To pisze Eusebius Grecki (libro 5, histor. capite 24). Prawda, iż jego skwapliwości przyganił Irenaeus; ale mocy y jurysdycyey nie przał.

> Athanazyusza, Alexandryiskiego patryarche, niesłusznie z stolice od Aryanow złożonego, papież Julius przywrocił. To pisze Sozomenus (lib. 3, cap. 7).

> Theophila, także Alexandryiskiego patryarche, Innocentius Pierwszy papież z stolice zrzucił, o krzywdę s. Chryzostoma; y Arkadyusza cesarza, dla tevże przyczyny, V żone jego Eudoxya. wyklał. To pisze Grecki Niceph. (lib. 13, cap. 34).

> Celestinus papież Carogrodzkiego patryarche Nestoryusza wyklał y z stolice złożył (Conc. Eph. y Cyrillus).

> Leo papież Pierwszy Dyoszkora Alexandryiskiego y Iuwenala Hjerozolimskiego, patryarchy, jako heretyki, potepił y z stolice złożył (pisze Nicephorus Grecki). Y Felix papa Piotra, Antyoskiego patryarchę, potępił y złożył (tenże Nicephorus pisze).

> Agapitus papież Anthyma Carogrodzkiego, dla herezyey, sam do Carogrodu przyjachawszy, z stolice złożył, a sam reka swoja Menne na toż biskupstwo poświęcił y wsadził, choć cesarz Iustinianus za Antymem się wstawiał. To pisze Zonaras (in vita Iustiniani).

> Osm innych patryarchow Carogrodzkich wylicza Mikołay Pierwszy papież ktore Rzymscy biskupi, dla herezyi, złozyli, a inne na ich mieysca prawowierne postawili. Toć znać, iż moc a zwierz

Damasus papież (pisze Theodoretus Grecki, lib. 5, hist. cap. 23) złożył Flawiana, patryarchę Antyoskiego, z jego stolice, y musiał jezdzić do Rzymu, sprawując się o heretyctwo.

Kto chce więcey tych przykładow używania zwierzchności papieskiey nad biskupy świata wszytkiego, czytay książki, o tym po Polsku pisane: «O jedności kościelney».

Iako biskupi ze wszytkiego chresciaństwa do Rzymu appellowali; y o prawie kościelnym, o tym napisanym y w Ruskich Prawidłach oycow świetych nalezionym.

#### ROZDZIAŁ VI.

Y po tym naywyższą moc y zwierzchność papieską nad innemi biskupy poznać, iż do nich, jako przedniey stolice Piotra świętego ze wszytkiego świata appellacye czyniono, na ich sie rozsądek dając y nawyższy trybunał kościelny Piotra s. w nich wyznawając. O czym sa v prawa kościelne. Y concylium Sardyceńskie 330 biskupow tak w 4 kanonie mowi: «Gdy ktory biskup złożony będzie za rozsądkiem tych biskupow, ktorzy w sąsiedztwie mieszkają, a odwoływać się będzię z sprawa swoja Rzymu, innego biskupa na stolice złożonego stawić nie mają, po tym gdy appellował, aż się jego sprawa rozsądkiem biskupa Rzymskiego skończy.

O czym w Ruskich Słowieńskigo języka prawidłach oycow swiętych takie się pisma nalazły:

W soborze Cartaginskim (rozdz. 138):

«Presbytera sobor z jego dostoyności złożył; on potym do Celestyna, papy Rzymskiego, uciekł się, od ktorego był przyjęty, y list || (96) odzierżał, aby jemu zaś przywierniono jego prestoł».

Antyoskiego soboru prawidło czwarte y piąte: «Złożonemu episcopu abo presbyteru, od wsich episkopow appellacya nie idzie, tylko do własneho papy Rzymskiego».

Tamże prawidło czwarte: «Episkopa złożonego, na jego mieysce nie stawiać innego, jeśli Rzymski nie roskaże. Tot bowiem rozeznajet, abo posłowie jego».

W soborze Chalcedonskim prawidło dziewiąte: «Episkop z episkopem jeśliby miał przą—do cudzego episkopa nie mogą się udawać, bo to Rzymskiemu osudzić należy».

W swiętym wseleńskim soborze Niceńskim wtorym: «złożony episkop, jeśli nie polubit sudu ich, a budet appellowaty, tedy majet ten sobor sudowy, mitropolit y episkopi odsyłający do Rzymskiego, ten wszytek sąd wypisac, dla czego y jako osudził jego».

O Grekach y patriarchach Carogrodzkich, jako długo w jedności kościelney y pod posłuszeństwem papieskim żyli, y jako się od niego odrywając zasię wracali.

## ROZDZIAł VII.

Przez tysiąc lat blisko Grekowie z swoim patryarchą w jedności kościelney y pod posłuszeństwem biskupow Rzymskich zostawali (okrom czasow heretyckich, Aryańskich y obrazoborskich, w ktorych niespokoyne zamieszki, ale nie długie barzo, bywały). Bo siedm soborow powszechnych spolnie z sobą w zgodzie y iedności odprawili, tak Wschodni, jako y Zachodni biskupi. Siodmy przeciw obrazoborzom Niceński wtory czynili, roku Pańskiego 790, za czasu Adryana papieża. Na wszytkich siedmi świętych soborach pierwsze mieysce

miał papież y posłowie jego, y on za pozwoleniem cesarzow wszytkie sobory składał, y zjachać się na nie roskazował, y co postanowili oycowie, oni na to potwierdzenia jego zawżdy prosili. Co się z dziejow tych soborow jaśnie barzo pokazuje.

975

Po siodmym soborze, okolo roku Pańskiego 860, Ignacyus, patryarcha Carogrodzki, u wszytkich Grekow za świetego poczytany, Bardę, przemożnego pana, ktory u cesarza Michała, syna Theofila, wszytkim rzadził, wyklał y do kościoła nie puścił, o sprosne iego kazirodztwo v wlasnev żony opuszczenie. Czym rozgniewany, Ignacego, za namowa cesarska, nie tylo z stolice zrzucił, ale go do więzienia w grob jakiś podał, v potvm do Mitylenv wyspu wvgnał: a Phocyusa, człowieka świeckiego, ale barzo uczonego, na jego mieysce posadził. Czym obrażony Mikołay Pierwszy papież wysłał swoje posły do Carogrodu tylo na wzięcie sprawy y na scrutinium rzeczy oney. Lecz posłowie jego, od Bardy oszukani, niesłusznie Phocyusa na stolicy potwierdzili, y Ignacego potępili. O czym wziąwszy papież Mikołay lepsza y prawdziwą sprawę, concilium w Rzymie zebrał, y na nim posły swoje pokarał, dostojeństwa im odeymując. Y przywrocił na stolice Carogrodzką Ignacego, a Phocyusa zrzucił. Pisze Gennadius (lib. 5, cap. 16), iż sam Mikołay papież dla oney potrzeby kościelnev do Carogrodu jezdził, y Michała cesarza od Phocyusza odstraszył y przywrocił Ignacego. Lecz zas wygnany był Ignacyus, aż roku Pańskiego 868. Adryan Wtory papież concilium abo sobor w Carogrodzie złożył, ktory osmym Łacinnicy zowią, za czasow Bazyliusza Macedona cesarza, y tam Phocyusa ze

miał papież y posłowie jego, y on za stolice Carogrodzkiey zrzucił, y posapozwoleniem cesarzow wszytkie sobory dził Ignacego.

> W tym roziadły Phocyus wiele sakodpisma wydawał, potwarzając liwego kościoł Rzymski, y przyganiając mu o wiare około pochodzenia Ducha S. y o przasny chleb w ofierze s. y inne szczere potwarzy zmyślając, srodze Greki wszytkie na kościoł ś. objątrzył. Y od onego czasu wzwaśnieni byli Grekowie na kościoł Rzymski. Y gdy Ignacyus patryarcha umarł, zas Phocyusa na jego mieysce wtrącili, ktory, wiecznym nieprzyjacielem Rzymskim biskupom sostając a zawżdy przeciw im pisząc, y na swoje nastepniki v wszytke Grecva jad on gniewu y potwarzy swoich wylał.

Od onego czasu patryarchy Carogrodzkie cesarzeich, jako v kiedy chcieli, podawali v składali, v tegoż samego Phocyusa Leo Philozoph ceserz z stolice zrzucił; y inne po nim, jako chcieli v roskazowali, na prawa kościelne, na kanony y na stan biskupi nic niedbając. Bo gdy od prawdziwego duchownego starszego swego papieża patryarchowie Carogrodzcy odstapili, w rece y w rzad świeckich panow słusznym od Boga karaniem wpadli. Na co się stary pisarz Grecki historyk C[h]oniatas (lib. 6, cap. 5) żałuje. Jednak że jeszcze byli jawnie od posłuszeństwa papieskiego nie odpadli: błędy Łacinnikom przyczytali, ale ich nie wyklinali, ani za heretyki mieli.

kołay papież dla oney potrzeby kościelney do Carogrodu jezdził, y Michała jadowity y szaleńszy Michał, patryarcesarza od Phocyusza odstraszył y przycha Carogrodzki, roku Pańskiego 1053, począł papieże wyklinać, y Łacińskie Ignacyus, aż roku Pańskiego 868. Adryan Wtory papież concilium abo sobor w Carogrodzie złożył, ktory ośmym Łacińnicy zowią, za czasow Bazyliusza Cyrilla y Methodyusza biskupy Słowieńskie nawrocił, najachał y mocą je cewszytkiemi oycy zebranymi znowu z sarską do tego prymuszał, aby Łaciń-

kich przystali; y przewiodł to, iż nym y Południowym stronom. Rzymskie duchowieństwo ztamtad wygnał. O co sie papież Leo Dziewiaty społem Grekowie v Łacinnicy ziachali zawziawszy, list pisał do Michała barzo się do Rzymu na Łaterańskie concylium. uczony v dzielny, ktory po dziś dzień za papieża Innocencyusza Wtorego. Na czytamy, v posły swe do niego posłał, tym concylium był sam patryarcha Caprzez ktore się uspokoił y do posłu- rogrodzki, y tam posłuszeństwo oddali. szeństwa kościoła. Rzymskiego z swoimi y zwierzchność papieską nad soba przy-Grekami y cesarzmi wrocił.

977

W tym Ruskie kraje wiarę swiętą je (epist. 126). chrześciańską, a Polskie mało co przed tym, przyjęły, Rus do Carogrodu, a Polacy do Rzymu, jako ktorym było bliżey, posły swoje wysłali, o kapłany y biskupy prosząc. Była na ten czas zgoda y jedność, co po prawidłach oycow ięzyka u Rusi dobrze znać, w ktorych papieżowi dają, y appellacyą do niego utwiedzaja. Bo nowi Grekowie takie rzeczy z ksiąg swoich starych wymiatają y wymazują.

W roku zas Pańskim 1088, zjachali kiego państwa. się Grekowie y Łacinnicy w Barze, y tam znowu jedność s. utwierdzili, y onę przygane o pochodzeniu Ducha Ś. v od Syna z kościoła ś. znieśli, v starowieczne posłuszeństwo Urbanowi Wtoremu oddali. Na tym concilium był nasz Łaciński zacny doktor v biskup Anzelmus Kantuaryeński. Pod ten czas uczony barzo Greczyn Vgo Eterianus abo Heterianus napisał ksiegi o pochodzeniu Ducha S. v od Syna, przeciw swoim Grekom, Łaciński kościoł od nich spotwarzony oczyściając. W tych księgach (lib. 3, cap. 17) te słowa ma: «Z tych, prawi, jasnych wywodow widzieć się może, iż Piotra s. y jego potomki uczynił Chrystus na wszytkie wieki przełożonemi, y głową nie tylo Łacinnikom, ale y Gre-

skich kapłanow odstąpili a do Grec- Żydom Madyanitom, y wszytkim Wschod-

Potvm roku Pańskiego 1139, wszyscy znali. Co się z listu s. Bernata pokazu-

Roku zaś 1180, gdy Alexius, cesarz Carogrodzki, barzo papieża y kościoł Rzymski czcił, y w Łacinnikach się barzo zakochał, Grekowie to w nim ganiac, onego pana swego zabili, y posła papieskiego ściętego po rynku włoczyli, y świętych Słowieńskiego y Bulgarskiego głowę jego u psa uwiązawszy, okrucieństwo wielkie y nad innemi Łacinniki przełożeństwo nad kościoły wszytkiemi czynili. O czym napisał ich C[h]oniata Guilhelmus Tyrius. Zatym tegoż czasu Turcy krolestwo swoje zaczeli, v z Otomańskiego domu y familiey pierwszego sobie krola obrali, na zgube onego Grec-

> Potym, za staraniem papieżow, ktorzy przedsię o Greckie się zbawienie y do kościoła przywrocenie starali, y zacne posły y ludzie uczone do Carogrodu posyłali, na ich one szaleństwa niedbajac, rychło się zas upamietali. Bo roku Pańskiego 1273, Grzegorz Dziesiąty papież uczynił sobor w Lugdunie, na ktory Greki przyzwał, gdzie 500 biskupow było, y sam cesarz Carogrodzki, jako drudzy piszą, Michał Paleologus był na tym concylim; y tam, zaś z Greki wszytko uspokoili, y one swary o pochodzeniu Ducha S. y znowu się zjednoczywszy posłuszeństwo oddali. O czymi pisze Niceph. Gregoras (lib. 5) y Pachimeres (lib. 5), Grekowie obadwa.

W ten czas na Carogrodzkiey stolicy kom, Zachodnym y Pułnocnym krajom siedział Becus, barzo wielki tey jednowszytkim, v Ormianom, v Arabom, y sci miłośnik, ktory się z serca o nię 31\*

starał. Co o nim napisał Gregoras Glicas, Grekowie.

W ten czas też żył barzo -uczony y swiety Greczyn Nicephor Blemmidas, ktory przeciw swoim Grekom barzo uczone księgi wydał, broniąc papieskiey zwierzchności y całości ś. wiary. O czym świadczy Gregoras, acz nieprzyjaciel Łacinnikow, v nasz Guilhelmus Durandus; ktory w tym wieku jego był rowiennik. W ten czas też Łacinnicy chrześcianie wyprawili się na Turki y Saraceny do Bożego grobu, y ośmdziesiąt lat trzymali Carogrod, w jedności kościelney y posłuszeństwie Greki zatrzymywając.

Rychło sie zaś Grekowie do swojego odszczepieństwa wrocili, y roku Panskiego 1332, za Andronika Mnieyszego Paleologa, cesarza Carogrodzkiego, pisze Gregoras Greczyn, iż papież posłał do Carogrodu dwu biskupow, ktorzy Grekow upominali y na dysputacye wyzywali. Ale nikt się z nimi wdać w rozmowe one nie smiał; bo żaden się, mowi Gregoras, rowny im w nauce nie nalazł. A roku Pańskiego 1338, Barlaamus mnich z Kalabryey, przez trzy lata mieszkając w Carogrodzie, a na Greki wołając, y one na dysputacye wyzywając, nie nie sprawił, y wygnany ztamtad do domu się wrocił. To tenże pisze Gregoras.

Na koniec pisze Gennadius, Caroktory mogł ||(98) żyć mało co po tych' ale wy tylo plotkami się y kłamstwem dzis y poganom. Czego się żal, Boże! bawicie. Dla tegoż to mowię, co mi y innym Grekom mowić roskazano: pa- Ha nozi: «Isa. 1».

pież tak mowi: ieśli chcecie a słuchać będziecie, dobrego na ziemi zażyjecie 1; a jesli nie chcecie a nie usłuchacie, od miecza poginiecie. Czytay, mowi ten patryarcha, a znav. jesli sie tak stało>?

Trwała niezgoda Greckiego odszczepieństwa aż do concylium Florenckiego, ktore było roku Pańskiego 1439, na ktorym ostatnie było zjednoczenie y uspokojenie. O ktorym się mowić będzie, to powiedziawszy: naprzod, rzeć sie może, iż Grekowie jakoby zawżdy byli pod posłuszeństwem kościelnym: bo przez tysiąc v sto lat ustawicznie w nim trwali. Przez cztery sta lat często się odrywali, ale sie zaś wracali. Y żadnego sta lat nie było, żeby co się u nich o tey świętey jedności nie wznowiło; w ktorev iż byli niestateczni, karał ich tym Pan Bog, iż gdy od papieżow odstępowali, u panow y cesarzow swoich w tyrańską moc wpadali, ktorzy patryarchy y inne biskupy dawali y składali, jako chcieli, y wierzyć im y nauczać wedle swev mysli kazali. O czvm napisał ich C[h]oniata (lib. 6, cap. 5), iż cesarzowie Greccy wzięli sobie moc na duchowne y na kościoły, prawa im stawiąc, jako chcieli. Co się y dziś w Moskwie dzieje: co każe hospodar, to być musi-y w wierze, y w kościele. Y tu w Rusi takaż każn Pan Bog na nie puścił, iż świeccy duchownemi rządzą, y grodzki patryarcha (lib. 5, cap. 15), nie owce za pasterzmi, ale pasterze za owcami idą. Co jest karanie odstąpieczasiech około roku Pańskiego 1400, iż nia od własnych starszych swoich przepamięta, gdy w Carogrodzie młodym łożonych. Bo kto własnego swego przebedac, posla papieskiego słyszał dyspu-lożonego nie słucha, jego też jemu potującego z Barla[am]em mnichem o pa- dlegli nie słuchają. Iako papieżowi popieskim przełożeństwie, tak mowę swoję słuszeństwo wypowiedzieli, tak je swoim zamykał: «Ia wasze wymowki y zada-|świeckim czynić y poniewolnie oddawać wania umiem rozwiązać y rostrzygnąć; muszą; a nie tylo swoim świeckim, ale

kow na synodzie Florenckim.

## ROZDZIAŁ VIII.

Nieustająca y gorąca miłość papieżow świetych ku zbawieniu ludzkiemu uspokojeniu chrześciaństwa—nigdy około nawrocenia Grekow nie prożnowała. Eugenius Czwarty z wielką pracą y nakładem obwieścił wszytkie na świecie chrześciany, nie tylo Greki, ale y inne patryarchy, y Ormiany, y Murzyny, y Iakobity, prosząc, aby się do Ferarza zjachali, zkad się potym do Florencyey przenieśli, roku Pańskiego 1438 y 1439. Przyjachał na ten wielki barzo synod sam Grecki cesarz Ian Paleologus z patryarchą swym lozefem y z przednieyszemi y uczeńszemi biskupy, y cały rok na rozmowach y dysputacyach z Łacinniki trwając poznali prawdę, ktora apostolski kościeł Piotra s. zawżdy trzymał y podawał. A zwłaszcza około onych piąci artykułach, w ktorych Grekowie niesłusznie kościołowi Rzymskiemu przyganiali: iż Duch Ś. pochodzi v od Syna; iż tak w przasnym, jako w kwasnym chlebie chwalebne jest przenayświętszego sakramentu poświącanie v ofiarowanie; iż święci Bożi już w nebie zaraz po wyszciu z ciała patrzą na twarz Bożą; iż czyściec jest; iż Rzymski biskup namiestnik jest Chrystusow y następnik Piotra s. v głowa wszytkiego chrześciaństwa, ktoremu w Pietrze s. dana jest zupełna moc na rządzenie wszytkiego kościoła. Tę świętą jedność spolnie tam skończywszy, spisawszy y zapieczętowawszy, rozjachali się. A Iozeph patryarcha, po skończeniu wszytkiego, bedac starym, tamże umarł, taki testament prawie przed skonaniem napisawszy 2:

«Iozeph, z miłosierdzia Bożego, Ca- Bandania Policia Pol. 253».

O ostatnim zjednoczeniu Gre- rogrodzki y Nowego Rzymu arcybiskup y ekumenicki patryarcha. Iżem ku końcu żywota mego przyszedł, dla tego z powinności mey synom miłym, z łaski Beżey, moje wyznanie tym listem oznavmuje. Iż to, co katholicki v apostolski Pana Iezu Chrystusow kościoł Rzymu Starego trzyma y święci, to ja wszytko trzymam y wyznawam, y na nim wielce przestaję. Przebłogosławionego też oyca oycow y naywyższego biskupa Rzymu Starego papieża—przyznawam być Pana naszego Iezusa Chrystusa namiestnikiem. Tudzież też, iż czyściec duszny jest, nie przę. Dan we Florencyey, osmego dnia miesiąca czerwca, roku Pańskiego 1439>.

Nalazł się jeden Marek. Epheski biskup, ktory bedac na synodzie upor trzymał, a na wywody y prawdę nic mowić nie umiał. Co na każdym prawie synodzie generalskim bywało, iż kila abo kilanascie biskupow heretyckich z większą się y lepszą częścia oycow świętych nie zgadzało, a tu jeden tylo sam smiał się tak wielkiey gromadzie oycow świętych sprzeciwić O co nic nie dbali święci oni oycowie, z uporu się jego śmiejac. O nim napisał Gennadius Grecki, patryarcha Carogrodzki, ktory z nim na tym synodzie był we Florencyey, jeszcze człowiekiem || (99) świeckim, te słowa: «Wierzcie nam (do Grekow swych, lib. 1, de Spiritu S., cap. 1, mowi), iż wam dobrze radzim, y owszem nie wam, ale prawdzie, a nie tak hardo na nas się żałuycie, jakobysmy z prostoty y niewiadomości synodu usłuchali. Bośmy tam święte ludzie widzieli, y wywodami ich zwyciężeni, za Łacinnikamismy poszli, v owszem nie za Łacinnikami.

ale za stałą y prawą opoką Piotra, y go synod (to jest oycowie oni), aby przeciw Rzymianom wszczynając, synod warczała, y z jaką sromotą przy v mnożyli. To ten Greczyn. czasu skonania swego żywota skończyła. ci wiedzą, ktorzy się nauczyli prawdy mowić». Poty Gennadius.

Był na tym Florenckim synodzie znaczny barzo y uczony metropolita Kijowski y wszytkiey Rusi Isidorus, ktory z strony Ruskich krajow nie tylo na synodalską zgodę y wiarę zezwalał, ale jey miesie wracał, w naszym kościele Łacińskim Zbigniewa, że Gennadius.

Teraz slowa drugiego Greczyna, co o za wiarą zdrową theologow, y nauką tym synodzie Florenckim w o swoich onych Boskich meżow, ktorzy na tym Grekow uporze v złości napisał, położe, symodzie przodkowali, przed ktoremi Laonicus Calcocondila pisze (de rebus Epheski Marek, niewiedząc co się z Turcicis, lib. 1); «Rzymianie, powiada nim dzieje, y zadawaniu ich odpowiedzi y naywyzszy biskup ich. żadney pogody im dat nie umiejąc, uciekł (do swey go- nie opuszczając, posyłali do Grekow, spodyr, v gdy go brał Ian (Turecremata), aby się zjachawszy na jedno mieysce v ktory z nim dysputował, wołał a mo- concylium abo sobor czyniąc, zgode z wił: «przywiedźcie tu Epheskiego, niech strony wiary świetey miedzy soba spoili. słyszym, co na to powie. Y przyzwał Lecz Grekowie przez wiele lat swary przyszedł, a on niemoc sobie zadał. Y chcieli oycowskiego nabożeństwa swego na drugiey sessyey brat Ian mowił: zamieszać. Nakoniec Ian Paleologus, krol cniech tu przyidzie Epheski, niech Grecki, nabrawszy w Carogrodzie biskuprzyidzie; nie przystoi mu mowić (w pow y uczonych Grekow, zjachał sie z kacie), a naszych odpowiedzi nie słuchać . . ; biskupem Rzymskim Eugeniuszem Czwar-Drugi raz go zaś synod już prawnie tym. Tedy Grekowie y Rzymianie z przyzwał abo pozwał, ale przyść nie strony rzeczy, wwierze ś. służących, zgochciał. Y tak gdy nie usłuchał, synod dzili się. Ale Grekowie, ktorzy byli dodekret uczynił. A on sie sprzeciwiał nie ma zostali, nie chcieli tego chować, co jawnie, ale pokatnie. Y tak go za nie- się we Włoszech na synodzie stanowiło. przyjaciela s. soboru osądzono. Lecz już Ztąd znać, powiada, iż Grekowie z stroumarł, a jako gęba ona, ktora na ś. ny wiary ś. ustawicznie niezgody siali

Położe v słowa cesarza Greckiego Iana Paleologa, ktore na tym synodzie mowił: «Ia, powiada, ten święty generalski synod nie mnieyszy być rożumiem nad inne, ktore się abo większą liczbą abo Grzegorzami, oycow, Cyryllami y innemi zacnemi doktorami cały v poważne były; rozumiem, iż dzy swoją Rusią y w Moskwie mocno też ten synod nie mniey jest pobożny v popierał, y w Grecyey innym prawo- swięty, y nie mnieyszą ma u mnie uczciwiernym wiele pomagał. W Saczu, gdy wość, przeto iż na nim trudnieysze watpienie rozbierane jest, v ludzie, przez mazą s. abo liturgią miał, y tam od ktore się to dzieje, wielkiey czci godni są, biskupa Krakowskiego, za zwłaszcza naywyższy biskup, y ktemu wielką czcią przyjęty jest, jako pisze patryarcha nasz przenayświętszy. Gdy nasz Miechowita. Y u krola Władysła- tedy ten zbor taki jest y tak wielki, wa Polskiego y Węgierskiego przywiley ja, z łaski Bożey cesarz, na tym przeswojey Rusi otrzymał. Co się po syno- stawać chcę: co on postanowi, y to, co dzie w Grecycy działo—powie nam ten- osądzi, abo to, na czym większa część oycow przestanie, wedle zwyczaju mogo cesarstwa, bez żadney wymowki bronić tego obiecuje. Y dla tych przyczyn przerzeczonych, y dla tegoż, iż tak rozumiem: iż gdzie na wielkich v generalskich synodach o nauce Bożev stanowia, wédle pospolitego ovcow zdania, kościoł Boży zbładzić nigdy nie może. Bo być może, iż dwa abo trzy y więcey, rzecz jaką jednę uważając, zbłądzić moga; lecz kościoł powszechny, o ktorym Pan rzekł: tyś jest opoka, a na tey opoce zbuduję kościoł moy, y bramy piekielne jego nie przemogą, - zbłądzić nigdy nie może. Bo inaczev słowa Zbawiciela naszego prożne by były, y wiara by nasza upadła. Co iż by była wielka szkoda, wierzyć raczey mamy, iż kościoł Boży omylić się nigdy nie może. A tak, jakoni rzekł, musi cesarski majestat kościelnych wyrokow bronić». Poty sa słowa cesarskie.

Co się działo z Greki y z Carogrodzkim państwem po synodzie Florenckim-powieść Gennadyusza, patryarchy Carogrodzkiego.

## ROZDZIAŁ IX.

(100) Gdy się Grekowie z soboru Florenckiego do domu wrocili, Marek Epheski - lud prosty, y czernce, v humeny, y inne niewiadome a głupie prostaki poburzywszy, aby sie onemu wszytkiemu, co spolnie z Ducha Ś. y za zgodą Chrystusowey miłości postanowiono było, sprzeciwili, - wielką przeszkodę do wykonania oney świętey jedności uczynił. Iednak cesarz stał mocnie, y inni biskupi pospolstwu sie ustraszyć nie dali. Aż po smierci cesarza Iana Paleologa, gdy brat jego ro-

ich przodkow y wedle możności świete- ny, ostatni cesarz Carogrodzki, na państwo nastapił, schismę one y odszczepieństwo odnowił. Posłał był swoje posły do papieża Mikołaja Piątego, na słowach go v obietnicach swoich wieszajac, iż one niezgode v jedność kościelną na soborze generalnym odnowioną y uczyniona potwierdzić v do skutku przywieść miał. Lecz papież widział chytrości jego, y przez one posły (mowi Gennadius w księgach 5, w rozdziale 14) napisał list, pełny bojazni y strachu, w ktorym jawnie y z przeklinaniem prorokuje upadek y zgubę ostatnią nieszcześliwych Grekow,-w tym liście, po innych rzeczach, gdy sie dowiedział, jakie potwarzy y nasmiewiska Grekowie ustawicznie y niewstydliwie czynili, to dziwnie powiedział: «Wszytkie narody wyrok, ktory jest uczyniony, przyjeły. Grekowie nie przyjęli, y nie masz nadzieje, aby kiedy to przyjęli, co się o zgodzie v-jedności postanowiło, odwłoki za odwłoką czyniąc, wymowki y odpowiedzi na rzecz każdą. Niech nie rozumieją Grekowie. aby Rzymski biskup tak był bezrozumny, y wszytek Zachodny kościoł aby nie rozumiał, jako na każdey odwłoce kłamają. Wiemy wszytko barzo dobrze, ale cierpim y znosim, patrząc na Iezusa wiecznego Kapłana y Pana, ktory ono niepłodne figowe drzewo do trzeciego roku zachować kazał, gdy gospodarz już był siekiere na wycięcie nagotował». O, wielka nedzo! Roku Pańskiego 1451 ten list napisał, a roku Pańskiego 1453 Carogrod jest wziety! «Izali możecie mowić (mowi do swoich Grekow), że to nieprawda? Nie możecie! Bo tak to jest jawno, iż rzecz sama mowi: trzy lata, prawi, czekać będziem, a zasię od schismy y odszczepieństwa nawrocicie, y do wyroku przystaniecie, wedłe Zbawicielawego o drzedzony, Constantinus Dragases nazwa- wie figowym roskazania. A jeśli się nie

na v niepożyteczna nie była. jest cud nad cudy wielki, iż (jako pi- wi). Poty Gennadius. sze w liście swoim Mikołav papa) Grecki narod on wielki y straszliwy, y mądry, sławny y mocny, ktory świat opanował, za pomstą Boską, od dzikich ludzi w niewolą poimany iest. Y niżey mowi tenże patryarcha (cap. 15): «Carogrod wzięty, płakać y wołać, y ryczeć tylo na to wspomniawszy, musze: ołtarze pomazane, kościoł podeptany, krew rozlana, mniszki pogwałcone, panny pokażone, dzieci wyścinane, panowie wybici, mnisi, kapłanie, niewiasty, małżeństwa rozerwane, naczynia świete połamane, obrazy prześliczne podeptane, y slinami oszpecone. O, ja nieszczęsliwy y nedzny! A kto może ten upawypowiedzieć! Wszytko Machomet pożarł! Nie tylo krolowa miast wszytkich, ale v do niev służące krainy co-dzień większe y gorsze rzeczy cierpią, o ktorych słyszym y na nie patrzym. Ale dla czegoż to wżdy? Mowicie: dla grzechow naszych! 'A ja mowie: nie więcey my, aniżli inne narody chrześciańskie Boga obrażamy; y owszem wieksze u nich grzechy, czemuż ich tak Pan Bog nie karze, jako nieszczęśliwy y mizerny narod nasz karze? Niestetyż mnie nedznemu! Muszę płakać y narzekać a pytać się o przyczynę, dla ktorey to cierpim. Ia inszey nie mogę nalesc (bo narod nasz w cnocie nad insze narody pośledni nie jest, y owszem lepszy, ktory inne narody w cnocie y w obyczajach przechodzi). Insza tedy nie jest przyczyna upadku naszego, jedno schisma v odszczepieństwo, iż się oddalili od posłuszeństwa v poddaństwa być przyczyne zguby naszey. Bo skorośmy się oddzielili od niego, wzięlismy przeklęctwo, y to cierpim, co cier- 1 Ha nozb: clib. 5, cap. 15».

nawrocicie, wytna was, aby ziemią proż- pim. A jednak nie żałujem, ale gorszemi Toć zostajem, y złorzeczym temuż kościoło-

988

Vpominanie tegoż Gennadyusza do swoich Grekow, y zatym do narodow Ruskich v innych.

## ROZDZIAŁ X.

«Bracia moi w Chrystusie! opuscmy tę rospacz, przystąpmy do chrześciańskiev jedności 1, poznaymy grzech nasz. abysmy nie byli gorsi niżli Żydowie; dla fałszywego y złośliwego oszukania, nie zatulaymy uszu, żebysmy słyszeć nie mieli y nie rozumieli. Słuchaymy Chrystusa, na apostoły wołającego: kto was słucha, mnie słucha; kto wami gardzi. mna gardzi. A kto mna gardzi, gardzi tym, kto mię posłał. Prawdziwie sie mowić godzi: kto papieża słucha, Pana Chrystusa słucha; a kto papieża nie słucha, Pana nie słucha; a kto Pana nie słucha, poimańcow y mieczem zwojowanych słucha». Y niżev w rozdziale 17: «Co mowi Cyrillus, gdy na soborze trzecim czytać kazał list Celestyna papieża: oycowie święci z odkrytemi głowami y ze czcią słuchali ||(101) y pochwalili, a na czwartym tak rzekli: aby przebłogosławiony biskup Rzymski, ktorego kapłaństwo nad inne wszytkie starzy oycowie mieć chcieli, miał moc y wolność o wierze y o kapłaniech wyroki v rozsadki czvnić. Gdy tedy o wierze y o kapłaniech ma moc rozsądki czynić,-słusznie jest głowa y mistrzem wszytkich Chrystusowych kościołow: v Rzymskiego kościoła. Tę samę nayduję my się onemu kłaniamy, y onego czcie-

wać będziemy, pokiśmy żywi, pomniąc na ono, co mowi apostoł: posłuszni bądźcie przełożonych waszych, y polegaycie im: bo oni nie spią, aby za dusze wasze liczbe oddali. Y nigdy tev stolice Rzymskiey we mszy ś. y w modlitwach nie zapomniem, wedle podania świetych naszych, abyśmy za błędy nie idąc, od stateczności prawowierney wiary nie odpadli. Zapewne to majac, iż ten, ktory papieżowi poddany nie jest, nigdy zbawion być nie może. Y ten, ktory go nie wspomina (we mszy), nie jest kapłanem, ani godzien mieć kapłańskiey mocy.

Y niżey mowi tenże w rozdziale 17: «Upamiętaycie się, bracia, a daley się nie sprzeciwiaycie prawdzie, ani z pasterzmi dusz waszych woyny podnoście. Bo trudno y głupiego rzecz jest-gołą noga na ostre żelazo nalegać! Bo ten kościoł głowy wasze potrze, jako kamień jayca. Głowy się wasze pogruchoca od tego kościoła, bo kościoł jest kamieniem. Y Chrystus rzekł do Piotra: tyś jest kamień, a na tym kamieniu zbudyję kościoł moy».

A wyższey w rozdziale 12 mowi: «ci, co wierzą y wyznawają, iż jeden jest kościoł ś. katholicki apostolski, musza wżdy wiedzieć, ktory to jest? Bo musi być abo Wschodny, abo Zachodny». Co tak jest, jakoby rzekł: abo Łaciński, abo Grecki. Bo innych nie naleść, okrom tych; y inne są, krom tych, zabobońskie fałszywe synagogi y kacerstwa pełne. «Wyliczayże pilnie a patrz: iesli mniemasz, iż Grecki kościoł jest ten, o ktorym mowisz w symbolum abo w kredzie, toć wniwecz Piotrowe wyznanie obrocisz, przeciw ktoremu bramy pełne, kościołowi się poddawaymy, y piekielne nie przemogą, mowi Chrystus. Bo wszytek Grecki kościoł y owszem jego trwać na wieki pragniem, abysmy wszytek Wschodny, od Machometa po- łaskawego Boga na dzień straszliwey

my v posłuszeństwo oddajemy v odda- zarty jest. Zaż nie widzim, iż wszyscy patryarchowie y biskupi y kapłani w moc przyszli Machometowe, y od niego na kapłaństwo dozwolenia proszą, y do nog jego przypadają, y zań się poniewolnie modla. Na ktorymże mieyscu położysz, iż bramy piekielne, to jest usta heretyckie, przeciw kościołowi Chrystusowemu nie przemogą? Izali na tym mieyscu, gdzie nie tylo usta heretyckie panuja, ale też v niezbożni v obcy państwo trzymaja.

Y niżey: «Tam jest kościoł, z ktorego naywyższy biskup kaznodzieje na wszytek świat posyła na opowiadanie słowa Bożego, jako z reguły ś. Franciszka y świętego Dominika, y z innych wszytkich narodow z ewangelia wychodzą. Tam wyznawać kościoł mamy, gdzie nie masz herezyey, ani złosci, ani niedowiarstwa; ale wiara mocna y niedobyta». Y niżey w rozdziale 19, przywodząc Metaphrasta, jako Chryzostom widział Piotra s. z kluczami, tak napisał: «Wierzcie, iż bez posłuszeństwa ku Piotrowi zbawieni być nie możecie. A to słusznie, bo on iest wrotami zbawienia: kto przezeń do wiadomosci wiary nie wchodzi a nie zna go za namiestnika Chrystusowego, nigdy zbawienia dostąpić nie może. Bo jako rzekł Chrystus: jam jest wrotami: kto nie wchodzi wrotami, ale inędy włazi. złodziey jest y rozboynik. Tak y Piotr jego namiestnik mowi: kto przez mie w Syna nie wierzy, iż jest niewidomego Boga y Oyca w ciele urodzony, ktory umarł y zmartwychwstał, y inne wiary tajemnice,—ten jest heretyk v zbawion być nigdy nie może. Tak trzymajac, jako tego świętych doktorow pisma są w nim trwaymy, y w posłuszeństwie

przedmieściu w kacie podły podali. Pociechy żadney swoim posłusznym chrześcianom nie podają: ani w nauce, bo jey i nie maja; ani w doyrzeniu rzadu, bo go sami mieć nie moga; ani w obronie przeciw heretykom, ani w miłości ku zbawieniu ludzkiemu. Bo miłość ich w odszczepieństwie zgasła.

Co tu macie za pocieche y pomoc z nich, gdy kogo od siebie posyłają? Wiecev zamieszania przynoszą v złych przykładow. Przedają dostojeństwa; pieniadze zbierają, jako głodni; rozgrzeszają, przedając dary Boże; dwu żon żywych pozwalają, a drudzy zdradzają fałszywemi pieczęciami. Drudzy y wszytko chrześciaństwo, jako szpiegowie y zdraycy nasi, przedają nas. Y z Ieremiey, ktory tu był, wzięliście pociechę: nabrawszy pieniędzy, poszedł. A gdy co chciał kto sobie pod drugim zjednać y drugiego z władyctwa zepchnąć, - dał złoto, a on napisał: «powiedziano nam, y uwierzyliśmy, żeś taki a taki,-przetoż cię składamy». O, nielada sprawiedliwość y sprawa sądowna! A gdy się wrocił miedzy Turki, napisał do jednego z episkopow Ruskich: «nie dałeś mi nic za poświęcenie, gdym cię ręką swoją poświęcał: jeśli mi 12 tysięcy złotych nie poślesz, dostojeństwo stracisz». O, iaki to sprawca trzody Bożey, y przełożonych nad nia! Do czegoż tesknicie za nimi, a co. za pożytek duchowny z nich macie?

Mowicie: «nie chcemy przodkow naszych nabożeństwa odstępować, ani wiary nowev stawić». A kto wam każe abo radzi? Izali was do nowey wiary y nowey ewangeliev wiedziem? Izali co w kościołach waszych odmienić radzim? Nie radzim, y owszem wiarę starych oycow waszych y naszych zmocnić, y od ścioła heretyctwa y blędow nowych Grekow Piotra s., ktoremu was Chrystus poru-РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

rogrodzkim Turcy im odjęli, y inny na obronić chcemy! Izali to nowina jednać się Grekom z świeta stolica Rzymska? Nie nowina: wypowiedzieliśmy jako się przez pułtora tysiaca lat z nimi działo! Starzy ss. Grekowie w tey jedności mieszkali v o niev pisali, jako się wyżev powiedziało. Dawneż to czasy pułtora sta lat, jako się ta jedność wznowiła y tu w Rusi po Isydorze długo trwała.

Rzeczecie: «nie może trwać to zjednoczenie, jako v inne nie trwały». A kto wie darow Bożych hovność y szafowanie? Dali Bog, ta będzie trwała. Bo już Grekowie y patryarchowie Carogrodzcy, czego się, Boże, pożal, poniżeni barzo od Pana Boga, zapalać was v burzyć do odszczepieństwa już nie moga W jednym krolestwie, pod jednym panem z katholiki będąc, łacno się w zgodzie świętey dochowacie. W one czasy, gdy Greccy cesarze y Carogrodzcy patryarchowie państwo mieli, moc mieli, (103) dostatki mieli, łacna im była pycha, y podniesienie, y nieposłuszeństwo. Teraz niebożeta obcięte skrzydła; v barzo wierze, że za tym poniżeniem świeckim, do pokory duchownev przychodza v do upamiętania. Y radziby się zjednoczyli z kościołem ś., by mogli a niewolstwo im Tureckie dopuściło. A wy gdy możecie z łaski Bożey, y takie do tego pomocy macie, czemu łaską Boską y zbawieniem swoim gardzicie?

Znaycie wżdy szczęście swoje y nawiedzenie światłości Bożey, ktorą was oświeca y do łaski swojey wzywa. Nic nie utracicie, wszytko wam cale zostaje. w nauce prawowierney. y w ceremoniach, y obrządkach, y zwyczajach kościoła waszego Greckiego. To wam przybywa, iżeście zbawienia, w jedności ko-Bożego, y w posłuszeństwie **32** 

krom miłości spolney chrześciańskiey, żadne wam, jako apostoł mowi, dobre uczynki, ani posty, ani jałmużny, ani wszytkie cnoty naywieksze nie pomoga: na potepienie z nimi, krom miłości Chrystusowey, povdziecie. Przybywa wam utwierdzenie v wrocenie nauki v wiadomości rzeczy Boskich, ktora jako v jedności v ten macie pożytek, iż kapłaństwo wasze lepiey będzie przy katholikach uczczone.

Ale sie o to panowie wasi świeccy gniewają, y dla tego drudzy tey się iedności sprzeciwiaja, aby popi ich, ktorzy teraz są jako poddani ich v kmiecie, nie byli jako plebani Rzymscy. Nie maja o co sie gniewać. Pokiście kościołowi Bożemu y starszym swoim naywyższym Piotra świętego nastepnikom nieposłuszni; potyście to karanie na sobie odnosili, iż was świeccy rzadzili, gdyście się wy starszym własnym rzadzić nie dali. Lecz teraz Pan Bog zniesie z was to przeklęctwo, navdziecie u nich taka łaske v miłość. jaka my katolicy u dobrych swoich dzieci mamy. Bo Pan Bog za pokora wasza odmieni serca ich, y czcić was będą, jako sługi y kapłany Boże. Choć teraz tak się obruszają, ale gdy wy dobremi v posłusznemi synmi kościoła Bożego, a urzędy swoje świątobliwie odprawować w nauce y trzeźwości będziecie, y serce swoje wam dadzą, a jako mowi apostol (Galat. 4): przyimą was jako anioły Boże, y by było podobno, oczy swoje wyłupiwszy dali by je wam. Bądźmy jedno nabożni, a święci kapłani, niepokalani, świeckich naszych, iż za nas y umrzeć nikow synodu Brzeskiego. będą chcieli. Coż za krzywdę mają, u

czył, pewni, byleście pobożnie żyli. Bo | A gdyśmy dobrzy y przykładni, wszytko u nich mamy co chcemy, y miłują nas jako posłance Boże, v pomocniki zbawienia swego; y dają nam hoynie wszytkie potrzeby, jako dobre dzieci ovcom swoim duchownym.

A nam, katholikom, co z waszego tego zjednoczenia z nami przybywa? Nic a nic! Okrom duchowney pociechy v weu Grekow, tak y u was zginęła. Z tey sela anielskiego, ktorym się z nimi z owiec nalezionych radujemy. Coż my z was korzyścić, co za pożytki świeckie z was mieć chcemy? Zadnych! Nic nam nie przystępuje, jedno wesele z większev chwały Bożey, iż się chrześcianie dzaja; iż się bracia, jednego Oyca niebieskiego dzieci, miłują; iż postrach będzie heretykom v Turkom, ktorzy się o rozerwanie chrześciańskie starają. Znacie uprzeyma v żadnego pożytku nieszukajaca nasze ku sobie miłość, gdv sie o same dobre wasze zbawienne staramy. a nic swego świeckiego nie szukamy, ani po was sie spodziewamy. Dziekuycie pobożnemu y wielkich cnot y miłości ku Bogu, krolowi swemu, y biskupom swiętym, y innym, iż wam do tych wiecznych dobr tak uprzeymie pomagaja, a niechcieycie być niewdzięcznikami grubemi, ktorzy dobrodziejow swoich nie znaja, abo brać od nich tak drogich v zbawiennych skarbow nie chca.

> Przestroga na potwarzy przeciwnikow synodu Brzeskiego.

## ROZDZIAŁ XII.

Przestrzeżcie się, proszę, na uprzevy bez przygany, skruszy Pan Bog serca mość, y postrachy, y potwarzy przeciw-

Mowią, iż «synod swoy w Brześciu nas w kościele Rzymskim świeccy od mieli y odprawili». To sprosne wymyduchownych? Więcey duchowni od nich. sły y niewstyd. Nie synod, na ktorym

997

biskupi zasiadaja, ale seymik swoy, od dem sie ta schadzka w kamienicy Brzekrola j. m. zakazany, z marszałkiem heretykiem mieli. Nie w kościele, jako synody bywaja, ale w domu, w ktorym za starost heretyckich blużnierstwa przeciw Bogu mieszkały y teraz mieszkają. Nie z osobami, do synodu należącemi, ale z heretyki y z wywołańcy, y z postronnemi z innych krolestw zbiegami, y z wyklętymi społki mieli. Ktoż im ten syhod złożył? Nikifor, czyli Balaban, czyli Kopystyński? Nie. Złożył synod metropolit, za krola j. m. dozwoleniem. Do niegoż się skupić, y jego za głowę mieć na svnodzie mieli, ktorzy do synodu należeli, jako to dobrzy v święci episkopi uczynili. Ale || (104) byli na nim dwa władykowie? Byli: nie na synodzie, ale na seymiku heretyckim. Byli: ale się starszego swego y synodu od niego złożonego zaprzeli, y własnego podpisu rak swoich odstąpili. Ci dwa synodu uczynić nie mogli. Bo tego żadne prawo, ani Boże, ani kościelne, ani żaden rozum nie dopuszcza, aby ten synod poczynał y sprawował, ktory go nie składał; aby dwa niżsi więcey ważyli, niżli metropolit z piącią władykow swoich; aby synowie na oyca prawo stawili, a poddani zwierzchnego swego przełożonego sądzić mieli.

«Ale było tam popow wiele y czerncow». By ich było dwa tysiące, do synodow jedney odrobiny prawa nie mają. Samych to biskupow trybuńał, y nikt tam głosu nie ma, jedno ci kościelni senatorowie v sprawcy ludu Bożego. Co wszytkie kanony y prawa kościelne ukazuia.

«Ale tam był od patryarchy Nikifor». Był: ale nie od patryarchy, jedno od Koronnych nieprzyjacioł, ktory Rozwana do Wołoch prowadził, y tam poimany z więzienia Chocimskiego uciekł, y od skiey zwać, ani żadnych aktow synodalskich odprawować nie mogła.

«Dano tam (prawi) klatwe na metropolita y na inne wladyki, na tym kamienicznym z heretykow zebranym zborzyszczu». Podobno dano: ale tak ważyła, jako gdyby kmieć staroste swego, wojewoda biskupa swego wyklinał, abo gdyby biskup patryarche, abo patryarcha papieża do siebie pozywał v wyklinał. O, nierządzie! Bluznienie tam było, nie klatwa! Bo tym mieczem nie świeccy, nie poddani duchowni, ale naywyższa moc kościelna władnie. O tym głupstwie szkoda wiecev mowić! Barziev sie dziwuję, iż się tak bezrozumny kto nayduje, ktory tey klatwie moc y ważność daje.

«Ale Nikifor miał poruczenie od patryarchy, aby je wyklął». Nie miał, ani tego pokazał, ani żadnego prawnego postepku czynić nie śmiał! Bo by pod tytułem patryarchy ta klątwa była. Ale żadney głowy y urzędnika nie ma. Aby dobrze patryarcha władyki wyklął, tedy już starszy nad patryarchą papież rozgrzeszył. Patryarsze gdy papież y Piotra s. stolica moc odeymie, już żadney duchowney władzy nie ma.

«Potępili władyki, y władyctwa im wziąć y zrzucić ich z dostojeństwa ich kazali». Kazali: ale jaki sędzia, takie też roskazanie. Swieccy duchowną, poddani krolewską moc sobie przypisują.

O, niestatku! Bez sądu jako kto tracić ma swoję dostoyność? Izali tam właśni sedziowie ich byli? Byli heretycy, ktorzy nie tylo władykom, ale y wszytkim naszym biskupom radziby biskupstwa wydarli. Ieremias gdy tu był, choć mniemany sedzia, władykow bez dozwolenia k. j. m., jako patrona y podawcę wszytkich władyctw, żadnego z mieysca krola j. m. zaręczony jest. A tak syno- ruszyć nie śmiał. A ci ludzie świeccy,

teczności bezbożna!

wają.—w kącie przed pospolstwem swoje y prawdą jego walczą. rzeczy zaocznie stawią y mocnią, do roznie wiedzą.

ktory na Epheskie concilium tysiąc mni-skiego się kościola obracają. du kogo chciał: y Flawiana. Carogrodz- srogim karaniem zakazuje. kiego patryarchę, z nimi zabił, y inne Puszczają y podmiatają kartelusze o prawdy nie mają.

uporni, niemający mocy żadney, ani! dzie radzi, jako Turcy, gdy się na nie mniemaney, ani malowaney. Smieją się chrześcianie zmawiają. Iako sami zgody w tak wielcie urzędy papieskie y kro- miedzy sobą nigdy nie mają, tak jey kolewskie wdawać!? O. śmiałości y wsze- ściołowi Bożemu nie życzą, ani rzeczypospolitev podać moga. Rosproszy Pan Bog. «Ale się spisują, y wielka ich groma- jako psalm mowi. rady panow y ludzi da, v wiele prostych ludzi do siebie na- niezbożnych. Nie boycie się, ucichna mawiaja v buntuja». Nie bovcie sie! wiatrv, bunty v podpisv ich, gdv (105) Marka to Epheskiego heretyckie sztuki! prawda głowe podniesie, a Pan prawdy Gdy jawną prawdą, y dysputącyą na sy- roskaże. Co nie z Boga, nie potrwa nie nodziech z uczonemi kapłany Bożemi, boycie się. Prześladować nas moga, ale v proroki od Boga posłanemi, v wywo- do fałszu v błędow swoich nie przywiodami z pisma ś. v doktorow nie wygra- da. Sami rychło pogina ci. co z Bogiem

«Prawom się (powiadają) naszym ruchu v tumultu niewiadome prostaki v Ruskim krzywda dzieje, y wolnościom do sedycyi na urzędy, od Boga postano- się uwłoczy, iż władykowie do pokoju wione, lud niewinny przywodząc. Łacno y jedności kościelney przystają». Mają to popom, v burmistrzom Ruskim. v li takie prawa. aby nigdy dobremi nie rzemieśnikom, v niewiastom, v innemu byli, aby do jedności kościelney nie motłochowi udawać: «władykowie zakle- przystępowali, v o zbawienie swoie nie ci, do Laciny przystali, strzeżcie się ich. dbali?! Mają li na to prawo, aby nieani im oddavcie posłuszeństwa). Bo ci zgody miedzy braćia siali, a nigdy do wszyscy barzo dobrze rozumieja, v na chrześciańskiev miłości v jedności wiary tym się znają, co klątwa, kto ją wład- nie przychodzili?! Mam za to, iż nie nie, kto ją daje, v dla ktorych przyczyn mają, bo by to piekielne były djabelskie być może? Nie wiedza ci, jako rożna jest przywileje: bo sam czart poprawić sie moc metropolita od władykow, y włady- nigdy y dobrym być nie może. Gdy kow od popow; nie wiedzą, co synod co Rusi prawa nadano, aby w swym nanie synod, kto prawnie v prawdziwie bożeństwie przeszkody nie mieli; nie wyklęty, a kto nie wyklęty, kto heretyk, zakazano im. aby się z kościolem a kto prawowierny? Tego ci prostacy ś. y chrześcianstwem nie zgadzali, a katholiki z schismatykow nie zostawa-Tak czynili heretycy, y on Dioscorus, li. Izali gdy zostają y do Rzymchow przywiodł, ktoremi concilium y gwalcą: Owi prawa gwalcą, ktorzy do oyce święty rozgromił, y składał z urzę- heretykow idą, bo im tego prawo pod

biskupy pomordował y broił by był da- cudach w Brześciu: «iż się przy mszy ley, by mu byli potym papieżowie odpo- wino w wodę odmieniło, gdy jeden tam ru nie dali. Tak czynią buntownicy, co iezuita w cerkwi & Mikolaja służyły. Potwarzy sie ter nie wstydza. Zaden A heretyki barzo łacniey na katholiki tam jeszcze iezuita, ani kaplan Rzymski snisować. Bo ci tak chrześciańskiej zgo- mszej nie miał: a jeśli sie Grekowi,

ktory w ten czas służył to trafiło, iż w sami nad sobą! Słuchaycie Boga, słukielich miasto wina z omyłki wody na- chaycie prorokow jego, y pasterzow lał,—cuda żadnego nie masz; trafia się swoich, jako pismo mowi, y naywyższego to y u pilnych y nabożnych. To cud, nad trzodą Piotra; za ich rozumem iż ludzie rozumni y chrześciańscy tak idźcie, a wilki y zwadźcie a rosterki sprosne kłamstwo mowią, abo wierzyć siejące znając, pokov v prawdę miłuvcie.

O, miłośnicy Boży! ktorzy sobie zba- z wami będzie. Amen. wienia wiecznego życzycie, zmiłuycie sie

A Bog pokoju y miłości chrześciańskiey

Иечатано съ изданія 1738 года, по экземпляру, принадлежащему Ив. Игн. Малишевскому.

# АПОКРИСИСЪ

Сочинение

# ХРИСТОФОРА ФИЛАЛЕТА

ВЪ ДВУХЪ ТЕКСТАХЪ

ПОЛЬСКОМЪ 1 И ЗАПАДНО-РУССКОМЪ 1597—1599 года.

|| (1 nen.) AΠΟΚΡΙΣΙΣ

ABO ODPOWIEDŹ NA XIĄŻKI O SYNODZIE BRZESKIM, IMIENIEM LUDZI STAROŻYTNEY RELIGIEY GRECKIEY, PRZEZ CHRISTOPHORA PHILALETHA W PORYWCZĄ DANA.

## Xiążka do mijaiących mowi:

Co o świeżych nowinach radzi się pytacie,
Nowinę ze mnie maiąc, czemu mię mijacie?
Nowina Greckiey wiary ludziom—na zadania
Rzymianom odpowiedać: poki zachowania,
Y obrzędy, y wiarę niewzruszoną mieli, [czeli.
Poty na szkrypt wszelki, choć vraźny, milTeraz, że ich tykaią we wszytko winuiąc,
A y pismem, y mocą na starą szturmuiąc

### (1) 2 АПОКРИСИСЪ

КІĄŻКІ () АЛБО ОТПОВЪДЬ <sup>8</sup> НА КНИЖКЫ IMIENIEM О СЪБОРЪ БЕРЕСТЕЙСКОМЪ, ИМЕ-RELIGIEY НЕМЪ ЛЮДЕЙ СТАРОЖИТНОЙ РЕ-ЛЪИ <sup>4</sup> ГРЕЧЕСКОЙ, ЧЕРЕЗЪ ХРИ-СТОФОРА <sup>5</sup> ФИЛЯЛЕТА <sup>6</sup> ВРИХЛЪ ДАНА.

> || (об. 1) Книжка до минаючихъ мовитъ:

> Почто новыхъ вещей въдъти желаете, нову вещъ мене имъя, презираете? [жаще, Отвътъ къ Римляномъ православныхъ содериже егда прежде въру цълу имяще И неуничиженны отецъ преданіа, всъ бяху тогда желающе молчаніа. Нынъ егда повинныхъ въ всъхъ сътворяютъ, писаніемъ 7 же и властію попираютъ

<sup>1</sup> Польскій тексть печатается съ крайне-різдкаго старопечатнаго экземпляра, принад-<sup>д</sup>ежащаго М. О. Конловичу. <sup>2</sup> Въ старопечатномъ экземпляріз пагинація внизу, въ правомъ углу, по тетратямъ, каждая въ четыре четвертки; всёхъ тетратей 56; въ посліздней только двіз четвертки. <sup>3</sup> На поліз пояснено: «[от]візтъ». <sup>4</sup> На поліз: «набоженства». <sup>5</sup> На поліз фора пояснено: «носца». <sup>6</sup> На поліз: «истиннолюбца». <sup>7</sup> На поліз: «своими писмы». Wiare, radzi nie radzi ot się ozywaią

Przez mię, a na potwarzy krotki respons daią. Kupuy, bracie, czytay, sądz, a są li winnymi

Powiedz, do kaiania się naydziesz ie chętnymi. Uznaszli, sprawę daią że słuszna o sobie,

Przychylności, pomocy są pewni po tobie 8.

11 (2 нен.) Iaśniewielmożnemu panu, jego mości panu Ianowi Zamovskiemu z Zamościa, kanclerzowi v hetmanowi wielkiemu Koronnemu, Belskiemu, Derptskiemu, Malborskiemu, Knyžińskiemu, etc. etc. staroście, panu swemu mściwemu, Christoph Philaleth, author, służby swe vniżone w miłościwa łaske zaleca.

Pism choć potrzebnych, iasniewielmożny a milościwy panie, gorącym ogniem ludzkiey przeciwności siła być pożartych, abo na xtałt wosku rostopionych, z doświadczenia wiedząc, mysliłem o tym, iakobym ten swoy szkrypt na swiatło puszczaiąc, od takiego ognia obwarować był miał. Myślącemu siła roznych srzodkow, do tego służyć się zdadzących, na pamięć przychodziło; iednak żaden nie był taki, ktorymbych dostatecznie pismo swe, wedle zdania swego, vbespieczyć się był spodziewał. Tak iakieś, ze wszech miar przeciwne, nam Greckiev religiev ludziom, za niechetnym podobno wyższych planet na nas pozorem, czasy nastąpiły, że y ludzie ku nam chęci a przychilności, bez dania przez nas przyczyny, abo się od nas od- людскіе до насъ ласки и прихилности, wrociły, abo tak, że ich ia (of. 2 нен.)koś baczyć nie możem, vtaiły. О mężu отъ насъ отвернули, албо такъ, же ихъ

Въру, и нехотя по нужди глаговати, мною на клеветы въкратив отвъщати. Купи, читай, разсуждай, брате и тщателю. повинни ли повъждъ, се къ благодателю Превышнему съ показніемъ възвратятся, узриши ли яко неповинни явятся. Желателнаго приклоненіа по тебъ, и любовныя же помощи чають себъ. - Аминь

(2) Ясневелможному пану, его милости пану Янови Замойскому зъ-Замостя, канплерови и гетманови великому Коронному, Бельзскому, Дерптскому, Мальборскому, Кнышинскому и прочая староств, пану своему милостивому, Христофоръ Филялетъ, авторъ 9 службы свое унижоные въ милостивую ласку залецаетъ.

Писмъ хотя потребныхъ, ясневелможный а милостивый пане, горящымъ огнемъ людской противности много быти пожертыхъ 10, албо на кшталть воску ростопленыхъ, зъ досвътченя въдаючи, мыслидемъ о томъ, якобымъ тое свое писмо на свътло пусчаючи, отъ такого огня обваровати быль мёль. Мыслящему много розныхъ сродковъ 11, до того служити мнящыхся, на память приходило; однакъ жаденъ не былъ такій, которымъ быхъ достатечне писмо свое, ведле зданя своего, обезпечитися быль сподвваль. Такъ якіесь, зо всъхъ мъръ противные, намъ Греческой релви 12 людемъ, за неласкавымъ подобно вышшыхъ планетъ на насъ зрвніемъ, часы наступили, же и безъ данья нами причины, албо ся mądrym rzeczono, że gwiazdom panuie. якось бачити ((об. 2) не можемъ, утаи-

<sup>8</sup> Оборотъ 1-го нен. листа оставленъ пустымъ. В На полъ: «творца». В На полъ: «поглощеныхъ. 11 На полъ: «способовъ». 12 На полъ: «набоженства».

szy iey z roznych miar, przyznawaią. Przetoż y ia nie mogę inaczey rozumieć, iedno że w. m., moy m. pan, tych gornych obrotow obrotowi, przykładem druodrazi.

Rzekłeś w. m. raz, że «szkoda z chrześcijanmi nieswornymi w ligę wstępować». Byli ci, co to wydawaniem Thurkowi chrześcijaństwa nazywali. A w. m. co? Wolałes tę przymowkę odnosić, aniż oyczyzne, w niewywikłanych sidłach vmotana, widzieć.

Raz z ust w. m. ta wyszła sentencya, że w wierze nikomu nie trzeba gwałtu czynić. Byli ci, co za tym w. m. oziebłym katholikiem zwali. A w. m. co? Wolałes raczey niegoracym zostać, niżbyś na goraiącą wnętrzney walki płomieniem oyczyzne miał patrzyć.

Zganiłes to w. m. raz, że my, Greckiey religiey ludzie, w nabożeństwie naszym przenagabywani bywamy. Byli v są ci, ktorzy to zawadzaniem w rozprze-(3 Heh.)strzeniu Rzymskiego kościoła zwali.

Azaż się w. m. tym od raz wyrzezwyczay gorących prałatow Rzymskich,

W. m. memu msciwemu panu, że nie- ли. О мужу мудромъ речено, же звъзladaiaką mądrość wszyscy, doświadczyw- дамъ пануетъ. В. м. моему милостивому пану, же неледаякую мудрость всв, досведчивши ей зъ розныхъ меръ. признавають. Претожь и я не могу иначей розумъти, одно же в. м., мой gich, nie podlegasz; ale raz iednę о милостивый цанъ, тыхъ горнихъ оброrzeczach sentencya vważnie przyjawszy, товъ обротови, прикладомъ другыхъ. przy niey tak stoisz, że łapanie fawo- не подлегаешъ; але разъ одну о реrow, abo iakiego wyższego szczęścia (bo чахъ сентенцію 1 уважне принявши, go iuż y tak dosyć), od niey w. m. nie при ней такъ стоишъ, же лапанье фаворовъ <sup>2</sup>, албо якого вышшого счастя (бо его вже и такъ досыть), отъ нее в. м. не отразить.

Рекъ в. м. разъ, же «шкода съ христіаны незгодными въ згоду вступовати». Были тыи, што тое выдаваньемъ Туркови христіанства называли. А в. м. што? Воляль тую примовку односити, анижли отчизну, въ невывикляныхъ сидлахъ умотаную, видети.

Разъ зъ устъ в. м. тая вышла сентенціа, же въ въръ никому не треба кгвалту чинити. Были тые, што затымъ озяблымъ каноликомъ звали. А в. м. што? Волялесь льиви негорячимъ зостати. нижбысь на горящую внутрьной валкы 3 пломенемъ отчизну мълъ глядвти.

Зганилъ то в. м. разъ, же мы, Грецкого набоженства люди, въ набоженствъ нашимъ преслъдовани бываемъ. Выли и суть тые, которые то препоною розширенья Римского костела звали.

||(3) Азали в. м. тымъ отъ разъ выczonego zdania swego dasz vwieść? Azaż реченого зданья своего даси увести? łapaniem sobie chęci ich m. teraz nad Аза лапанемъ собъ ласвъ ихъ милости теперь надъ звычай теплейшихъ преabo wasni (iako rzeczy wielkim a siła латовъ Римскихъ, албо васни 4, яко moc chcacym w rzeczy pospolitey lu- речи шкодливой великимъ а сила моdziom szkodliwey) strzeżenie się, miało чи хотячимъ въ речи посполитой лю-

¹ На полѣ: «зданье». ² На полѣ: «прихилностій». ³ На полѣ: «войны». ⁴ На полѣ: ·гнѣву · .

by, iako niektorzy vdaią, rozumienie w. демъ, стереженье, мъло бы, яко нъкоm. odmienić, abo przynamniey do pokrywania iego przyczyna być? Nie 'tusze! Ci to niech czynią, ci niech nam mowia, żebyśmy dosyć na tym mieli, iż nam nie zawadzaią, choć nie pomagaią, ktorzy, sie oboietnym szcześcia piastowaniem dopiero z dolnev niskości na magoreczkę wyniozszy, a namniey wyniesienia swego nie vgruntowawszy, y od maluczkich niechęci ludzkich wiaobalenia boią. W. m. memu m. panu-insza: ktorego potężność, mocne fundamenta maiac, nie boisie nikogo, ale v swoim v postronnym straszna słusznie być musi, y ktora, ile baczyć moge, ludzi na nie się glądaiących od rostyrku domowego, na ktory się dawno zanosi, sama snadž hamuie.

Wiem, kogo chwalę, komu to przywłaszczam? Temu, ktorego nie boie się, abych przechwalić miał, y po ktorym nieodmienną zawsze y sobie y inszym ludziom Greckiev religiev (z | (of. 3 Hel.) przeciwnych niepewnych nowin szydząc) w szczyceniu od wszelkiego gwałtu przychilność obiecuie. wiedząc y to, że przodkowie w. m. niekiedy Greckiey religiey byli. W ktorą nadzieię, też pod zasłoną zacnego imienia w. m. mego m. pana, iako za niejaką tarczą, miedzy ludzi, zdało mi się puścić te xiążeczki, ktore w. m., moy m. pan, z łaską przyiąwszy, gdy przeczytać raczysz (o co proszę), pewienem, że tym się nam, choć w wierze od nas rozny będąc, ieszcze przychylnieyszym y do leczenia vrazow naszych tym chętnieyszym y potężnieyszym stawić raczysz. Co day, Panie Boże! Zalecam się zatym powtore z służbami

<sup>5</sup> На полѣ: «язвъ». РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА. торые удають, розумёнье в. м. отмёнити, албо принамнъй до покрыванья его причиною быти? Не туше! Тые то нехай чинять, тые нехай намъ мовять, жебысмо на томъ досыть мёли, ижъ намъ не заважають, хотя не помагають, которые, ся оборучнымъ щастя пъстованьемъ теперъ зъ долней низкости на малую горку вынесши, ани троха вынесенья своего не укгрунтовавши, и отъ маленкихъ неласкъ людскыхъ вътровъ обваленья боятся. В. м. моему милостивому пану-инпа: которого потужность, моцным фундамента маючи, не боится того, але и своимъ и постороннымъ страшна быти муситъ, и которая, иле бачити могу, людій на ней оглядаючихся отъ ростырку домового, на который ся давно заносить, сама подобно гамуеть.

Въдаю, кого хвалю, кому то привлащаю? Тому, воторого не боюся, абыхъ перехвалити мълъ, и по которомъ неотмънную всегда и собъ и иншимъ людемъ Грецкого набоженства (съ противныхъ непевныхъ новинъ смъючися) (об. 3) въ щиченю отъ всявого кгвалту прихилность объщую, въдаючи и то, же предкове в. м. нъколи Греческой релви были. Въ которую надвю, тежъ подъ заслоною зацного имени в. м. моего милостивого пана, яко за нѣякимъ щитомъ межи люде, здаломися пустити тую книжечку, которую в. м., мой милостивый панъ, зъ ласкою принявши, егда прочитати рачишъ (о што прошу), певенъ естемъ, же тымъ ся намъ, хотя въ въръ отъ насъ розный будучи, еще прихилнъйшимъ и до лъченья уразовъ 5 нашыхъ тымъ хутнёйшимъ и потужнъйшимъ ставити рачишъ. Што дай, Пане Боже! Залецаюся затымъ повторе зъ службами своими въ ласку в. м. своего милостивого пана. Зъ Вилня,

W. m. memu msciwemu panu, że nieladaiaka mądrość wszyscy, doświadczywszy iey z roznych miar, przyznawaia. Przetoż y ia nie mogę inaczey rozumieć, iedno że w. m., mov m. pan, tych gornych obrotow obrotowi, przykładem drugich, nie podlegasz; ale raz iedne o rzeczach sentencyą vważnie przyjawszy, przy niey tak stoisz, że łapanie faworow, abo iakiego wyższego szczęścia (bo go iuż y tak dosyć), od niev w. m. nie odrazi.

Rzekłeś w. m. raz, że «szkoda z chrześcijańmi nieswornymi w ligę wstępować». Byli ci, co to wydawaniem Thurkowi chrześcijaństwa nazywali. A w. m. co? Wolałes tę przymowkę odnosić, aniż oyczyznę, w niewywikłanych sidłach vmotana, widzieć.

Raz z ust w. m. ta wyszła sentencya, że w wierze nikomu nie trzeba gwałtu czynić. Byli ci, co za tym w. m. oziebłym katholikiem zwali. A w. m. co? Wolałes raczey niegorącym zostać, niżbyś na gorającą wnetrzney walki płomieniem oyczyzne miał patrzyć.

Zganiłes to w. m. raz, że my, Greckiev religiev ludzie, w nabożeństwie naszym przenagabywani bywamy. Byli y są ci, ktorzy to zawadzaniem w rozprze-(3 Heh.)strzeniu Rzymskiego kościoła zwali.

Azaż się w. m. tym od raz wyrzeczonego zdania swego dasz vwieść? Azaż łapaniem sobie checi ich m. teraz nad zwyczay gorących prałatow Rzymskich, moc cheacym w rzeczy pospolitey lu- речи шкодливой великимъ а сила мо-

ли. О мужу мудромъ речено, же звъздамъ пануетъ. В. м. моему милостивому пану, же неледаякую мудрость всв, досведчивши ей зъ розныхъ меръ... признавають. Претожъ и я не могу иначей розумъти, одно же в. м., мой милостивый панъ, тыхъ горнихъ обротовъ обротови, прикладомъ другыхъ, не подлегаешъ; але разъ одну о речахъ сентенцію 1 уважне принявши, при вей такъ стоишъ, же лапанье фаворовъ 2, албо якого вышшого счастя (бо его вже и такъ досыть), отъ нее в. м. не отразить.

Рекъ в. м. разъ, же «шкода съ христіаны незгодными въ згоду вступовати». Были тыи, што тое выдаваньемъ Туркови христіанства называли. А в. м. што? Волялъ тую примовку односити, анижли отчизну, въ невывикляныхъ сидлахъ умотаную, видети.

Разъ зъ устъ в. м. тая вышла сентенціа, же въ въръ никому не треба кгвалту чинити. Были тые, што затымъ озяблымъ каооликомъ звали. А в. м. што? Волялесь лфифй негорянижбысь чимъ зостати. на горящую внутрьной валкы 3 пломенемъ отчизну мълъ глядъти.

Зганилъ то в. м. разъ, же мы, Грецкого набоженства люди, въ набоженствъ нашимъ преслъдовани бываемъ. Были и суть тые, которые то препоною розширенья Римского костела звали.

**(3)** Азали в. м. тымъ отъ разъ выреченого зданья своего даси увести? Аза лапанемъ собъ ласкъ ихъ милости теперь наль звычай теплёйшихъ преabo wasni (iako rzeczy wielkim a siła латовъ Римскихъ, албо васни 4, яко dziom szkodliwey) strzeżenie się, miało чи котячимъ въ речи посполитой лю-

¹ На полъ: «зданье». ³ На цолъ: «прихилностій». ³ На полъ: «войны». ⁴ На полъ: «ГНЪВУ».

by, iako niektorzy vdaią, rozumienie w. | m. odmienić, abo przynamniey do pokrywania iego przyczyną być? Nie 'tusze! Ci to niech czynia, ci niech nam mowia, żebyśmy dosyć na tym mieli, iż nam nie zawadzaia, choć nie pomagaia, ktorzy, się obojętnym szczęścia piastowaniem dopiero z dolnev niskości na magoreczkę wyniozszy, a namniey wyniesienia swego nie vgruntowawszy, y od maluczkich niecheci ludzkich wiaobalenia boią. W. m. memu m. panu-insza: ktorego potężność, mocne fundamenta maiąc, nie boisię nikogo, ale v swoim v postronnym straszna słusznie być musi, y ktora, ile baczyć moge, ludzi na nie się gladaiacych od rostyrku domowego, na ktory sie dawno zanosi, sama snadž hamuie.

Wiem, kogo chwale, komu to przy-Temu, ktorego nie boie właszczam? się, abych przechwalić miał, v po ktorym nieodmienną zawsze y sobie y inszym ludziom Greckiev (of. 3 Heh.) przeciwnych niepewnych nowin szydząc) w szczyceniu od wszel- | (об. 3) въ щиченю отъ всякого кгвалprzychilność kiego gwałtu wiedząc y to, że przodkowie w. m. niekiedy Greckiey religiey byli. W ktora nadzieje, też pod zasłoną zacnego imienia w. m. mego m. pana, iako za niejaką tarczą, miedzy ludzi, zdało mi się puścić te xiążeczki, ktore w. m., moy m. pan, z łaską przyiąwszy, gdy милостивый панъ, зъ ласкою принявши, przeczytać raczysz (o co prosze), pewienem, że tym się nam, choć w wierze od nas rozny będac, ieszcze przychylnieyszym y do leczenia vrazow na-прихиливищимъ и до лвченья уразовъ 5 szych tym chętnieyszym y potężnieyszym нашыхъ тымъ хутнъйшимъ и потужstawić raczysz. Co day, Panie Boże! Zalecam się zatym powtore z służbami

демъ, стереженье, мъло бы, яко нъкоторые удають, розумёнье в. м. отмёнити, албо принамнъй до поврыванья его причиною быти? Не туше! Тые то нехай чинять, тые нехай намь мовять, жебысмо на томъ досыть мёли, ижъ намъ не заважають, хотя не помагають, которые, ся оборучнымъ щастя пъстованьемъ теперъ зъ долней низкости на малую горку вынесши, ани троха вынесенья своего не укгрунтовавши, и отъ маленкихъ неласкъ людскыхъ вътровъ обваленья боятся. В. м. моему милостивому пану-инша: которого потужность, моцным фундамента маючи, не боится того, але и своимъ и постороннымъ страшна быти муситъ, и которая, иле бачити могу, людій на ней оглядаючихся отъ ростырку домового, на который ся давно заносить, сама подобно гамуетъ.

Въдаю, кого хвалю, кому то привлашаю? Тому, которого не боюся, абыхъ перехвалити м'влъ, и по которомъ неотмънную всегда и собъ и иншимъ religiey (z людемъ Грецкого набоженства (съ противныхъ непевныхъ новинъ смѣючися) obiecuię, ту прихилность объцую, въдаючи и то, же предкове в. м. неколи Греческой рельи были. Въ которую надъю, тежъ полъ заслоною зацного имени в. м. моего милостивого пана, яко за нъявимъ шитомъ межи люде, здаломися пустити тую книжечку, которую в. м., мой егда прочитати рачишъ (о што прошу), певенъ естемъ, же тымъ ся намъ, хотя въ въръ отъ насъ розний будучи, еще нъйшимъ ставити рачишъ. Щто дай, Пане Воже! Залецаюся затымъ повторе зъ службами своими въ ласку в. м. своего милостивого пана. Зъ Вилня,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полѣ: «язвъ». РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

W. m. memu mściwemu panu, że nie- ли. О мужу мудромъ речено, же звъзladaiaką mądrość wszyscy, doświadczywszy iey z roznych miar, przyznawaią. Przetoż y ia nie mogę inaczey rozumieć, iedno że w. m., moy m. pan, tych gornych obrotow obrotowi, przykładem drugich, nie podlegasz; ale raz iednę o rzeczach sentencyą vważnie przyjawszy, przy niey tak stoisz, że łapanie faworow, abo iakiego wyższego szcześcia (bo go iuż y tak dosyć), od niev w. m. nie odrazi.

Rzekłeś 'w. m. raz, że «szkoda z chrześcijańmi nieswornymi w lige wstepować». Byli ci, co to wydawaniem Thurkowi chrześcijaństwa nazywali. A w. m. co? Wolałes te przymowke odnosić, aniż oyczyznę, w niewywikłanych sidłach vmotaną, widzieć.

Raz z ust w. m. ta wyszła sentencya, że w wierze nikomu nie trzeba gwałtu czynić. Byli ci, co za tym w. m. oziębłym katholikiem zwali. A w. m. co? Wolałes raczey niegoracym zostać, niżbys na goraiącą wnetrzney walki płomieniem oyczyzne miał patrzyć.

Zganiłes to w. m. raz, że my. Greckiev religiev ludzie, w nabożeństwie naszym przenagabywani bywamy. Byli y są ci, ktorzy to zawadzaniem w rozprze-(3 Heh.)strzeniu Rzymskiego kościoła zwali.

Azaż się w. m. tym od raz wyrzeczonego zdania swego dasz vwieść? Azaż реченого зданья своего даси увести? łapaniem sobie checi ich m. teraz nad Аза лапанемъ собъ ласкъ ихъ милости zwyczay gorących prałatow Rzymskich, abo wasni (iako rzeczy wielkim a siła латовъ Римскыхъ, албо васни 4, яко moc chcącym w rzeczy pospolitey lu- речи шкодливой великимъ а сила моdziom szkodliwey) strzeżenie się, miało чи хотячимъ въ речи посполитой лю-

дамъ пануетъ. В. м. моему милостивому пану, же неледаякую мудрость всв, досввдчивши ей зъ розныхъ мвръ,. признавають. Претожь и я не могу иначей розумъти, одно же в. м., мой милостивый панъ, тыхъ горнихъ обротовъ обротови, прикладомъ другыхъ. не подлегаешъ; але разъ одну о речахъ сентенцію 1 уважне принявши. при вей такъ стоишъ, же лапанье фаворовъ <sup>2</sup>, албо якого вышшого счастя (бо его вже и такъ досыть), отъ нее в. м. не отразить.

Рекъ в. м. разъ, же «шкода съ христіаны незгодными въ згоду вступовати». Были тыи, што тое выдаваньемъ Туркови христіанства называли. А в. м. што? Волялъ тую примовку односити, анижли отчизну, въ невывикляныхъ сидлахъ умотаную, видети.

Разъ зъ устъ в. м. тая вишла сентенціа, же въ въръ никому не треба кгвалту чинити. Были тые, што затымъ озяблымъ каооликомъ звали. А в. м. што? Волялесь лфифй негорязостати, нижбысь на щую внутрьной валкы 3 пломенемъ отчизну мълъ глядъти.

Зганилъ то в. м. разъ, же мы, Грецкого набоженства люди, въ набоженствъ нашимъ преслъдовани бываемъ. Были и суть тые, которые то препоною розширенья Римского костела звали.

**(3)** Азали в. м. тымъ отъ разъ вытеперъ надъ звычай теплейшихъ пре-

¹ На полѣ: «зданье». ³ На полѣ: «прихилностій». ³ На полѣ: «войны». ⁴ На полѣ: ·гнѣву».

by, iako niektorzy vdaią, rozumienie w. ] m. odmienić, abo przynamniey do pokrywania iego przyczyna być? Nie 'tusze! Ci to niech czynia, ci niech nam mowią, żebyśmy dosyć na tym mieli, iż nam nie zawadzaią, choć nie pomagaią, ktorzy, sie oboietnym szcześcia piastowaniem dopiero z dolnev niskości na magoreczkę wyniozszy, a namniey wyniesienia swego nie vgruntowawszy, y od maluczkich niechęci ludzkich wiaobalenia boia. W. m. memu m. panu-insza: ktorego potężność, mocne fundamenta maiac, nie boisie nikogo, ale v swoim v postronnym straszna słusznie być musi, y ktora, ile baczyć moge, ludzi na nie się gladaiacych od rostyrku domowego, na ktory się dawno zanosi, sama snadž hamuje,

Wiem, kogo chwalę, komu to przy-Temu, ktorego nie boie właszczam? się, abych przechwalić miał, y po ktorym nieodmienną zawsze y sobie y inszym ludziom Greckiev religiev (z | (of. 3 Heh.) przeciwnych niepewnych nowin szydzac) w szczyceniu od wszelkiego gwałtu przychilność obiecuie. wiedząc y to, że przodkowie w. m. niekiedy Greckiey religiey byli. W ktorą nadzieję, też pod zasłoną zacnego imienia w. m. mego m. pana, iako za nieiaką tarczą, miedzy ludzi, zdało mi się puścić te xiążeczki, ktore w. m., moy m. pan, z łaską przyjąwszy, gdy przeczytać raczysz (o co proszę), pewienem, że tym się nam, choć w wierze od nas rozny będąc, ieszcze przychylnieyszym y do leczenia vrazow naszych tym chętnieyszym y potężnieyszym stawić raczysz. Co day, Panie Boże! Zalecam się zatym powtore z służbami

<sup>5</sup> На полѣ: «язвъ».

РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА.

демъ, стереженье, мѣло бы, яко нѣкоторые удають, розумёнье в. м. отивнити, албо принамнъй до покрыванья его причиною быти? Не туше! Тые то нехай чинять, тые нехай намъ мовять, жебысмо на томъ досыть мёли, ижъ намъ не заважають, хотя не помагають, которые, ся оборучнымъ щастя пъстованьемъ теперъ зъ долней низкости на малую горку вынесши, ани троха вынесенья своего не укгрунтовавнии, и отъ маленкихъ неласкъ людскыхъ вътровъ обваленья боятся. В. м. моему милостивому пану-инша: которого потужность, моцныи фундамента маючи, не боится того, але и своимъ и постороннымъ страшна быти муситъ, и которая, иле бачити могу, людій на ней оглядаючихся отъ ростырку домового, на который ся давно заносить, сама подобно гамуетъ.

Вѣдаю, кого хвалю, кому то привлащаю? Тому, которого не боюся, абыхъ перехвалити мѣлъ, и по которомъ неотмънную всегда и собъ и иншимъ людемъ Грецкого набоженства (съ противныхъ непевныхъ новинъ смѣючися) (об. 3) въ щиченю отъ всякого кгвалту прихилность объцую, въдаючи и то, же предвове в. м. нъколи Греческой релви были. Въ которую надъю, тежъ подъ заслоною зацного имени в. м. моего милостивого пана, яко за нъякимъ щитомъ межи люде, здаломися пустити тую книжечку, которую в. м., мой милостивый панъ, зъ ласкою принявши, егда прочитати рачишъ (о што прошу), певенъ естемъ, же тымъ ся намъ, хотя въ въръ отъ насъ розный будучи, еще од и симента и до лъченья уразовъ <sup>5</sup> нашыхъ тымъ хутнёйшимъ и потужнъйшимъ ставити рачишъ. Што дай, **Пане Боже!** Залецаюся затымъ повторе зъ службами своими въ ласку в. м. своего милостивого пана. Зъ Вилня,

swymi w łaskę w. m. swego m. pana. остатнего дня мъсяца октобря, по стаostatniego dnia oktobra, wedle starego kalendarza, roku 1597.

рожитному, року 1597.

(4 HeH.) PRZEDMOWA DO CZYTELNI-KA, Z STRONY PORZĄDKU A SPOSOBU, W DAWANIU TEY ODPOWIEDZI ZACHO-WANEGO.

Pod sevmem blisko przeszłym, xiażke drukowana z tym tytułem «Synod Brzeski» puścił ktoś miedzy ludzie. Ktosiem go zowe, bo imienia swego zataił, aby co się podoba tym rychley zeszło się mu pisac. W iedney części tych xiążek w rzeczy sposob odprawowania się, w drugiey rzkomo obronę tego synodu zawarł, synodem y synodowymi dzieiami nazywaiąc iakąs vnią, przez metropolita Kijowskiego, y przez Włodzimirskiego, Łuckiego, Połockiego, Pińskiego, Chełmskiego władyki, z kościołem Rzymskim w Brześciu czynioną. Ktorey vniey list, tamże snadź spisany, przypisał, y co ią za traktaty z rozroznionymi od metropolita Greckiey religiey ludźmi poprzedziły, przypomniał. W wypisowaniu tych traktatow y tey vniey, a osobliwie w obronie iey siła rzeczy wnosi, ktore starożytney religiey Greckiey człowieka vrażać muszą y ktore od świadomego ztrudna przyznane być mogą.

Dla zabieżenia omylnemu rozumieniu y vniesieniu, a tym więcey v przyszłych и у нынъшнего, а тымъ болше у пришwiekow (ktore bez affektow o rzeczach, лыхъ въковъ (которые безъ афектовъ з || (об. 4 нен.) a osobliwie у о przyczy- о речахъ, ||(об. 4) а особливе и о приnie złego w rzeczyposp., gdzie by do чинъ злого въ речи посполитой, гдъ бы

(4) Предмова до чителника, зъ стороны порядку а спосову, ДАВАНЬЮ ТОЙ ОТПОВЪДИ HOPO.

- Подъ сеймомъ близко пришлымъ. книжку другованую съ тымъ титуломъ «Соборъ Берестейскій» пустилъ хтось межи люди. Хтосемъ его зову, бо именя своего затаиль, абы што ся подобаеть тымъ рихлёй зышлося ему писати. Въ едной части тыхъ книжокъ въ речи способъ отправованяся, въ другой рекома оборону того сенолу заперъ. сенодомъ и сенодовыми дѣями называючи явуюсь унѣю 1, черезъ митрополита Киевского, и черезъ Володимерского, Луцкого, Полоцкого, Холмского владыки, съ костеломъ Римскимъ въ Берестю чиненую. Которой унви листь, тамъ же снать списаный, приписаль, и што ее за трактаты 2 зъ розрознеными одъ митрополита Греческой релви людми попередили, припоменулъ. Въ выписованю тыхъ трактатовъ и тоей унби. а особливе въ оборонъ ей сила речій вносить, которыи старожитной релви Греческой чоловька уражати мусять и которыи отъ сведомого струдна признаны быти могутъ.

Для забъженья омылному розумьнью

¹ На полъ: «вгоду». ² На полъ: «постановене». ³ На полъ: «порушеня».

niego przyszło, sadzić, da Pan Bog, beda), tudzież też dla zatkania vst przeciwnikom, z milczenia na potwarzy okazya do triumfu przed zwyciestwem bioracych, v dla przestrogi a lekarstwa swoim,—odpowiedź na to potrzebna się być ludziom starożytney religiev Greckiev zdała. Ktorać się ato, czytelniku łaskawy, w tych xiażkach podaie.

Cel, do ktorego w tey odpowiedzi zmierzamy, ten iest: okazanie niewinności naszev a wykroczenia strony przeciwney, ktora się płocho, nierozmyslnie, bez przyczyny, mimo wiadomość wszytkiev braciev, do oddania posłuszeństwa oycu papieżowi Rzymskiemu pokwapiła; ktora ten pisarz pomienionych o synodzie xiążek obmawia, na nas wine zwalajac, nam starożytnev religiev Greckiev ludziom vpor, niebaczenie, grzech przeciwko Bogu, nieposluszeństwo przeciw pomazańcowi iego, sianie miedzy bracią rostyrkow, zgody y miłości gardzenie, prawdy y drog zbawiennych zaniedbanie, synodow rozrywanie, nierząd, ślepotę, niestatek, głupstwo, blużnienie, smiałość v wszeteczność bezbożną, a zgoła wszytko, co do przyniosła. iadowita slinka vst przypisuiąc. Ta vszczypliwość iego zarobiła pewnie || (5 нен.) na nievszanowany a wzaiem vszczypliwy respons. Ale vważaiąc przystoyność naszę, nie odpowiedamy głupiemu wedle głupstwa iego. na wszeteczność wszeteczności, ktorey y vrodzenia, y zachowania, y vsta nasze nie przywykły, nie zażywamy, skardze skargi nie opponuiemy, owszem skromność nasza aby była wszytkim ludziom iawna przestrzegając, nie tylko nie odda-

до него пришло, судити, дасть Богъ, будуть), туть же тыжь для затканья усть противникомъ, которыи для молчанья на потвари оказію 4 до триумфу 5 берутъ, и для перестороги а лъкарства своимъ, — отповъдь на то потребная быти людемъ старожитной релви Греческой здалася. Которая тобъ чительнику ласкавый, въ тыхъ книжкахъ подается.

Цёль, до которого въ той отповёди мъримо, тотъ естъ: оказанье невинности нашей а выкроченья стороны противной, которая ся плохо, нерозинслне, безъ причины, мимо въдомость всей братін, до отданья послушенства отпу панъжови Римскому покванила; которую тотъ писаръ помененыхъ о сенолъ книжокъ обмовяетъ, на насъ вину валячи. намъ старожитной релён Греческой людемъ упоръ, небаченье, гръхъ противъ Богу, непослушенство противъ помазанцеви его, съянье межи братьею ростырковъ, згоды и милости згорженье, правды и дорогъ збавеныхъ занедбанье, сенодовъ розрыванье, непорядокъ, слъпоту, нестатокъ, глупство, блюзненье, смълость и вшетечность безбожную, а згола все, што ядовитая слинка до усть принесла, приписуючи. Тая ущипливость его заробила певне на неушанованый а взаемъ ущипливый отвътъ. Але уважаючи ||(5) пристойность нашу, не отповъдаемо дурному ведле глупства его. на вшетечность вшетечности. которой и уроженя, и захованя, и уста наши не привыкли, не заживаемъ, жалобою жалобъ не застановяемся, овшемъ скромность нашя абы была всёмъ людемъ явна перестерегаючи, не толко не отдаваемо злого за злое, ани влоwamy złego za złe, ani złorzeczymy za речимъ за влоречене, але тежъ зъ от-

<sup>4</sup> На полъ: «поводъ». В На полъ: «ликованя».

złorzeczenie, ale też z odniesienia tych несенья тыхъ фалшивыхъ примовокъ fałszywych przymowek, vpewnienie o spoleczności cerkwie, ś. krzyżowi zawsze podległey, a tak wiary naszey tym wietsze potwierdzenie y pociechę nieladaiaka bierzemy.

Z tev skromności naszey y to pochodzi, że tego, co te o synodzie xiążki pisał, żadnych mu vrazliwych tytulow nie daiąc tylko synodowym dzieiopisem, z tey miary, że synodu Brzedzieie pisać się podiał, a drugdzie y prostym dzieiopisem w tey odpowiedzi naszey nazywamy.

W porzadku tey odpowiedzi, stosowalichmy się, iako nabarziey być mogło, do porządku, ktorego ten dziejopis (że go iuż tak zwać poczniemy) w pisaniu swoim zażył. Wszakże, iż niektore rzeczy y kilka kroć na roznych mieyscach powtarza, a nam na iedne rzecz П (об. 5 нен.) kilka kroć odpowiedać nie k rzeczy się zdało,-przetoż wszytkie te co-przednieysze propozycye, ktore on twierdzi, a ktorych my przymy, iako by zreiestrowawszy, ieśliż sa prawdziwe, abo nie, w osobnych rozdzialech. na *x*tałt questiy rozłożonych, podpory iego vważając, y swoie przeciw temu przytaczaiąc, badamy się: aby zatym każdy, kto iedno tych naszych kontrowersiy swiadom, tym snadniey o nich rozsądek czynić, y w watpliwości, ieśliby iaką miał, resolwować się mogł. W czym dla snadnieyszego poiecia, na cztery części ten respons nasz rozdzielić się nam zdało.

W pierwszey, miasto tego, aby się

упевнене о сполечности церкви святое, кресту всегда подлеглой, и такъ въры нашей тымъ большее потверженье и потъху неледаяную беремо.

Съ той скромности нашей и то походить, же того, што тые о синолъ книжки писалъ, жадныхъ ему уразливыхъ титуловъ не даючи, толко синодовымъ дженисцемъ, съ той мжры, же синоду Берестейского двя писати полнялся, а индё и простымъ деписцемъ въ той отповъди нашой называемъ.

Въ порядку той отповъди, стосовалиесмыся, яко найлёпёй могло быти, до порядку, которого тоть двепись (же его вже такъзвати почнемо) въ писанью своемъ зажилъ. Однакъ же, ижъ нъкоторые речи и килка кроть на розныхъ мъстцахъ повторяетъ, а намъ на одну речъ килка кроть отповедати не слушне ся здало, --- для тогожъ всё тые штопереднѣйшіе пропозиціе 1, которые онъ твердить, которыхъ мы не признаваемъ, явобы зрейстровавши, || (об. 5) если суть правдиви, албо нътъ, у особныхъ роздълъхъ, на кшталтъ квестій з розложеныхъ, подпоры его уважаючи, и свои противъ тому приточаючи, спираемося: абы затымъ хто одно тыхъ нашихъ споровъ свёдомъ, тымъ снаднёй о нихъ розсудовъ чинити, и въ вонтпливости, еслибы якую мёль, розвязатися могь. Въ чомъ для снаднъйшого понятя, на чтыри части тоть отвёть нашь роздёлити намъ ся здало.

Въ первшей, вивсто того, абыся быbyło miało na dzieiopisową powieść, z ло мъло на дъеписцеву повъсть, зъ стоstrony spraw w Brześciu odprawowa- роны справъ въ Берестю отправованыхъ, nych, z niesmacznym podobno roztrzą- зъ несмачнымъ подобно ростресанемъ saniem iey, odpowiedać, to się cale ей, отповъдати, то ся цълый вписалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «превладане». <sup>2</sup> На полъ: «вопросовъ».

wpisał szkrypt na synodzie Brzeskim, шкриптъ 3, на синодъ Берестейскомъ, od duchownych y świetskich starożytnev Greckiev religiev, od metropolita v iego towarzystwa rozroznionych osob, o ich tam postępku w Brześciu spisany, v zaswieża do akt trybunalskich wielkiego xiestwa Litewskiego oddany. ktorym że siła się rzeczy, zwłaszcza tam, gdzie iest rzecz o metropolicinym wykroczeniu, wspomniało, ktorych wszyscy swiadomi, - przetoż, | (6 HeH.) dla obiasnienia v potwierdzenia tego szkryptu, zaraz się niektore pisma, liposelstwa etc., stv. prawa. tvm szkrypcie wspomnione, przypisały. Z ktorych się czytelnik o siłu rzeczach, ku wiedzeniu pod tym czasem mieszanin dla wiary w rzeczy posp. potrzebnych, informować może.

W drugiey części iest rzecz o okolicznościach postepku roz[roz]nionych od metropolita religiey Greckiey osob na synodzie Brzeskim, ktorym dzieioprzyganił; y vważa się, to słuszne, abo nie, przygany.

W trzeciey części traktuie się o monarchiev abo iedynowładztwie kościelnym oyca papieża Rzymskiego: ieśliż, iako twierdzi dzieiopis, w ewanieliey, w doktorzech świętych, y w historyach koscielnych vfundowane iest?

W czwartey a ostatniey części dzieiopisowe do ludzi religiey Greckiey vpominania (w ktorych nam z roznych miar patryarchia Carogrodzka hydzi, a zwierzchność papieża y społeczność kościoła Rzymskiego zaleca) vważane bywaia: ieśli sa takie, dla ktorych by słusznie posłuszeństwo patryarchow Orientalnych wypowiedzieć, a papieżowi oddać się miało?

отъ духовныхъ и свётскыхъ старожитной Греческой релён, отъ митрополита и его товаришства розрозненыхъ особъ, о ихъ тамъ поступку въ Берестю списаный, и засвъжа до книгъ трибунальскихъ ведикого князства Литовского отданый. Въ которомъ же много речій, звлаща тамъ, гдф есть речъ о митрополитовомъ выкроченю, въспомянуло, которыхъ не всь свыломы. — протожъ. для объясненья и потверженья того шкрипту, заразъ ся некоторыи писма, листы, права, поселства и прочая, въ томъ шкриптъ въспомяненые, приписали. Съ которыхъ ся чителникъ о многихъ речахъ, ку въданью подъ тымъ часомъ мѣщанинъ 4 для вѣры въ речи посполитой | (6) потребныхъ, вывъдатися можеть.

Въ другой части естъ речъ о поступку розрозненыхъ отъ митрополита релъи Греческой особъ на синодъ Берестейскомъ околичностяхъ, которымъ лвенисень приганиль; и уважается, если то слушный, албо нътъ, приганы.

Въ третей части трактуется 5 о единовладствъ костелнымъ отца папъжа Римского: еслижъ, яко твердитъ двеписець, въ евангеліи, въ отцехъ святыхъ и въ исторіяхъ костелныхъ уфундовано есть?

Въ четвертой а остатней части дъеписовы до людій релви Греческой упожинаня (въ которыхъ намъ зъ розныхъ мфръ патріарха Царигородского ганить, а зверхность папъжа и сполечность костела Римского залецаеть) уважаны бывають: если суть таковы, для которыхъ бы слушне послушенство патріархомъ Восточнымъ выпов'єдати, а папфжови отдатися мфло?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полѣ «писмо». <sup>4</sup> На полѣ: «замѣшокъ». <sup>5</sup> На полѣ: «становится».

(of. 6 Heh.) We wszytkim tym takim responsie, mievsca wszytkie lubo z pisma świętego, lubo z doktorow świetych, lubo z historiy kościelnych przytaczane, Łacińskim iezykiem na kraiach terminować sie zdało, - dla tego, że z Łacinnikiem iest spor, przeciwko ktoremu z Łacińskich pism nawiecev świadectw przywodzim. A to dla tego, aby obaczył, że iako on, Rzymskiego kościoła bedac, na nas Greckiey religiey ludzie w Greckich naszych autorach na racye się zdobywać chciał, tak y my przeciw niemu z własnych kościoła Rzymskiego pism swoie argumenta mamy, a słuszniey ie y prawdziwiey przytaczać możemy. Czego każdy, wglądaiąc w te mieysea po Łacinie na brzegach naterminowane, rzeczą samą doświadczy, a zatvin zaraz v z strony tego się sprawi, że my nie sama Łacina, iako niektorzy nas vdaia, ale Rzymskiego kościoła (w ktorym po Łacinie, choć przy nieumiejących Łacińskiego języka, nabożeństwo odprawuią) błędami się brzydzimy. Z teyże przyczyny, że Rzymianinowi się odpisuie, czesto słow w cerkwiach naszych Greckich mniey zwyczaynych, a tylko Rzymskiey wiary ludziom przyzwoitych, folguiąc wyrozumieniu ludzkiemu, vzywamy, jako: gdy zowiemy władyki—biskupami | (7 нен.) sobory—concyliami, cerkiew - kościołem etc. Z teyże przyczyny drugdzie sentencye, z pism Łacińskich brane, po Łacinie sie przepisowały, a przytym wykładały: aby każdy, że się rzecz istotna pisze, vznać y na te sentencye w samych originalech tym snadniey trafic mogł.

A że się, łaskawy czytełniku, w tym

Во всемъ томъ таковомъ ответь, местца всѣ любо съ писма святого, любо зъ отцевъ святыхъ, любо зъ исторій костелныхъ приточованы на краехъ значити здалося, -- для того, же зъ Латинникомъ есть споръ, противъ которому зъ Латинскихъ писмъ найболше сведоцствъ приводимо. А то для того, абы обачиль, же яко онъ, Римского костела будучи, на насъ Греческой релви люди въ Греческыхъ нашихъ творцёхъ на доводы здобыватися хотѣлъ. такъ и мы противъ ему зъ властныхъ костела Римского писмъ и зъ своихъ свои доводы маемо, (об. 6) а слушнъй и правдивъй приточати можемо. Чого каждый, усмотруючи въ тые мъстца на краехъ назначоным, речю самою досвътчить, а затымъ заразъ и зъ стороны того ся справить, же мы не самою Латиною, яко нъкоторые насъ удають, але Римского костела (въ которомъ по-Латинъ, хоть при невыбючыхъ Латинского языка. набоженство отправують) блудами ся бридимо. Съ тоижъ причины, же Римянинови ся отписуеть, часто словъ въ церквахъ нашыхъ Греческыхъ мнъй звычайныхъ, а толко Римской въры людемъ призвоитыхъ, фолкгуючи выроз**ум**\*Внью людскому, уживаемо, егда зовемо владыки-бискупами, соборы-конциліами, церковъ-костеломъ, и прочаа. Съ тоижъ причины на нѣкоторыхъ местнахъ сентениіи 1, съ писмъ Латинскыхъ браныи приписовалися, абы каждый, же ся речъ истотна пишеть, узнати и въ самыхъ оріиналёхъ тымъ снаднёй трафити могъ.

А ижъ ся, ласкавый чительнику, въ responsie tak często, iako obaczysz, томъ отвътъ такъ часто, яко обачинъ, przeciwko dzieiopisowi pytaniem nara- противко двеписови пытаньемъ нароbia, czynisię to dla tego, aby gdzie by бяеть, чинится то для того, абы гдъ

<sup>·</sup> На подъ: «зданя выв вырокы».

zaś chciał nam odpisac, zwyczaiem drugich cechowych swoich braciey, iednego nie mijał, drugiego nie zwijał, comiększe tylko kąski przeżuwaiąc, a kostek, ktoremi by się mogł vdawic, zaniechywaiąc; zechce li odpowiedzieć, niechże na wszytko odpowieda: wszak obaczym, iako z tego wybrnie.

Druga przyczyna tego tak czestego pytania iest, aby się fantazyje y przesumpcyey tych dogodziło, ktorzy nie vczonymi być, ale wszytko wszytkich, a osobliwie nas, choć ich o to nie prosim, vczyć chcą, przypisując sobie wydworną madrość, a nam prostotę. Iako prostacy, tedy w prostocie chrześciańskiey, bez chciwości na krew, bez obłudy, pomsty, pychy y nadętości, powołania swego pilnuiąc, y Pana Boga spokoynie według sumnienia chwalić pragnac, ato | (06. 7 Heh.) się badamy, pytamy, dowiaduiemy v tych wielebnych świata tego mędrkow, z tą pewną nadzieja, że te pytania nasze, ktore się tu po-prostu podaią, nie tylko od nich zatłumione nie beda, ale też, da Pan Bog, z zawstydzeniem ich. trucizne pod miodem przez nie zakrytą, y iad pod ięzykiem łagodnie mowiących vtaiony-zdrowia dusznego pragnącym okażą.

Tylko cię o to, łaskawy czytelniku, pilnie proszę: chceszli tey kontrowersycy naszey dobrym sędzi[e]m być, niech ci nie będzie ciężko tę odpowiedź naszę, nie owak w zobki tu owdzie wglądaiąc, ale od początku do końca (bo tu iedne rzeczy z drugimi, spolnie się obiasniaiąc y vtwierdzaiąc, na ztałt ogniow łancuchowych, spoione są) z pilnością, statecznie y vważnie przeczytać. To sobie po tobie obiecuiąc, Panu Bogu cię w opiekę iego poruczam.

бы зась хотёль намь отписати, звычаемь другыхъ своихъ цеховыхъ братьи, одного не міавъ, другого не звіавъ, што-мякшій куски жуючи, а костей, которыми бы ся могь удавити, занехиваючи; схочеть ли отповъдати, нехайже на все отповъдаеть: обачимо, якъ съ того выбрнетъ.

Другая причина того такъ частого ||(7) пытанья есть, абы ся фантазіи <sup>2</sup> и превзятости тыхъ догодило, которыи не учоными быти, але все всёхъ, а особливе насъ, хотяй ихъ о то не просимо, учити хотять, приписуючи собъ выдворную мудрость, а намъ простоту. А такъ, яко простаки, въ простотъ христіанской, безъ хтивости на кровь, безъ облуды, пыхы и надутости, поволанья свого пилнуючи, и Пана Бога спокойне ведле сумньныя хвалити прагнучи, ато ся бадаемо, пытаемо, довёдуемо у тыхъ велебныхъ свъта того мудрцевъ. съ тою певною надвею, же тыи пытанья наши, которыи ся тутъ попросту подають, не толко оть нихъ потоптаны не будуть, але тежь, дасть Пань Богь, завстыженемъ ихъ, трутизну подъ медомъ ими закритую, и ядъ подъ языкомъ лагодне мовячихъ утаеный-латве здоровя душного прагнучимъ окажутъ.

Толко тя о то, ласкавый чителнику, пилне прошу: хочешъ ли тыхъ споровъ нашихъ добрымъ судією быти, нехай ти не будеть тяжко тую отповъдь нашу, не такъ зоблючи здѣ, а ондѣ углядаючи, але отъ початку до конца (бо туть одны речи зъ другыми, весполъ объясняючи и утвержаючи, на кшталтъ огнивъ ланцуховыхъ, споены сутъ) съ пилностю, статечне и зъ уваженьемъ прочитати. То собѣ по тобѣ обицаючи, Пану Богу тя у въ опеку его поручаю.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «думъ».

# ||(1)ODPOWIEDZI CZĘŚĆ PIERWSZA. | ||(об. 7) ОТПОВЪДИ ЧАСТЬ ПЕРШАА.

O POSTĘPKU SYNODALNYM W BRZE-SCIU DUCHOWNYCH Y SWIETSKICH STA-ROŻYTNEY RELIGIEY GRECKIEY OSOB, Y o wykroczeniu metropolita Kijow-Y Włodzimirskiego. Łuc-SKIEGO. Połockiego, Pińskiego, KIEGO. Chełmskiego WLADYKOW, OD KTO-RYCH SIE TE OSOBY ROZROZNIŻY.

Przedmowa na pierwszą część odpowiedzi.

Tego, co xiażki o synodzie Brzeskim pisał, ktorego dziejopisem synodowym zwać w przedmowie obiecałem, narracyą abo powieść z strony tego synodu vważaiąc, vpatruię w niey omyłkę troiaką. Iednę z tey miary, że to, co nie było, pisze. Druga z tey miary, że tego, co było, zamilczywa. Trzecia z tev miary, że choć to co było, piszac vmyślnie, chcac na swoy młyn wodę prowadzić, subtylnych, raz głuchich, drugi raz nazbyt dorażnych, słow vżywa, ktorymi czytelnika w opaczne a niepewne o rzeczach. ktore się tam toczyły, rozumienie fortelnie zaciąga. Ktora to myłka, gdzieby się każda zosobna wywodzić y pokazować miała, siłaby o tym pisać; y niektore rzeczy, którym się słuszniey w wtorey y w trzeciey części odpowiedzi mievsce naznaczyło, tu by zaraz a mniev znacznie przypominać a pokazować przyszło. Czego potrzeby nie bacze, pomniac na to, że, wedle madrych ludzi zdania, gołemu y prostemu twierdzeniu proste też przenie opponowane być może. Raczey tedy wiedząc, iż przeciwne a rozne od siebie rzeczy, podle siebie położone, same się obiaśniać zwykły, a prostość, ktora zawsze iest iedna, obaczona do krzywości ||(2) choć niezliczonych, łatwiego postrzeżenia iest barzo pewnym in-

О поступку синодалнымъ Берестю духовныхъ и свътскыхъ СТАРОЖИТНОЙ релви Греческой осовъ, и о выкроченю митрополита Кієвского, и Володимерского, Луцкого, Полоцкого, Пинского, Холиского владыковъ, отъ которыхъ ся тыи осовы розрознили.

Предмова на першую часть отповиди.

Того, што книжки о синодъ Берестейскомъ писалъ, которого двеписцемъ синодовымъ звати въ предмовъ объцалемъ, повъсть зъ стороны того синоду уважаючи, усмотрую въ ней помылку троякую. Одна съ тоей мфры, же тое, што не было, пишетъ. Другая съ тоей ивры, же тое, што было, замовчуеть. Третяа съ тоей мёры, же то, хотя што было, пишучи умыслне, хотячи на свой млынъ воду провадити, суптелныхъ, разъ глухыхъ, другый разъ назбыть доразныхъ, словъ уживаетъ, которыми чителника въ опачное а непевное о речахъ, которіи ся тамъ точили, розумънье фортельне затягаетъ. (8) Которая то мылка, гдебы ся каждан зособна выводити и показовати мела, сила бы о томъ писати; и нъкоторыи речи, которымъ ся слушней въ второй и въ третей части отновѣди мѣстце назначило, туть бы заразь а мибй значне припоминати а показовати пришло. Чого потребы не бачу, памятаючи на тое, же, ведле мудрыхъ людій зданья, голому и простому утверженью простое тежъ спиранье выставлено быти може. Лепей прото ведаючи, ижъ противным а розным отъ себе речи, подле себе положоныи, сами ся объясняти звыкли, а простота, котораа завше есть strumentem,-vczynić tak, że, nie wda- одна, обачона до кривости хотяй не-

waiąc się tak daleko z dziejopisem w spor o te iego dzieiow Brzeskich relacya, ktora ni swiadectwem, ni podpisami niczyimi, ani oddaniem do xiag iakich autentycznych nie iest vtwierdzona, przeciwko niey wystawię szkrypt od duchownych y świetskich starożytney religiey Greckiey od metropolita rozroznionych osob, w Brześciu na synodzie o synodowych sprawach spisany, podpieczętowany, do podpisany, xiag grodzkich Brzeskich zaraz zaświeża oddany, y gdy go tam, przeciwko prawu pospolitemu, akt nikomu bronić roskazuiacemu, nie przvieto, potym za oddaniem przez pewne deputaty do xiag trybunalnych Nowogrodzkich w. x. Litewskiego wwiedziony. Ktemu z tym szkrypprzeciw. dzieiopisowi wystawie narracyjey <sup>1</sup> protestacyą tamże w Brześciu, za vsłyszeniem o iakieysi metropolita v iego towarzyszow z Rzymskim kościołem zgodzie vczynioney, a także gdy iev w Brzeskim grodzie do akt przyąć nie chciano, w Nowogrodzkich trybunalskich xiegach aktykowaną. Co oboie z relacyą dzieiopisową zniozszy, każdy snadnie obaczy, czemu w tey relacycy iego wierzyć, czemu nie wierzyć v czemu obyczaynie a ostrożnie wierzyć potrzeba. Toż oboie metropolita y władykow iego towarzyszow wykroczenie - każdemu przed oczy przełoży. A dla tego pewnie mogłoby na samego tego pomienionego szkryptu z protestacyą tu w pisaniu (sic) być dosyć. Lecz iż iest z wykrętaczmi rzecz, a ktemu pod takimi czasy, gdy niemasz prawie nic tak prawdziwego, czegoby kontradykcyą w watpliwość przywodzić nie miano, za czym gdy iawney podpory niemasz, niedowiarstwa bywa pełno, a ktemu, iż ten pomieniony szkrypt siła речъ, а втому подъ такими часы, кгды

злёчоныхъ, латвого постереженя есть барзо певнымъ инструментомъ 3,учинити такъ, же, не вдаваючися такъ далеко зъ двеписомъ въ споръ о тое его двевь Берестейских описанье, которое ни свёдоцтвомъ, ни подписами нвчіими. ани отданьемъ ДО якихъ урядовыхъ не есть утвержено, противко ему выставлю шкриптъ 3 отъ духовныхъ и свътскыхъ старожитной релѣи Греческой отъ митрополита розрозненыхъ особъ, въ Берестю на синодъ о синодовыхъ справахъ описаный. подписаный, подпечатованый, до внигь Верестейскихъ заразъ засвъжа отданый, и егда его тамъ, противъ праву посполитому, акть никому боронити росвазуючому, не принято, потомъ ((об. 8) за отданьемъ черезъ певным депутаты до внигь трибуналскихъ Новокгродскихъ великаго князства Литовскаго уведений. Ктому съ тымъ шкриптомъ выставлю противъ двеписовы повъсти протестацію 4 тамъ же въ Берестю, за услышаньемъ о явойсь митрополита и его товаришовъ въ Римскимъ костеломъ згодъ учиненой, и также кгды ей въ Берестейскомъ кгродъ до акть приняти не хочено, въ Новокгродскихъ трибуналскихъ книгахъ въведеную. Што обое съ повъстю дъеписови знесши, каждый снадне обачить, чому въ той реляціи его върити, чому не върити и чому обычайне а осторожне върити потреба. Тоежъ обое митрополита и владыковъ его товаришовъ выкрочене-каждому передъ очи переложи(ти). А для того певне могло бы на саномъ томъ помененомъ шкриптъ съ протестаціи туть вписаномъ быти досыть. Лечь ижь есть зъ выкрутачии

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ старопеч. экз.: «пагсасуд».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «начинемъ». <sup>3</sup> На полъ: «писмо». <sup>4</sup> На полъ: «оповъдане». PYCCRAS HCTOPHUECKAS BHBBIOTEKA.

w sobie takich ||(3) rzeczy zamyka, ktorych nie wszyscy świadomi,—przetoż słusznie ku obiaśnieniu abo y potwierdzeniu ich niektore pisma, ktemu służące, tu zaraz przypisać przyidzie.

Wszakże vchodząc zbytniego przedłużenia, takiego braku v opatrzności w wpisowaniu tych szkryptow zażywać będe, żeby nic się niepotrzebnie nie przypominało, coby abo do rzeczy nie słužylo, abo sie już wprzod przez nas ludzie religiev Greckiev do wiadomości ludzkiey podało. Mianowicie iż wydały się z naszey strony czasu niedawnego xiażki pod tym tytułem «Ekthesis abo krotkie zebranie spraw, ktore się dzialy na partykularnym, to iest, pomiastnym synodzie, w Brześciu Litewskim». W ktorych to xiażkach wypisano sposob odprawowania synodu tego tak dokładnie, że y co, kto tam ktorego dnia mowił, y ktore osoby iaką powinność na sobie nosiły, y ktorzy posłowie byli—przełożyć nie zaniechano. W tychże xiażkach wypisano wszytek postępek, pozwy, a nakoniec y dekret przeciwko metropolicie y władykom odstępnym. Tamże szyroce przełożono ich winy, wystepki v przyczyny, dla ktorych ten dekret przeciwko nim słusznie iest vczyniony, a za tym wpisano y przysięgę przy chirotoniey abo święceniu, przez nie patryarsze Konstantynopolskiemu oddaną, y kanony apostolskie synodowe cerkiewne, ktorymi granice władze papieża Rzymskiego y patriarchow Oryentalnych są oznaczone, przeciw ktorym iawnie wykroczyli.

не маешъ праве ничого такъ правдивого, чого бы спиранъемъ въ вонтиливость приводити не мёмо, зачимъ кгды явной подпоры не маешъ, недовёрства бываетъ полно, а ктому ижъ тотъ помененый шкриптъ сила въ собё такихъ речій замыкаетъ, которыхъ не всё свёдомы,—для того слушне ку объясненю албо и потверженю ихъ нёкоторыи писма, ктому ||(9) служачіи, тутъ заразъ приписати пріиде.

А ведже ухожуючи збытнего продолженья, такого браку и опатрности въ уписованю тыхъ шкриптовъ заживати буду, жебы нѣчого непотребне ся не припоминало, што бы албо до речи не служило, албо ся южь впередь черезь насъ люди, релъи Греческой до въдомости людской подало. Меновите ижъ выдалося зъ нашей стороны часу недавного книжки подъ титуломъ «Ектезисъ албо короткое зобранья справъ, которіи ся д'яли на пом'ястномъ синодв въ Берестю Литовскомъ». Въ которихъ то книжкахъ выписано способъ отправованья синоду того такъ докладне, же и што, кто тамъ которого дня мовилъ, и которіи особы якую повинность на собъ носили, и которыи послове откуля были-предложити не занехано. Въ тыхъ же внижкахъ выписано увесь поступокъ, позвы, а наконецъ и декреть противко митрополиту и владывомъ отступнымъ. Тамже широко предложоно ихъ вины, выступкы и причины, для которыхъ тотъ декреть противку нимъ слушне есть учиненый, а затымъ вписано и присягу при хиротонви албо свяценью, черезъ нихъ патріарсь Константинополскому отданую, и каноны апостолскій, синодовый, церковныи, которими граници власти папежа Римского и патріарховъ Восточныхъ ((об. 9) суть означоны; противъ которихъ явно выкрочили.

Iż, mowie, to wszytko iuż się w tych pomienionych xiażkach do ludzkiey wiadomości podało, - przetoż czytelnika, wiadomości w tey mierze pragnącego, do nich odesławszy, tu tego niepotrzebnie przytaczać nie bede, okromie co w trzeciev cześci, gdzie o iednowładztwie kościelnym będzie rzecz, niektore z tych kanonow potrzebn(i)e przypomnieć przyidzie.

(4) Tu tylko czego w pomienionych xiążkach przez same nasze duchowne, a zatym tylko theologice pisanych, przełożyć zaniechano, tego, za okkazyą pomienionego szkryptu synodalnego, osobliwie w świeckich spraw materycy, teraz w tey pierwszey części dołożę. Mianowicie: iż w szkrypcie synodalnym wspomniono, że metropolit y z swymi towarzyszmi władykami, odstąpieniem patryarszev zwierzchności a oddaniem posłuszeństwa Rzymskiemu papieżowi, przeciw listownym obietnicam swoim wykroczył, - przetoż wprzod te obietnice y vpewnienia a wymierzania się z ich własnych listow przypiszę. Druga: iż w tymże szkrypcie wspomniono, że tym odstąpieniem przeciw prawu pospolitemu wystapili, - przetoż y to prawo przypiszę. Trzecia: iż w tymże szkrypcie wspomniono, iż tym odstąpieniem transaktią z ich msciami pany Rzymskiey religiev v listy niektore krolewskie znieważyli, przetoż też te transactia y te listy przypiszę. Czwarta: iż w tymże szkrypcie wspomniono, że tym odstapieniem nas Greckiev religiev ludzi, osobliwie obywatelow w. x. Litewskiego protestacyę znieważyli, — przetoż v z tych protestaciy niektore przypisze. Piata: że w tym że szkrypcie wspomniono, że tym odstąpieniem przyczynienia pożytkow swych у зневажили, — протожъ и съ тыхъ про-

Ижъ, мовлю, то все южъ ся въ тыхъ помененыхъ внижвахъ до въдомости людской подало, - протожь чителника, ведомости въ той мере прагнучого, до нихъ отославши, тутъ того непотребне притачати не буду, окромъ што въ третей части, гав о едновладствъ костелномъ будеть речъ, некоторыи съ тыхъ каноновъ потребные припомянути пріилетъ.

чого въ помяненыхъ Тутъ толко книжкахъ черезъ самын наши духовныи, а затымъ толко богословски инсаныхъ, преложити занехано, того, за поводомъ помененого шкрипту синодового, особливе въ свътскихъ справъ матерви, теперь въ той першой части доложу. Меновите: ижъ въ шкриптв синодовомъ вспомянено, же митрополить зъ своими товаришми владывами, отступеньемъ патріаршей зверхности а отданямъ послушенства Римскому напежови, противъ листовнымъ обътницамъ своимъ выкрочилъ,--протожъ напередъ тыи обътници и упевненъя а вымъренъя зъ ихъ властныхъ листовъ припишутся. Другая: ижъ въ томъ же шеринтв въспомянено, же тымъ отступеньемъ противъ праву посполитому выступили,--протожъ и тое право припишу. Третяа: ижъ въ томъ пікрипть вспомянено, ижь тымь отступеньемъ застановленъя ||(10) зъ ихъ милостями паны Римского набоженства и листы нъкоторіи королевскій зневажили, — протожъ тое застановенье и тын листы припишу. Четвертая: ижъ въ томъ же інкринтв спомянено, же тымъ отступеньемъ насъ Греческой релви людей, особливе обывателей великаго князства Литовского протестацие 1 vrościenia szukali,—przetoż listy niekto- тестацый нъкоторіи принишу. Патая:

<sup>1</sup> На полъ: «оповъдане».

ktorych sie to pokazuie, przypiszę. Szosta: iż w tymże szkrypcie przypisuie się to metropolicie y władykom odstępnym, że iuż nie są Greckiey wiary, y dla tego o odięcie im beneficiy wiary Greckiev prosba się stamtąd do krola iego mści czyniła, a że się oni przedsię za Greckiev wiary duchowne vdaia, -przetoż to vdawanie ich fałszywym być pokażę. Siodma: iż y w tymże szkrypcie synodowym opowiedzieliśmy się z tym, że kalendarza starego odstąpić nie chce-||(5)my, - aby tego nierozmyslnym vporem kto nie nazwał, vważenia niektore, ktore nas do przyjęcia nowego kalendarza niepochopnymi czynia, przypiszę.

A zatym zaraz tey pierwszey części odpowiedzi naszey koniec vczynię, nie bawiąc się y pokazowaniem tego, co się też w szkrypcie synodalnym wspomniało, że metropolity z władykami patryarchiey Carygrodzkiey bez wszelkiey słuszney przyczyny odstąpili y papieżowi Rzymskiemu posłuszeństwo oddali. Gdyż to z trzeciey y z czwartey części tey odpowiedzi samo się iaśniey słońca, da Pan Bog, pokaże.

To tak porządku y summie tey pierwszey części odpowiedzi krotce tknawszy, do rzeczy samey iuż przystępuię.

re z nich przez krola iego m. dane, z же въ томъ же шкринтъ въспомянено, же тымъ отступленъемъ причиненъя пожитвовъ своихъ и полвышенъя шукали, - протожъ и листы некоторыма зъ нихъ черезъ короля его милости даные, съ которыхъ ся то показуеть. припишу. Шостаа: ижъ въ томъ же шкриптв приписуется тое митрополитови и владыкамъ отступнымъ, же южъ не суть Греческой въры, и для того о отняте имъ наданъя имъній церковныхъ въры Греческой прозба оттантоля до короля его милости чинила, и ижъ они предся за духовныи Греческой въры удаются, -- тое удаванье ихъ фалшивымъ быти поважу. Семая: ижъ въ томъ же шкриптв синодовомъ оповъдалихмося съ тымъ, же календаря старого отступити не хочемо, -- и абы того нерозмыслиныт упоромъ кто не назваль, уваженья некоторыи, которыи насъ до принятья нового календаря непохопными чинять, припишу.

А затымъ | (об. 10) заразъ той першей части отповеди нашей конецъ учиню, не бавячися и показованьемъ того, бо ся тежъ въ шкриптв синодалнымъ въспомянуло, же митрополить и зъ владыками патріархіи Царыгородской безъ всякой слушной причины отступили и папъжови Римскому послушенство отдали. Што и съ третей, и съ четвертой части той отповъди само ся яснъй солнца, дасть Богъ, покажетъ.

То такъ о порядку и сумъ той першей части отповеди вкоротие ткнувши. до речи самой южъ приступую.

#### Pierwszey części odpowiedzi

#### Rozdział I,

zamykaiący w sobie szkrypt synodu Brzeskiego y protestacyą.

Pomienionego synodowego szkryptu te sa słowa:

«My, cerkwie Orventalney Greckiey synowie y nabożeństwa chreściańskiego, przez nie przodkom naszym podanego, stateczńi nasladowcy, wszelakiego dostoieństwa v kondycycy, tak duchownego iako y świeckiego stanu ludzie, ktorzysmy się z Korony Polskiey, z wielkiego xiestwa Litewskiego y z państw, do Korony należących, na synod, za pozwoleniem iego krolewskiey mści, tak duchownym iako y świeckim złożony, inakszego, niżliśmy doznali, o metropolicie rozumienia będąc, choć za barzo obwieszcze (6)niem, tu do głuchym Brześcia Litewskiego ziechali, chcac spraw y postępkow naszych pamiątkę zostawić, a zabiegając, aby ich kto opacznie nie vdawał, rozumieliśmy za rzecz potrzebną tym ninieyszym pisaniem krotka o nich sprawe dać.

«Wszem tedy wobec y każdemu zosobna, komu to wiedzieć należy, oznaymuiemy: iż zaraz, za ziechaniem się tu do Brześcia naszym, poki ieszcze dzień, ku zaczęciu synodu naznaczony, nie był przyszedł, były od niektorych poselstwa do metropolity, ktorymi iako witany, tak y do zniesienia a porozumienia się z strony mieysca, czasu y porządku schadzek y inszych spraw synodalnych ца, часу и порядку схажовъ и иншихъ bywał vżywany; a to tym vmysłem, aby справъ синодовыхъ бывалъ уживанъ; а

#### (11) Першей части отповъди

#### Роздълъ 1.

замыкаючій въ собъ шкриптъ 1 синоду Берестейского и протестацію.

Помененого синодового шкрииту тые суть слова:

«Мы, церкви Оріенталной <sup>2</sup> Гречесвой сынове и набоженства христіанского, черезъ нихъ продкомъ нашымъ поданого, статечные наследовцы, всякого достоенства и кондиціи, такъ духовного яво и свецкого стану люди, которын ся съ Короны Полской, зъ великого князства Литовского и съпанствъ. до Короны належачихъ, на синодъ, за позволеньемъ его королевской милости, такъ духовнымъ яко и свъцкымъ зложеный, инакшого, нижли есмы дознали, о митрополить розумьныя будучи, хочь за барзо глухимъ обвъщеньемъ, тутъ до Берестя Литовского зъвхали, хотячи справъ и поступковъ нашыхъ памятку зоставити, а забъгаючи, абы ихъ кто опачне не удавалъ, розумвли есмо за речъ потребную тымъ нынъшнимъ писаньемъ короткую о нихъ справу дати.

«Всвиъ тогди вобецъ и каждому зособна, кому то въдати належитъ, ознаемуемо: ижъ заразъ, за зъёханьемся туть до Берестя нашымъ, поки еще день, ку зачатю синоду назначеный, не быль пришоль, (об. 11) были отъ нъвоторыхъ поселства до митрополита, которыми яко витаны, такъ и до знесенья и порозумёнья зъ. стороны м'встdo porządnego w miłości synodu odpra- то тымъ умысломъ, абы до порядного

¹ На появ: «списъ». ³ На появ: «Восточной».

wowania y do zgodnego a wszem chrześciańskim ludziom pociesznego iego zawarcia droga vsłać się była mogła. Posłowie ci abo bez responsow, abo z responsy barzo niesmacznymi a do zgody v miłości namniev się nieściagaiacymi, owa zgoła z znaczna niewdziecznościa odprawowani byli. Co cierpliwie znosząc nielza było, iedno tego zniesienia się z nimi, aż do dnia szostego miesiąca oktobra, wedle starego kalendarza, ku zaczęciu synodu naznaczonego, czekać, z ta otuchą, że sam czas y powolność naodmienić v do obaczenia sza onego przywieść miała.

«Gdy tedy ten dzień przyszedł, zszedprzestronnością do tego w Brześciu naspokovnieysze baczyli, oczekawaliśmy na inszego mievsca, jeśliżby sie to nie było zdało, naznaczenie v na iakie nas do niego przez metropolitę wezwanie, abo przynamniey na vczynienie wstępku iakiego przezeń do synodu, vmysł maiąc, gdzieby iuż co takiego był na ktorym kolwiek mieyscu rozczynał, do niego przybyć, y naprzod z strony rządu na synodzie potrzebnego, aby nas ich mość panowie Rzymskiey ||(7) religiey, a osobliwie od krola iego mości, ieśliżby iacy byli, w nierządzie z ohydą naszą nie zastawali, namowę y postanowienie vczynić. Trwało to oczekawanie nasze aż ku nieszporom. Gdzie to gdyśmy się niczego doczekać nie mogli, posłaliśmy do iego mości xiedza arcybiskupa Lwowskiego, opowiedając się iego mości z naszą ku przystąpieniu do synodowych spraw chętną gotowością, a przytym dziwuiąc y vskarżaiąc się, że metropolita, choć wie, iż na wszelkich ziezdziech dzień, w vniwersalech mianowany, po-

· На полв: «отвъту».

синоду въ милости отправованъя и до згодного а всёмъ христіанскимъ дюдемъ потвшного его замвненъя дорога услати бы ся была могла. Послове тын албо безъ респонсу 1, албо зъ респонсы барзо несмачными а до згоды и милости намиви ся нестягаючими, ово згола зъ значною невдячностю отправовани были. Што тершливе зносячи ивлзе было, едно того знесеняся зъ ними, ажь до дня шестого мъснца октебра, ведле старого календара, ку зачинаню синоду назначоного, чекати, съ тою отухою. же самъ часъ и поволность нашя оного отмънити и до обаченя привести мѣла.

«А кгды тогды тоть день пришоль, szy się na iedno mieysce, ktoreśmy za зшедшися на едно мъстце, которое есмы за простроностью до того въ Берестю найспокойнвишее бачили, ожидали есмо на иншее мъстце, еслибы ся тое не было здало, назначеня и на якое насъ до него черезъ митрополита везване, албо принамиви на учиненье уступку якого черезъ него до синолу. умысль маючи, гдв бы южь што такого быль на которымъ колвекъ мъсцу росчиналъ, до него прибыти и напередъ зъ стороны порядку на синодъ ((12) потребного, абы насъ ихъ милость панове Римской релви, а особливе послове отъ короля его милости, если жебы мени были, въ неряду зъ огидою нашею не заставали, намову и постановенье учинити. Трывало тое ожиданье наше ажъ ку нешпору. Гдъ- тое кгдысмыся ничого дочекати не могли, послали есмо до его милости отца арцибискупа Лвовского, оповъдаючися его милости, зъ нашею ку приступленю до синодовыхъ справъ хутливою готовостью, а притомъ дивуючи и ускаржаючися, же митрополить, хотяй въдаеть, ижь на всякыхъ зъйздёхъ день, въ универсалехъ менованый, посполите вступкомъ и по-

zwykł bywać, iednak ato w ten dzień, ktory sam ku zaczęciu synodu w vniwersale naznaczył, do synodu żadnego wstępku nie czyni, ale mu w prożnowaniu vpływać, a tak terminowi temu spełznać dopuszcza. Ciż posłowie za poruczeniem naszym do metropolita z takimże opowiedaniem y oświadczeniem się ieżdzili, ktorego v w gospodzie iego, v w cerkwi, v na inszych mieyscach, gdzie o nim powiedano, szukawszy naleść nie mogli. Za czym iednak, aby sie niewiadomością nie mogł był wymawiać, władyce Pinskiemu to poselstwo opowiedzieli, y aby ie metropolicie, nalazszy go, odniosł, żadali.

«Tym czasem, nim się ci posłowie wrocili, niechcac proznować, nasze obralichmy dla rządu miedzy sobą czynienia dwie osobie: iednę duchownego, drugą świetskiego stanu. Więc też y artykuły niektore, ku porządnemu, pobożnemu synodu tego odprawowaniu potrzebne, namawiane były. Zaczym zaraz osoby niektore z poselstwy, na ten synod Brześciński sobie poruczonymi, z roznych stron ozywać się poczęli. Ktorych iednak słuchanie do drugiego dnia się odłożyło.

«Nazaiutrz oczekiwaliśmy, aza by metropolita z iaką o[b]mową wczorayszego omieszkania y z wezwaniem || (8) nas do iakich namow w pośrzodek nas był przysłał. Lecz doczekać się nie mogac, a tak lekkie nas przezeń vważenie znacznie okazane widząc, a przytym z rożnych powieści y dowodow wyrozumiawszy, że przeciw przysiędze swey, przy водовъ вырозумъвши, же противъ приskiemu oddaney, przeciw świeżemu, nie. Константинополскому отданой, противъ tylko słownemu, ale y listownemu, obie- свъжому, не толко словному, але и лиcaniu swemu, przeciw kanonom cerkiew- стовному объцанью своему, противъ каnym, przez dawne koncylia vchwalonym, нономъ церковнымъ, черезъ давнын

spolicie wstępkiem y początkiem namow чаткомъ намовъ звыклъ бывати, однакъ ото въ тотъ день, который самъ ву зачатью синоду въ универсаль назначиль, до синоду жадного вступу не чинитъ, але ему въ порожнованю уплывати, а такъ терминови тому сползнути допунаеть. Тыежъ послове за порученьемъ нашымъ до митрополита съ такимъ же оповъданьемъ и освъдченьемъ твадили, которого и въ господъ его, и въ церкви, и на иншихъ мъстцахъ, гдъ о немъ повъдано, шукавши знайти не могли. Зачимъ однакъ, абыся невъдомостью не могль быль вымовляти, владыц ВПинскому тое поселство оповедели, и абы оное митрополиту, знашедши его, отнесъ, жадали.

«Тымъ часомъ, нимъ ся тые послове наши вернули, не хотячи | (об. 12) порожневати, обралисмы для порядку межи собою чиненья двв особв: одну духовную, другую свётского стану. Такъ тежъ и артикулы некоторыи, къ порядному, побожному и спокойному синоду того отправованью потребный, намовяны были. Зачимъ заразъ особы нъкоторыи съ поселстви, на тотъ синодъ Берестейскій соб'в поручоными, зъ розныхъ сторонъ озыватися почали. Которыхъ еднакъ слуханье до другого дня ся отложило.

«Назавтрее ожидалисмы, азали бы -швото обмовою вчорашнего омъщканья [и] съ призваньемъ насъ до якихъ намовъ въ посредовъ насъ быль прислаль. А ижь дочеватися не могучи, а такъ легкое насъ черезънего уважене значне оказаное видячи, а притомъ зъ розныхъ повъстей и доpatryarsze Konstantinopol- сязъ своей, при священью патріарсъ

movine ration represented the transfer of the property of the - The standard of the standard PROPERTY INFORMATION OF CHAPTER THANK THE THE THE THE THEFT THEFT. Man : Holean willis the contract and the contract and the contract and PRINCIPAL AND ASSESSED ASSESSED AND ASSESSED ASS MINESOFF TRANSPORT OF THE PERSON IN THE PERS THE PROPERTY STATE OF THE PARTY PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH THE PROPERTY OF THE PROPERTY O ## 1476 #B 7 7 (RAMINET TO 150) | 120 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 1470 | 14 common character of displaying the common of which is the publishments restricted to the second of the second continues to any property as a secondary interest. The graduate - Andrew The Angle of the Angle o ochained a conheim : store for the confession of PART BEREIT THE PROPERTY THE DUTTE IS TOST TO BE TOURSE THE BESE · North Country & Marie . Annound : Institute institute in Marie in Marie . deure et i en n. jane Levislater in 1 arrais i parmen de inspektier edigier ne automir establice war- a ma museum um l'anné perfe MA N IN IN NOTICE . HEATHERTH IS THEREIN THE IS A COURSE IN COURSE IN which the first the second of MAN PARAMETERS OF GASSENT BARNE THERE IN HES BURNESSEE I IN HE 7, Sevin Andrewska heracterine - by i the member of these baross MINISTE & VIX.110 MINISTER 18:37TO OF 75 THOMBS TO THE BE BETTERY. MANYON ON AN ARTONIC MORESTONE TO I THE A STORE THERETS BARRENS, wie matie. Primate rako namos twa me les moments de vas loctificada, otmeno (D) wania tak pogotowa v ken- menonawa ne mineta. Ipotowa ako hakluziy iakich w tey mierze czynienii wes tuxs stripadenia. raks 1101'01'0onemu, y z podeyzrzanymi kollegami sy u kouklusec \* akukl be toù n'hph iono pozwalać nie możemy, у iuris- чиненья смону и съ подовржными тоdycycy iego, z ktorey się iuż przysta- варишин его позволяти не ножено, н ulem do obcey zwierzchności sam wyz- власти его, съ которой ся вже приtym synodzie podliegać nie станьенъ до обчей зверхности самъ

THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY. minio James Inde :- Magnette Tables Totales Indeed Totales A NUMBER IN A STREET, 2 SEE RESOLUTION PARTY STREET, THE CONTRACT OF THE PROPERTY S. S. CONTRACT THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PERSON O danny, domyslaiąc się, że snadź pod вызуль, на томъ синодѣ подлегати не

Въ спериментномъ зивемпляръ: «постановеньс». В На полъ: «потаемное». В На полъ: На новъ: «завартья».

iey pretextem zrazu iawne przeciwień- xoqeno, stwo pokrywając, y owszem dla jednania sobie kredytu, rzkomo się wiernym pasterzem naszym v obrońcą religiev naszey pokazuiąc, nakoniec onę porzuciwszy w ohydę podać, a tak nas do teyże matniey, w ktorą sam wlazł, subtelnie wprawić pomyślawa. Przydalichmy przytym y napominanie, aby tych takich nam żałosnych postępkow v z kollegami swemi zaniechał, a w czas się cerkwi świętey przez pokutę wzgledem przeszłych vsprawiedliwił, tak żeby nam o dalszych lekarstwach na to radzić nie było potrzeba. Ktore napomnienie ostatnim iuż być przez posły swe opowiedzieliśmy.

«Posłowie, co z tym do metropolity chodzili, z furva tylko a z kontemptem bez wszelkiego gruntownego responsu, do nas sa odprawieni, to tylko, miasto responsu, odniozszy, że na to poselstwo żadna odpowiedź dana nie bedzie.

«Ktory taki przepych z wielką żałością przyjąwszy, do słuchania poselstw z roznych stron przystapiliśmy. Ktorych że było do kilkudziesiąt, czasu niemało wziąć musiały, a iednego dnia przesłuchane być nie mogły. Iednak we wszytkich trzy naprzednievsze były punkty y artykuły. Pierwszy: aby duchowni, co prywatnie od zwierchności patryarszey odstąpili, karanie odnieśli, mianowicie przez zrzucenie z tych vrzędow, ktore im służyły, poki się do obcey zwierzchności nie przyszywali. Drugi: aby na tym mało ogłoszonym partykularnym synodzie, bez pozwolienia оголошеномъ помъстномъ синодъ, безъ patryarchow y wszytkiey Cerkwie Oryentalney, bez gruntownego vprzą (10)- Восточной, безъ кгрунтовного всъхъ зъ tnienia wszech roznic strony wiary na стороны въры розницъ упрятненья на fundamencie przez

РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА.

ek sacacama ность (66. 13) вмерым для еднанья гыл. жизы върния пастиремъ мания. цею рельи нашей шихорым ж оную покинувши въ стил момент такъ насъ до тоейжъ матий. из рую самъ влёзъ, хитро управити въ мышляеть. Придалисмы притимъ и поепоминанье, абы тыхъ такихъ намъ жалостныхъ поступковь и съ токаримин свонин занехаль, а въ часъ церкие святой черезъ показніе взглядомъ прошлыхъ усправедливился, такъ жели намъ о далшихъ лъкарствахъ на тое радити не было потреба. Которое навпоминанье остатнимъ южъ быти черезъ послы свои оповъдъли есмо.

«Послове, што съ тымъ до митрополита ходили, съ фуріею толко а зъ взгардою безъ вшелякого кгрунтовного отвъту, до насъ суть отправлени, то толко, мъсто отвъту, отнесши, же на тое поселство жадная отповъдь дана не будеть.

«Которій такій препыхъ зъ великою жалостью принявши, до слуханья поселствъ зъ розныхъ сторонъ приступилисмы. Которыхъ же было до килкадесять, часу немало взяти мусѣли, и одного дня переслуханы быти не могли. Однакъ у всёхъ три напереднейшін были пункты и артивулы. Першій: абы духовніи, піто приватне отъ зверхности патріаршей отступили, каранье отнесли, меновите черезъ скиненье съ тыхъ урядовъ, ||(14) которыи имъ служили, поки ся до обчей зверхности не пришивали. Другій: абы на томъ мало позволенья патріарховъ и всей Церкви dwu władykow, фундаментъ черезъ двохъ владыковъ, 33\*

Cerkwie sciańskie, od wcale zachowane było.

«Lecz gdy tych poselstw takie arty**sobie** alisci posłowie iego krolewskiey mści али тыи послове его кр. мил. прислаprzysłali do nas, opowiedaiąc się z ли до насъ, оповъдаючися съ поселposelstwem od iego krolewskiey mści ствомъ отъ его кр. мил. а жадаючи, a żądaiąc, abychmy do przesłuchania абысмы до преслуханя того поселства tego poselstwa deputaty z pośrzodku депутаты съ посредку себе до ихъ миsiebie do ich msci postali. My tedy aczkolwiek vpatrowalichmy, żе mściam, iako posłem do nas posłanym, wszytkimi nami poselstwo sprawować osoby iego krolewskiey mści, te deputaty, tak z świeckiego, iako y duchownego stanu, do ich msci posłalismy.

Ktorzy to deputaci gdy nam te summę poselstwa być odnieśli, że iego krolewska m. do vczynienia zgody y ziednoczenia z Kościołem Okcydental-

ochronienia występkow a przyczynienia oxponenia mictynkoma, a przyklenia pożytkow swych y vrościenia szukają- nownykoba chonka u ypomena mykancych, założonym, ziednoczenie z Rzym-138X3, заложовия, экснюченые зъ Римskim Occydentalitym Kościołem budo- скимъ Занадиниъ Костелонъ будовано wane y czynione nie było; ale owszem и чинемо не было; але овшенъ жебы żeby nabożeństwo starożytne chrze- набоженьство старожитное христанское, Oryentalney отъ Церкве Восточной продкомъ наprzodkom naszym podane, y dotąd za инить поданое, и дотоля за утвержеvtwierdzeniem praw, przywileiow у немъ правъ, привидеовъ и конфедераkonfederaciy a przysiąg krolewskich, цій и присять кролевскихь, сповойне spokoynie trzymane, bez odmiany daw- держано, безъ отикны давной зверхney zwierzchności patryarchow у сеге- ности патріарховъ и церемоный вижив moniy, wcale zachowane y vtwierdzone заховано и утвержено было. Третій: było. Trzeci: aby nowego kalendarza, абы нового календаря, канономъ церkanonom cerkiewnym iawnie przeciw- ковнымъ явне противного, не пріймуюnego, nie przyimuiąc, starego wolne чи, старого волное уживане ведле лиvžywanie wedle listow krola Stefana у стовъ кр. Стефана и застановенья въ transakcycy w tey mierze czynionych той мъръ чиненого въ цълости заховано было.

«Лечь кгды тыхь поселствь такін maiacych słuchamy, артикулы въ собъ маючихъ слухаемо, лости послали. Мы тогды ачколвекъ ich усмотровалисмы, же ихъ милослямъ, | (06. 14) яко посломъ до насъ послаzwyczaiu pospolitego, przed нымъ, ведле звычаю посполитого, передъ всёми нами поселство справовати należało, iednak, niechcąc, aby co na належало, однакъ, не котячи, абы што nas zchodzić miało, a poszanywaiąc на насъ сходити мѣло, а пошановуючи особы его кр. мил., тыи депутаты, такъ свътского, яко и духовного стану, до ихъ милости послалисмы.

«Которыи то депутаты вгды намъ тую суму поселства быти отнесли, же его кр. мил. до учиненья згоды и зъедноченья съ Костеломъ Западнымъ Римnym Rzymskim nas wieść raczy, z ta- скимъ насъ вести рачитъ, съ такимъ kimesmy responsem posły do ich mści есмо отвътомъ послы до ихъ милости wyprawili: że od iego krolewskiey mści, выправили: же отъ его кр. мил., нашеnaszego mściwego pana, to gruntow- го мил. пана, то кгрунтовной згоды ney zgody miedzy poddanymi oycow- межи поддаными отцевское обмышля-

wdzięcznością y z dziękowaniem przyimuiemy, do teyże zgody, iako z vważenia powinności naszey chrześciańskiey, tak względem tev perswazyey iego krolewskiev msci barzo chetni iesteśmy. Tylko że z historiy baczymy, iż ta święta zgoda iako częstokroć zawierana była, tak się też czesto za nieoprzątnieniem wszelkich zawad rozrywała. Niechcąc daley tak nietrwałych rzeczy niepotrzebnie budować, życzymy, aby sie do tey zgody opatrzniey y swymi śrzodki a drogami prystępowało, tak żeby na dobrym fundamencie zbudowana długo a-day, Boże, --wiecznie trwać mogła. Lecz vważaiąc, iacy ludzie do traktatow o tey zgodzie w tych leciech okazyą dali, vpatruąc, że wszytkiey Cerkwie Oryentalney, a\_osobliwie patryarchow, pozwolenia na to niemasz, widząc, że traktaty z strony tego ziednoczenia władykom po więtszev cześci podevźrzanym powierzone. a roznice z strony artykułow wiary chrześciańskiey, ktorych iest niemało, tu vpratnione być nie moga, -dobrego fundamentu tev zgody na ten czas nie widzimy. A zatym że do niey z cwałem nie przypuzsczamy, aby nam to iako v ich mści panow posłow złego rozumienia, tak v iego krolewskiev msci niełaski nie niosło, — prosiliśmy z tą deklaracyą: że gdy wszytka Cerkiew Orventalna, a osobliwie patryarchowie. ktorymesmy zwierzchności duchowney ве, которымъ есмо подлегли зверхности podlegli, k temu się przychylą, gdy духовной, къ тому ся прихилять, кгды nie za taką, iaką teraz, okazyą, ale swa droga v przez słuszne a przystovne śrzodki do tego będzie się przystę- а пристойный сродки до того будеть powało, gdy z fundamentu wszytkie z сл приступовати, кгды съ фундаменту strony wiary у ceremoniy roznice mie- всв зъ стороны въры и церемонъй розdzy Oryentalna a Okcydentalna Cerk- ници межи Восточною а Запалнею Перwią vprzątnione będą, a tak gdy do ковью упрятаны будуть, а такъ кгды

skie ||(11) obmyslawanie z wszelaka ванье зъ всякою вдячностью и дякованьемъ прінмуемо, до тоейжъ згоды. яко зъ уваженя повинности нашей христіанской, такъ взглядомъ тоей рады его королевской милости барво кутни естесмы. Толко же зъ исторій бачимы, ижъ таа святаа згода яко частокроть замывана была, такъ ся тежъ частокроть за неопрятненьемъ всякихъ завадъ розрывала. Не хотячи такъ далъй нетрвалыхъ речій непотребне будовати, зычимо, абы ся до тоей згоды осторожнъй и своими сродками а дорогами приступовало, такъ жебы на добромъ фундаментв збудована долго а-дай. Боже, - въчне трывати могла. Однакъ уважаючи, якін люде до становенья о той эгоде || (15) въ тыхъ летехъ поводъ дали, усмотруючи, же всей Церкве Восточной, а особливе патріарковъ, позволенья на тое нимашъ, видячи, же становеня зъ стороны того зъедноченья владыкомъ по болщой части подозрѣнымъ повѣрены, а рознипи зъ стороны артикуловъ въры христіанской, которыхъ есть не мало, туть упрятаны быти не могутъ, -- доброго фундаменту тоей згоды на тотъ часъ не видимо. А затымъ до ней цълемъ неприпущаемо, абы намъ тое яко у ихъ милости пановъ пословъ злого розумънья, такъ у его королевской милости неласки не несло, - просилисмы съ тымъ объясненьемъ: же кгды вся Церковъ Восточнаа, а особливе патріархоне за такимъ, яко теперъ, поводомъ, але своею дорогою и черезъ слушныи gruntownego a trwałego ziednoczenia до кгрунтовного а трывалого зъедноdroga się vsciele, — tedy my pewnie ченья дорога ся устелеть, —тогды мы chetnie się do niego mieć będziemy.

«Takim sposobem posty iego krolewvrzędow duchownych przywiązane, z łaski iego krolewskiey mści wedle zwyczaiu wzięli, iednak vrzad sam, zwierzchność y władza ich duchowna właśnie nie od świeckiey zwierzchności, ale od osob duchownych a cerkwie ś. na nie iest włożona, - przetoż duchowieństwo nasze, przedniemi członkami cerkwie świętey będąc, w swey mocy być rozumieli to. Zabiegaiac dalszemu cerkwie s. zgorszeniu, nie bez serdecznev żałości vczynili: że im, iako omylnym, krzywoprzysiężnym a nawyższey naszey duchowney zwierzchności odpornym pasterzom, duchowny vrzad, iurysdykcya y władzą nad sobą, przez dekret posłuszeństwo im wypowiedając, odcięli, jako o tym tenże dekret szyrzey obmawia.

«Co się zaś tycze opatrzenia a dobr, względem dobrego vrzędu odprawowania im nadanych, tedy y z tych, aby się daley, iako niegodni, nie cieszyli, obmyslawaiąc, my swieczy postalismy povniženie (iako o tym instrukcya posłom

певне хутливе ся до него мътн буaemo.

-«Такинъ способомъ послы его коро-|| (12)skiey mści odprawiwszy, wrocili- левской милости отправивши, вернулиsmy sie do naszych namow. A naprzod смыся до нашихъ намовъ. А напередъ do wyższey pomienionych trzech arty- до вышепомененыхъ трехъ артикуловъ, kułow, w pośrzodek nas zgodnie ze- въ посродъ насъ згодне зо всъдъ. ((об. 15) wsząd, choć roznymi słowy, podanych, котя розными словы, поданыхъ, прихиprzychylaiac sie, o tym karaniu odstęp- ляючися, о томъ варанью отступныхъ nych duchownych czyniliśmy namowy. духовныхъ чинилисмы намовы. За ко-Za ktorymi obaczylismy to, iż ci duchow- торыми обачилисмы тое, ижъ тын дуni aczkolwiek opatrzenia y beneficya ховнын ачколвекъ опатренья и добра dla dobrego vrzędow odprawowania, od для доброго урядовъ отправованья, отъ rzeczy pospolitey zdawna nadane у do речи посполитой здавна наданые и до урядовъ духовныхъ привязаны[и], зъ ласки его королевской милости ведле звычаю взяли, однакъ урядъ самъ, зверхность и власть ихъ духовнаа власне не отъ свътской зверхности, але оть особъ духовныхъ а церкве святой на нихъ естъ вложена, - протожъ духовенство наше, передними члонками церкви святой будучи, въ своей мощы быти розумели тое. Забегаючи далшему церкви святой згоршеню, не безъ сердечной жалости учинили: же имъ, яко омылнымъ, кривоприсяжнымъ а найвышой нашой духовной зверхности отпорнымъ пастыромъ, духовный урядъ, звирхно[с]ть(ю) и власть(ю) надъ собою, черезъ декреть послушенство имъ выповъдуючи, оттяли, яко о томъ декреть тоть же ширей оповедаеть.

«Што ся зась тычетъ опатренья а добръ, взглядомъ доброго уряду отправованя имъ наданыхъ, тогды и съ тыхъ, абы ся дальй, яко негодным не тышили, промышляючи, мы свътскій послаsły do iego krolewskiey maci, prosząc лисмы послы до его вр. мил., просячи унижоне (яко о томъ инструкціа 1 поdana szyrzey świadczy), aby iego kro- сломъ даная ширей свъдчитъ), абы его lewska mość, weyżrzawszy w słuszność кр. мил., вглянувши въ слу (16) шность

<sup>4</sup> На полъ: «наука».

nionego, weyźrzawszy w zwyczaie dawne, wevźrzawszy w prawa, przywileie v konfederacye, przysięgą swą vtwierdzone,-przez dalsze tych omylnych pasterzow przy ich dostoieństwach zachowywanie - w wierze, w nabożeństwie y w sumnieniach naszych gwaltu nam nie czynić, 11 (13) ale owszem one, iako iawne odstępniki, od chleba, iuż im nienależącego, odstrychnąwszy, insze, ktorzyby właśnie religiev Greckiev byli, władvki v metropolite na te beneficva nam podać raczył.

«Na seymiki też wszytkie blisko przyszłe powiatowe do braciev listy napisaliśmy, żądaiąc, aby nam do tego pomogli na seymie blisko przyszłym, na ktorym w tev mierze sami przez sie statecznie staranie v prosby naszev. ieśliżby zaraz mieysca nie miała v krola iego mści, poparcie, da Pan Bog, czynić będziemy.

«A na ten czas stosuiąc się do protestaciy, iako inegdy, tak y na blisko przeszłym Warszawskim seymie czynionych, obiecuiemy to sobie pod wiara. sumnieniem y poczciwościami naszymi, za nas y za potomki nasze: że tym metropolicie y władykom, przez dekret osądzonym, nie podlegać, posłuszeństwa żadnego nie oddawać, ani im iurysdycyey nad sobą w mieściech rzeczy pospo[litey] y naszych maietnościach rozciagania dopuszczać, owszem sie iev. także y dekretom a processom wszelkim y exekucyam ich, z tey okazyey pochodzącym, ieśliżby iakie vrosły, wedle możności zastawiać będziemy, — przy świętey wierze naszey, Panu Bogu na krzcie oddaney, y przy prawdziwych pasterzach cerkwie świętey, a osobliwie patryarchach naszych, mocnie stoiąc,

dekretu, przeciw tym duchownym усzу- декрету, противъ тымъ духовнымъ учиненого, вглянувши въ звычаи давныи, вглянувши въ права, въ привилеи и конфедераціи, присягою своею утвержоный. — черезъ далшее тыхъ омыдныхъ пастыровъ при ихъ достоенствахъ заховыванье - въ въръ, въ набоженствъ и сумнёняхъ нашихъ кгвалту намъ не чинити, але овінемъ оныхъ, яко явныи отступники, отъ хлъба, южъ имъ неналежачого, отстрыхнувши, иншіе, которыи власне релён Греческой были. владыки и митрополита, на тыи добра намъ подати рачилъ.

> «На сеймики тежъ всѣ близко пришлын повётовын до братьи листы написали есмо, жадаючи, абы намъ до того помогли на сеймъ близко пришлымъ. на которомъ въ той мфрф сами черезъ себе статечное старанье и прозбы нашей, еслибы заразъ мъсца не мъла у кр. его милости, попиранье, дасть Панъ Богъ, чинити будемо.

«А на тотъ часъ стосуючися до протестаціи, яко иногды, такъ и на близко-прошломъ Варшавскомъ сеймъ чиненой, объщиемо тое собъ подъ върою. сумъньемъ и поцтивостями нашими, за насъ и за потомки наши: же тымъ мифтикопост и владыкомъ, черезъ декреть осужонымъ, не поддегати, послушенства жадного не отдавати, ани имъ власти надъ собою въ мъстъхъ въ речи посполитой и нашихъ мастностяхъ ростяганья | (об. 16) допущати, овщемъ ся ей, также и декретомъ а поступкомъ вшелякимъ и екзекуціамъ ихъ, съ тоей причины походячимъ, еслижъ бы якіи уросли, ведлугъ можности застановлятися будемо, — при святой въръ нашой, Пану Богу на крещеніи отданой, и при правдивыхъ пастырохъ церкве святой, а особливе патріархахъ наkalendarza starego bez ich pozwolenia шихъ, моще стончи, календара старого nie odstępuiąc, pokoiu pospolitego mie- безъ ихъ позволенья не отступуючи,

obwarowanego z pilnościa strzegac, y wszelkim oppressyam, gwałtom a nowym rzeczam, ktorymiby całość y spokoyne nabożeństwa naszego wedle starodawnego zwyczaiu odprawowanie trudnic się miało, zabiegaiac. W czym się przodkiem Panu Bogu y wsz[y]tkiemu światu, a osobliwie wszem Koronnym, wielkiego xiestwa Litewskiego v panstw. do Korony należących, obywatelom solenniter oll(14) świadczamy y opowiedamy, pryncypała w tey mierze żadnego nie maiac».

Pomienioney protestacycy Brzeskiev te sa słowa:

«My, senatorowie, dygnitarze, vrzędnicy y rycerstwo, także y duchowni, religiey Greckiey Cerkwie Oryentalney synowie, ktorzyśmy się tu do Brześcia na synod zgromadzili. Iż nas dnia dzisievszego doszła wiadomość pewna, a nawet od wielmożnych panow posłanych na ten synod od iego krolew. msci, iakoby ich mość iakas zgode z strony obchodow kościołow Greckich y Rzymskiego z metropolita v z kilka władyk odszczepieńcami Kościoła Greckiego, ktorzy ieszcze dnia wczorayszego za występek swoy z vrzędu złożeni v dignitarstw prawem duchownym odsądzeni są, vdziałać y obwołać mieli. Co się dzieie mimo wiadomość y wolność naszę y wszelaką słuszność. Przetoż przeciw temu y wszem osobam, sprawam y temu postepkowi-świadczymy, protestuiemy się, y ten ich postępek za niesłuszny bacząc y rozumiejąc, jemu nie tylko nie podlegać, ale za pomocą Bożą wszytkimi siłami-bronić v przeciw niemu być, sobie obiecuiemy; a swoy przeciwko im vdziałany postępek mocnie vtwierdzać,

dzy rozroznionymi w wierze prawem покою посполитого межи розрознеными въ въръ правомъ обварованого съ пилностью стерегучи, и всёмъ утискомъ, кгвалтомъ а новымъ речамъ, которыми бы прлость и спокойным набоженства нашего ведле стародавного звычаю отправованье труднити міло, забітаючи. Въ чимъ напередъ Пану Богу и всему свъту, а особливе всъмъ Короннымъ, вел. княз. Лит. и панствъ, до Коруны належачихъ, обывателемъ соленнитеръ освъдчаемо и оповъдаемо, продкуючимъ въ той мъръ жадного не маючи».

> Берестей-Помененого освъдченья ского тын суть слова:

«Мы, сенаторове, дикгнитаре, урядницы и рыцерство, также и духовныи релви Греческой Церкви Восточной синове, которынсми ся тутъ до Берестья на синодъ згромадили. Ижъ насъ дня | (17) нынъшнего дошла въдомость певная, а наветь оть велможныхъ пановъ посланыхъ на тотъ соборъ отъ его кр. мил., якобы ихъ милость явуюсь эгоду зъ стороны обходовъ востедовъ Греческихъ и Рымского эъ митрополитомъ и съ килка владыкъ отщепенцами Костела Греческого, которыи еще дня вчорашнего за выступокъ свой зъ уряду зложени и достоинствъ правомъ духовнымъ отсужены суть, учинити и обволати мъли. Што ся дъетъ мимо въдомость и волность нашу и всякую слушность. Протожъ противъ тому и всвиъ особамъ, справамъ и тому поступкови свъдчимо, протестуемося, и тоть ихъ поступокъ за неслушный бачачи и розумьючи, ему не толко не подлегати, але за помочю Божею всвии силами боронити и противъ ему быти собъ объцуемо; а свой противко у wszelakim kosztem podpierac, у wspo- имъ учиненый поступокъ моцие утверmagać będziem, według nawiętszych sił жати, и всякимъ коштомъ подпирати,

у przemożenia naszego, a osobliwie и помагати будемо, ведлугъ найболшихъ prosbami naszymi v iego krolewskiey miłości. Ktora to protestacya naszę na grod Brześcieński posyłamy, aby była do xiag tutecznych wpisana. Pisano w Brześciu, 9 dnia oktobra, wedle starego kalendarza, roku Pańskiego 1596».

#### (15) Pierwszey części odpowiedzi

#### ROZDZIAŁ II,

zamykający w sobie obietnice listowne metropolita y władyki odstepnych, ktorych nie strzymali.

metropolitowego Słowa listu do wszech wobec duchownych y świethskich posłuszeństwa Greckiego ludzi, po osłyszeniu o odstępstwie niektorych władyk, z naganieniem ich, siebie od takiego mniemania wyimuiąc etc., po wszytkich kraiach Ruskich rozsyłanego. De data w Nowogrodku, roku 1595, septembr[a] die 1:

«Michał, z Bożey łaski archiepiskop, metropolit Kijowski, Galicki v wszytkiey Rusi.

«Wszem prawosławnym chrześcianom, posłusznym Bożey Wschodniey katolickiey Cerkwie, od wyższego stanu y do niższego, w parafiey archiepiskopiey naszey mieszkaiącym, duchownym y świetskim synom naszev pokorności. Laska wam y pokoy y miłość od Boga Wszechmogącego y Pana naszego Iezusa Christusa.

«Wiadomo czynim, iż maiąc ia o tym wiadomość, że w. m. nieiakie po- томъ въдомость, же в. м. нъякое поrozumienie o mnie maiąc, iakobych розумънье о мнъ маючи, яко быхъ я ia miał z niektoremi władykami nie- мълъ зъ нъкоторими владыками нъякіи iakie nowe obyczaie w Cerkiew naszę новыи обычаи въ Церковъ нашу каеоkatolicką Wschodnią zakonu Greckie- лическую Въсточную закону Греческо-

силь и преможенья нашего, а особливе прозбами нашими у его кр. мил. Которое то освъдченье наше на вгродъ Берестейскій посылаемо, абы была до книгъ тутошнихъ вписана. Писано въ Берестю, 9 дня октобря, ведлугъ старого календаря, року Божего 1596».

#### **примен насти отновъди** (об. 17) Першей части отновъди

#### Роздълъ 2,

замыкаючій въ собъ обътницы листовным митрополита и владыки отступныхъ, которыхъ не здержали.

Слова листу митрополитового до всёхъ вобецъ духовныхъ и свътскихъ послушенства Греческого людій, по ослышенью о отступствъ нъкоторыхъ владыкъ, зъ наганеньемъ ихъ, себе отъ таковаго мниманья выймуючи и прочая, по всвхъ враехъ Рускихъ россыланого. Писанъ въ Новокгродку, року 1595, сентебря 1 дня:

«Михаилъ, зъ Божей ласки архіепископъ, митрополитъ Кіевскій, Галицвій и всея Русіи.

«Всвиъ православнымъ христіаномъ, послушнымъ Божей Восточной канолической Церкве, отъ вышшого стану и до нижшего, въ парафіи архіепископіи нашей мёшкаючимъ, духовнымъ и свётскимъ сыномъ нашего смиреніа. Ласка вамъ и покой и милость отъ Бога Всемогущого и Пана нашего Інсуса Христа.

«Въдомо чинимо, ижъ маючи я о

wiadomość daię: iakom o tym nie myślił. v teraz myślić nie chce, abym swoie prawa wiare w podeptanie podał, v swego nabożeństwa odstępca (16) był, y rękopołożenia swietego oyca patrvarchy nizacz sobie nie dbał. Co w. m., odemnie wiadomość wziąwszy przez to pisanie moie, o mnie tego nie rozumievcie, ale statecznie w boiażni Bożey y przy wierze naszey chrześciańskiey świętey Bożey Wschodniev Cerkwie mocnie stoiąc, wiatrom burzliwym, iako trzcina, kolebać nie dawaycie. A ia obiecuie przy w. m. v do gardia swego tego bronic. A za tym miłość Boża y modlitwa naszego vniżenia, niech będzie ze wszytkimi wami. Pisano anno et die, ut sup., według starożytnego w Nicei Duchem Ś. postanowionego kalendarza».

Item z listu iednego, od tegoż metropolita do iego mści pana woiewody Kijowskiego, z Nowogrodka, w marcu roku 1595 danego, słowa wypisane:

«Iako pierwiey, tak v teraz, według namowy naszey szyrokiey, maiąc wszytko na baczeniu ku obnażeniu tego skrytego fałszu, barzo dobrze trafiło się, żem teraz w manasterzu Słuckim ovca władyke Lwowskiego zastał, z ktorego wierzę, iż pożar ten szkodliwy Cerkwi naszey Oryentalney y wszemu prawosławnemu narodowi nie powstanie; y iako inszych episkopow takiego przedsięwzięcia niewiadom, tak y iest wielce przeciw vmysłom złym ich: v przysięgę na ewanieliey na to vczynił, že iako o tym nie wiedział, tak z ni- же яко о томъ не въдалъ, такъ зъ ниmi y przestawać nie chce; y obiecał z ми и переставати не хочеть; и объkażdey miary temu strożem w Koronie далъ съ каждой мѣры тому сторожемъ być, y zabiegać o wszytkim do mnie, у въ Коронф быти, и забфгати о всемъ

go, nad vstawy y postanowienia świę- го, надъ уставы и постановенья свяtych apostołow у oycow s., wnosić,—а тыхъ апостоловъ и отцевъ святыхъ вноtak w. msciom przez to moie pisanie сити, —а такъ в. м. черезъ тое писанье мое ведомость даю: якомъ о томъ не мыслиль, и теперъ мыслити не хочу. абымъ свои права въру въ потоптанье подаль, и своего набоженства отстунникомъ былъ, и рукоположенья святого отца патріархи низашто собі не дбаль. Што в. м. отъ мене въдомость взявши **(18)** черезъ тое писанье мое, о мнѣ того не розумъйте, але статечне въ -идх йожан в вффв нашой христіанской и въ святой Божей Восточной Церкви модне стоячи, вътромъ бурливымъ, яко тростина, колебатиск не давайте. А я объцую при в. и до горла своего того боронити. А за тымъ милость Божіа и молитва нашего смиреніа нехай будеть со всёми вами. Писанъ року и дня, яко вышше, ведлугъ старожитного въ Никеи Духомъ Святымъ постановленаго календаря».

> И зась зъ листу одного отъ тогожъ митрополита до его милости пана воеводы Кіевского, зъ Новокгродка, въ мартв року 1595 даного, слова выписаны:

> «Яко перше, такъ и теперъ, ведлугъ намовы нашей широкой, маючи все на баченью ку обнаженью того скрытого фалшу, барзо добре трафилося, жемъ теперъ въ монастыру Слуцкомъ отца владыку Лвовского засталь, съ которого въру, ижъ пожаръ тотъ шкодливый Церкви нашей Восточной и всему православному народови не повстанеть; и яко иншихъ епископовъ такого передсебевзятья невъдомъ, такъ и есть велице противъ умысломъ злымъ ихъ; и присягу на ечангеліи на тое учинилъ,

szał, dawać. Ktory iż był z sadu naszego duchownego na dekrecie zdan, godziło mi się onego, dla tych przyczyn y pod takim czasem, iż czuynym strożem od innych episzkopow przy dworze y ||(17) doma obiecował się być, z tego zdania wypuścić; iakoż dla vtwierdzenia w tych obietnicach iego list podniesienny błogosławieństwa naszego daliśmy mu. czym osobliwie w. x. mści, iako prawosławnemu oku cerkiewnemu, wszelakim sposobem staranie y wywiedywanie czynić godzi się, dla bogomodlstwa wszytkich za siebie chrześcian. A mianowicie żeby w. m. onego źmija rayskiego y lisa chytrego, o ktorymem przed w. m. mowił, strzedz sie raczył, y o nim przemysł pilny w żywocie swoim działał, aby nieprzyjaciel cerkiewny rogu nie podnosił, y w iamę wpadł» etc.

Z drugiego listu metropolitowego do iego m. pana woiewody Kijowskiego (de data z Nowogrodka 12 august[a]. 1595) słowa formalia wypisane:

«Tych teraznieyszych nieszczęśliwych czasow, na ktorem niefortunnie trafił za grzechy swe, dokądem żyw, opłakać nie moge! Y Bog to serca widzący wie, co na potym z soba będzie czynic! Pewnie przydzie mi laskę położyć v iego krolewskiey mści czołem vderzyć, aby się tak spokoynie przeżyło, a nie iako teraz, że mnie do w. x. m. vdano. iakobym, iuż zapomniawszy stateczności y powołania swego, nabożeństwo y wiarę Oryentu myślnego podeptać ważył się, vwiedzion będąc chciwościa, abo vganiaiąc się za manastyrem Pieczerskim, na ktory ani myslę y pewnie nie pragnę: acz iego krolewska mość w sequestr do czasu poruczył mi go był ero кр. мил. въ держанье до часу по-РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИБЛІОТЕКА.

do w. х. mści wiadomość, co by zasły- до мене, и до вашей к-ж. мил. въдомость, што бы заслышаль, давати. Который ижъ быль зъ суду нашего духовнаго на декретъ зданый, годиломися оного, для тыхъ причинъ и подъ такимъ часомъ, ижъ чуйнымъ сторожемъ отъ иныхъ епископовъ при дворф и дома объцовался быти, съ того зданя выпустити; якожъ для утверженья въ тыхъ обътницахъ его листъ поднесеный благословенства нашего лалисмы ему. Въ чомъ особливе вашей к-ж. мил., яко православному оку церковному, вшелякимъ способомъ старанье и вывъдованье чинити годится, для богомолства всёхъ за себе христіанъ. А меновите, жебы в. м. оного зміа райского и лиса хитрого, о которогомъ предъ в. м. мовилъ, стеречись рачиль, и о немъ промыслъ пилный въ животв своемъ чинилъ, абы непріатель церковний рога не подносилъ, и въ яму впалъ».

> (об. 18) Зъ другого листу митрополитового до его милости пана воеводы Кіевского (данъ зъ Новогородка 12 августа, 1595) слова власный выписаны:

> «Тыхъ теперешнихъ лесчасливыхъ часовъ, на которыемъ нефортуние трафилъ за гръхы свои, доколямъ живъ, оплакати не могу! И Богъ то сердце видячи въдаетъ, што напотомъ зъ собою будеть чинити! Певне пріидеть ми люску положити и его кр. мил. чодомъ ударити, абыся такъ спокойне прожило, а не якъ теперъ, же мя до вашей к-ж. мил. удано, якобымъ, южъ запомнъвши статечности и поволанья своего, набоженство и въру Востоку умного потоптати важился, уведень будучи хтивостью, албо уганяючися за монастыремъ Печерскимъ, на который анъ мышлю и певне не прагну: ачъ 31

wziac, y na to się nie kaszę, bo mam ручиль ми его быль ввяти, и на то ся z soba co czynić» etc.

«A z strony wiary y zakonu Greckiego: iakobym się mogł ważyć tak wielkie y poważne rzeczy psować?! Przy czym nie tylko maietność, ale y gardło gotowem odważyć, ile maiąc podpory w. x. mści, bez ktorego każda sprawa watła być musi. A iako teraz widzę, że iuż, przez | (18) niebacznych ludzi o mnie dania sprawy, v w. x. mści pisanie listow moich małey są wiary; iednakże śmiele pisze, y Chrzista Boga prosze, abym wżdy vstnie gdzie z w. x. mścia namowić się mogł, y dostateczną o sobie y niewinności swoiey sprawę dał. Tamżebyś w. m. wiedział, co iest w tym, od kogo się te burdy zapaliły, y kto przyczyną. Dla Boga, mściwe xiaże, synod nam duchownym y świetskim w. x. mość złożyć racz, ktorego pilna v gwałtowna potrzeba, iakoż to w Litwie wszyscy prawosławni tego potrzebuia. Bo wieleby dobrego na nim się zbudowało, gdyby się ta złość iawiła y rugowała. Co wszytko łacno w. x. m. v iego krolewskiey mści ziednać raczysz, gdy będzie na to wola w. x. IIITo все лацно ваша в-ж. мил. у его tylko w Nowogrodku» etc., etc.

«Z trzeciego listu metropolitowego, dó iego-m. pana woiewody Kijowskiego, z Nowogrodka, die 28 septemb[ra] 1595 pisanego, słowa własne wypisane:

«Szyroce mi w. x. m. piszesz y znać daiesz, iakoby prawosławna wiara nasza ze wszytkim przez nas pod zwierzchność Rzymską iuż zaprzedana być mia-

не вашу, бо маю зъ собою што чинити» и прочее:

«А зъ стороны вёры и закону Греческого: якобымъ ся могъ важити такъ великой и поважной речи псовати?! При чимъ не толко маетность, алемъ и горло готовъ отважити, иле маючи подпору вашей к-ж. мил., безь которого важдаа справа утла быти мусить. А якъ теперъ вижу, же южъ, черезъ небачныхъ людій о мнъ данья справы, у вашей к-ж. мил. писане листовъ моихъ малой суть въры; однакъ же смѣло пишу, и Христа Бога проигу. абымъ вжды устне гдв зъвашею к-ж. мил, намовитися могь, и достатечную о собъ и невинности своей справу далъ. Тамъ же бысь в. м. въдалъ, што естъ въ томъ, отъ кого ся тын бурды запалили, и кто причиною. Для Бога, **жил**. к-ж., синодъ намъ духовнымъ и свътскимъ ваша к-ж. мил. зложити рачь, которого пилнаа и кгвалтовнаа потреба, якожъ туть въ Литве все православныи того потребують. Во много бы доброго на немъ ся збудовало, кгды бы ся тая злость явила и выткнула. msci. A synod aby nigdziey nie był, кр. мил. эъеднати рачишъ, если будетъ на то воля вашей к-ж. мил. А синодъ абы нигде не быль, едно въ Новогородку».

> Съ третего листу митрополитового, до его милости пана воеводы Кіевского, зъ Новагородка дня 28 сецітебра] 1595 писаного, слова власный выписаны:

|| (19) «Широпе ми ваша к-ж. мил. пишешъ и знати даешъ, якобы православнаа въра наши зовстиъ черезъ насъ подъ зверхность Римскую южъ заła. Czemu wielcem się zdumiał, tak iż продана быти мъла. Чому велицемъ ся do siebie przyść nie mogę! A nie mniey здумяль, такъ ижъ до себе пріити не przywiodł mię w rospacz szkrypt iakiś, miedzy ludzie puszczony, w ktorym mię, nieprzekonanego nijakim odszczepieństwem, to Iudaszem, to zdrayca swey wiary mianuie v rowno z inszymi policza,-mnie: ktory, bedac y szczyre sługa v małogodnym bogomodica w. x. m., z chęci swey nie zaniechywałem znać dawać o tey bezbożności, iako y od ktorego czasu, przez kogo się wszczęła. Posyłałem, pisałem, przestrzegal częstokroć, od tego czasu, iako mi się dostało iuż o tym wiedzieć, chcąc opponować się przeciwko teli(19)mu, a za wodzem y powodem w. x. m., tego, na ktorym z przednich wiekow y teraz naszey wiary Wostoczney ozdoba stoi, iść a do krwie za wiarę świętą y za zakon swoy cierpieć y vmrzeć gotow bedac> etc.

«A w. m. dziwnie o mnie nie wierzac, przypominać raczysz, iakobym Hryhora służebnika swego do Krakowa, z Krakowa do Rzymu z władykami wyprawił, ktorego nie po tom posyłał, ale tych odstępnikow, od przedsięwzięcia tego iechania nierozmyślnego, ile bez synodu, do Rzymu hamuiąc, aby się z w. x. m. y z innymi na synodzie złożonym pierwey o tym znieśli y naradzili. O czym vrząd w. x. m. Włodzimirski, gdzie on y z czym był posłan, vfam, że przystoynie o wszytkim wie. Ieśli tak vmyšlnie na to się vsadzili, a iż być inaczey nie mogło, a to iechali. ieśli do Krakowa, czyli do Rzymu,-ia mocy takiey mieć nie mogł ich hamować, bo też nicem od nich iawnego z przyjazdu ich Krakowskiego nie miał, y teraz nie mam, y mieć nie chce. Władyctwa też Połockiego y nie myślił dzierżeć, y nie chce,—v pewnych w. x. m. dowiedzieć się raczysz» etc., etc.

могу! А не мнъй привелъ мя въ роспачъ шкриптъ якийсь, межи люди пущеный, въ которомъ мене, непреконаного ни якимъ отщепенствомъ, то Юдашемъ, то зрадцею своей въры менуетъ и ровно зъ иншими поличаеть, - мене, который, будучи и щире слугою и малогоднымъ богомолцемъ ваш. к-ж. мил., не занеховалемъ знати давати съ части своей о той безбожности, яко и отъ которого часу, черезъ кого ся почала. Посылалемъ, писовалъ, перестерегалъ частокроть, отъ того часу, яко ми ся южъ достало о томъ въдати, хотячи опоноватися противъ тому, а за вожемъ и поводомъ ваш. к-ж. мил., того, на которомъ съ переднихъ въковъ и теперъ нашей въры Восточной оздоба стоитъ. ити а до врове за вѣру святую и за законъ свой теритти и умерети готовъ будучи» и прочая.

«А в. м. дивне о мив не върячи, припоминати рачишъ, якобымъ Григоріа служебника своего до Кракова, съ Кракова до Риму зъ владыками выправиль, которогомъ не по тое посылаль, але тыхъ отступниковъ, отъ передсявзятя того ѣханья нерозмысльного, иле безъ синоду, до Риму гамуючи, абы ся зъ ваш. к-ж. мил. и зъ иными на синодъ зложеномъ перво о томъ знесли и нарадили. О чомъ урядъ ваш. к-ж. мил. Володимерскій, гдв онъ и съ чимъ быль послань, уфаю, же пристойне о всемъ въдаетъ. Если такъ умыслъне на тое ся усадили, а ижъ быти иначей не могло, а то вхали, если до Кракова, чили до Риму,--я моцы такой мъти не могъ ихъ гамовати, бо тежъ ничогомъ отъ нихъ явного съ пріязду ихъ Краковского не мъль, и теперь не мар, и мъти не хочу. Владычства тежъ Полоцкого не мыслиль держати, и не хочет., - у певныхъ ваша к.ж. мил. довъдатися рачишъ» и прочал.

«Ieszcze iakoby sie w. x. m. zdało! pisać do pozostałych episzkopow, aby oni bez omieszkania o tym poczuwszy się, do mnie, iako do starszego, ziechali się dla porozumienia o tym: gdyż oni zawżdy na moie pisanie dla potrzeb duchownych są nieczuli, y pisania nie poważaia,-wierze, żeby za radą w. x. mści chetliwszy byli przeieżdzić się ku mnie do Nowogrodka. A gdyby chcieli y wolą swoię w. x. m. oznavmili tak vdziałać, - na onże czas, dla lepszego poteżstwa, potrzeba pilno przy w. x. mści z tymi wszytkimi, ktorych w. m. sposobi dla zastanowienia meżnego przeciw takowey zdradzie, aby na liście otworzystym zacnych panow, szlachty wiary naszey Greckiey pieczeci ze dwieście, (20) opponując siebie z podpisami rak, na pomoc v siebie mieć mogł, przez posłanego od w. m. do siebie, za ktorym abym silniey popierać ważył się. A ia tegoż czasu y przy tym posłańcu, swoy list z ich msciami episzkopy, według listu onegoż sprawiwszy podpisać, by y na vrzędzie przyznać gotow będę».

Z listu władyki Włodzimirskiego, do iego m. pana wojewody Kijowskiego, ze Włodzimirza danego, dnia 17 marca, roku 1595, słowa własne wypisane:

«O byciu oyca władyki Łuckiego w Krakowie, aż tu przyjechawszy, dowiedziałem się. Ale żeby od kogo w poselstwie ieżdzić miał, świadczę Panem Bogiem, żem o tym ani słychał, y nie rozumiem tego o nim, żeby tam z iakim poselstwem od kogo ieżdzić miał. Abo żebyśmy co takowego postanowić miedzy soba mieli—o tym sie nam ani sniło. Azaż my tego nie baczym: chociaż byśmy się wszyscy episzkopi na tę

«Еще якобы ся ваш. к-ж. мил. здало писати до позосталыхъ еписвоповъ абы они безъ [о]мъшканья о томъ почювшися, до мене, яко до старшого, зъбхалися, для порозумавня о томъ: кгдыжь они завжды на мое писанье для потребъ духовныхъ суть нечуйни, и писанья не поважають, -- въру, же бы за радою ваш. к-ж. мил. хутлившін были провздитися ко мнв до Новогородка. А кгдыбы они хотъли и волю свою ваш. к-ж. мил. ознаймили такъ учинити, — на онъ же || (об. 19) часъ, для лъпшого потужства, потреба бы пилно при ваш. к-ж. мил. съ тыми всёми, которыхъ в. м. способишъ, дъля застановенья моцного противъ таковой зрады, абы на листъ отвористомъ зацныхъ пановъ, шляхты въры нашей Греческой печатій зо двёстё, опонуючи себе съ подписами рукъ, на помочъ у себе и вти могъ, черезъ посланого отъ в. м. до себе, за которымъ абымъ силнъй попирати важился. А я тогожъ часу и при томъ посланцу свой листь зъ ихъ милостими епископы, ведлугъ листу оногожъ справивши подписати, бы и на урядъ признати готовъ буду».

Зъ листу владыки Володимерского, до его милости пана воеводы Кіевского зъ Володимера даного, дня 17 марта, року 1595, слова власный выписаны:

«О бытью отца владыки Луцкого въ Краковъ, ажъ тутъ приъхавши, довъдалемся. Але жебы оть кого въ поселствъ вздити мълъ, свътчу Паномъ Богомъ, жемъ о томъ ани слыхалъ, и не розумью того о немъ, жебы тамъ зъ явимъ поселствомъ отъ кого вздити мълъ. Албо жебысмы што такового постановити межи собою мъли-о томъ ся намъ ани снило. Азажъ мы того не бачимо: хотя бысмо ся всв епископы на vnia zgodzili, a wszytko chrześciaństwo тую унъю згодили, а все бы христіанby na to nie pozwoliło, żeby to tylko ство на то не позволило, жебы то толprożna praca a ohyda nasza była v ко порожняа праца а огида наша быowieczek nasżych» etc.

«Aniby sie też to nam godziło, tak kryjomkiem, bez synodu y wiadomości такъ крыючися, безъ синоду и въдоrownych sług w Cerkwi Bożey, y in- ныхъ слугъ въ Церквъ Божей, и инszego chrześciaństwa, a zwłaszcza w. шого христіанства, а звлаща в. м. паpanow chrześciańskich, takową rzecz zawierać abo zaczynać. O tym y pomyślać, Boże, nie day» etc., etc.

Z drugiego listu miedzy tymiż osobami (de data ze Włodzim., 25 mart. 1595) słowa formalia wypisane:

«Co się tycze nowin Krakowskich. y te baczę, że niepewne; ale chociaż by y pewne były, tego w. x. m. o moiey osobie nie racz rozumieć. Zaprawdę, żeć o membraniech ni iakich nièwiem, bom ich nikomu ni nacz ||(21) nie dawał. Wszakże «nie iest nic tak taynego, żeby napotym nie było iawnego», czego y życzę, bo w tym sie czuię, żem nie był początkiem do żadnev rzeczy».

Z listu trzeciego tegoż władyki do iego m. pana woiewody Kijowskiego (de data z Lublina 5 august[a] 1595) słowa własne:

«Zwrociwszy się z Krakowa» etc., «gdzie, gdy po nas to mieć chciano. żebyśmy do Rzymu z posłuszeństwem iechali, opatruiąc nas wszelakimi dostatkami, - powiedzieliśmy, że to ieszcze nie koniec: bośmy to tylko samych siebie vpewniaiąc spisali się; ale idzie też nam o owce Christusowe pastwy naszey, aby y. te z nami zgodziły się» etc.

«Y gdychmy miedzy inszymi rzeczami tę naprzednieyszą być vkazowali. iż w. x. m., iako naprzednieyszy filar y ozdoba Cerkwie Bożey, tey religiey шій филярь и оздоба Церкви Божей. naszev będac, ieszcześ z nami w tym тоей релви нашей будучи, ещесь зъ

ла у овечовъ нашихъ» и прочая.

«Анибы ся тежъ тое намъ годило, braciey naszey młodszey, мости всей брати нашей молодшей, ровновъ христіанскыхъ, таковую речъ замывати албо зачинати. О томъ и помышляти. Боже, не дай».

> Зъ другого листу межы тымижъ особами (даный зъ Володимера, 25 марта 1595) слова власный выписаны:

> «Што ся тыче новинъ Краковскихъ, и тыи бачу, же непевный; але хотяжь бы и певныи были, того ваша в-ж. мил. о моей особъ не рачъ розумъти. Заправды, же я о мамрамёхъ ни якихъ не въдаю, бомъ ихъ никому ни на што не даваль. А ведже «не есть такъ | (20) ничого тайного, жебы напотомъ не было явно», чого и зычу, бо въ томъ ся чую, жемъ не быль початкомъ до жадной речи».

> Зъ листу третего тогожъ владыки до его мил. пана воеводы Кіевского (данъ зъ Люблина, 5 августа 1595) слова властныи:

> «Звернувши съ Кракова» и прочал, «гдъ, кгды по насъ того мъти хочено. жебыхмы до Риму съ послушенствомъ Вхали, осмотруючи насъ вшелякими достатками, — повълисмы, же то еще не конецъ: босмы то толко самыхъ себе упевняючи списалися; але илеть тежь намъ о овцы Христовы паствы нашей. абы и тыи зъ нами згодилися» и пречая.

> «И вгдысмы межи иншими речами тую найпереднайшую быти указовали, ижъ вашя к-ж. мил., яко найпереливи-

zgodzić się nie raczył, ale potrzebuiesz нами въ томъ згодитися не рачилъ, але na to synodu, o ktory y my z wielkim vsiłowaniem przed tą drogą prosili,---y stało było na tym, że ziazd miał być pozwolon y czas naznaczon. Aliści potym, za nieiakimi nowinkami, tego ziazdu odmowiono, a w droge iechać kazano, nad nadzieje, predko. A tak, mściwy panie, gdyż to teraz w rękach swoich masz, możesz Cerkwi Bożev wiele dobrego vczynić v zaenemu imieniowi swemu wieczną a nieśmiertelną pamięć y sławę ziednać» etc.

Z czwartego listu pomienionego władyki, do teyże osoby ze Włodzimirza die 23 august. 1595 pisanego, własnose słow wypisana:

«Nie doczekawszy się niiakiego roskazania w. m., atoli widze, że się nam czas naznaczoney drogi naszey przybliża, z ktorey iakoby się wypleśćy sam nie wiem. Bom był wszytkę nadzieje moje położył w tym, || (22) żeś w. m. miał nas z tev drogi, teraz wyzwolić, na ktorą, ile pod takowym czasem y w tym rozerwaniu, iako radbym iechał - samemu to Panu Bogu iawno! Teraz tedy y sam nie wiem, co czynić y iako się z tey drogi wyaż po synodzie» etc.

потребуещъ на тое синоду, о который и мы эъ великимъ усилованьемъ перелъ тоею дорогою просили,--и стало было на томъ, же зъяздъ мёль быти позволень и чась назначень. Але потомъ за наякими новинами, того зъязду отмовлено, а въ дорогу вхати казано, надъ надъю, прудко. А такъ, милостивый пане, кгдыжь тое теперь въ рукахъ своихъ маешъ, можешъ Церкви Божой много доброго учинити и зацному имени своему въчную а несмертелную память и славу зъеднати».

Съ четвертого листу помененаго владыви, до тоеежъ особы зъ Володимера. дня 23 августа 1595 писаного, власность словъ выписана:

«Не дочекавшися ни якого росказанья в. м., атоли вижу, же ся намъ чась назначеный дороги нашей приближаеть, съ которой якобы ся выплестии самъ не въдаю. Бомъ былъ всю надъю мою положиль въ томъ, же в. м. мълъ насъ съ тоей дороги теперъ вызволити, на которую, иле подъ таковымъ часомъ и въ томъ розорванью, яко радъ бымъ вхалъ -- самому то Пану Богу явно! Теперъ тогды и самъ не въдаю, што чинити и яко ся съ то ей дороги mowić mam! Chyba nadzieia w łasce вымовити маю! Хиба надѣа въ ласцѣ Božev a w osobie w m. pana moiego Божой а въ особъ в. м. пана моего msciwego, że to pisaniem swoim v милостивого, же то писаньемъ своимъ iego krolewskiey mści ieszcze zadzier- што (sic) его кр. мил. еще задержати żec możesz, aby nam nie kazał iechac можешъ, абы намъ не казалъ вкати ажъ по синолв».

Pierwszev cześci odpowiedzi

ROZDZIAł III,

przyczynę.

Prawo, o ktorym się ten rozdział pisze, iest dwoiakie: iedno-niepisane, ktore zwyczaiem zowiemy, drugie pisane, ktore zaś na dwoie rozdzielić sie może. Bo iedno w statuciech v w konstytucyach, wszytkim pospolitych, zamknione iest; drugie w liściech y w przywileiach, ktore się z tey miary, że nie są w statut wpisane, prywatnymi nazwać moga. O prawie niepisanym abo zwyczaiu siła mowić nie potrzeba y pokazowania, że go metropolit y z władykami wzruszył: wszyscy to ludzie widzą, wiedzą y przyznawaią, a podobno y sami ci wzruszyciele z to nie maią w sobie smiałości y niewstydliwości, aby tego przeć mieli. Prawo pisane - gdyby się dostatecznie przekładać miało, przyszło by niezliczoną rzecz przywileiow y listow tu wpisać, ktorymi czestokroć, a osobliwie przy fundowaniu iakich cerkwi y przy nadawaniu do nich dobr przez xiażęta Ruskie, a potym przez! krole Polskie sprawy (23) xiażat potwierdzające. — wolność v trwałość religiey Greckiey znamienicie iest vtwierszkrypt przedłużyć, a nazbyt wielkie z niego volumen vczynić musiało, —

II (ed. 20) Першей части отповъди

Роздълъ 3,

zamykaiący w sobie prawo po-замыкаючій въ собъ право поспоspolite Koronne, ktorego narusze- литое Коронное, которого наруniu metropolit z władykami dał шенью митрополить зъ владыками далъ причину.

. Право, о которомъ ся тотъ роздёлъ пишетъ, есть двоякое: одно-неписаное. которого звычаемъ зовемо, другое-шисаное, которое зась на-двое роздълитися може. Бо едно въ статутъхъ и конституціахъ, всёмъ посполитыхъ, замкнено есть; другое въ листехъ а въ привилеяхъ, которое ся съ той мівры, же не суть въ статуть вписаны, приватными назватися могутъ. О правъ неписаномъ або звычаю много мовити не потреба и показованя, же его митрополить и зъ владыками взрушиль: всв то люди въдають и признавають, а подобно и сами тыи взрушитель съ тое не мають въ собъ смълости и невстыдливости, абы того прети мели. Право писаное — вгдыбы ся достатечне перекладати мёло, пришло бы незличоную речь привилеовъ и листовъ туть вписати, которыми частокроть, а особливе при фундованью якихъ церквій и при надаванью до нихъ добръ черезъ вняжата Русскій, а потомъ черезъ король Полскін справы княжать потвержаючи, -- волность и трвалость релёи Греческой знамените есть утвержена. |(21) dzona. Lecz żeby to nazbyt barzo ten Тежъ же бы то назбыть барзо тотъ шкрипть продолжити, а назбыть великін внижки учинити мусѣло,--не хочетnie chcę się tych listow wszytkich у ся тыхъ листовъ всёхъ и привилеовъ przywileiow wpisowaniem czytelnikowi вписованьемъ чителникови уприкряти. vprzykrzać. .Tylko w przyszłym roz- Толко въ пришломъ роздълъ килка свъdziałe kilka świeżych krola Stefana у жихъ короля Стефана и кр. его мил. krola iego mści pana dzisieyszego ku пана нынъшнего ку тому ся стягаючихъ temu się ściągaiących listow, a tu w листовъ, а тутъ въ томъ паракграфи

konstytuciy krotce przypomnie y, dla informacyey czytelnikowi, przypiszę.

A naprzod z przywileiu przywrocenia ziemie Wołyńskiev do kroleprzez krola Zvg-Polskiego, munta-Augusta na seymie Lubelskim roku 1569 danego, kłade słowa:

«Tymże sposobem obiecuiemy y powinni będziemy: dostoieństw y dignitarstw y vrzędow ziemie naszey Wołyńskiey, duchownych y swietskich, wielkich y małych, tak Rzymskiego iako v Greckiego zakonu bedacych, nie vmnievszać, ani zatłumiać v owszem wcale zachować».

Potym kłade słowa takież z przywileiu przywrocenia xiestwa Kijowskiego do Korony Polskiey, na tymże pomienonym Lubelskim seymie tegoż czasu spisanego:

Obiecuiemy y powinni będziemy: dostoieństw y dignitarstw y vrzędow ziemie naszey Kijowskiey, duchownych świetskich, wielkich y małych, tak Rzymskiego iako y Greckiego zakonu będących, nie vmnieyszać, ani zatłumiać, y owszem wcale zachować».

Tymi takimi słowy, vmnieyszania y zatłumiania dostoieństw zabraniającymi, że rozność, a w rozności całość y zachowanie tych dwu tylko religiey Rzymskiey y Greckiey iest warowana - ktoż nie widzi? A iż metropolit y z towarzyszmi swemi niektoremi wła (24) dykami do papieża Rzymskiego posłuszeństwa przystąpił, a tak nie tylko zwierzchności, ale y religiey a wiary Greckiey (iako się to niżey w rozdziale VII tey części szyrzey pokaże) rzeczą. samą odstąpił, — rzecz iest iawna, że tym takim odstąpieniem, iako do zniesienia Greckiego nabożeństwa, tak y do

tvin paragrafy niektore z statutu v z навоторые зъ статуту и зъ конституцій коротко припомяну и, для відомости чителникови, припишу.

> А напередъ съ привилею привороченья земль Волиньской до короля (sic) Полского, черезъ короля Жикгимонта-Августа на сеймъ Любелскомъ. въ року 1569-мъ даного, кладу тын слова:

«Тымъ же способомъ объцуемо и повинни будемо: достоенствъ и дивгнитарствъ и урядовъ землъ нашей Волынской, духовныхъ и свётскихъ, великихъ и малыхъ, тавъ Римского яко и Греческого закону будучихъ, не уменшати, ани затлумяти, и овщемъ вићић заховати».

Потомъ кладу слова такінжъ съ привилею привроченя князства Кіевского до Коруны Полской, на томъ же поме-. неномъ Любелскомъ сеймъ тогожъ часу списаного:

«Объцуемы и повинни будемо: достоенствъ и дикгнитарствъ и урядовъ землъ нашей Кіевской, духовныхъ и свътскихъ, великихъ и малыхъ, такъ Римского яко и Греческого закону будучихъ, не уменшати, ани затлумяти, и овшемъ вцёлё заховати».

(об. 21) Тыми таковыми словы, уменшанья и затлуменья достоенствъ забороняючими, же розность, а въ розности цёлость и захованье тыхь двохь тылко релъи Римской и Греческой есть варована-ктожъ не видитъ? А ижъ митрополить и зъ товаришми своими нъкоторыми владынами до папъжа Рымского послушенства приступивъ, а такъ не толко зверхности, але и релви а въры Греческой (яко ся то нижей въроздълъ семомъ тоей части ширей покажетъ) речью самою отступилъ, - речъ есть явна, же тымъ такимъ отступеньемъ, яко до знесенья Греческого наvmnieyszenia a zatłumienia Greckiego | боженства, такъ и до уменшенья а за-

zakonu, a pogotowiu do tego pomienionego prawa dał wielką okkazya y przyczynę. Bo iż, za ta ich sprawa w postępkiem, ieden się pasterz stanowi, iedna owczarnia buduie, iedna obedientia vtwierdza. A coż po tak wielu iednakiey władzy y iednakiego dostojeństwa duchownych bedzie? Władyctwo a biskupstwo, władyka a biskup—choć słowy rozni, rzeczą iednak iedno sa. Tvlko to ich podleganie iednych Rzymskiev, drugich Greckiev zwierzchności - od siebie rozniło. Ale gdv oboi pod Rzymskiego papieża posłuszeństwem będą, iuż władyctwa y władykowie vstać a biskupstwy y biskupami zostać będą musiały. A iż w iednev diocezyev dwiema biskupom v dwiema biskupstwom być-iest rzecz v nie krzeczna, v poniekad prawem kościelnym zabroniona, y niepotrzebna (bo może to ieden odprawić), - aliści z dwoch Łuckich, z dwuch Chełmskich etc. biskupow tylko się po iednym sowitem biskupie wylęże. A wybornie się to zeydzie. Bo przytaczać będą mogli przeciwko nam naszegoż Chrizostoma, owe do Syziniusza rzeczone słowa 1: «iedno miasto dwoch biskupow mieć nie ma». Y tak zaś do tego nam przyidzie, do czego liszce było przyszło, gdy się zbierała na żebranine z wilkiem, ktory ono sposob działu liszce taki opowiedał: «co bedzie moie, to niechay bedzie moie, a co bedzie moie y twoie, to ia ziem oboie. Pan Bog niechav zachowa, aby do tego nie przychodziło! Iakoż gdy te postepki metropolita y || (25) władykow rzeczą samą zganione v pokarane będą, a stateczność przy starożytney Greckiev reli- караны будуть, а статечность при ста-

wzruszenia тлуменья Греческого закону, а поготову до взрушенья того помененого права даль великій поводъ и причину. Бо ижъ, за тоею ихъ справою и поступкомъ, одинъ ся пастыръ становитъ, одна овчарня будуеть, одно послушенство утвержаеть. А штожъ по такъ много однакой власти и однакого достоенства духовныхъ будетъ? Владыцство а бискупство, владыка а бискупъ — хотяй словы розны, речу однакъ одно суть. Толко тое ихъ подлеганье - одныхъ Римской, другихъ Греческой зверхности-отъ себе рознило. Але кгды обадва поль Римского папъжа послушенствомъ будуть, южь владычства и владыкове устати а бискупствы и би (22) скупами зостати будуть мусёли. А ижь вь одной параффи двфма бискупомъ и двфма бискупствомъ быти — есть речъ и неслушна, и правомъ костелнымъ заборонена, и непотребна (бо можетъ тое одинъ отправити), --ажъ зъ двохъ Луцкихъ, зъ двохъ Холмскихъ бискуповъ толко ся по одномъ совитомъ бискупъ вылупить <sup>2</sup>. А выборне ся тое зыйдеть. Бо притачати будутъ могли противко намъ нашегожъ Хризостома оныи до Созонта реченыи слова 3: «одно мъсто двохъ бискуповъ мъти не маетъ». И такъ зась до того намъ прійдеть, до чого лисици было пришло, кгды ся збирала на жабранину зъ волкомъ, которій способъ лисици ділу такій оповівдаль: «што будеть мое, то нехай будеть мое, а што будеть мое и твое, то я зымъ обое». Панъ Богъ нехай заховаетъ, абы до того не приходило! Якожъ кгды тыи поступки митрополита 4 и владыковъ речю самою зганены и по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «Socrates Hist. Ecclesiasticarum lib. 6, са. 1».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «выклюетъ». <sup>3</sup> На полъ: «Сократъ, Истор. книга 6, глава 1». <sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземиляръ ошибка: «митрополит».

giey w nas Oryentalney Cerkwie synach | рожитной Греческой редви въ насъ swym towarzystwem czyne, etc.

Teraz do inszych praw wzruszenia cvey generalney, przez rady Koronne, duchowne v świetskie, y rycerstwo Litewskiego, Kijowa, Wołynia, Podlasza, ziemie Ruskiey etc., pod czasem interregni na seymie głownym Warszawskim, 28 dnia stycznia, roku 1573, vchwaloney, owe słowa:

wszytkie beneficia iuris pa-<Abv tronatus regii praelaturarum ecclesiaiako arcybiskupstw. bissticarum. kupstw y inszych wszelakich beneficiy były dawane nie inszym, iedno Rzymklerykom, indigenis kościoła Polonis, iuxta statutum. A benefitia kościołow Greckich ludziom teyże Greckiev wiary dawane być maia.».

A iż te konfederacya niektorzy w mocy prawa oney nieprzyznawać zwykli, — przetoż insze mieysca z konstyiawnie, częścią iakoby pokrycie, y konfederacya vtwierdzona y wolność naobserwuią.

naydować się będzie, — da Pan Bog, do Восточной Церкви сынахъ найдоватися tego nie przyidzie. То tylko przeto się будеть, —дасть Панъ Богь, до того не przypomnieć y rozważyć zdało, aby każ- приндеть. То тылко прето ся приноdy obaczyć mogł, że metropolit y z мнъти и розважити здало, абы каждый naruszenia po- обачити могъ, же митрополить и зъ своmienionych ziemie Wołyńskiey у хіе- имъ товаришствомъ нарушенья поменеstwa Kijowskiego przywileiow dał przy- ныхъ землъ Волынской и князства Кіевского привилеовъ | (06.22) дайъ причину.

Теперъ до иншихъ правъ взрушеня postępuiac, przypeminam z konfedera- поступуючи, припоминаю съ конфедераціи енералной 1, черезъ рады Коронным, духовным и светскім, и рицерwszytko, y stany insze iedney nieroz- ство все, и станы иншіи одныне (sic) dzielney rzeczy pospolitey, z Wielkiey роздълный речи посполитой, и эъ Веy'z Małey Polski, wielkiego xięstwa ликой и зъ Малой Полски, великого князства Литовского, Кіева, Волыня, Подляща, землъ Русской и прочая, подъ часомъ интеректни на сеймъ головномъ Варшавскомъ, 28 дня генвара, року 1573, уфаленой, тым слова:

«Абы всё добра подаванья кролевского преложенства костелного, яко арцыбискупствъ, бискупствъ [и] иншихъ всякихъ добръ были даваны не иншимъ, одно Римского костела клирикомъ, шляхтичомъ Полскимъ, ведле статуту. А добра костеловъ Греческихъ людемъ тоеежъ въры Греческое даваны быти ма-

А ижъ конфедерацію нѣкоторыи въ watpliwość przywodzić y nazwiska а вонтпливость приводити и назвиска а моцы права оной непризнавати звыкли,--протожь иншін місца съ конституцій tuciy tu przypiszę, ktoremi, częścią заразъ тутъ принишу, которыми, частью явне, частью якобы покрыте, и конфедераціа утверженая и волность набоbożeństwa obwarowana iest. A to сzy- женства обварована есть. А то чиню nie dla tych nawiecey, ktorzy abo kon- для тыхъ наболше, которые албо конstituciy nie maią, abo choć maiąc nie ституцій не мають, албо хотя маючи abo choć czytaiąc, tego w не читають, албо хотя читаючи, того nich tak dalece nie vważaią у nie въ нихъ такъ далеко не уважають и не заховують.

<sup>1</sup> На поий: «головной».

Naprzod: w artykulech pakt, miedzy stany Koronnymi a posły Henryka krola | межи станы Коронными а послы Генpostanowionych, ta || (26) konfederacya iest poniekad vtwierdzona: gdy ci posłowie obiecali v reczyli za krola, że iako insze prawa y wolności dawne, tak też circa electionem sui sancitas, miedzy ktoremi naprzednievsza ta konfederacya była, trzymać y potwierdzić miał.

Druga: taż konfederacya mianowicie y iaśnie iest vtwierdzona artykułami. Henrykowi ku poprzysiężeniu od stanow podanemi v przezeń pierwev w Parvżu. potym w Krakowie poprzysieżonemi. Miedzy ktorymi wtory ten iest:

«A iż w tey zacney Koronie narodu Polskiego, Litewskiego, Ruskiego, Iflantskiego v innych iest niemało dissidentes in religione,-przestrzegaiąc napotym iakich sediciy y tumultow z tey przyczyny rozerwania abo niezgody religiey, warowali to sobie niektorzy obywatele Koronni konfedaracya osobliwa, że w tey mierze in causa religionis maia w pokoiu być zachowani. Ktora my im obiecuiemy trzymać wcale czasy wiecznymi».

Nadto, essentia rzecz sama teyże konfederacyey poniekąd iest vtwierdzona y onemi przysięgi, przez krola Henryka, tak w Paryżu, iako y w Krakowie, vczynionev, słowami:

«Pacem et tranquilitatem inter dissidentes de religione tuebor, manu tenebo, nec ullo modo, vel iurisdictione nostra, vel officiorum nostrorum, et statuum quorum uis authoritate, quemq. affici opprimique causa religionis permittam, nec ipse afficiam neque opprimam».

Potym kiedy krol Henryk odiechał, a

Напередъ: въ артикулъхъ пактъ 2, рика кроля постановлеными, тая конфедераціа есть якобы у (23) твержена: кгды тыи послове объцали и ручили за вроля, же яко иншіи права и волности давныи, такъ тежъ при обиранью его уфаленые, межи которыми найнереднъйшая тая конфедераціа была, держати и потвердити мѣлъ.

Другая: таяжъ конфедераціа меновите и ясне есть утвержена артикулами, Генрикови ку поприсаженю оть становъ подаными и черезъ него перше въ Парыжу, потомъ въ Краковъ поприсяжоными. Межи которими вторый тотъ есть:

«А ижъ въ той зацной Корунъ народу Полского, Литовского, Руского, Ифлянского и иныхъ есть не мало розрозненыхъ въ набоженствъ, - перестерегаючи напотомъ якихъ ростырковъ и тумултовъ съ тоей причины розорванья албо незгоды рельи, варовали то собъ нъкоторыи обыватель Коронные федерацыею особливою, же въ той мѣры въ справъ набоженства мають въ покою быти захованы. Которую им имъ объцуемо держати часы въчными».

Надто, речъ самаа тоейжъ конфедераціи есть утвержена и оными присяги, черезъ кр. Генрика, такъ въ Парияко и въ Краковъ, учиненой, жy, словами:

«Покою и тихости межи розрознеными въ въръ стеречи буду, задержу, ани жаднымъ способомъ албо владзею нашею, албо урядниковъ нашыхъ и которого колвекъ стану, зверхностью никого кривдити и утискати въ справѣ набоженства не допущу, ани самъ укривжу, ани утисну».

Потомъ вгды Генрикъ вр. отъбхалъ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полѣ: «постановеня».

rzy, ale (iako tam iawnie napisano stoi) але (яко тамъ явне стоитъ написано)

«generaliter wszyscy singulariterque wszytkimi artykuły, przez nie iego krolewskiey mści podanemi, poprzysięktore po wszytkiey Koronie za pieczępanow kanclerzow wydać poruczyli», etc. ровъ выдати поручили» и прочал.

A iż miedzy temi wszytkimi artykuły, podpisał dzisieyszy iego m. х. arci- подписалъ нынѣшній

nieboszczyka Stefana obrano,—też, kto- а небожчика Стефана обрано,—тыежъ, re krol Henryk poprzysięgał, artykuły которые Генрикъ кр. поприсягалъ, артиmu ku poprzysieżeniu do Siedmigrodz- кулы ему ку поприсяженыю п (об. 23) до kiev ziemie posłano, у tam ie vczyniw- Седмикгродской землъ послано, и тамъ szy, też takaż właśnie, iako y Henryk, ихъ учинивши, тежъ такуюжъ власне, przysiegie w Megieszu poprzysiagł, — яко и Генрикъ, присягу въ Мекгешу поmiedzy inszymi, y ten wyższey przypo- присягъ,--межи иншими и тотъ выше mniany o konfederacycy trzymaniu cza- припомненый о конфедераціи держанью sy wiecznymi; o ktorym lubo przy po- часы ввчными; о которомъ любо при dawaniu go Henrykowi mogła być con- подаванью оного Генрикови могь быти trouersia, ale (27) iuż tu za Stefana споръ, але южъ туть за Стефана усталъ. vstała. Co się iawnie pokazuie z listu, Што ся явне повазуеть зъ листу, пиde data Cracouiae in conuentu omnium саного въ Краковъ, на зъъздъ головordinum generali coronationis die quin- номъ всъхъ становъ коронаціи дня 5 ta mart., anno Domini 1576 pisanego, марта, року Божего 1576 писаного, коktoremu w konstytucyach ten tytuł торому въ вонституціяхъ тотъ титулъ dano: «Oznaymienie przyiazdu krolew- дано: «Ознайменье прівзду королевскоskiego». W tym liście iuż nie niekto- ro». Въ томъ листъ южъ не нъкоторыи,

«сполечне всв и особно важдый, зголsinguli, zgodnie, iednostaynie, nemine не, одностайне, безъ жадного спротивcontradicente oznaymuią, że im krol ленья ознаймують, же имъ кр. его мил. iego msc przez posły ich, z inszemi черезъ послы ихъ, зъ иншими всеми артикулы, черезъ оныи его кр. мил. подаными, поприсягнены сполное поzone pacta conuenta posłać raczył, становене послати рачилъ, которое по всей Коронъ за печатии и подписами ciami y podpisami własnymi ich mści власными ихъ милости пановъ канцле-

А ижъ межи тыми всеми артикулы, do ktorych krolowi iego mści ku ро-докоторыхъкр.его мид. ку поприсяженыю przysiężeniu przez posły podania wszyscy черезъ послы поданья всѣ ся сполечне się generaliter znaią, był v ten pomie- знають, быль и тотъ поменений артиniony artykuł konfederacycy,—skad się куль конфедераціи,—отколя ся значить. znaczy, ktorzy to byli niektorzy, со которые то были нъкоторые, што собъ sobie konfederacyą pokoy w religiey конфедераці[е]ю покой въ релви вароwarowali, у że przez te niektore — вали, и ижъ черезъ тыи нѣкоторыи wszyscy się rozumieią (oprocz tych со всв ся розумъють (опрочь тыхь, што doma siedzieli), ktorzy na ziezdziech дома седъли), которые на эъъздъхъ interregni bywali, a zatym у duchowni | || (24) интеректни бывали, а затымъ и religiey Rzymskiey. Iakoż у na tym духовный релъи Римской. Якожъ и на pomienionym liście, oznaymującym о томъ помененомъ листъ, ознаемуючимъ przyiezdzie krolewskim, mianowicie się о привздъ королевскомъ, меновите ся biskup Gnieznieński, a na ten czas арцибискупъ Гнъзденскій, а на тотъ

biskup Kuiawski. A iż miedzy temi dla wolności vczynionymi pismy, iako ie tam w tym liscie pomienionym zową, ktore z Megieszu posłowie przynieśli, był v list «Confirmationis generalis iurium», - toć znać, że y ten wszyscy wobec zawdzięczne przyimowali, a zatym v na ten paragraf wszyscy pozwolili, ktory w tym liscie «Confirmationis» iest napisany tymi słowy:

«Quod vero supra hisce literis priuilegia libertates ecclesiasticas cum caeteris confirmauimus, id nihil articulo iuramenti derogare volumus, verum et (28) pacem et tranquilitatem inter dissidentes de religione tuèbimur et manu tenebimus», etc. «Quem in concusse firmiter et inuiolabiliter ac cum effectu nos observaturos promitimus ac spondemus».

Potym gdy krol Stefan z Siedmigrodzkiev ziemie iuż do Krakowa przyiechał, na seymie koronacycy znowu przysięgię takaż, iako w Miegieszu, vczynił; znowu też artykuły, a miedzy inszymi v ow o konfederacyey, poprzysiagł, znowu potwierdzenie generalne wszytkich praw vczynił, y znowu tegoż warunku powtorzył, żeby potwierdzenie przezeń praw duchownych wolności nabożeństwa nic nie wadziło. Iako to w konstytucyach iawnie widzimy. Ieszcze mało na tym maiąc, gdy na tymże seymie koronacyey z przyzwoleniem rad Koronnych, panow duchownych, świeckich y posłow ziemskich, konstytucye (iako arenga ich obmawia) pisano, — tedy tegoż znowu iuż Polskim ięzykiem powtorzono, y mianowicie te dwa paragrafy w konstvtucye wpisano:

leden ten:

«A iż wyższey listy, przywilele, wolności duchowne z innymi potwierdziliśmy, волности духовныи зъ иными потвердили

часъ бискупъ Куявскій. А ижъ межи тыми для волности учинеными писмы, яко ихъ тамъ въ помененомъ листв зовуть, которыи послове принесли, быль и листь «Потверженья головного правъ», --то знати, же и тотъ всѣ вобецъ завдячне пріймовали, а затымъ и на тотъ наракграфъ всѣ позволили, который въ томъ листъ «Потверженья» написаный есть тыми словы:

«А ижъ есмо тымъ листомъ привилеи волности костелныи зъ иншими потвердили, того ни въ чомъ артикуломъ присяги уменшати не хочемо, а звлаща покой и тихость межи розрознеными въ въръ стеречи и держати будемо» и прочая. «Который ненарушене, мощне а непсуючи скуткомъ заховати объцуемо и прирекаемо».

Потомъ кгды кр. Стефанъ зъ Седмикродской земль южь до Кракова привхаль, на сеймв коронаціи знову присягу такуюжь, яко въ Мекгешу, учиниль, знову тыежь артикулы, а межи иншими и тотъ о конфедераціи, поприсять: знову потверженье ловное всёхъ правъ учинилъ, и знову тогожъ варунку повторилъ, бы потверженье черезъ него правъ духовныхъ волности набоженства ни-II (об. 24) Яко то чого не вадило. въ конституціахъ явне видимо. Еще мало на томъ маючи, кгды на томъ же соймъ коронаціи, съ призволеньемъ пановъ радъ Корунныхъ, ховныхъ, свътскихъ и пословъ земскихъ, конституціи (яко предмова ихъ обмовляеть) писано, — тогды тогожъ знову южъ Полскимъ языкомъ повторено, и меновите тыи два паракграфы въ конституціи вписано.

Одинъ тотъ:

«А ижъ вышей листы,

kułowi przysięgi naszey, to iest, żebyśmy pokoy miedzy tymi, ktorzy są rozni w wierze, zachowali», etc. «Ktory artykuł mocnie, nienaruszenie y skutecznie obiecuiemy y przyrzekamy zachować».

Drugi ten:

«A iż w tey zacney Koronie narodu Polskiego, Litewskiego, Ruskiego, Iflanskiego v innych iest nie mało dissidentes de religione, przestrzegaiąc napotym» etc. etc. -- słowo od słowa, iako wyższey się przypomniało z artykułow, Henrykowi ku poprzysiężeniu podanych.

Mało ieszcze było na tym!

Na tymże seymie koronacycy osobna konstvtucva napisano pod tytułem: «Interregni acta approbantur». Ktora konstytucya tak się zaczyna:

«Wszytkie sprawy konfederacycy, warunki prawne, postępki przeszłych czasow interregni w || (29) Koronie Polskiey, wszytkich ziem y powiatow rowno, - dla porządku dobrego, v zachowania pokoiu pospolitego, y sprawiedliwości czynienia, y sady postanowione, wedle pozwoloney im na to mocy y władzey, — we wszytkim, iako w sobie są y obmawiaią, skutek swoy mieć y brać maia».

Y zasię na końcu tey konstytucycy te słowa, miasto konkluzycy, przypi-

«Ponieważ confœderacye do praw y wolności pospolitych się schylaią, aby и волностей посполитыхъ схиляются, się każdy wedla nich sprawował, а абы ся каждый ведле нихъ справоprzeciw im nie wykraczał».

Ktoż tedy tu iuż nie widzi, że na Ктожъ тогды туть южъ не видить, seymie koronacyey krola Stefana kon- же на сеймъ коронации кр. Стефана federacya miedzy konstytucye wlazła у конфедераціа межи конституцію влѣзprawem iawnie iest przyznana? А iż ла и правомъ явно есть признана? А

to nie chcemy, aby со wadziło arty- есмы, то не хочемо, абы што вадило артикулови присяги нашей, то есть, жебисми покой межи тими, которыя суть розни въ въръ, заховали» и прочая. «Который артикуль монне, ненарушоне и скутечне объцуемо и прирежаемо заховати».

Другій тоть:

«А нжъ въ той зацной Коронъ народу Полского, . Литовского, Руского, Ифлянского и иныхъ есть не мало розрозненыхъ въ въръ, перестерегаючи напотомъ» и прочая, -слово отъ слова, яко вышей ся припоминало зъ артикуловъ, Генрикови ку поприсиженъю поданыхъ.

Мало еще было на томъ!

На томъ же сеймъ коронаціи особную конституцію написано подъ титуломъ тымъ: «Справы подъ интеректнумъ утверженые». Которая конституціа такъ ся зачинаетъ:

«Всв справы конфедераціи, варунки правным, поступкы прошлыхъ часовъ интеректни въ Коронъ Полской, вськъ землій и пов'єтовъ ровно, -- для порядку доброго, и захованья покою посполитого, и справедливости чиненья, и суды постановленыи, ведлугь позволеной имъ на тое моцы и владзы, — во всемъ, яко въ собъ суть и обмовляють, скутокъ свой мети и брати мають».

(1 (25) И зась на концу тоей конституціи тыи слова, місто завартья, приписано:

«Поневажъ конфедераціи до правъ валъ, а противъ имъ не выкрочовалъ».

przeciw konstytucyam seymu tego pro- ижъ противъ конституціамъ сейму того

testacya pokazana być nie może, rad- протестаціа показана быти не можетъ, ktorzy wzgledem protestacycy iakieysi vwłaczać chca mocy konfederacycy!

To sie wszytko na wstępku panowania nieboszczyka krola Stefana świę- божчива кр. Стефана святой памяти tev pamieci działo. Potym iako tey дѣяло. Потомъ яко той конфедераціи konfederacycy y przysięgi swey przestrzegał, — świadczą o tym same iego чать о томъ самого его чулын поступczułe postępki w hamowaniu у karaniu ки въ гамованью и каранью людій, ludzi, tumulty względem religiey czyniących, z pamięci ludzkiey ieszcze niewywietrzałe; świadczą listy iego, ktore się w przyszłym rozdziale przypisza.

Vmarł krol Stefan. Po śmierci iego, w interregnum, iako znowu tym barziey konfederacya iest vtwierdzona-w konstytucyach się doczytywamy. Naprzod w konfederacycy Krakowskiego, Sędomirskiego y Lubelskiego woiewodztwte słowa navdujemy:

«Kaptur, ktory iest w nowym mie-Korczynie, od przodkow naszych ście 1438 vczyniony y od nas w Krakowie po zeszciu krola sławney pamięci Zygmunta-Augusta, roku 1572, w sobotę, po świętych rozesłańcach, ponowiony y vtwierdzony, na miey (30)scu swym zostawuiemy, excepto articulo, ktory się zniosł poślednieyszą konfederacya inter dissidentes de religione, przez krole y pany nasze Henryka y Stefana poprzysiężoną. Ktora konfederacya — dissidentium de religione---iż postrzega pokoiu y miłości braterskiey, - tedy one in robore suo, iuxta suam continentiam, in toto zostawuiemy».

Ktoremi słowy iako kaptur Korczyński ma być rozumiany y rozszyrzany, y w czym iest antyquowany a odrzuconyzrzetelnie nauczono.

W teyże konfederacycy sa y te słowa:

bym słyszał, iako ten przeskoczą сi, радбымъ слышалъ, яко тотъ перескачуть тыи, которыи взглядомъ протестаціи якойсь уволочати хотять моцы конфедераціи!

> Тое ся все на вступку панованья неи присяги своей перестерегалъ, -- свъттумулты взглядомъ релви чинячихъ, съ памяти людской еще невывътралыи; значать листы его, которыи ся въ пришломъ роздёлё припишутъ.

Умеръ кр. Стефанъ. По смерти его, въ интеректнумъ, яко знову тымъ барзо конфедераціа есть утвержена--въ конституціяхъ ся дочитоваемо. Напередъ въ конфедераціи Краковского, Сендомирского и Любелского водствъ-тыи слова найдуемо:

«Каптуръ, который есть въ новомъ мъсть Корчинъ, отъ предковъ нашихъ року 1438 учиненый и отъ насъ въ Краковъ по смерти кр. славной памяти Жикгимонта-Августа, року 1572, въ суботу, по святыхъ розосланцахъ, поновленый 11 (об. 25) и утверженый, на мѣсцу своемъ зоставуемо, вынявши артикулъ, который ся знесъ последнъйшею конфедераціею межи розрознеными въ въръ, черезъ королъ и паны наши Генрика и Стефана поприсяженою. Которая конфедераціа-розрозненыхъ въ въръ-ижъ постерегаеть покою и милости братерской.тогды оную въ своей моцы, ведлугъ ей замкненья, во всемъ зоставуемо».

Которыми словы яко каптуръ Корчинскій маеть быти розумяный и розширений а въ чомъ естъ удавненый а отверженый-достатечне научоно.

Въ той же конфедераціи суть и тые слова:

zostawujemy v approbajemy).

inezvani podpisał się v Petrus Mysz- rym Kranonczik. kowski, episoopus Cranouiensis.

w ktorev navduja się te słowa:

·Kordederwyg inter dissidentes in nowane, vel deputandorum od sta- ckin now».

Na te konfederacyą miedzy inszymi! podpisał się Laurentius Goslicki, epis- ми подписался || (26) Лаврентій Кгоcopus Cal(31) menecensis, а teraz iuż слицкій, бискупъ Каменецкій, а теперъ ерівсорив Praemisliensis, wprawdzie z южь бискунь Премыскій, вправдѣ съ tym przydatkiem: «propter bonum pacis subscribo». Ale ten przydatek każdemu czasowi służy: bo zawsze dobrze z pokojem.

l'o konwokacyey nastąpiła elekcya

Frencesame tent postabawame ac- «Прирожнено тень и поставивлено un: pokoj j milone brutoratka, abj cofeb noma u muzocis sprzepckym, abu wazerskie wachii. zamawiania. (1900-1901 bache sammanla otrocker Comp weeks, builty mieywa nie misły, a stema ne stan, a set sa nosan Hana water w poloiu Pana Boga chwalili. Lora xeanana. Toro mes rems monde-Гжене iz ter konfederarra — dissiden- дерапів — розрозненать въ жірь поtium de religione - postrzega.-tedy ia creperaera. - rozus est. segurta est. tel. inata anam continentiam. In suo sanebera, es subcaros norm ments e pionissimo robore weale y nienaruazenie nenaivenne nocranyeno u vuonnamo».

На тур конфедерацію межи жимним Na te taka konfederacya miedzy noguncanca a Herres Managoncaid, Gar-

Потонъ ваступила вопновація 1 Вар-России аметарійя сонцосатія Warezaw- манская. На ней учинена есть вонфеska. Na niev vezvniona iest konfede- gerania, taans nenn soncruvviin upuraccia, taż miedzy konstytucye przyjęta, batan, by gotopok baktypowa trub CJOBA:

(Конфедерацію межи розрожиеными religione. w Warszawie vezynioną v въ въръ, въ Варшавъ учиненую и поpoprzysiejeniem krolow panow naszych mpicamentena kpojena nanosa namena stwierdzoną, na tym ziazdzie connoca- rtbepzehyd, na toko 355375 u roudocycy sobie spolnie dia wnętrznego po- ranin coot cho. He bevyphoro nokoin weale zachowamy. A co by się kod. butat zazobacho. A myo bu ca рожилато до јеу ушоспјенја у ексеssow показало до ей упоцненя и виступновъ инитаму z obudwu stron potrzebnego, поправы зъ обудвухъ сторонъ нотребto na seymie elekcycy przyszłey przez horo. To ha ceńnie [e]lieknie udemloń wszytkie stany Koronne oboyga narodu черезъ всв станы Коронные обойга vezynie będziem powinni. Także ieśliby народу учинити будено повинии. Такkto one targat chciał, o takowym każ- же еслибы кто оную торгати хотълъ. dym tamiże rozsądek vczynić mamy, о таковомъ каждомъ тамже розсудовъ przez stany Koronne wszytkie, tak du- учинити маемо, черезъ станы Коронchowne, iako y świetskie wyższey mia- нын всѣ, такъ духовнын, яко и свѣтвышеменованые, албо депутованые отъ становъ.

> На тую конфедерацію межи иншитымъ придаткомъ: «для доброго покою подписую». Але тотъ придатокъ важдому часови служить: бо завше добро съ покоемъ.

По конвокаціи наступила елекціа кр.

<sup>1</sup> II подъ: «въвидъ».

krola iego mści pana dzisieyszego w его милости пана нынъшнего у Вар-Warszawie. Tam, gdy się z posłami krola iego mści pacta przez stany Koronne y w. x. Litewskiego czyniły, miedzy inszemi rzeczami to w paktach го чинило, межи иншими речами то od krola iego msci warowano:

«Confoederationem inter dissidentes de religione, non solum iuramento, vti въ въръ, не толко присягою, яко отъ наa serenissimis Henrico et Stephano regibus Poloniae et praedecessoribus suis factum est, conseruabit, verum etiam processum et executionem, vtrique parti seruientem, contra violatores eius oblatam sub iuramento obseruabit; et vt ab ordinibus regni quam primum instituatur-sedulo curabit».

Ktemu, w recessie tey elekcyey, też do konstituciy inserowanym, te słowa czytamy o ziezdzie Wiślickim, przez ten reces złożonym:

«Na ktorym to ziezdzie vtwierdzaiąc we wszem konfederacyą — inter dissidentes de religione — postepek prawny v exekucya przeciwko gwałtownikom iey namowić, vtriq[ue] parti seruientem» etc. «obiecuiemy y przyrzekamy sobie vczynić y na przyszłą koronacyą przynieść».

Przyszedł ziazd Wiślicki. Że konsultacve na nim się nie mogły odprawować, - ci, co tam byli się ziechali, co vczynili, co sami o sobie napisali w poparciu wolney elekcyey krola iego mści pana dzisieyszego, ktora też do konstytuciy iest włożona:

«Zlecilichmy (powiedaią) posłom, aby iechali do Krakowa y, vtwierdzaiąc we wszem konfederacyą – inter dissidentes de religione - postępek prawny y exekucyą przeciwko gwałtownikom iey, namowili, vtrique parti seruientem».

шавъ. Тамъ, кгды ся съ послами кр. его мил. становенье черезъ станы Коронные и великого князства Литовсковъ пактахъ отъ кр. его мил. варовано:

«Конфедерацію межи розрознеными яснъйшихъ Генрика и Стефана, королей Полскыхъ, и продковъ его сталося, заховаеть, але и поступокъ и выконаяе, обудвумъ сторонамъ служачее, противко ківалтовникомъ ей поданое, подъ присягою здержить; и жебы отъ становъ кролевства яко наборзъй постановленое было — пилное старане учинитъ».

Ктому, въ рецесв тоей елекціи, тежъ до конституціи вписанымъ з, тыи слова читаемо о зъвздв Вислицкомъ, черезъ тотъ рецесъ зложеномъ:

«На которомъ то зъйздй утвержаючи во всемъ конфедерацію - межи розрознеными въ въръ - поступокъ правный и выконанье противко кгвалтовникомъ ей намовити, служачую обомъ сторонамъ» и прочее «объщуемо и прирекаемо собъ учинити и на пришлую коронацію принести»,

Пришолъ зъездъ Вислицкій. Же намовы на немъ ся не могли отправовати,-тые, што тамъ были ся зъвхали, што учинили и што сами о собъ написали въ попартью волной елекціи кр. его мил. пана нынъшнего, котораа тежъ до конституціи есть вложена:

«Злецылисмы (мовять) посломъ, абы вхали до Кра (об. 26) кова и, утвержаючи во всемъ конфедерацію-межи розрознеными въ въръ -- поступокъ правный и выконанье противко кгвалтовникомъ ей, намовили, обомъ сторонамъ служачее».

<sup>2</sup> Въ старопеч. экз ошибка: «вписанымъ». PYCCKAS HCTOPHUECKAS BUBLIOTEKA,

Przyszła koronacya. Tam krol iego vezvniona przysiege ponowił, — iako znowu konfederacyą y miedzy pakty y miedzy artykuły Hen (32)ryka krola poprzysiągł, - iako ią w konfirmacycy praw warował, aby iey potwierdzenie praw duchownych nie wadziło: to się każdy, przywileie y konstytucye seymu koronaciy czytaiąc, snadnie doczyta. Tu wpisowaniem tego bawić się daley, dla zbytniego przedłużenia, nie chcę.

Atoli rzecz iest pewna, że nie tylko zachowanie wcale konfederacycy, iako inszy krolowie czynili, ale ktemu y pilne staranie się o postanowieniu do niey processu, przez krola iego mści iest nam przez przysięgę obiecane. Ktore postanowienie processu, gdy na sevmie koronaciy doyść nie mogło, w recessie tego seymu tymi słowy ie warować raczył:

«Iakośmy konfederacya, a w niey pokov inter dissidentes in religione christiana, pierwey w Oliwie, a potym tu na koronacyey naszey, y onego bronić przysiegli,—takeśmy byli v iesteśmy na tym, iakoby proces y executia, vtrig[ue] parti seruiens, przeciwko gwałtownikom tego pokoiu była dostatecznie postanowiona. Co iż na ten czas do effektu nie przyszło,-nie przez nas się sstało, ale przez rozroznienie ludzkie, ktore pod tym czasem rozmaicie Korone v w. x. Litewskie obchodzi, że namowa o tym vczyniona niektorym się nie zdała. Prze co sprawy te do seymu blisko przyszłego authoritate praesentis conuentus odkładaiąc, waruiemy to, że, wedle powinności swey. ktoraśmy, podług pakt z Koroną vczynionych y poprzysiężonych,

Пришла коронаціа. Тамъ кр. его мил. m. pan nasz dzisieyszy—iako w Oliwie панъ нашъ нынъшній—якъ въ Оливъ учиненую присягу поновиль, -- якъ знову конфедерацію и межи постановенемъ и межи артикулы Генрика кр. поприсягъ. — якъ ей въ конфирмаціи <sup>1</sup> правъ варовалъ, абы ей потверженье правъ духовныхъ не вадило: того ся каждый. привилен и конституціи сейму коронацін читаючи, силдне дочитаеть. Туть вписованъемъ того бавитися дальй, для збытнего продолженья, не хочу.

> Атоли речъ есть певная, же не толко захованье вцалъ конфедераціи, яко иншіи кролеве чинили, але ку тому и пилное старанье о постановенью до ней процесу черезъ кр. его мил. естъ намъ черезъ присягу объцано. Которое постановленье поступку, кгды на сеймъ коронаціи дойти не могло, въ рецесъ того сейму тыми словы ей варовати рачилъ:

«Якосмы конфедерацію, а въ ней покой межи розрознеными въвъръ христіанской, первый въ Оливы, а потомъ тутъ на коронаціи нашой, и оного боронити присягли, -такъ есмы были и естесмы на томъ, якобы поступокъ и выконанье, обомъ сторонамъ служачее, противко кгвалтовникомъ того покою было достатечне постановлено. Што ижъ на тотъ часъ до скутку не пришло,---не черезъ насъ ся стало, але черезъ розрозненье людское, которое подъ тымъ часомъ розманте Корону, и вел. княз-[ство] Лит[овское] обходить, же намова о томъ учиненая нъкоторымъ ся не здала. Черезъ што справы тыи до сейму близко пришлого моцю нынжшнего сейму откладаючи, варуемы то, же, водлугъ повинности своей, которуюсмы, na się | | (27) ведле застановленья съ Коруною wzięli, z pilnością się apud ordines учиненого и поприсяженого, на себе

<sup>1</sup> На полъ: «въ потверженю».

starać będziemy y w to włożymy, iakoby tak ten proces y execucia, vtrique parti seruiens, ktoraby wszytkie excessy, iakokolwiek tego to pokoiu inter dissidentes in religione christiana zachowanie wzruszaiące, tak przed tym iako y po koronacyey naszey przypadaiące, seuere vhamowane y karane były, iako y composicia inter status ratione differentiarum de rebus politicis temporalibus, gruntownie ponowiona była. (33) Co oboie na iednymże blisko przyszłym seymie, finaliter et peremptorie, sine praejudicio vtriusque partis. skończyć się ma».

Co wszytko gdyż tak iest, - ktoż ieszcze taki będzie, co by konfederacyey nazwisko prawa odeymować miał? Żadne znać prawo tak wiele razow w konstytucyach, iako ona, nie iest wspomniane y vtwierdzone. Za czym, ktoby ia chciał znieść,-bez wszytkich konstytuciy zniesienia — trudnoby miał dokazać. A też tego artykułu konfederacycy wyższey przypomnionego, z strony naszych beneficiy religiev Greckiey, vtwierdzenie mamy, ieszcze przed konfederacycy vczynieniem w postanowieniu seymu Grodzifelńskiego, w artykułach krola Zygmunta-Augusta, też przez krola iego mści pana naszego dzisieyszego potwierdzonych, ktorych tu, vchodząc przedłużenia, nie przypisuiemy.

Przeciwko temu tak vtwierdzonemu y vgruntowanemu prawu metropolit v z swym towarzystwem (choć odstapił wiary Greckiey, vpornie v dotad beneficiy wiary Greckiey trzymając) jawnie ля добра въры Греческой держачи), szturmuie y do wzruszenia iey daie явне штурмуеть ((об. 27) и до взру-

взяли, съ пилностью ся у становъ старати будемо и въ тое вложимо, якобы такъ тотъ поступокъ и выконанье. обомъ сторонамъ служачое, которымъ бы всѣ выкроченья, яко колвекъ того покою межи розрознеными въ въръ христіанской заховане гэрушаючіе <sup>2</sup>, такъ передъ тымъ яко и по коронаціи нашей припадаючіе 3, сурове угамованы и караны были, яко и зложене межи станы взглядомъ розности о речахъ поточныхъ дочасныхъ кгрунтовне поновлено <sup>4</sup> было <sup>5</sup>. Што обое на ономъ жe близкопришломъ сеймъ конечне и неотвлочне, безъ укривженья обудвохъ сторонъ, скончитися маеть».

IIIто все кгдыжъ такъ есть, —хтожъ такій еще будеть, што бы конфедерацін назвиско права отъимовати мѣлъ? Жадное снать право такъ много разовъ въ конституціяхъ, яко она, не есть въспоминано и утвержено. Зачимъ, кто бы ей хотълъ знести, -- безъ всъхъ конституцій знесенья-трудно бы того мізль доказати. А тежъ того артикулу конфедераціи вышеприпомненого, зъ стороны нашего добръ наданя релви Греческой, утверженья маемо, еще предъ конфедераціи учиненьемъ въ постановленью сейму Городенского, въ артикулахъ кр. Жикгимонта-Августа, тежъ черезъ кр. его мил. пана нашего нынѣшнего потвержены[хъ], - которыхъ туть, ухожуючи продолженя, не приписуемо.

Противко тому такъ утверженому и укгрунтованому праву митрополить и зъ своимъ товарышствомъ (хогя отступиль вёры Греческой, упорне и дотоprzyczynę, zostawując zły przykład na- шенья ей даетъ причину, зоставуючи

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ старопеч. экз.: «взрушаючее». <sup>3</sup> Въ старопеч. экз.: «припадаючи». <sup>4</sup> Въ старопеч эка.: «поновлен ». 5 Въ старопеч. эка.: «была».

kościoła Rzymskiego, krolewskim bedace, -droge podać może. Co gdyby był dzieiopis v siebie piekielnym nazywał. Ale iż znać tylko tym się paragrafom przypatrował, w ktorych odmiana Greckiev wiary (na ktorą się puścił) w cerkwiach, w podawaniu krola iego mści będących, iest ||(34) zabroniona, a nie vważał, że na tychże mieyscach odmiany Rzymskiey wiary w kościelech, w podawaniu krola iego mści będacych, zakazano. Przetoż wściekłym iezykiem na te prawa naciera. Prawdać to, że odmiana, kiedy ku dobremu. nie wadzi. Ale ieszcze o tym spor miedzy nami: co dobrego, co złego, co lepszego, co gorszego? Y iako dzieiopis swoie Rrzymska, tak my swoie Grecka wiare dobra a nad insze lepszą być rozumiemy. Wiec v to ktemu przydać się może, że te prawa, osobliwie konfederacya-osobom odmieniać wiarę (co dziejopis poprawianiem się zowie) dozwala; tylko ci, co beneficya, w podawaniu krola iego mści będące, trzymaia, odmieniwszy wiarę, a na inszą, niż na ktorą są beneficya nadane, przystawszy, aby się z tych beneficiy cieszyć nie mogli, y żeby beneficya wszelkie nie inszey wiary, iedno tey, na ktorą są nadane, ludziom (poki iedno tych ludzi sstawa) zawsze dawane były y służyły, - waruie y opatruie.

Co gdyż każdy bez wielkiego wywo-

potym. Ktory ieśli bez nagany zosta- злый прикладъ напотомъ. Который если nie. — iako do inszych rzeczy niesłusz- безъ наганы зостанеть. — яво по инnych y niezwyczaynych, tak y do wstę- шихъ речій неслушныхъ и незвычайpowania, za czasem gdzieby krol Pol-¦ныхъ, такъ и до вступованья, за чаski był nie Rrzymskiego nabożeństwa, сомъ гдѣбы кр. Полскій быль не Римinszey religiey ludziom na beneficya ского набоженства, иншей релви люw podawaniu демъ на добрахъ костела Рымского. въ подаванью кр. будучи[хъ], дорогу подати можеть. Што гдв бы быль vważył praw tych, nie był by podobno двепись у себе уважиль правъ тыхъ. czartowskim przywilieiem не быль бы подобно пекелнывь чортовскимъ привилеомъ называлъ. Але ижъ снать тылко тымъ ся паракграфомъ присмотровалъ, въ которыхъ отмѣна Греческой вѣры (на которую ся пустилъ) въ церквахъ, въ подаванью кр. его мил. будучихъ, есть заборонена, а не уважаль, же на тыхъ же мъсцахъ отмъни Рымской въры въ костелахъ, въ подаванью кр. его мил. будучихъ, заказано. Протожъ встеклымъ языкомъ на тыи права натираетъ. Правда то, же отмвна, коли ку доброму, не вадитъ. Але еще о томъ споръ межи нами: што доброго, што злого, што лепшого, што горшего? И яко двепись свою Рымскую, такъ мы свою Греческую въру - добрую а надъ иншіи лъпшую быти розумвемо. И то ктому придатися можеть, же тыи права, особливе конфедераціа — особамъ отмвняти въры (што дъеписъ поправеньемъ зоветь) дозволяеть; толко тыи, што добра. въ подаванью кр. его мил. 🛭 (28) будучіи, держать, отмѣнивши вѣру, а на. иншую, ниже на которую сутъ добра наданы, приставши, абы ся съ тыхъ добръ тъшити не могли, и жебы добра вшелякіи и не иншей віры, одно тоей. на которую суть наданы, людемъ (поки едно тыхъ людій ставаеть) завше даваны были и служили,--варуетъ и опатруеть.

Што кгдыжъ каждый безъ великого du snadnie baczy, y gdyż też niżey we выводу снадне бачить, и кгды тежъ

wtorey części a w rozdziale trzecim нижей во второй части въ роздълъ znowu o tymże z rzeczy mowić się beapostazyey na roznych mievscach ciertym nie dyszkurruiac, ten rozdział. praw przez metropolita y iego władyki naruszenie okazuiący, iuż tu zamykam.

(35) Pierwszey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ IV,

zamykaiący w sobie: transakcyą замыкаючій въ собъ z strony kalendarza z iego m. rze, ale y w kalendarzu odmiany, mimo głowną zgodę papieża Rzymskiego z patryarchami Greckimi. niepozwalaiące y wolność nabożeństwa wszytkie metropolit z swym toznieważył.

Extract transakcyey, miedzy ich msciami xiedzem arcybisku- мил. к-з. арцибискупомъ а отцемъ pem a oycem władyką Lwowskimi владыкою Лвовскими учиненого 1. vczynioney.

«Actum in curia regia Warsauiensi, tesimo octuagesimo quinto.

Officium praesens, ad postulationem

третемъ знову о томъ же зъ речи моdzie, y gdyż wszyscy wiedza, iako, za витися будеть, и кгдыжъ всъ въдають, tym niebacznym postępkiem metropoli-яко, за тымъ небачнымъ поступкомъ cinym, my Greckiey religiey ludzie митрополитинымъ, мы Греческой релъи nieznośną oppressyą a przymuszanie do люди незносное утисненье а примушанье до апостазін на розныхъ місцахъ pimy (czego y niżey się w czwartey терпимо (чого и нижей ся въ четверczęści dotknie), — przetoż, dłużey o той части доткие), —протожъ, далъй о томъ не мовячи, тотъ роздѣлъ, правъ черезъ митрополита и его владыкы нарушенье оказуючи, южъ туть замыкаю.

Першей части отповѣди

## Роздълъ 4,

постановденье зъ стороны календаря зъ xiedzem arcybiskupem Lwowskim, его мил. к-з. арцыбискупомъ Лвовy listy niektore krolow ich mści скимъ, и листы нъкоторыи кр. ихъ panow naszych, nie tylko w wie- мил. пановъ нашихъ, не толко въ въръ, але и въ календару отмъны, мимо головную згоду пап'в-Римского жа съ патріархами **∥(об. 28)** Греческими, непозволяю-. y władzą patryarchow чіе и волность набоженства и Greckich vtwierdzaiące, — ktore власть патріарховъ Греческихъ утвержаючіе, — которыи всѣ миwarzystwem przez swe postępki трополитъ зъ своимъ товарышпоступки ствомъ черезъ свои зневажилъ.

Выписъ застановленья, межи ихъ

«Дѣялося на замку кр. его мил. Варsabbato in vigilia festi s. Matthiae apo- | шавскомъ, въ суботу, [въ] вилію свята stoli, anno domini millesimo quingen- святого Матоея ацостола, року Божего 1585.

«Судъ нынѣшній, на жаданье зъ сто-

Въ старопечатномъ эквемплярѣ: «учиненый».

wladicae Haliciensis, Leopoliensis et i Camenecensis, intercisam infrascriptam, manibus reuerendissimi Ioannis Demetrij Sulikowski, archiepiscopi Leopoliensis, Stanislai Zołkiewski, palatini Belzensis, et aliorum subscriptam ac sigillis munitam, ad acta pertinentia inscribere mandauit tenoris huius modi:

«Sstała się vgoda y pewne postanowienie miedzy iego mścia xiedzem Ianem Dimitrem Sulikowskim, z łaski Bożev arcybiskupem Lwowskim-z iedney | (36) strony, a miedzy wielebnym ovcem Gedeonem Bałabanem, episkopem Halickim, Lwowskim y Kamienieckimz drugiev strony, przez iaśniewielmożny pany, pana Ostafia Wołowicza, pana Wileńskiego, kanclerza naywyższego w. x. Litewskiego, a iego mści pana xiażiecia Ostrowskiego, Konstantyna woiewody Kijowskiego, marszałka ziem Wołyńskich etc., pana Stanisława Żołkiewskiego, woiewody Belskiego, pana Iana Chlebowicza na Dubrownie, kasztellana Mińskiego, podskarbiego ziemskiego w. x. Litewskiego, starostę Vpitskiego etc..—takim sposobem:

«Iż co nieiaki rozruch y zabranianie świecenia świat sstało się było od iego m. x. arcybiskupa Lwowskiego y kapituły iego m., ktorzy, chcac, aby wedle nowego kalendarza święta były od ludzi religiey Greckiey święcone, zapieczętowanie cerkwie v inszy rozruch sstał się był; lecz iż to z nieiakiego przypadku więcey, niż z chuci, być vczynione obrazy te,-przeto te takowe zaszcia y zahurzenia na obie stronie vmorzyli v vmarzaja już ex nunc wiecznymi czasy, w tych roznicach vczynione kassuiąc.

ex parte religiosi Gedeonis Balaban, роны набожного Гедіона Балабана, владыки Галицкого. Лвовского и Каменецкого, нижевписаную интерцизу, руками найвелебнъйшого Яна Лимитріа Суликовского, арцибискупа Лвовского. Станислава Жолковского, воеводы Белзского, и нешихъ подписаную и печатми утверженую, до книгь теперешнихъ вписати казаль въ тыи слова:

> «Сталася угода и певное постановленье межи его мил. к-з. Яномъ Лимитріемъ Суликовскимъ, зъ ласки Божей арцибискупомъ Лвовскимъ-зъ одиной стороны, а межи велебнымъ отцемъ Гедіономъ Балабаномъ копомъ Галицкимъ, Лвовскимъ и Каменецкимъ-зъ другой стороны, черезъ ясневелможные паны, пана Остафіа Воловича, пана Виленского, канплера найвышшого вел. к-з. Лит., а его мил. пана Константина к-ж. Острозского. воеводы Кіевского, маршалка земль Волынскихъ и прочая, пана Станислава Жолковского, воеводу Белзского, пана Яна Глебовича на Дубровие, кашталяна Миньского, подскарбего земского вел. княз. Лит., старосту Упицкого и прочая, - такимъ способомъ:

«Ижъ што нъякій розрухъ и забороненье свяченья свять сталося было оть его мил. к-з. арцибискупа Лвовского и капитулы его милости, которыи, хотячи, абы ведлугъ нового календару свята были оть людій Греческой рельи свячены, запечатованье церквей (29) и иншій розрухъ стался быль; лечь ижь то зь наякого припадку болше, нижли съ хути, быти учинены образы тыи, - прото тые таковые зайстя и забуреня на объ стоwavikie protestacye z obudwu stron ронъ уморили и уморяють южъ заразъ ввиными часы, а всв протестацыи зъ wa- обоихъ сторонъ въ тыхъ розницахъ rein it nigdy tadne impedimenta na- учиненый касуючи. Впередъ такъ соpoty tak w obthodzeniu świąt, w vży- бъ на объ сторонъ варують, ижъ нъnienia, ani w żadnych iurisdiciach, w požytkach być nie ma, do zgody patriarchow zakonu Greckiego z oycem papieżem Rzymskim; ale we wszytkim nabożeństw y ceremoniy swych obiedwie stronie vżywać maią, wedle starodawnego zwyczaiu. Co zamocnie sobie dzierżeć obiecawszy, dla wiary y pewności, tę intercyzę rękami swymi, tak strony iako y iednacze, podpisawszy, pieczęciami przypieczętowali. Dan w Warszawie 15 die februarij, roku Pańskiego, 1585. Ioannes Zgorzewski, vicecapitaneus Warsauiensis».

(37) I. List krola Stefana, de data w Grodnie roku 1584, stycznia 21 die.

«Stefan, Boża miłością krol Polski, wielkie xiaże Litewskie, Ruskie, Pruskie, Żmodzkie, Mazowieckie, Iflantskie, Siedmigrodzkie y inych, etc.

«Kniaziom, panom, woiewodom, kasztellanom, marszałkom, starostam, dzierżawcam, vrzędnikom ziemskim y dwornym, wszytkim wobec, tak stanu duchownego, iako y świetskiego, a mianowicie woytom, burmistrzom, raycam, w mieście naszym Wileńskim będącym.

«Iżeśmy kalendarz nowopoprawiony w państwach naszych przyjąć kazali, vczynilichmy to z wielkich a ważnych przyczyn. W czym nie idzie nam o to, abysmy obchodow y swiat Greckich abo iakich inszych w nabożeństwie zakazować mieli, o czymeśmy ani myslili; ale vczyniliśmy to dla porządku y spraw rzeczy pospolitey. Przeto wolno iest y ma

waniu nabożeństwa, ceremoniy у dzwo- кгды жадный прешкоды напотомъ, такъ въ обхоженю свять, въ уживанью набоженства, церемонъй и звоненья, ани въ жадныхъ зверхностяхъ, въ пожиткахъ быти не маетъ, до згоды патріарховъ закону Греческого зъ отцемъ папъжомъ Римскимъ; але во всемъ набоженствъ в и церемонъй своихъ обълвь сторонь уживати мають, ведлугь стародавного звычаю. Што замопне собъ держати объцавши, для въры и певности, тую интерцизу руками своими, такъ стороны яко и едначи, подписавши, печатми прицечатовали. Данъ у Варшавъ, 15 дня февраля року Божего 1585. Янъ Згорескій, подстаростей Варшавскій».

> Листъ и кр. Стефана, писаный въ Кгродић, року 1584, генваря 21 дня.

> Стефанъ, Божею мил. кр. Пол., вел. к-з. Лит., Рускій, Прускій, Жомонтскій, Мазовецкій, Иолянскій, Седмигродскій и прочая.

> «Княземъ, паномъ, воеводомъ, кашталяномъ, маршалкомъ, старостамъ, державцомъ, урядникомъ земскимъ и дворнымъ, всвиъ вобецъ такъ стану духовного, яко и свътского, а меновите войтомъ, бурмистромъ, радцамъ, въ мъстъ нашомъ Виленскомъ будучимъ.

«Ижъ есмы календаръ новопоправленый въ панствахъ нашихъ приняти казали, учинилисмы то зъ великихъ а важныхъ причинъ. Въ чомъ не йдетъ намъ о тое, абысмо обходовъ и свять Греческихъ албо якихъ иншихъ въ набоженствъ заказовати мъли, о чомъ есмы ани мыслили; але учинилисмы то для порядку и справъ речи поспоbyć każdemu nabożeństwa y wiary swo- литой. Поб. 29) Прото волно есть и

<sup>1</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ: «набоженств»». 2 На полъ: «1».

iey vżywać, święta święcić у obcho-маетъ быти каждому набоженства и przenagabania, szkody y grabieżow cierpieć nie maia, gdyż ludzie Greckiego zakonu do tey reformacyey kalendarza nowego, bez przyzwolenia starszego patryarchy swego, gwałtem przymuszani być nie maią. Dla czego chcemy mieć y przykazuiemy wam, abyście im świąt ich obchodzić v świecić nie zabraniali, przekazy y przenagabania, ani grabieżow za to, ani despektow żadnych nie czynili, postrzegając tego, aby zgoda y pokov miedzy roznemi w wierze y w nabożeństwie zachowan był; gdyżechmy iednako powinni wszytkich poddanych naszych prawem zgodą zmocnionemi zachować y pod obroną pokoiu, od nas hospodara poprzysięgnioną. Czego ia-(38)ko we wszytkich sprawach, tak v w tym niczym nigdy naruszać nie chcemy. Pisan (vt superius) roku od Narodzenia Syna Bożego 1584, miesiaca stycznia 21 dnia. Stephanus, rex. Lew Sapiha, pisarz».

II. List krola Stefana, de data Niepolomicis 18 maij anno domini 1585.

«Stephanus, Dei gratia rex Poloniae, magnus dux Lituaniae, Russiae, Prussiae, Samogitiae, Masouiae, Liuoniaeque etc., princeps Transyluaniae.

«Significamus hisce literis nostris, quorum interest, vniuersis et singulis. Quemadmodum superioribus annis calendarium, à sacrosancta Romana et apostolica sede grauissimis de causis correctum et immutatum, etiam authoritate nostra aprobauimus, atque propter meliorem reipub. nostrae negotio- утвердилисмы и, для лъпшого речи поrum ordinem, in regno nostro et

dzić; a za to oni ni jakiey trudności, въры своей уживати, свята святити и обходити; а за тое они ни явой труд-ности, пренагабаня, шкоды и грабе.... теривти не мають, кгдыжь люде Греческого закону до т... 2 поправы календаря нового, безъ призволеныя старшего патріарха своего. кгвалтомъ примушани быти не маютъ. Для чого хочемо мѣти и приказуемо вамъ, абысте имъ святъ ихъ обходити и святити не забороняли, переказы и перенагабаня, ани грабежу за тое, ани деспектовъ жадныхъ не чинили, постерегаючи того, абы покой и згода межи розными въ въръ и набоженствъ захованъ былъ; кгдыжъ есмо еднако повинни всёхъ подданыхъ нашихъ правомъ згодою змоцнеными заховати и подъ обороною покою, отъ насъ господара поприсягненою. Чого яко въ всехъ справахъ, такъ и въ томъ нивгды ни чимъ нарушати не хочемо. Писанъ (яко вишъ) року отъ Нароженья Сына Божего 1584, — мъсяца генваря 21 дня. Стефанъ, король. Левъ Сапъга, писаръ».

> «Листъ <sup>в</sup> кр. Стефана, даный Неполомичахъ 18 мая року 1585.

«Стефанъ, зъ ласки Божей, кр. Пол., вел. к-з. Лит., Рускій, Прускій, Жомоитскій, Мазовецкій, Иолянскій и прочая, к-ж. Седмигродское.

«Ознасмуемо тымъ листомъ шимъ, кому того потреба, всъмъ и каждому зособна. Ижъ яко першыхъ льть календарь, отъ насвятшей Римской и апостолской столицы для головныхъ причинъ поправленый и отмъненый, тежъ зверхностю нашею та- сполитой нашей справъ порядковъ, въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ подлинникъ вырвано. <sup>2</sup> Тоже. <sup>3</sup> На полъ: «то привилей Латинскими словы».

latè observare decreuimus.-ita tamen quod nemini in sua religione. ceremoniis, cultu, iure et libertatibus vim inferre, confoederationique inter status religionis diuersae propter conseruationem publicae tranquillitatis mutuo consensu factae, quidpiam derogare studuerimus, praesertim-vero hominibus fidei et religionis Graecae, qui in regno nostro et magno ducatu Lithuaniae passim ritus Graecos colunt et religionem ex antiquo profitentur: quandoquidem ab antiquo calendarij praescripto discedere ritumque et festorum dies ab usitato cursu immutare, sine patriarcharum consensu, minime ijsdem sit licitum. Cum vero dissensione et discordia res in controuersiam deueniret. tandem in conventione proxime praeterita generali regni Warszauiensis, per mutuum consensum reuerendissimi in Christo patris Ioannis Demetrij Solikowski, archiepiscopi Leopolien||(39)sis-ab vna, et Gedeonis Balaban, Haliciensis, Leopoliensis, Camenecensisque episcopi — ab altera partibus,-sopita est: vt homines religionis Graecae, tam in regno, quam in magno ducatu Lithuaniae, ad mutuam et concordem de immutando calendario patriarcharum Graecorum sententiam et authoritatem, liberum veteris calendarij obseruationem, festorum et rituum fidei Graecae, qui etiam cultum et professionem habeant et obtineant facultatem. Proinde, vt tutior, firmior, in posterum tempus, pax inter homines diuersae professionis et religionis asseruaretur: hominibus Graecae religionis, qui in magno ducatu Lithuaniae viuunt, ritus omnes religio-

gno ducatu Lithuaniae sanctè et inuio-|кролевствъ нашемъ и въ великомъ князствъ Литовскомъ святобливе и ненарушено заховати росказалисмы, - а ведже не жебыхмы кому въ его набоженствъ, церемонъяхъ, хвалъ, правахъ и волностяхъ кгвалтъ чинити и конфедера (30) пін, межи станы розного набоженства, для захованя посполитого покою, сполнымъ зезволенемъ учиненой 4, чого уймовати хотъли, а звлаща-людемъ въры и набоженства Греческого, которые въ кр. нашемъ и вел. к-з. Лит. тутъ и тамъ обрядовъ Греческыхъ уживають и набоженство злавна вызнавають: поневажь оть старого календара препису отступити, и обряды и святыи дни отъ звыклого бъгу отмънити, безъ патріарховъ позволенъя, бы намиви ся имъ не годитъ. А кгды рознымъ розумѣньемъ и незгодою речъ въ споръ пришла, еднакъ на сеймь близко прошломъ 5 головномъ Варшавскимъ, черезъ сполное зезволенье найвелебивишего въ Христв отца Яна Димитріа Суликовского, арцибискупа Лвовского — зъ одной, и Гедіона Балабана. Галицкого, Лвовского и Каменецкого епископа - зъ другой стороны, — успокоена жe люли набоженства Греческого. въ KD. якъ Лит., до сполного и згодного у отмъненью календара патріарховъ Греческыхъ зданъя и зверхности, волное старого календара захованье, свять и обрядовъ въры Греческой спокойное хваленье и вызнане-мъти и держати мають волность. А такъ, жебы беспечнъйшій, моцнайшій, на потомный чась, повой межи людми розного вызнаня и набоженства быль захованый: людемъ Греnis Graecae et ceremonias, iuxta anti- ческого набоженства, которые въ велиquum calendarij ordinem et praescrip- комъ к-з. Лит. живутъ, уставы всв на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ старопечат. экз.: «учиненую». <sup>5</sup> Въ старопечат. экз.: «пришломъ». PYCCRAS HCTOPHUECKAS BUBLIOTEKA.

stro peragandi, colendi et obseruandi, et omnibus alijs ceremonijs et pietatis officija gaudendi; ecclesiasticas religionin nune xenodochia siue hospitalia. gymnasia tam muro quam lignis fundandi, exaedificandi, ditandi; et omnia more et consuetudine, probata, copta et a praedecessoribus nostris concessa et priuilegijs firmata, tenendi, habendi omnimodam facultatem et liburtatem — dandam, concedendam et firmandam duximus, prout pertinentibus literis nostri damus, concedimus et firmamus. Ita, quod priusquam de calendarij vsu et ordine controuersia inter Romanum pontificem et patriarchas Graecae professionis determinata et decisa fuerit, — subditos nostros, qui diuersam in religione et calendarij obseruatione sequuntur sententiam et antiquitus Graecae religionis obseruant ceremonias,-neque nos, neque officiales nostri, tam spiritualis quam secularis ordinis, eosdem in religione sua impediemus et vi ad noui calendarij vsum adigemus; verum sua religione, iuribus, priuilegijs, cultu et libertatib[us] tuebimur et asseruabimus. In cuius rei fidem et euidentius testimonium, praesentes manu nostra subscripsimus et sigillum nostrum magni ducatus Lithuaapprimi mandauimus. Datum. vt supra. Stephanus, Gabriel Woyna.

|| (40) III. List krola Stefana, dany # Grodna, die 8 septembr. roku 1586.

Mtefan, z łaski Bożev krol. etc.

tum, libere et quietè in ducatu no-тбоженства Греческого и перемонви, ведлугъ старого календара порядку и описанья, волно и сповойне въ князствъ нашемъ обходити, уживати и заховати, и зъ вшелякихъ иншихъ обрядовъ и учинковъ побожныхъ веселити; цервви набоженства своего иниталъ албо илиужники, шволи такъ муромъ яко древомъ фундовати, будовати, надавати; и все способомъ в звычаемъ, добре взятымъ и отъ продвовъ нашихъ позволенымъ и привилении умощненымъ, держати, мъти вшелякую монъ и волность-дати, позволити и утвердити умыслилисмы, — якожъ тымъ листомъ нашимъ даемо, позволяемо и утвержаемо. Также, ажъ перше о уживаню календару и порядку споръ межи Римскимъ папежомъ и патріархами Греческого вызнани сконченый и ростригненый будеть, -- подданых в нашихъ, воторын въ набоженствъ и захованью календара розного зданья наследують и здавна | (30) Греческого набоженства заховують церемоньи, ани ми, ани урядники наши, такъ духовного яко и свытского стану, онымъ въ набоженствъ ихъ перешкожовати и кгвалтомъ до уживаня нового календара примушати не маемо; але ихъ въ ихъ набоженствъ, правахъ, привилеяхъ, обрядахъ и волностяхъ боронити будемо и заховаемо. Для которой речи певности и яснейшей веры, тоть листь рукою нашею подписалисмы и печать нашу вел. к-з. Лит. притиснути казалисин. Данъ, яко вышей. Стефанъ, вр. Гавріилъ Война».

> Листъ 1 кр. Стефана, данъ зъ Городна дня 8 сентебря, року

> «Стефанъ зъ ласки Божей кр., и прочая.

· Ha nost: «8».

«Wzem wobec v każdemu zosobna. komu to wiedzieć należy, a mianowicie: woytowi, burmistrzowi, raycom, ławnikom v wszytkiemu pospolstwu mieszczanom miasta Wilenskiego religiey Rzymskiego kościoła.

«Oznaymuiemy, iż przyieżdżał owdzie do nas wielebny Onizyfor Deweczka, metropolit Kijowski, Halicki v wszytkiev Rusi, także burmistrzowie, rayce v niektorzy z pospolstwa Wileńskiego ludzie zakonu Greckiego, vskarżając się: iż ludziom religiey y zakonu ichświat Greckich świecić nie dopuszczacie, przymuszając ich ku święceniu świat Rzymskich wedle nowego kalendarza, y inne niemałe trudności im w tym zadawaiac. Y prosili nas: aby wedla wolności ich, od przodkow naszych im nadanych w wolnym vżywaniu religiey, także wedla konfederacycy roznaszych vczynioney, ktora iest przy szczęśliwey koronacycy naszey przyjęta y vtwierdzona, y też wedla listow iest: ieden z obozu naszego pode Pskowem, do was, vrzedu mieyskiego Wiwobec y do was, vrzędu Wileńskiego всъхъ вобецъ и до васъ, уряду Виленmieyskiego, z Grodna pod datą roku ского мъстского, эъ Городна подъ да-1584, ianuarij 21 die, a trzeci pod тою року 1584, генваря 21, || (31) а datą z Niepołomic w roku przeszłym третій подъ датою въ Неполомичъ въ 85, maij 28 die), wedle zgody, vczy- року прошломъ 2 85, мая 28), ведле nioney miedzy wielebnymi xiędzem arcy- згоды, учиненой з межи велебными к-з. biskupem Lwowskim a władyką Lwow- арцибискупомъ Лвовскимъ а владнкою skim, — abyście się we wszem ku nim, Лвовскимъ, – абысте ся во всемъ ку wedla konfederacycy, spokoynie zacho. нимъ ведле конфедерацыи, спокойне wali. Przeto roskazuiemy wam, vrzę- заховали. Прото росказуемо вамъ, уряdowi mieyskiemu | (41) Wilenskiemu, дови мъстскому Виленскому, и всъмъ y wszem wobec obywatelom, a zwła-вобецъ обывателемъ, а звлаща преложоszcza przełożonym w państwie naszym нымъ въ панствъ нашомъ вел. к-з.

«Встыть вобецть и наждому зособна, кому то въдати належить, а меновите: войтомъ, бурмистромъ, раднамъ, лавникомъ и всему посполству мъщаномъ мъста Виленского релън Римского костела.

«Ознаемуемо, ижъ привадиль до насъ сездъ велебный Онисифоръ Девечка. митрополить Кіевскій, Галицкій и всея Русіи, также бурмистрове, радців и нівкоторые съ посполства мѣста Виленского, люде закону Греческого ускаржаючися: ижъ людемъ релён и закону ихъ-свать Греческихъ святити не допущаете, примушаючи ихъ ку свяченью свять Рымскихъ веллугь нового календаря, и иныи немалын трудности имъ задаючи въ томъ. И просили насъ: абы ведле волности ихъ, отъ продвовъ нашихъ имъ наданыхъ въ волномъ уживанью релви, также ведлугь конфедеroznionych w wierze, w tych państwach рацын розрозненыхъ въ вѣрѣ, въ тыхъ панствахъ нашихъ учиненое, которая есть при щасливой коронаціи нашей принята и утвержена, и тежъ ведле naszych, w tey sprawie wydanych (to листовъ нашихъ, въ той справъ выданыхъ (то есть: одинъ зъ обозу нашего подъ Псковомъ, до васъ, уряду мъстleńskiego, pisany; drugi do wszech ского Виленского, писаный; другій до wielkim x. Litewskim, abyscie ludziom Лит., абысте людемъ закону Греческо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ старопечат. экв.: «пришломъ». <sup>3</sup> Въ старопеч. экв.: «учиненый».

leńskim v w inych wszytkich trudności w tym nie zadawali, y w obchodzeniu zakonu ich (a zwławedle szcza: Narodzenia Pańskiego, Krzczenia, Obrzezania, y Zmartwychwstania, Wniebowstapienia Pańskiego, Zesłania Du-Świetey Troyce, świąt cha Świetego. Panny Maryey y wszytkich innych swiat apostolskich), wedle dawnego zwyczaiu y zakonu ich nic im przeszkody nie czynili; y w te święta pomienione ludzi zakonu Greckiego do sadu woytowskiego, burmistrzowskiego, radzieckiego, y ławniczego, gaynego, wyłożonego v potrzebnego, na ratusz aby nie byli pozywani y zdawani, y przysiegi w te dni święte aby im składane nie były. Wszakże święta zwykłe kościoła katolickiego Rzymskiego zakonu wedla nowego kalendarza w vczciwości zachowane być maią, wedle zwykłego obyczaiu. A w tych wszytkich rzeczach zgody a miłości żebyście pilnie postrzegali, a nad zwyczay dawnyiedna strona drugiey vciążania żadnego abyście nie czynili, pod łaską naszą krolewska, postrzegając tego, aby we wszytkim pokoy w tym mieście naszym zachowan był. Data, vt supra. Stephanus, rex. Hrehory Woyna, pisarz>.

List IV krola Stefana (acz nie właśnie w sprawie religiey Greckiey dany, iednak ku potwierdzeniu wolności nabożeństwa, w konfederacycy warowan[e]y, iawnie służący), de data | zpod Pskowa, 26 septembr., anno 1581.

«Stefan, z łaski Bożey krol Polski, etc.

«Sekretarzowi naszemu, dzierżawcy

zakonu Greckiego w tym mieście Wi- го въ томъ мъстъ Виленскомъ и въ иныхъ всёхъ трудности въ томъ не задавали, и въ обхоженью свять, велле закону ихъ (а звлаща: Нароженіа Панского, Крещеніа, Обрѣзаніа, и Змертвыхвстаніа, Внебовступеня Панского, Зосланья Духа Святого, Святой Тронци. святой · Панны Маріи и всёхъ иныхъ свять апостолскихъ), велле лавного звычаю и закону ихъ ни чимъ перешкоды не чинили; и въ тын свята помененыи людій закону Греческого до суду войтовского, бурмистровского, радецвого, и лавничого, гайного, выложоного и потребного, на ратушъ абы не были позываны и здаваны, и присяги въ тын дни святын абы складаны не были. Однавъ же свята звыклыи костела католицкого Римского закону ведлугь нового календаря въ учтивости захованы быти мають. длугъ звиклого обичаю. А въ тихъ всвхъ речахъ згоды а милости жебысте пилне постерегали, а налъ звычай давный-одна сторона другой утяженыя жадного абысте не чинили, подъ ласкою нашею королевскою, постерегаючи того, абы во всемъ покой въ томъ мъстъ нашомъ захованъ былъ. Данъ, яко вышей. Стефанъ, кр. Григорій Война. писаръ».

> Листъ четвертый короля Стефана (ачъ не власне въ [с]правъ релън Греческой даный, однакъ ку потверженью волности набоженства, въ конфедераціи варованой 1 (и) явне служачій), дата съ-подъ Пскова, 26 септевріа, року 1581.

> и (об. 31) «Стефанъ, зъ ласки Божей кр. Полс[к]ій, и прочая.

«Секретарови нашему, державцы Stoklickiemu, ||(42) woytowi Wileńskie- | Стоклискому, войтови Виленскому, док-

Въ старопечат. экя.: «варованый».

Rotundowi Mielieskiemu, y też bur-Wileńskiego.

Dali nam te sprawe ich msc panorada nasza w. x. Litewskiego. przy nas w woyszcze na ten czas beniedawnych czasiech niemały rozruch sie stał w tym mieście naszym stolicznvm Wilenskim katolickiey Rzymskiey wiary, przeciw ludziom v ministrom Ewanielickiego v Saskiego zboru. Naprzod: że v drukarza xiegi Ewangelickiev nauki, z roskazanja xiedza biskupa Wileńskiego, pobrane y przed kościołem świętego Iana popalone są; ciała zmarłych ludzi ku pogrzebu do mieysc ich, gdzie się chowaią, przez vlice, zwłaszcza mimo kościoł świętego Iana, nosić y spiewać przy ciele zmarłego katolicy zakazuia, vlicy, — a to by snadź z poduszczenia kaznodziejow katholickich czynić mieli; za czym y dwu ministrow żacy z szkoły świętego Iana y inszy gmin na vlicy z pogrzebu idacych mało nie vkamionowali; a nad to przegrozki czynia, iakoby zbory spustoszyć y zburzyć gwałtem chcieli. Co wszytko od iedney strony słysząc, musimy też y drugicy vcho zostawić. Ale ieśliby tak było, tedy byśmy to z niełaską przyimowali, dobrze to baczac, iż w tych państwach y krolewstwach, gdzie gwałtem, ogniem, mieczem, a nie nauką y dobremi obyczaymi wiarę gruntować chcą, wielkie rozlania krwie y zniszczenia, zwnętrziedno, vchoway Boże, w pospolitym za-

mu, doktorowi w prawie Augustynowi торови въ правъ, Августинови Ротундови Мелескому, и тежъ бурмистрови mistrzowi y raycam miasta naszego и радцамъ мъста нашего Виленского.

«Дали намъ тую справу ихъ милость панове рада наша вел. княз. Лит., при насъ у войску на тотъ часъ будучи, реdacy, religiev Ewanielickiev, że w tych лъи Евангелицкой, же въ тыхъ недавныхъ часёхъ немалый розрухъ ся сталъ въ томъ мъстъ нашемъ столечномъ Виod tych, ktorzy sa ленскомъ отъ тыхъ, которыи сутъ католицкой Рымской візры, противъ людемъ и министромъ Евангелицкого и Саского збору. Напередъ: же у друкара книги Евангелицкой науки, зъ росказанья к-з. бискупа Виленского, побрано [и] предъ костеломъ святого Яна попалены суть; тёла эмерлыхъ людей ку погребенью до мъсть ихъ, гдъ ся ховають, черезь улицу, звлаща мимо костелъ святого Яна, носити и спъвати при тълъ змерлого католицы закаłżąc, sromocąc v wołając za nimi na зують, джачи, сромотячи и волаючи за ними на улици, - а то бы снать съ подущенья казнодфовъ католицкихъ чинити мізли: зачимъ и двохъ министровъ жаны изъ школы святого Яна и иншій кгићнъ на улици съ погребу идучихъ мало не укаменовали; а надто похвалки чинять, якобы зборы спустошити и збурити кгвалтомъ хотвли. Што все отъ одной стороны слышачи, мусимо тежъ и другой ухо зоставити. Але если бы то такъ было, теды бысмы то зъ неласкою пріймовали, добре то бачачи, ижъ вь тыхъ панствахъ и вролевствахъ, гдъ вгвалтомъ, огнемъ, мечемъ, а не наукою и добрыми обычайми въру вгрунтовати хотять, великое розлянье крве ne woyny dzieią się. Czego my nie и знищенья зъ внутрной войны дёются. Чого мы не одно, уховай Боже, въ paleniu, ale też y miedzy osobami посполитомъ запаленью, але тежъ и priuatim, nie radzibysmy widzieli, у межи особами приватымъ не радибысмо postrzegacieśmy powinni. Y iako о видъли, и постерегатисмы повинни. И wszytko dobre ku rozmnożeniu krole- яко о все доброе ку розмноженью кр.

stwa Polskiego y tego państwa wielkiego Пол. и того панства вел. к-з. Лит., отъ х. Litewskiego, od Pana Boga nam Пана Бога намъ звъреного, въ найболzwie||(43)rzonego, z navwiętszym vsiło- шимъ усилованьемъ и выставленьемъ waniem у wystawieniem zdrowia naszego здоровья нашего противъ непріателеви przeciw nieprzyjacielowi staramy się, стараемося, такъ бысмы того овшемъ tak bysmy tego owszem vprzevnie żadali, aby wszyscy obywatele wszelakie- всякого стану, одного Бога хвалечиgo stanu, iednego Pana Boga chwalac, iednostavnev katolickiev wiarv byli. Lecz iż Pan Bog to prze- то проповедаль, же погоршенья быти powiedział, że pogorszenia być muszą mycath bery toro ceeta octathero, wieku tego świata ostatniego, — przeto прото ин никого вгвалтомъ до върн my nikogo gwałtem do wiary cisnąć тиснути не хочемъ; але, ведлугъ поnie chcemy; ale, wedle poprzysiężenia присяженья нашего всъмъ станомъ такъ naszego wszytkim stanom tak Korony Короны Полской, якъ и вел. к-з. Лит., Polskiey, iako y wielkiego x. Litew- на коронацыи нашей щасливе учинеskiego, na koronacycy naszcy szcześli- ного, покой межи розными въ релън wie vezyhionego. -- «pacem inter dis- хотячи заховати и оного боронити, и sidentes de religione tueri et manu тую повинность присяги нашей котячи tenere, to iest: pokoy miedzy roznemi завше передъ очима мъти, а сумнънье w religiey cheac zachować y onego въ въръ каждого спущаючи на судъ bronić, v te powinność przysięgi na- Пана Бога Всемогущого. Кгдыжъ не szey chcąc zawsze przed oczyma mieć, одно за такимъ обовязкомъ нашымъ заa sumnienie w wierze każdego pu- хованя и обороны покою въ релъи, на szczaiąc na sąd Pana Boga Wszechmo- особу нашу кор. отъ всъхъ становъ обоgacego. Gdyż nie iedno za takim obo- ero панства вложеномъ, але тежъ и за wiązkiem naszym zachowania y obrony стародавнымъ звычаемъ того панства pokoiu w religiey, na osobę naszę kro- розныхъ въ въръ людій въ ихъ набоlewską od wszytkich stanow oboiego женствъ терпимо, -- росказуемо тогды państwa włożonym, ale też y za staro- вамъ, абысте заразомъ, скоро тотъ листъ dawnym zwyczaiem tego państwa roz- нашъ васъ дойдеть, явне въ недълю nych w wierze ludzi w ich nabożeń- на рынку и по улицахъ въ томъ мъстъ stwie cierpimy, - roskazuiemy tedy нашемъ Виленскомъ обволати дали, wam, abyscie zarazem, skoro ten list абы во всемъ ведле способу и обычаю, nasz was doydzie, iawnie w niedzielę здавна ажъ до тыхъ часовъ щасливого na rynku y po vlicach w tym mieście панованья нашего заховалого, спокойnaszym Wileńskim obwołać dali, aby не ся заховали, и жадныхъ причинъ we wszytkim wedla sposobu y obyczaiu, до розруховъ не давали. А еслибн кто, zdawna aż do tych czasow szczęśliwego покой посполитый взрушаючи, упорне panowania naszego zachowałego, spo- a своволне розрукъ якій вщиналъ, koynie się zachowali, у żadnych przy- тогды абысте такового каждого, юр[и]эczyn do rozruchow nie dawali. A iesli- диціи вашей подлеглого, съ повинноby kto, pokoy pospolity wzruszaiąc, сти уряду вашего до науки нашей на

vпріймо жадали, абы всё обыватели одностайне католицкой старожитной въstarożytney ры были. (32) Лечъ ижъ Панъ Богъ a swowolnie rozruch iaki урядв задержавши, намъ о томъ знаwszczynał,—tedy abyście takowego każ- ти давали конечне, иначей того подъ

dego, iurisdicyey waszey podległego, z ласкою нашею не чинячи. Данъ зъ обоnaszev na vrzedzie zatrzymawszy, nam яко вышей. «Стефанъ кр. Вандавъ o tym znać dawali ko||(44)niecznie, Авгрипа, писаръ». inaczey tego pod łaską naszą nie czyniac. Dan z obozu naszego pode Pskowem> etc., vt supra. «Stephanus, rex. Wacław Agrippa, pisarz».

List krola iego mści teraznieyszego - Ieremij, patryarsze Konstantynopolskiemu, na wolne odprawowanie spraw duchownych w cerkwiach y ludziach posłuszeństwa jego, w państwach jego krolewskiev mści będących. Dany z Wilna, roku 1589, iulij die 15.

«Zygmunt III, z Bożev laski krol Polski, etc.

«Xiążętom, panom, woiewodom, kasztellanom, marszałkom, starostam, dzierżawcam, xieżnam, paniam, wdowam, vrzednikom ziemskim v dwornym, ziemianom y dworzanom naszym, y wszytkiemu rycerstwu, szlachcie, obywatelom państwa naszego wielkiego xiestwa Litewskiego y wszytkich ziem do niego należących. Także woytom, burmistrzom, raycam, ławnikom w mieściech naszych hospodarskich, xiażecych, pańskich v ziemiańskich, duchownych y świetskich, y wszem wobec, komu by to należało.

«Oznaymuiemy wam: iż co przeoświecony Ieremia, patriarcha Konstantynopolski, z stolice swey przyjechał tu vmyślnie do tych kraiow państw naszych, chcac cerkwie zakonu Greckiego y służących w nich, to iest: archiepiszkopow, episzkopow, archinandrytow, ihumenow, popow, dijakonow y inszych sług cerkiewnych, pod władzą iego mści będących, z powinności swey nawiedzić, y duchowieństwa ich doyźrzeć, iakoby się wszelakie sprawy cerkiewne, według zakonu ich chrześciańskiego posłuszeń-

powinności vrzędu waszego do nauki зу нашего подъ Исковомъ» и прочая,

Листъ кр. его мил. теперешнего - Еремен, патріарсѣ Константинополскому на волное отправованье справъ духовныхъ въ церквахъ и людехъ послушенства его. въ нанствакъ его кр. мил. будучихъ. Данъ зъ Вилна, року 1589, іюля дня 15.

|| (od. 32) «Жикгимонтъ Третій, зъ ласви Божей вр. Пол. и прочая.

«Княжатомъ, паномъ, воеводамъ, кашталяномъ, маршалкомъ, старостамъ, державцамъ, княгинямъ, паніямъ, вдовамъ, урядникомъ земскимъ и дворнымъ, земяномъ и дворяномъ нашимъ, и всему рыцерству, шляхть, обывателемь панства нашего вел. к-з. Лит. и всвхъ земль до него належачихъ. Также войтомъ, бурмистромъ, радцамъ, лавникомъ въ мъствхъ нашихъ господарскихъ, вняжачихь, панскихь и земянскыхь, духовныхъ и свътскихъ, и всъмъ вобецъ, кому бы то належало.

«Ознаймуемы вамъ: ижъ што преосвященный Іеремва, патріархъ Константинополскій, зъ столици своей прі-**Бхалъ** тутъ умисльне до тыхъ краев панствъ нашихъ, хотячи церкви закону Греческого и служачихъ въ нихъ, то есть: архіепископовъ, епископовъ, архимандритовъ, игуменовъ, поповъ, діаконовъ и иншихъ слугъ церковныхъ, подъ властію его милости будучихь, съ повинности своей навъдити, и духовенства ихъ дозръти, якобы ся вшелякіи справы церковным ведлугъ закону ихъ stwa Greckiego, у kano (45) now swie- христіанского послушенства Греческо-

m. oyca patryarchy być słuszna, — za przy nas bedacych, tegośmy iego mści pozwolili: według władzy y zakonu swego Greckiego, wszytkie sprawy cerkiewne, duchowieństwa iego mści z dawnych czasow w państwach naszych należace. odprawować; wszytkich duchownych zakonu Greckiego, od nastarszego aż do naniższego stanu, w władzy y posłuszeństwie swym mieć, sądzić, rządzić, sprawować, y występnego każdego, wedle duchowieństwa swego y prawidł świętych oycow, karać. Przeto aby każdy vrzad v zwierzchność duchowna v świetska w tym państwie naszym wielkiego xiestwa Litewskiego v we wszytkich kraiach Ruskich, temu państwu naszemu przysłuchających, tak w zamkach, w mieściech, miasteczkach y siołach naszych hospodarskich, xiażecych, pańskich, ziemiańskich, duchownych y świetskich, - o tym wiedząc, bronić y nieiakie przekazy iego mści oycu patryarsze w rościaganiu władności, w sprawach iego mści duchownych czynić nie śmieli, dla łaski naszey hospodarskiey y pod naszego nie był posłuszen, w statucie opisaną. A iżby to ku wiadomości wszytkim przychodziło, chcemy mieć, aby w. m. panowie woiewodowie, starostowie, dzierżawce naszy, a namiestnikom ich

tych oycow wcale zachowali y odprawo- го, и каноновъ святыхъ отцевъ вцалъ wane były. Y prosił nas, hospodara, заховали и отправовани были. И проabyśmy iego mści tego w państwach силъ насъ, господара, абихми его инл. naszych pozwolili. A tak my, bedąc того въ панствахъ нашихъ позволили. zwierzchniem obrońcą kościołow у cer- А такъ ии, будучи звирхнимъ оборонkiew Bożych y rozmnożenia wszelakie-: цею костеловъ и церквей Божінхъ и go porzadku w cerkwiach zakolu chrze- розмноженья вшелякого порядку въ ściańskiego, widzac w tym prósbe iego церквахъ закону христанского, видачи въ томъ прозбу его мил. отца патріарrada panow rad naszych, na ten czas хи быти слушную. — за радою пановъ радъ нашихъ, на тотъ часъ при насъ будучихъ, тогосмы его мил. позволили: ведлугъ власти закону своего Греческого, всв справы церковным, духовенству его мил. зъ давныхъ часовъ въ панствахъ нашихъ належачін, отправовати: всёхъ духовныхъ закону Греческого, отъ найстаршего ажъ до найнижшего стану, въ власти и въ послушенствъ своемъ мъти, судити, рядяти, справовати, и выступного каждого, ведлугъ духовенства своего и правилъ святыхъ отцевъ, карати. Прото абы каждый урядъ и зверхность духовная и светская въ томъ панстве нашемъ вел. княз. Лит. и въ всвхъ краехъ Рускихъ, тому панству нашему прислухаючихъ, такъ въ замкахъ, въ местахъ, мъстечкахъ и селахъ нашихъ госполарскихъ, княжихъ, п (33) паньскихъ, земянскихъ, духовныхъ и светскихъ;---о томъ въдаючи, боронити и ни якое переказы его милости отцу патріарсь въ ростяганью владности, въ справахъ его мил. духовныхъ чинити не мъли, для wina na takowych, kto by roskazania ласки нашей господарской и подъ виною на таковыхъ, кто бы росказанья нашего не быль послушень, въ статуть описаною. А ижъ бы то ку въдомости всемъ приходило, хочемо мети, абы в. мил. панове воеводове, староmości przykazuiem, abyście ten nasz стове, державцы наши, а нам'естникомъ list wszędy, gdzie tego potrzeba będzie, ихъ мил. приказуемо, абысте тоть нашъ obwołać y, kopije z niego spisuiąc, na листь вездъ, гдъ того потреба будеть. targach y przy kościołach y cerkwiach обволати и, копън зъ него списуючи,

przybijac | (46) kazali koniecznie. Pisan на торэвхъ и при костелахъ и церкw Wilnie. Lata Bożego Narodzenia 1589. iulij 15 die. Sigismundus, rex. Mattheusz Woyna, pisarz».

вахъ прибияти казали конечне. Писанъ въ Вилни. Лета Божего Нароженіа 1589, іюля 15 дня. Жикгимонтъ, кр. Матеушъ Война, писаръ».

Pierwszey części odpowiedzi

Першей части отновъди

ROZDZIAŁ V.

religiey Greckiey, ktore metropolit y z władykami odstępnymi lekce sobie poważył.

Nazbyt by się te xiążki odpowiedzi naszey przedłużyć musiały, gdzieby się wszytkie protestacye tu wpisować miały, ktore przez nas religiey Greckiey ludzie, za vsłyszeniem o zamyślianiu metropolita y władykow z strony oddania posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu, sa vczynione. Ledwa ktory iest kray, ledwa ktore woiewodztwo, w ktorym iedno nayduią się Oryentalney Cerkwie synowie, aby napominania z strony tego do starszych duchownych y protestacye przeciwko nim dziać się nie miały. W samym tu Wileńskim protestagrodzie kilka sie takich navdzie. Miedzy inszymi są nadokładnieysze dwie: iedna in augusto roku 1595, druga in aprili 1596 tych y inszych vczyniona. Lecz y tym podobnych tu wpisowaniem się nie bawiąc, tylko te przypomnimy, ktore na seymie walnym Warszawskim, co poprzedził synod Brzeski, są poczynione.

Роздълъ 5.

zamykaiący w sobie protestacye замыкаючій въ собъ протестаціи niektore y opowiedania się ludzi нъкоторыи и оповъданья людей релви Греческой, которыи митрополить и зъ владыками отступными легие собѣ поважилъ.

> Назбыть бы ся тыи книжки отповъди нашей продолжити мусьли, гдъбы ся всв протестаціи туть вписовати мізли, которые черезъ насъ релви Греческой людей, за услышеньемъ о замышленью митрополита и владыковь зъ стороны отданя послушенства папажови Римскому, суть учинены. Ледва который есть край, ледва которое (об. 33) воеводство, въ которомъ найдуются Восточной Церкве сынове, абы напоминанья зъ стороны того до старшихъ духовныхъ и протестаціи противко нимъ дъятися не мъли. Въ самомъ тутъ Виленскомъ кгродъ килка ся такихъ протестацій найдеть. Межи иншими суть надокладнъйшіе двъ: одна въ августъ року 1595, другая въ априлю 1596 учинена. Лечъ и тыхъ и иншихъ тымъ подобныхъ тутъ вписованьемъся не бавячи, толко тыи припомнимо, которым на сеймъ валнымъ Варшавскомъ, который попередиль синодъ Берестейскій, суть починены.

Wypis z xiag seymowych Warszawskich protestacycy iego m. шавскыхъ протестацій его милоpana woiewody Kijowskiego.

«Ia. Konstantyn xiaże Ostroskie, i ski, etc.

«Do sądu krola iego mści y xiag seymu Warszawskiego ninieyszego przyszedszy, opowiedam się: iż dwa władykowie - Ipothei Włodzimirski a Kyrił Therlecki Łucki – bez wiadomości inszych duchownych v nas wszytkich religiey Greckiey, tak narodu szlacheckiego, iako v człowieka pospolitego, iechawszy do obcego państwa, mimo starszych y przełożonych duchówieństwa swego, pod ktorych posłuszeństwem zawżdy bywali,-niewiadomie, do posłuszeństwa inszego sami, a snadź y nas wszytkich y duchownych naszych w to zaciągaiąc podali, y za starszego sobie insza osobe przyznali, y niektore nowe rzeczy, w religiey naszey niebywałe, do naszego nabożeństwa nienależne, stamtąd przynieśli. Za czym baczac my wielka odmiane przez osoby swych mianowane w starożytnev religiev naszey, a zwłaszcza prawom, wołnościam naszym, przywileiom y konfederacycy Warszawskiey rzecz przeciwną,—zlecilichmy byli wszyscy obywatele ziemie Wołyńskiey, Kijowskiey, Bracławskiey, Ruskiey y niektorzy z wielkiego xięstwa Litewskiego posłom naszym tu na seymie prośby nasze do iego krolewskiey mści donieść: aby iego krolewska mość takowych duchownych, prawu naszemu przeciwnych. cierpieć dopuszczać nam nie raczył, wedle praw naszych vprzywileiowanych iego krolewskiey mści samego nam послушенства,

Выпись съ книгъ сеймовыхъ Варсти пана воеводы Кіевского.

«Я. Константинъ к-ж. Острозкое, воеwoiewoda Kiiowski, marszałek ziemie! вода Кіевскій, маршалокъ земли Во-Wołynskiey, starosta ||(47) Włodzimir- лынской, староста Володимерскій, и прочая.

«Ло суду кр. его мил. и книгъ сейму Варшавского нынашнего пришедши, оповъдамся: ижъ два владыкове - Патей Володимерскій а Кирилъ Терлецкій Луцкій-безъ вѣдомости иншихъ духовныхъ и насъ всёхъ релёи Греческой, такъ народу шляхетского, яко и человъка посполитого, вхавши до обчего панства. мимо старшихъ и преложеныхъ духовенства своего, подъ которыхъ послушенствомъ завжды бывали, -- невъдоме, до послушенства иншого сами, а снать и насъ всёхъ и духовныхъ нашихъ въ тое затигаючи поддали, и за старшого собъ иншую особу признали, и нъкоторыи новыи речи, въ релви нашей небывалые, до нашего набоженства неналежные, оттоля принесли. Зачимъ бачачи мы ((34) великую отмъну черезъ особы вышеменованые въ старожитной рельи нашей, а звлаща правомъ, волностямъ нашимъ, привилеомъ и конфедераціи Варшавской речъ противную, злецилисмы были всь обыватели земль Волинской, Кіевской, Браславской, Руской и нъкоторые зъ вел. к-з. Лит. посломъ нашимъ тутъ на сеймъ прозбы наши до его кр. мил. донести, абы его кр. мил. таковыхъ духовныхъ, пра-. ву нашему противныхъ, терпъти допущати намъ не рачилъ, ведлугъ правъ нашихъ упривилеованыхъ и конфедераціи о то учиненой, отъ продковъ его кр. мил. и отъ его кр. у konfederacyey o to vczynioney, od самого намъ поприсяженыхъ, заховати przodkow iego krolewskiey mści y od рачилъ, а намъ не иншей въры и одно отъ

poprzysiężonych, zachować raczył, а Греческой Церкве владыками дати раnam nie inszey wiary y posłuszeństwa, чилъ. iedno od starszych Cerkwie Greckiey władykami dać raczył.

«A iż na ten czas od iego krolewskiey mści otrzymacieśmy tego nie мил. одержатисмы того не могли, яко mogli, v jako przez posły nasze, tak y sam z osoby moiey, na ostatnim dniu seymu, we wtorek, opowiedzielichmy v oświadczyli iego krolewskiey msci || (48) panu naszemu, у wszyt- му сенату, и паномъ посломъ земскимъ, kiemu senatu, v panom posłom ziem- не зъ упору, ани зъ васни, едно остеskim, nie z vporu, ani z waśni, iedno регаючи правъ и волностей нашихъ: ostrzegaiąc praw y wolności naszych: вжъ владынъ таковыхъ послове наши, iż władyk takowych posłowie naszy, такъ и мы сами, и человъкъ посполиtak v mv sami, v człowiek pospolityw maiętnościach naszych słuchać, у и ихъ за духовные наши мъти, также ich za duchowne nasze miec, także у и въ добрахъ нашихъ териъти не хоw dobrach naszych cierpieć nie chcemy, y iurisdycyey im rozciągać nie dopuścimy.

Tak y teraz sam od siebie zosobna w też słowa w tym wszytkim, iako wyższey pomieniono iest, przeciwko osobam wyższey mianowanym protestuie v oświadczam, y przy tym oświadczeniu moim, poki mi prawa stawać będzie, stać chcę y będę. Actum Warsauiae in conuentione regni generalis Warsauiensis, feria tertia post dominicam Iubilate proxima. Anno Domini millesimo quingentesimo nonagesimo sexto. Stanislaus Smieciński, terrae Warsauiensis notarius».

## Protestacya druga,

ktora na tymże seymie pomiechciano, do xiąg grodzkich Radzieiow- книгъ кгродскихъ Радфевскихъ, у четskich, feria quarta ante dominicam Ro- вертокъ року 1596 есть уведена, въ gationum proxima, anno Domini 1596 тые слова: iest wwiedziona, tenoris huius:

«Bacząc być wielki vraz praw wol-

«А ижъ на тотъ часъ отъ его кр. черезъ послы наши, такъ и самъ зъ особы моей, на остатнемъ дню сейму, у во второкъ, оповъдали есмо и освъдчили его кр. мил. пану нашему, и всетый-въ маетностяхъ нашихъ слухати, чемо, и юрздиціи имъ ростягати не допустимо.

«Такъ и теперъ самъ отъ себе зособна въ тынжъ слова въ томъ всемъ, яко выше поменено есть, противъ особамъ вышеменованымъ протестую и освъдчаю, и при томъ освъдченью моемъ, поки ми права ставати будетъ, стояти хочу и буду. Двилося у Варшавъ на головномъ сеймъ въ среду, року 1596. Станиславъ Смятинскій, земскій Варшавскій писаръ».

Протестаціа другая,

которая на томъ же сеймв поменеnionym Warszawskim przez posły ziem- номъ Варшавскомъ черезъ послы земskie Greckiey religiey vczyniona, у скіе Греческой релви учинена, а кгды gdy iey w Warszawie aktykować nie ee у Варшавъ приняти не хочено, до

µ (об. 34) «Бачачи быти великій

ności naszych, a nawięcey obrazę sumnienia przez niektore osoby duchowne religiey Greckiey, ktorzy, mimo wiadomosć wszech nas tev religiev Greckiev zstarodawna bedacych, yczyniwszy prywatnych schizma sami Z osob swoich, wziawszy z niektorymi także schizmatyki porozumienie, opowiedzieli krolowi iego mści panu na (49) szemu naymściwszemu, przyznawaiąc naywyższa głowa kościołow Greckich papieża iego mści, także też poprawe kalendarza być słuszną, y niektore artykuły wierze naszev starodawney katolickiey Greckiev być przeciwne, iakoż potym, nad wola nasze, iechawszy posłuszeństwo iego mści papieżowi, imieniem nas wszytkich religiev katolickiev Greckiev ludzi, w państwach iego krolewskiev mści mieszkaiacych, tak w Koronie Polskiey, iako y w wielkim xięstwie Litewskim będących, oddali, czego iż się ważyć śmieli, my, takich nie przyznawając za starszych duchownych naszych, ale maiąc ich za schizmatyki, posłuszeństwa iako z osob naszych duchownych y świetskich, tak y z strony poddanych, czynić y pełnić nie będziem. A iż nam prawa przywileie konfederacya (anni 1573, ianuarij 28) Warszawską, ktora iako od przodkow iego krolewskiev mści, tak też y od samego krola iego mści iest nam wszytkim poprzysiężona, przy tey mocnie stoiąc, w dobrach y w cerkwiach naszych własnych, y przez przodki nasze na stan duchowny religiey Greckiey nadanych, - żadney odmiany pozwolić nie chcemy, możemy, y ani owszem nie tylko tych za duchowne nasze, ktorzy do Rzymu ieździli, ale żadnych ktorzych by taką odmianę w ckiey czynić chcieli,

уразъ правъ волностей нашихъ, а найболше образу сумным черезъ нъкоторые особы духовные релён Греческой. которые, мимо въдомость всёхъ насъ тоей релви Греческой стародавна будучихъ, учинивши оторванье сами съ приватныхъ особъ своихъ, взявши зъ нъкоторыми также оторвании порозумвнье, оповъдвли кр. его мил. пану нашему наймилостивщому, признаваючи найвышшую голову костеловь Гречесвихъ папъжа его мил., также тежъ поправу календара быти слушную, и нъкоторые артикулы въръ нашей стародавной каоолицкой Греческой быти противные, якожъ потомъ, надъ волю нашу, ъхавши послушенство его мил. папъжови, именемъ насъ всъхъ релън каоолицкой Греческой людій, въ панствъ его кр. мил. мѣшкаючихъ, такъ въ Коронъ Полской, яво и вел. к-з. Лит. будучихъ, отдали,--чого ижъ ся важити смѣли, мы, такихъ не признаваючи за старшихъ духовныхъ нашихъ, але маючи ихъ за оторванцы послушенства, яко зъ особъ нашихъ духовныхъ и свътскихъ, такъ и зъ стороны подданыхъ чинити и полнити не будемо. А часъ намъ права привилеи конфедерація (року 1573, генваря 28) Варшавская, которая яко отъ продковъ его кр. мил. такъ тежъ и отъ самого кр. его мил., есть намъ всемъ поприсягнена, при той моцне стоячи, въ добрахъ и въ церквахъ нашихъ властныхъ, и черезъ продви наши на станъ духовный релъи Греческой наданыхъ, жадной отивны позволити не хочемо, ани можемо, и овшемъ не толко тыхъ за духовные наши, которые до Риму вздили, але жаднихъ которые бы такую отмину въ церквахъ Божінхъ здавна релви Греcerkwiach Bożych zdawna religiev Gre-ческой чинити хотъли, албо и чинили, аво у сzyni- пріимовати не хочемо, ан'в будемо. li, przyimować nie chcemy, ani będzie- А ижъ тежъ идетъ не менше о юрз-

my. A iż też idzie nie mniey o iurisdi- дишко нашу у властныхъ мастностяхъ cia nasze we własnych maietnościach naszych, ktorzy iako cerkwie tak y duchowne religiey Greckiev w dobrach naszych mamy,-przeto w nich iurisdycvev żadnev, zwłaszcza takim, ktorzyby schizma vczynili, nie przyznawamy, ani im postapić chcemy, we wszytkich maietnościach, nadaniach przodkow naszych v nas samych, według teyże confederacycy Warszawskiey, nie exkluduiac żadnych stanow, do || (50) konfederacycy należacych. Co wszytko strzymać y ziścić sobie wszyscy obiecuiemy y obowięzuiemy się za się y potomki nasze, według teyże konfederacycy Warszawskiev. A teraz tak imieniem naszych, iako też y braciey naszych w doma pozostałych, opowiedamy y oświadczamy: iakoż, dla lepszev wiary zlecilismy to opowiedanie nasze osobie pewney z poyśrzodku siebie deputowaney, mianowicie iego msci kniaziu Ieremij Horskiemu, posłowi z woiewodztwa Kijowskiego, do akt grodzkich Warszawskich donieść, y one ad acta publica aktykować, y extrakty do woiewodztw wziąć. Pisan w Warszawie. Anno 1596, maij die 6. Ierzy Drucki-Horski, reka własną. Ex actis castrensis Radzieiouiensis extractum. Albertus Zboży Zakrzewski, judex castrensis Radzieiouiensis. Martinus Wichorzski, notarius castrensis Radzieiouiensis».

Tamże na tym seymie sstała się osobna protestacya od siłu woiewodztw roznych religiey posłow, ktora też także pod tymże aktem, iako y przeszła, gdy iey w Warszawie przyjąć nie chciano, w grodzie Radzieiowskim iest aktykowana. Wypisano w niey szyroce przyczyny, dla ktorych z tego seymu, na nic nie въ ней широце причины, для воторыхъ

нашихъ, которые яко церкве такъ и духовные релъи Греческой въ добрахъ нашихъ маемо,-прото въ нихъ юрздицін жадной, звлаща такимъ, которые бы оторванье учинили, не признаваемо, ани ихъ поступити хочемо, во всёхъ маетностяхъ, наданьяхъ продковъ нашихъ и насъ самыхъ, ведле тоейжъ конфедераціи Варшавской, не оттираючи жадныхъ становъ, до конфедераціи належачихъ. Што все здержати и зыстити собъ объцуемо ((35) и обовязуемося за себе и потомки наши, ведле тоейжъ конфедераціи Варшавской. А теперъ такъ именемъ нашимъ, яко тежъ и братіи нашей дома позосталыхъ, оповъдаемо и освъдчаемо: явожъ, для лъпшей въры, злецилисмы тое оповъданье наше особъ певной съ посродку себе депутованой, меновите его мил. князю Юрему Горскому, слови воеводства Кіевского, до актъ кгродскихъ Варшавскихъ донести, оные до акть посполитыхъ ввести. и екстракты 1 до воеводствъ взяти. Писанъ у Варшавъ. Року 1596, мая дня 6. Юрій Друцкій-Горскій, рукою власною. Съ книгъ кгроду Радфевского вынято. Албертусь зъ Божи Закревскій, судья кгродскій Радбевскій. Мартинъ Вихорскій, писаръ вгродскій Радфевскій».

Тамъ же на томъ сеймъ сталася особная протестація отъ многихъ воеводствъ розныхъ релъй пословъ, которую тежъ такъ же подъ тымъ же актомъ, яко и прошлая, кгды ей въ Варшавъ приняти не хочено, въ кгродъ Радвевскомъ естъ уведена.

<sup>1</sup> На полъ: «выписы».

pozwalniąc, posłowie odiechali. Miedzy съ того сейну, ни на што не позволяюinazymi przypomniano v to, że ludzi w religiey chrześciańskiev rozroznionych, choć się do tego słuszne y zwyczayne media podawały, vspokoienia vprosić wedle pakt nie mogli. Co do zgodnev rad seymowych odprawy - wielkim dotad impedimentem bywało. Do czego osobliwie y religiey Greckiev ludzi świeze się a ciężkie besprawia v vrazy przymieszały. W tey protestacycy, siła inszych rzeczy krolowi iego mści y ich msciam panom senatorom się opowiedaiac, posłowie ziemscy nakoniec || (51) y te słowa, w sposob protestacycy przydali:

«Także v dekretom a processom wszelakim, ktore konfederacya goneralna in causa religionis w dobrach rzeczy pospolitey y naszych gwałcą, także y exekucya ich, gdzie by do niey przez moc przyść miało,-nie podlężemy, y owszem oney zabiegać będziem, nie chcąc, aby nas kto tym y iakimkolwiek innym praetextem w maietnościach y w sumnieniach naszych opprimować miał».

Pierwszey części odpowiedzi

Rozdział VI,

krola iego m. władykom niekto-кр. его мил. владыкомъ нѣкотоrym dane, tego poświadczaiące, że рымъ даныи, того подсвъдчаючи, oni, taiemnice te oddania papie- же они, таемницу тую отданья паżowi Rzymskiemu posłuszeństwa пъжови Римскому послушенства knuiąc, pożytkow swych y vroście- кнуючи, пожитковъ своихъ и уро-

чи, послове отъбхали. Межи иншими припомнено и тую, же людей въ релви христіанской розрозненыхъ, хотя ся до того слушные и звычайные сродки подавали, успокоенья упросити велле пакть не могли. Што до згодной радъ сеймовыхъ отправы-веливою дотоля перешкодою бывало. До чого особливе и релъи Греческой люде свъжіе ся а тяжкіе безправя и уразы примъшали. Въ той протестаціи, зъ много иныхъ речій кр. его мил. и ихъ мил. паномъ сенаторомъ ся оповъдаючи, послове земскіе (об. 35) наконецъ и тые слова, въ способъ протестаціи, придали:

«Также и декретомъ а процесомъ <sup>1</sup> вшелякимъ, которые конфедерацію енералную въ справв набоженства въ добрахъ речи посполитое и нашихъ кгвалтять, также и екзекуціе ихъ, гдв бы до ней черезъ моцъ прінти мізло, -- не подляжемо, и овшемъ оной забъгати будемо, не хотячи, абы насъ кто тымъ и якимъ инымъ кшталтомъ въ маетностяхъ и сумнёняхъ нашихъ утискати мѣлъ».

Першей части отповъди

Роздълъ 6,

zamykaiący w sobie listy, przez замыкаючій въ собълисты, черезъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «поступкомъ».

skich ludzi narodu Ruskiego у Li- вихъ людей народу Руского и tewskiego vbližyć chcieli.

# List dawnieyszy:

«Zvgmunt III, Boża miłościa krol Polski, wielkie xiąże Litewskie, Ruski, Pruski, Żmodzki, Mazowiecki, Iflantski, krolestwa Szwedskiego nabliższy dziedzie v przyszły krol.

«Oznaymuiemy tym naszym listem wszytkim pospolicie, y każdemu zosobna, komu by kolwiek to wiedzieć należało, ninieyszym y napotym będącym. Iż my, hospodar, widząc być przychylnych ku porownaniu w wierze świetev episzkopow religiey Greckiey - Łuckiego episzkopa, Lwowskiego, Pińskiego y Chełmskiego — ! (52) ktorzy do nas, hospodara, z tym przysłali, chcac pod zwierzchnością v błogosławienstwem iednego pasterza nawyższego oyca naszego papieża Rzymskiego być, v iemu starszeństwo y zwierzchność przyznać. zachowawszy sobie wcale wszytkie sprawy, porządek y ceremonie w cerkwiach Bożych, — co my, hospodar, widząc przedsięwzięcie ich potrzebne do rzeczy zbawiennych, to od nich z wdźiecznością przyimujemy.

«A iżby za takową chęć swoie łaski naszey hospodarskiey byli wdzięczni y pewni, tedy tym teraznieyszym listem przywileiem naszym-im samym wszytkim pomienionym episzkopom, prezbiy wszytkiemu duchowieństwu Cerkwie Wschodniey religiey Greckiey waruiemy, vpewniamy y słowem nahospodarskim obiecuiemy, sami za siebie y za naias- ми за себе и за наяснъйшіе потомки niey-ze potomki nasze ich mosc krole наши ихъ мил. кр. Полскіи: ижъ хотя Polskie: iż chociaby na tych rzeczonych бы на тыхъ уречоныхъ епископовъ, по episzkopow, po dacie tego listu przy- дать того листу привилею нашего, отъ wileiu naszego, od patryarchow у me- патріарховъ и митрополитовъ якіе кол-

nia szukali, a swobodom świet-|стенья шукали, а свободамъ свъц-Литовского уближити хотвли.

## Листъ давивишій:

«Живгимонть Третій, Божею мил. кр. Пол., вел. к-з. Лит., Рускій, Прускій, Жомонтскій, Мазовецкій, Иолянсвій и королевства Швецкого найближшій дедичь и пришлый кр.

«Ознаемуемо тымъ нашимъ листомъ всвиъ посполите, и каждому зособна, кому бы колвекъ то въдати належало, нынъшнимъ и напотомъ будучимъ. Ижъ иы, господаръ, видячи быти прихилныхъ ку поровнанью въ въръ святой епископовъ релън Греческой — Луцкого епископа, Лвовского, Пинского и Холиского - которые до насъ, господаря, съ тымъ присылали, хотячи подъ зверхностью и благословенствомъ одного пастыря найсвятъйшого || (36) отца нашего папъжа Римского быти, и ему старшенство и зверхность признати, заховавши собъ вцълъ всъ справы, порядовъ и церемонъи въ церквахъ Божінхъ, - што мы, господаръ, видячи предсявзятье ихъ потребное до речій збавеныхъ, тое отъ нихъ зъ вдячностью пріимуемо.

«А ижъ бы за таковую хуть свою ласки нашей господарской были вдячни и певны, тогды тымъ теперешнимъ листомъ привилеемъ нашимъ-имъ самымъ всемъ помененымъ епископомъ, презвитеромъ и всему духовенству Церкви Восточной релви Греческой варуемо, упевняемо и словомъ нашимъ горгzyrzekamy у сподарскимъ прирекаемо и объцуемо, са-

niebłogosławieństwu były na nich wynavdowane, v klatwy wynoszone a wydawane,—iż to im episzkopom samym v wszytkiemu duchowieństwu ich namniey nigdy ni w czym szkodzić nie ma. Y obiecuiem słowem naszym krolewskim, dla wszelakiego oskarżenia y klatwy v ogłoszenia, by v dobrze przeciw stanow ich, według praw duchownych y świetskich było,-dla wszytkich takowych przyczyn-tych dostoieństw władyctw, na ktorych oni mieszkaią, z daniny przodkow naszych, od nich tego nie odeymować, y przy ich żywocie inszym osobam nie dawać: ale zachować ich obiecuiem wcale, z przymnożeniem łaski naszev v wywyższeniem vczciwością, w pokoiu na tych władyctwach, iako wiernych poddanych y bogomodlcow naszych, dokad ostatniego żywota ich sstawać będzie,— 1 (53) przydając jeszcze nad to im, y każdemu, kto by się do takiey iedności v porzadku przychylić [mieł], swobody, wolności - po temuż, iako ich m. duchowni-Rzymscy maią, tak y oni maią mieć. Co my obiecujemy jeszcze y inszymi przywileiami naszemi im nadawać, z przymnożeniem łaski naszey hospodarskiey.

«A to wszytko obiecuiemy my, hospodar, za nas y za potomki nasze, tym pomienionym episzkopom: Kiryłu Terleckiemu, władyce Łuckiemu, Gedeonowi Bałabanowi, władyce Lwowskiemu, Leontemu Połcickiemu, władyce Pińskiemu, Dionizemu Zbiruyskiemu, władyce Chełmskiemu, - wcale dzierżeć do ich żywotow. A na twardość tey rzeczy, daliśmy im ten nasz list przywiley, podpisawszy go ręką naszą krolewską, do ktorego y pieczęć Koronna przycisnąciechmy kazali. Pisan w Krakowie. Miesiąca marca ośmnastego dnia.

tropolitow iakie kolwiek przyczyny ku; векъ причины ку неблагословенству были на нихъ вынайдованы, и клятвы выношены а выдаваны, --- ижъ то имъ епискономъ самымъ и всему духовенству ихъ намиви никгды ни въ чомъ шкодити не маетъ. И объцуемо словомъ нашимъ кр., для всякого оскарженья и клятвы и оголошеня, бы и добре противъ станомъ ихъ, ведлугъ правъ духовныхъ и свътскихъ было, --- для всъхъ таковыхъ причинъ-тыхъ достоенствъ владыцтвъ, на которыхъ они мѣшкають, зъ данины продвовъ нашихъ, отъ нихъ того не отыймовати, и при ихъ животъ иншимъ особамъ не давати: але заховати ихъ объичемо вивлъ, съ примноженьемъ ласки нашей и вывышеньемъ учтивости, въ покою на тыхъвладыцствахъ, яко върныхъ подданыхъ и богомолцовъ нашихъ, доколя остатнего живота ихъ ставати будетъ, -- придаючи еще надто имъ, и каждому, кто бы ся до такой едности и порядку прихилилъ, свободы волности-потомужъ. яко ихъ милость духовные Римскіе мають, такъ и они мають мети. Што мы объщуемо еще и иншими привилеами нашими имъ надавати, съ примноженьемъ ласки нашей господарской.

«А то все объщуемо мы, господаръ, за насъ и за потомки наши, тымъ помененымъ епископомъ: Кирилу Терлецкому, владыцъ Луцкому, Гелеонови Балабанови, владыцъ Лвовскому, Леонтему Полчицкому, владыцъ скому, Деонисію Збируйскому, дыцѣ Холмскому, - вцалѣ здержати до ихъ животовъ. || (об. 36) А на твердость тоей речи, далисмы имъ тотъ нашъ листъ привилей, подписавши его рукою нашею королевскою, до которого и печать Коронную притиснутисмы казали. Писанъ въ Краковъ. roku od Narodzenia Syna Bożego 1592. | марта 18 дня, року отъ Нароженіа СыSigismundus, rex. Matthias Pstrokoński, на Божего 1592. Живгимонтъ, вр. Маr. m. s.».

## List poślednievszy:

«Zygmunt III, Bożą miłością krol Polski, etc.

Oznaymujemy tym listem naszym wszytkim wobec v każdemu zosobna, komu to wiedzieć należy, duchownego y świetskiego stanu ludziom. Iż donosili do nas vniżone prosby wielebny Adam Ipatev. protothron, władyka Włodzimirski y Brzeski, a Kirył Terlecki, exarch, władyka Łucki y Ostroski, imieniem wielebnego w Bodze Michayła Rachozy, archiepiszkopa, metropolita Kijowskiego, Halickiego y wszytkiev Rusi, także też imieniem przełożonych starszych episzkopow, archimandrytow, ihumenow v wszytkiego duchowieństwa zakonu Greckiego Ruskiego, w polic54)trzebach pewnych y w sprawach religiey ich, około ziednoczenia ich z kościołem powszechnym y porządku pewnego postanowienia, ktor[z]y do stwierdzenia stanu y powołania ich należą obyczaiem niżey opisanym:

«Naprzod prosili, aby metropolie, władyctwa y insze religiey Greckiey duchowieństwa nie były dawane tylko ludziom Ruskiego narodu y ich własney religiey. Także aby od nich były cztery osoby godne do takowey władzy obieran(i)e, z ktorych aby ieden na takowe vrzedy przez nas był podawan, a ten aby nadaley do trzech miesięcy na stan duchowny święcić się był powinien. Czego my im pozwolimy y potwierdzimy, kiedy do iedności kościoła powszechnego Rzymskiego y do posłuszeństwa iego przystana, y trwać w nim nieodmiennie y stale będą.

«Także y o poświąceniu przełożonych na zwierzchności wyższey РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

тіашъ Пстроконскій».

Листъ последнейшій.

«Жикгимонтъ Третій, Божею милостію кр. Полскій, и прочая:

«Ознаймуемо тымъ листомъ нашимъ всёмъ вобецъ и каждому зособна, кому то въдати належитъ, духовного и свътского стану людемъ. Ижъ донесли до насъ унижоные прозбы велебный Адамъ Ипатей, прототроній, владыка Володимерскій и Берестейскій, а Кирилъ Терлецкій, ексархъ, владыка Луцкій и Острозскій, именемъ велебного въ Бозъ Михаила Рагозы, архіспископа, митрополита Кіевского, Галицкого и всея Руси, также тежъ именемъ преложоныхъ старшихъ епископовъ, архимандритовъ, игуменовъ и всего духовензакону Греческого Руского, въ потребахъ певныхъ и въ справахъ релви ихъ, около зъелноченья ихъ съ костеломъ повшехнымъ и порядку невного постановленья, которые до стверженья стану поволанья ихъ належать обычаемъ нижейописанымъ:

«Напередъ просили, абы митрополіа, владыцства и иншіе релви Греческой духовенства не были даваны толко людемъ Руского народу и ихъ власной рельи. Также абы оть нихъ были чотыри особы годные до таковой владзы обираны, съ которыхъ абы оденъ на таковыи уряды черезъ насъ былъ подаванъ, а тотъ абы найдальй до трохъ мъсяцей на станъ духовный святитися быль повинень. Чого мы имъ позволимо и потвердимо, кгды до едности костела повшехного Римского и до послушенства его пристануть, и тръвати въ немъ неотмънне и стале будутъ.

«Также и о посвяченью преложеныхъ mianowane на зверхности вышшей менованои ду-

duchowne, nadaley trzech miesięcy od daty etc.—znamy być rzecz powinną y vtwierdzona postanowieniem przodkow

«O mievsce w radzie — o tvm, kiedv ta iedność, da Pan Bog, statecznie sie zawrze, chcemy y obiecuiemy na seymie z pany radami naszymi y z stany rzeczy pospolitey do tego należącymi traktować, gdyż to iest rzecz, właśnie seymowi należąca.

«Nadto, aby władza żadna insza, tak duchowna iako y świetska, za tym ziednoczeniem, nie była nad nimi, aby ani ludzie. a zwłaszcza z Greckiey y skądkolwiek, ktorzyby onych odrywać od tego świętego społku, abo iakimkolwiek sposobem trudnić chcieli, nie byli do państw tey rzeczy pospolitey przypuszczeni, abo y domowi, ktorzy by sie zwierzchności ich z tey miary przeciwili a do iedności kościoła świętego Rzymskiego abo nie chcieli dać przywieść, abo y przeszkadzali,-temu wszytkiemu aby się zwierzchnością naszą zabiegło, roskażemy prze-|| (55) takowym vniwersaly mandaty z kancellaryey naszey wydać. Y napotym aby takowe roznice, ktore by iednostavney ich wiary powszechney rozumienie zamieszać mogły, od obcych ludzi wnoszone y rozsiewane nie były,-chcemy, iako gdzie potrzeba vkaże, ratować y do tego nie dopuszczać; toż y vrzędom naszym, aby tego przestrzegali pilnie, poruczymy.

«Co z strony dobr cerkiewnych, ktore od przodkow ich roznym osobam rozdane y zawiedzione są, na ktore by

ховнои, найдальй трохъ месяцей ((37) оть даты — узнаваемо быти речь повинную и утверженую постановленьемъ предковъ нашихъ.

«О мъстив въ радъ — о томъ, кгды тая едность, дасть Панъ Богъ, статечне ся замкнеть, хочемо и объцуемо на сеймъ съ паны радами нашими и зъ станы речи посполитой до того належачими трактовати, кглижъ то есть речь, власне сеймови належачая.

«Надто, абы владза жадная иншая, такъ духовная яко и светская, за тымъ зъедноченьемъ, не была надъ ними, абы ани люде, а звлаща зъ Грецін и откуля колвекъ, которые бы оныхъ отрывати отъ того святого сполку, албо якимъ колвекъ способомъ труднити котели, не были до панствъ тоей речи посполитой припущени, або и домови, которыи бы ся звирхности ихъ съ той мвры противили а до едности востела святого Римского албо не хотвли дати привести, або и перешкожовали, -- тому всему абы ся звирхностью нашею забѣгло, роскажемо противъ таковымъ универсалы и мандаты съ канцлерън нашей выдати. И напотомъ абы таковыи розницы, которые бы одностайной ихъ въры повшехной розумънье замъшати могли, отъ обчихъ людей вношоны и розсъваны не были, - хочемо, яко где потреба укажеть, ратовати и до того не допущати; тоежь и урядомъ нашимъ, абы того перестерегали цилне. поручимо.

«Што [зъ] стороны добръ церковныхъ, которые отъ продковъ ихъ рознымъ особамъ розданы и заведены суть, ci possessorowie prawa nie mieli,—(ale) на которые бы тые посесорове 1 права aby były do cerkwie przywrocone. А не мъли, — абы были до церкви приci, ktorzyby prawo iakie mieli, arendy вернены. А тые, которые бы право meco z tych dobr, ktore dzierżą pła- якое мъли, аренды нъшто съ тыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ: «державцы».

cili, abo po zeszciu z świata aby ta- добръ, которые держатъ, платили, а по kowe maietności na cerkwie przypadały.

«Także y o zachowaniu cerkwie przy dawnym nadaniu ich w dobrach, na ktore chocby przywileie żadne nie byly, by sie iedno w ewanieliach wpisane navdowały, -- pozwalamy, aby o takowe dobra od cerkwie odięte, ktore by niesłusznie kto dzierżał, wolno było pozywać a prawem ich dochodzić.

«Do płacenia arendy nie zda się nam nikogo przymuszać: lecz takowe dobra, ktore by za prawem swoim possessorowie teraznievszy dzierżeli do żywota swego, a po smierci ich do cerkwie wracać się maią, a my ich nikomu drugiemu oddawać, ani potwierdzać nie mamy.

«Także v nadania dobr cerkiewnych, tak tych, na ktore prawa są, iako też y tych, na ktore by prawa nie było, a tylko w ewanieliach starych naydowały sie, wcale zachować chcemy.

«Dobra y maietności cerkiewne—aby, po śmierci mętropolita y inszych przełożonych duchownych, w mocy y w szafunku kapituły zakonu Greckiego dotąd zostawały, aż od nas vrząd wakuiacy komu podany będzie. Przywiley, ktorzy iuż od nas na to dany maią, chcemy im wcale zachować; y, za pozwoleniem wszytkich || (56) stanow rzeczy pospolitey, na seymie walnym wolno to im bedzie konstytucyą sobie warować.

«Do sadow trybunalskich - aby dla postrzegania spraw duchownych, z posrzodku siebie dwoch osob, iako v inni duchowni religiey Rzymskiey, wysa- духовный релёй Римской, высажали, dzali, — pozwalamy. O czym iednak z позволяемо. О чомъ однакъ съ прело-

зыстью зъ свъта абы таковыи маетности на церковъ припалали.

«Также и о захованю церквей при давномъ наданью ихъ въ добрахъ, на которые хотяй бы привиля жадные не были, бы ся едно въ евангеліахъ виисаны найдовали, — позволяемо, абы о таковые добра отъ церкве отняты[и], которые бы неслушне хто держаль, волно было позывати а правомъ ихъ доходити.

«До плаченья аренды не здасться намъ никого примушати: лечъ таковыи добра, которыи бы за правомъ своимъ посесорове з теперешніе держали до живота своего, а по смерти ихъ до первве ворочатися мають, а мы ихъ ни кому другому отдавати, ани потвержати не маемо.

«Также и наданья добръ церковныхъ, такъ тыхъ, на которыхъ | (об. 37) права суть, яко тежъ и на тыхъ, на которыхъ бы и права не было, а толко въ евангеліахъ старыхъ найдовалися вцалъ заховати хочемо.

«Добра и маетности церковныи абы, по смерти митрополита и иншихъ преложоныхъ духовныхъ, въ моцы и шафунку капитулы закону Греческого дотоля зоставали, ажь оть насъ урядъ вакуючи[й] кому поданый будеть. Привилей, которій вже отъ насъ на то даный мають, хочемо имъ впёлё заховати; и, за позволеньемъ всёхъ становъ речи посполитой, на сеймъ валнымъ волно то имъ будеть конституцією собъ варовати.

«Ло судовъ трибуналскихъ--абы для постереганья справъ духовныхъ, съ посредву себе двухъ особъ, яко и инныи

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «державцы».

lickiey zeyść się y porozumieć maią.

«Przełożeni ich duchowni, począwszy poddadza się v przyłacza. O czym także z duchownemi naszemi zeyść się y porozumiewać maią.

«Co się dotycze, aby manasterze y cerkwie Ruskie na kościoły nie obracać, -tego w dobrach naszych krolewskich zakażemy; lecz w maiętnościach szlacheckich tego vczynić nie możemy.

«Bractwa duchowne cerkiewne, tak iako od patryarchow postanowione sa y od nas potwierdzone, aby pod posłuszeństwem metropolita v innych przełożonych swoich duchownych wcale zostawali, - iednak, gdy się pierwey pod zwierzchność kościoła Rzymskiego przyłączą, — pozwalamy y onych przy prawie, ktore od nas na to maia, zachować chcemy.

«Z strony zakładania szkoł v seminariy Greckiego v Słowieńskiego iezyka, także aby im wolno było drukarnie swoie mieć pod władzą metropolita v władykow, - pozwalamy tym sposobem, aby nic tam przeciwnego kościołowi powszechnemu nie drukowano, ale wszytko rozsądkowi iego podlegało.

«A co się dotycze, aby zbytki y nieposłuszeństwa, ktore się od popow niektorych religiey ich Greckiey po miasteczkach na (57) szych y szlacheckich, pod zasłoną y obroną niektorych vrzednikow naszych y inszych szlacheckiego

przełożonymi duchownemi wiary kato-! жоными духовными въры нашей католицьой зыйтися и порозуматися мають.

«Преложонын ихъ духовнын, почавod zwierzchnievszego, ktory kolwiek у ши отъ зверхиващого, который колna iakim kolwiek stopniu duchowieństwa векъ и на якимъ колвекъ стонию дуbedace,—chcemy, aby w poszanowaniu ховенства будуче, — хочемо, абы въ у poważeniu takim, iako у duchowni пошанованью и поваженью такомъ, яко katolickiey wiary, byli, gdy iuż pod и духовнын католицкой въры, были, zwierzchność stolice Rzymskiey, у pod кгды вже подъ зверхность столицы Римposłuszeństwo ovca świetego papieża ckoй и подъ послушенство отпа святого папіжа подзадутся и придучать. О чомъ также зъ духовними нашими зыйтися и порозумівати мають.

> «Што ся тычеть, абы манастыревь н церквей на костелы не оборочати,того въ добрахъ нашихъ кролевскихъ закажемо; але въ мастностяхъ шляхетскихъ того учинити не можемо.

> «Братства духовный церковный, такъ якъ отъ патріарховъ постановлены суть и отъ насъ потвержоны, абы подъ послушенствомъ митрополита и иныхъ преложоныхъ своихъ духовныхъ вцалъ заставали, — однакъ, кгды си первъй подъ зверхность костела Римского прилучатъ, — позволяемо и оныхъ при правахъ, которые отъ насъ на то маютъ, заховати хочемо.

> «Зъ стороны закладанья школь и семинарій Греческого и Словенского языка, также абы имъ волно было друкарни свои мъти подъ властью митро**амит омекловеоп-, ачолиделя и бтилоп** способомъ, абы ничого тамъ противного костелови повшехному не друковано, але все розсудкови его подлегало.

«А што ся тычеть, абы збытки и непослушенства, которые ся отъ поповъ нъкоторыхъ релън ихъ Греческой || (38) по мъстечкахъ нашихъ и шляхетскихъ, подъ заслоною и обороною нъкоторыхъ врядниковъ нашихъ и иншихъ шляхетstanu ludzi, dzieią, karać y hamować się ского стану людій, дёють, карати и mogli,—tego metropolicie у władykam гамоватися могли,—того митрополитови y innym przełożonym religiey ich nie и владыкомъ и инымъ преложонымъ

tylko nie bronimy, żeby w maietno- релви ихъ не толко не боронимо, жебы ściach stołu naszego tego postrzegali y porządek dobry czynili, ale też y vrzedom naszym mieysc onych, gdzie potrzeba bedzie, aby im w tym pomocni byli,—przykażemy, y innych, aby temu przeciwni nie byli, napomniemy.

«Rzad v władza ich duchowna--cheemy, aby była cale zachowana, to aby w mieściech krolewskich cerkwie iakiegoż kolwiek nabożeństwa ich władzy metropolita v episzkopow podlegali, a nikt się inny w to nie wdawał. Co też y vrzędom naszym roskażemy, kiedy będzie potrzeba, aby tego władykom y innym przełożonym ich pomagali.

«To, nakoniec, onym waruiemy, aby żaden inny obcy człowiek, oprocz ktory od nas na to obrany potwierdzon bedzie, żadney sobie skąd inąd zwierzchności nad nimi nie przywłaszczał. ani duchowieństwem ich sadzić v sprawować mogł; owszem, aby takowi do państw naszych przypuszczani nie byli, - pilnie tego przestrzegać roskażemy.

«Aby też do fundowania kapituły przy cerkwiach Greckiey religiey przyść mogło, żeby się tym więcey chwała Pana Boga pomnożała, y rząd cerkiewny tym lepiey zadzierżywał, — kiedy się co takowego z dobr ichże manasterzow poda, radzi chcemy być do tego przychylnymi, wszakże tak, aby y fundacye stare słuszną iaką częścią dochodow były zachowane.

«Do czego tym więcey y pilniey chcemy się chętnymi y łaskawemi pokazać onym, kiedy iedność powszechna vtwierdzona y wcale zachowana będzie, y posłuszeństwo stolice świętey apostolskiey послушенство столицы святой апостол-

въ маетностяхъ столу нашого того постерегали и порядовъ добрый чинили, але тежъ и вряднивомъ нашимъ мъстецъ оныхъ, гдф потреба будетъ, абы имъ въ томъ помочни были, -- прикажемо, и иныхъ, абы тому противни не были, напомнимо.

«Рядъ и власть ихъ духовная—хочемо, абы была цёло захована, то есть: абы въ мъстъхъ кролевскихъ церкви 1 якогожъ колвекъ набоженства ихъ власти митрополита и епископовъ подлегали, а нихто ся инший въ тое не вдавалъ. Што тежъ и вридомъ нашимъ роскажемо, коли будеть потреба, абы того владыкомъ и инымъ преложонымъ ихъ помагали.

«То, наконецъ, онымъ варуемо, абы жадень иный обчій человікь, опрочь который отъ насъ на то обранъ и потвержонь будеть, жадной собъ отколя иноля зверхности надъ ними не привлащаль, ани духовенствомъ ихъ судити и справовати мѣлъ и могъ; овшемъ, абы таковыи до панствъ нашихъ припущани не были, -- пилне того перестерегати роскажемо.

«Абы тежъ до фундованя капитулы при церквахъ Греческой релфи прійти могло, жебы ся тымъ болшей хвала Божая помножала, и рядъ цервовный тымъ лъпъй задержовалъ, -- коли ся што такового зъ добръ ихъ же манастыревъ подасть, ради хочемо быти до того прихилными; однакъ же такъ, абы и фундацыи старыи слушною якою частью доходовъ были захованы.

«Ло того тымъ болшей и пилеви хочемо ся хутливыми и ласкавыми показати онымъ, вгды едность повшехная утвержена и вцѣлѣ захована будеть, и

<sup>1</sup> Въ старопеч. экз.: «церквей».

Rzymskiev oddano od nich v zachowano свой Римской отдано отъ нихъ и заbedzie. Co wszytko na ten czas | (58) vtwierdzaiac, reka podpisalichmy v pieczeć, tak Koronna iako v wielkiego xiestwa Litewskiego, przycisnać roskazalismy. Pisan w Krakowie. Roku od Narodzenia Syna Bożego 1595, miesiaca augusta wtorego dnia, a panowania krolewstw naszych: Polskiego - ośmego, a Szwedskiego - wtorego roku. Sigismundus, rex>.

Pierwszey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ VII,

ktore, osobliwie z listu dzisievsze[go] papieża Rzymskie[go], pokazuiące, że oddanie posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu nauke Cerkwie Oryentalney wywraca: y że metropolit y władykowie, ktorzy to posłuszeństwo oddali,nieprawdziwie y nieszczyrze, tylko dla snadnieyszego zwodzenia ludzi, za religiev Greckiev duchowne y za odnowiciele vniev Florentskiey się vdaią.

Iuż się wyższey przełożyło z konstytuciy prawo, ktorym obwarowano beneficya wiary Greckiey, aby tylko ludziom teyże wiary Greckiey służyły; ktore też prawo w szkrypcie synodu Brzeskiego przy wypisowaniu poselstwa do krola iego msci iest przypomnione. To prawo wiedzac-metropolita Kijowski y Włodzimirski, Łucki, Połocki, Piński v Chełm-

ховано будеть. Што все на тоть часъ утвержаючи, рукою нашею полписали есмо и печать, такъ Коронную яко и вел. к-з. Лит. притиснути росказали есмо. Писанъ въ Краковв. Року отъ Нароженіа Сына Божего 1595, ифсяца августа второго дня, а панованья кролевствъ нашихъ: Полского-осмого, а Швецкого-второго року. Жикгимонтъ, кроль».

Першей части отповѣди

Роздълъ 7,

zamykaiący w sobie wywody nie- замыкаючій въ собъ выводы нькоторыи, особливе зъ листу теперешнего папежа Римского, показуючіе, же отданье послушенства папежови Римскому науку Церкви Восточной выворочаеть; иижь митрополитъ и владыкове, которыи тое послушенство отдали,неправдиве и нещире, толко для снадивишего звоженья людій, за духовныхъ рельи Греческой удаются.

Вже ся вышей преложило съ конституцій право 1, которымъ обваровано добра духовныи въры Греческой, абы толко людемъ тоеежъ въры Греческой служили; которое тежъ право въ шкриптв <sup>2</sup> синоду Берестейского при выписованью поселства до кр. его мил. есть припомянено. Тое право въдаючи-митрополить Кіевскій и Володимерскій, ski władykowie, a zabiegaiąc, aby przez Луцкій, Полоцкій, Пинскій, Холискій nie od beneficiy odstrychnieni nie byli, — владыкове, а забъгаючи, абы ими отъ vdali się na to, aby szaleli у mamili тыхъ добръ отстрыхнени не были,-

Въ старопеч. экз. опечатка: «правъ». В На покв: «въ писмъ».

światem a ludzie, co inszego jawnie ba- | удалися на тое, абы шалъли и дудили czące y widzące, aby z rozumu wywodzili: choć do papieskiev v | (59) Rzymskiev wiary iawnie przystawszy,-niewstydliwie się Greckiev religiev duchownymi być y po dziś dzień twierdzą.

Tegoż im <sup>3</sup> synodowy dziejopis poświadcza, vdając, że przez metropolita y iego towarzysze władyki nic się nowego nie sstało, żadna się odmiana od starego Greckiego kościoła nie vniosła, ale sie tylko wznowiła iedność z Rzymskim kościołem, -na Florentskim koncylium vczyniona, ktora y tu w Rusi po Izydorze długo trwała.

Aby sie tedy z nich zdarła ta maszkara y to odzienie owcze, w ktore się vbieraiac, nie tylko ludzie proste zwodzą, ale y chlebem sobie nienależnym boki roztykają, - te twierdzenia y vdawania ich vważać bedziemy.

Gdzie to naprzod przypomnieć mi przychodzi panom Rzymianom, z ktorych liczby iest y ten dzieiopis, że oni religią swoię y prawdziwość kościoła swego, nawięcey w sukcessycy a w porzadnym nastepowaniu biskupow pokładaią, y do tego następowania tak swą wiarę przywięzuią, że też tego za swey wiary człowieka nie maia, kto papieżowey zwierzchności nie podlega v nie iest posłuszny. A że ten papież ich w Rzymie przemieszkawa, tym względem y wiarę swoię Rzymską wiarą nazywaią.

Takimi w swych rzeczach y w swym kościele że są siędziami, - niechayże temiz oczyma na naszę Oryentalną Cerkiew weyźrzą!

Obaczą, że wiara nasza nie dla tego

светомъ а люди, што иншого явне бачачіе и видячіе, абы зъ розуму зводили: хотя до пап'язкой и Римской въры явне приставши.—невстылливе ся Греческой релви духовными быти и доселя тверлять.

Тогожъ имъ сиводовый двепись посвът (39)чаетъ, удаючи, же черезъ митрополита и его товаришовъ владыки ни чого си нового не стало, жадная ся отміна оть старой Греческой цервви не учинила, але ся толко взновила едность зъ Римскимъ костеломъ, на Флоренскомъ соборѣ учиненая, которая якобы и туть въ Руси по Исидоръ митрополить долго трывала.

А такъ абыся зъ нихъ зодрала тая машкара и тое одънье овчее, въ которое ся убираючи, не толко люди простыи зводять, але и хлебомъ собе неналежнымъ бови ростывають, -- тые тверженья и удаванья ихъ уважати будемо.

Гдв то напередъ приномнити ми приходить паномъ Римяномъ, съ которыхъ личбы есть и тоть двенись, же они релью свою и правдивость костела своего, найболше въ порядномъ наступованью бискуповъ покладають (й слушне), и до того наступованья такъ свою въру привязують, же тежь того за своей въры человъка не мають, кто пацъжовой зверхности не подлегаеть и не есть послушный. А ижъ тоть папежъ ихъ въ Римв мешкаеть, тымъ взглядомъ и въру свою Римскою върою называють.

Такими въ своихъ речахъ и въ своемъ костелв ижъ суть судіями, -- нехай же тымижъ очима на нашу Восточную Церковъ погланутъ!

Обачать, же въра наша не для того

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ старонеч, экз. опечатка: «mi»,

wszyscy, co ią trzymamy, Grekami być mieli (bo nie iesteśmy Greckiego wszyscy, ale ato niektorzy y Litewskiego y Ruskiego narodu); ale dla tego, że przodkowie naszy tę wiare naprzod przyieli od patryarchow, w Grecyey mieszkaiących; ktorzy patryarchowie, podaiac do nas y postanawiaiac y nas nauczyciele, te wiare daley niż przez szesć set lat nieodmiennie pomnażaią.

Iż tedy metropolit v iego towarzysze (60) pomienieni władykowie, przez oddanie posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu, zwierzchności swey, w Grecyey będącey, względem ktorey religia ta Grecka nazywana bywa, odstapili, a tak sukcessyą Oryentalną w cerkwiach tutecznych chcieli v chca przerwać,-iako za Greckiey religiey duchowne daley poczytani być moga?! Dwie rzeczy, sobie przeciwne, zaraz prawdziwe być y społem z sobą stać nie mogą. Iakoż religia Grecka z Rzymską, ktore sobie w siłu rzeczach są przeciwne, społem stać maia?! Posłuszenstwo oycu papieżowi oddane - nie do świetskich pewnie, w ktorych zwierzchność przy krolu iego mści cale zostawa, ale do duchownych a wiarę zachodzących rzeczy ściąga się. A iakoż z nim społem całość nauki Cerkwie Oryentalney stać może?! Co by to był za zwierzchni abo przełożony pasterz, ktory by takiego nierządu pod sobą, iednym pasterzem, w iednym kosciele dopuscił, aby roznie od niego, abo y przeciw niemu ktore owce wierzyły?! Rzecz iest pewna: że tym oddaniem posłuszeństwa oycu papieżowi nie tylko и противъ ему которыи овцы върили?! droga się znamienicie vsłała do odsta- Речъ есть певная: же тымъ отданьемъ pienia napotym wszytkich punktow nauki, o ktore kościoł Grecki z Rzym- дорога знамените ся услала до отстуskim spor wiodł, ale też to odstąpienie пенья напотомъ всъхъ пунктовъ tych punktow spornych — у wszytkiey уви, о которын костелъ Греческій

Grecka nazywana bywa, żebyśmy my Греческою называна бываеть. жебысмо мы всв, 11 (об. 39) што ее держимо, Греками быти мѣли (бо не естесмо Греками всѣ, але ато нѣкоторыи и Руского и Литовского народу): але для того, же продкове наши тую въру напередъ приняли отъ матріарховъ, въ Греціи міжаючихъ; которыи патріархове, подаючи до насъ и постановяючи у насъ научитель, тую въру дальй нижъ презъ шесть сотъ лѣтъ неотмѣнне помножають.

> А ижъ митрополить и его товарыши помененыи владыкове, отданьемъ послушенства папежови Punckonv. звирхности своей, въ Греціи будучой. которой взглядомъ релья тая Греческою называна бываеть, отступили, и такъ наступоване Восточное въ церввахъ тутошнихъ хотвли и хочутъ перервати, — яко за Греческой релби духовным дальй почитаны быти могуть?! Двв речи, собв противныи, заразъ правдивы быти и споломъ зъ собою стати не могуть. Якожъ релъя Греческая зъ Римскою, которыи собъ въ сила речахъ суть противны, споломъ стати маютъ?! Послушенство отцу папъжови отданое-не до свътскихъ певне, въ которыхъ звирхность при кролю его мил. цвло зоставаеть, але до духовныхъ а въру заходячихъ речій стягается. А якъ же зъ нимъ споломъ цълость науки Церкви Восточной стати можетъ?! Што бы || (40) то былъ за звирхній або преложоный пастыръ, который бы такого неряду подъ собою, однымъ пастыремъ, въ одномъ костелѣ допустилъ, абы розне отъ него, або послушенства отцу папъжови не толко

wiary Cerkwie Greckiev iuż się przez metropolita y iego towarzysze, przy oddawaniu posłuszeństwa papieżowi, rzeczą sama sstało, co oni vgodą abo zgodą zowa. Lecz na tey miłey zgodzie przeświedłey, że za ich szalbierstwem iedna strona wszytko swe straciwszy, a nic od drugiey vpuszczonego nie maiąc, barzoby chramać musiała, — ktoż nie widzi?!

Iż iednak oni sie tego odstapienia wiary Greckiev niewstydliwie przą,przetoż to im pokaże iawnie z listu dzisievszego papieża Rzymskiego, napisanego o sposobie oddawania mu tego posłu! (61) szeństwa w Rzymie; ktory z soba ci to władykowie z Rzymu tu do Polski przynieśli.

Początek iego taki iest:

«Clemens, episcopus, seruus seruorum Ad perpetuam rei memoriam. Magnus Dominus et laudabilis nimis in ciuitate Dei nostri, in monte sancto eius> etc.

Data zaś iego iest:

«Romæ apud sanctum Petrum. Anno incarnationis Dominicæ millesimo quingentesimo nonagesimo quinto decimo, pontificatus calendas januarij, quarto».

Vważenie tego listu siła ku pokazaniu prawdy w tey mierze pomoże.

Naprzod w nim to się tak obiter (bo tu w tym rozdziale nie o tym tak dalece rzecz) vważyć zeydzie, co arenge, w ktorey szyroko stolice Rzymska zaleca, papieską zwierzchność wynosi, odprawiwszy,--przypomina o tey taiemnicy nieprawości: iako się knowała, y przez ktore duchowne miedzy temi, ницахъ неправости: яко ся кновала, и

Римскимъ споръ мълъ, але тежъ тое отступенье тыхъ пунктовъ спорныхъи всей въры Перкве Греческой вже ся черезъ митрополита и его товарыши, при отдаванью послушенства папъжови, речью самою стало, што они угодою албо згодою зовуть. Лечъ на той милой згод в пресвдлой, же за ихъ шалберствомъ одна сторона все свое стративши, а ничого оть другой упущоного не маючи, велми бы храмати мусяла, -- хто не бачить?!

А ижъ однакъ они ся того отступенья въры Гречесвой невстыдливе прять, --- протожъ то имъ явне покажу зъ листу теперешнего папежа Римского, написаного о способъ отдаваня ему того послушенства въ Римф; который зъ собою тии владыкове зъ Риму до Полски принесли.

Початокъ его такій есть:

**∥ (об. 40)** «Климентій <sup>1</sup>, епископъ слуга слугъ Божінхъ. Ку ввчной той речи памяти. Велій Господь и хваленъ зъло въ градъ Бога нашего въ горъ святей его» и прочая.

Дата того листу естъ:

«Въ Римъ у святого Петра. Року оть воплощеня Господнего 1595, у генвару, пап'взства нашего року 4>.

Уваженье того листу-много ку показанью правды въ той мфрф поможетъ.

Напродъ - въ немъ то ся такъ вкоротцѣ (бо туть въ томъ роздѣлѣ не о томъ такъ далеце речъ) уважити зыйдеть, што предмову 2, въ которой широво столицу Римскую залецаетъ, папъскую звирхность выносить, отправивши, - припоминаеть о тыхъ таем-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полъ: «листъ папескій». <sup>2</sup> Въ старопечат. экз.: «предмова». PYCCRAS HCTOPHYECKAS BUBLIOTERA.

ktorzy o oddaniu iemu tego posłuszeństwa y przyłączeniu się do kościoła Rzymskiego myślili, y potym myśloin tym dosyć vczynić miedzy soba postanowili, y dekret około tego spisali y podpisali, v Włodzimirskiego, Łuckiego władyki do Rzymu wyprawili. Nie wspomina ociec papież Przemyskiego y Lwowskiego władykow. Skad każdy sadzić może: iako prawdziwie ich vdaia, iżby też oni to ziednoczenie się z kościołem Rzymskim spolnie z drugimi przedsię wziąć byli mieli? Ieśliż by to tak było,—a czemuż ich tu miedzy ty-. mi-co o tvm myslili, co to knowali, co dekret spisowali, co posły wysyłaliociec papież nie wspomina?! Znać, że ich w to fałszywie wdano, o czym iako myślili. Przypominać tam, żywo nie wprawdzie, ociec papież, krom dekretu pomienionego, y list iakis do siebie pisany, na ktorym y Przemyskiego, y Lwowskiego władykow podpisy przypomina; ale -co w tym liście było napi sano-nie czyni wzmianki. A też nieznaiącym ich ręki — łatwie cudze za ich własne podpisy było vdawać. Ieśliż wiec to prawda, że (62) własne ich podpisy na tym liscie były, tedy tak змѣнки. А mniemam, że to na membranach, na co inszego sobie danych, o ktorych niżey się przypomni 1, Włodzimirski y Łucki władykowie credens sobie fałszywie byli napisali; v dla tegoż też w nim-nie z iednego iakiego pewnego mieysca, iakie do spolnych namow odprawowania, do rzeczy stanowienia y do wyprawowania poselstw, a zwłaszcza tak niezwyczaynych, było potrzebne,—ale ex regno Poloniæ et magno ducatu Lithuaniæ date napisali, vkazuiąc, że to tak właś-

черезъ которыи духовные межи тыми. которыи о отданью ему того послушенства и прилученью ся до костела Римского мыслили, и потомъ мыслямъ тымъ досыть учинити межи собою постановили, и декретъ около того списали и подписали, и Володимерского, Луцкого владыки до Риму выправили. Не вспоминаетъ отецъ папежъ Премыского и Лвовского владыковъ. Отколя каждый судити можеть: яко правдиве ихъ удають, якобы тежъ и они тое зъедночене съ костеломъ Римскимъ сполне зъ другими передъ себе || (41) взяти были мѣли? И еслижъбы то такъ было, —а чому-жъ ихъ тутъ межи тыми --- што о томъ мыслили, што тое справовали, што декреть списовали, што послы высылали — отецъ папежъ не споминаеть?! Знати, же ихъ въ тое фалшиве вдано, о чомъ яко живо не мыслили. Припоминаеть тамъ, вправде, отецъ папежъ, кромъ декрету помененого, и листъ якійсь до себе писаный, на которомъ и Премыского и Лвовского владыковъ подписы припоминаеть; але — што въ томъ листъ написано было-не чинитъ тежъ незнаючому ихъ руки — латве чужін за ихъ власный подписы было удавати. И если то правда, же власный ихъ подписы на томъ листв были, тогды такъ розумвю, же то на мамрамѣхъ, на што иншого собъ даныхъ, о которихъ нижей ся припомянетъ <sup>2</sup>, Володимерскій и Луцкій владыкове въру собъ фалшиве были написали, и для того тежъ въ немъ не зъ одного якого певного мъстца, якое до сполныхъ намовъ отправованья, до речій становенья и до выправованья nie iest rzecz pewna, własna y praw- поселствъ, а з[в]лаща такъ незвычай-

¹ На повъ: «w 'części 2, rozdz. 4».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На помъ: «въ части 2, роздълъ 4».

dziwa, iako iest rzecz podobna-iednym ludziom zaraz iednego czasu na rożnych mieyscach, to iest y w Polszcze y w Litwie, być!? Abo iako to do rzeczy: co się samiż na credens, sobie w rzeczy dany, samiż fałszem robiąc y samiż sobie wierzyć roskazuiąc, podpisali. Tak zdrada-by iev kto nabarziev taił, iako szydło w worze nie zatai sie. ale się sama wywoływa y pokazuie!

Lecz dawszy iuż temu pokoy, dla vważenia, iako wiara Grecka przy oddawaniu papieżowi posłuszeństwa iest cale odstąpiona, - weyźrzymy w sposob sprawowania poselstwa tam w Rzymie przez Włodzimirskiego y Łuckiego władyki, ktore w tym swym pomienionym liście ociec papież wypisuie.

Oddali, powieda, naprzod listv. Oddawszy co vczynili:

«Nostram atque apostolicæ sedis gratiam humiliter petierunt, seque intra gremium catholicæ Romanæ ecclesiæ recipi, et tanquam membra, iterum capiti vniri supplicarunt, saluis eorum ritibus et ceremonijs in diuinis officijs et sacramentorum administratione et alias, iuxta vnionem celebratum in concilio Florentino inter Occidentalem et Orientalem Græcorum ecclesiam». To iest:

«Prosili nas y apostolskiey stolice o łaskę, o przyięcie do kościoła Rzym- лицы о ласку, о принятье до костела skiego, o ziednoczenie y spoienie siebie, iako członkow z głową, z zachowaniem бе, яко члонковъ зъ головою, зъ захоwcale obrzędow y ceremoniy w na- ваньемъ обрядовъ и церемонъй въ на-

ныхъ, было потребно, — але съ кродевства Полского и великого к-з. Лит. дату написали, указуючи, же то такъ есть власне речъ певная, власная и правдивая, яко есть речъ подобнаяоднымъ людемъ заразъ одного часу на розныхъ мъстцахъ, и въ Полщъ и въ Литвъ, быти!? || (об. 41) Албо яво то ло речи: што ся самижъ на креденсъ 3, собъ ркомо даный, самижъ фалшемъ робячи и самижъ собъ върити росказуючи, подписали. Такъ зрада-бы ей хто найболшей таиль, яко шило въ мѣху не затаится, але ся выволываеть и показуеть!

Але давши южъ тому покой для уваженья, яко въра Греческая при отдаванью папъжови послущенства -есть. до конца отступлена, -- вгляньмо въ способъ справованья поселства тамъ черезъ Володимерского и Рыив Луцкого владыкы, которое въ томъ своемъ помененомъ листь отецъ папежъ выписуетъ.

Отдали, повъдаетъ, напередъ листы. Отдавши што учинили, яко тамъ Латинскими словы и языкомъ-тыми словы стоитъ:

«Просили насъ и апостолской сто-Римского, о зъедноченье и споенье се-

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> На полъ: «на върене».

tow, według vniev na Florentskim koncvlium, miedzy Zachodnim a Wschodnim Greckim kościołem vczynioney».

Spytasz: co tu złego? Y rzeczesz podobno: a o coż sie frasujecie? ato wam ceremonie zachowano, ato nie nowe rzeczy postanowiono, ale tylko Florentskie dawne postanowienie y ziednoczenie odnowiono! Nim ci na to odpowiem, posłuchay daley—co vczynili:

«Obtulerunt separatos omnes haereses et schismata damnare, omnesque errores detestari, quos damnat et detestatur sancta catholica Romana ecclesia, et eos praesertim, quorum causa bactenus ab eadem Romana ecclesia separati et seiuncti fuerunt».

«Wszytko (powieda), co potępia czym sie brzydzi kościoł Rzymski, zwłaszcza odszczepieństwa y błędy, dla ktorych się Grecki kościoł od Rzymskiego odłączył-potępiać obiecali».

A wiec to iuż taka rzecza Cerkwie Greckiey y wiary iey, błędem ią nazwawszy, iawnie nie odstąpili? A iakoż się iuż tu y ceremonie nasze ostoja? Niedarmo ich co-raz to więtsze przez metropolita y władyki odmienianie widzimy! Pozwolił ich wprawdzie ociec papież,—ale z iakiey miary? dla czego? Nie żeby ie rad widział, nie żeby pochwalał, ale żeby zrazu ptakow nie vpłaszał; y dla tego iawnie się deklaruie, że to vczynił «ex apostolica benignitate, ad maiorem charitatis significationem»! Choć iednak pozwolił, azaż pozwolił zgoła y absolute? Nic, ale z kondycyą! A z iaką kondycyą?

«Dummodo veritati et doctrinae fi-

bol (63)żeństwie y w vsłudze sakramen- боженствъ и въ послувъ сакраментовъ 1, велле згоды на синодъ Флоренскомъ, межи Заходнымъ а Восточнымъ костеломъ Греческимъ учиненой».

> Спытаешъ: што туть злого? И речешъ подобно: а о штожъ ся фрасуете? ато ванъ церемонви заховано, ато не новыи речи постановлено, але толко Флоренское давное постановене и зъедноченье отновлено! Поколя тобъ на тое отповымь, послухай далый — што : ИКИНИРУ

> «Все (повъдаеть), што потопяеть и чинъ ся бридить костель Римскій. з[в]лаща отщепенства и блуды, для которыхъ ся Грецкій костель отъ Римского | (42) отлучилъ, — потопляти объцали».

А вжежъ то такою речью Церкви Греческой и въры ей, блудомъ ей назвавши, явне не отступили? А якожъ ся вже туть и церемонви остоять? Недармо ихъ што-разъ то боливе черезъ -ии эликнами изиквия и втигоподтим димо! Позволиль ихъ ркомо отецъ на-Не ижъ бы ихъ радъ видълъ, не жебы похваляль, але жебы зразу пташовъ не полошаль, и для того явне ся декляруе <sup>2</sup>, же то учинилъ «зъ доброти апостолской, для освътченья милости болшей»! Хотя однавъ позволиль, -- аза позволиль згола? Нв, але съ вондыцією, то есть съ придаткомъ! А зъ якою кондыцією?

<sup>1</sup> На полъ пояснено: «святостій». В на полъ: «объясняеть».

dei Catholicae non aduersentur, et communionem cum Romana ecclesia non excludant».

«Byle (powieda) prawdzie y nauce wiary katolickiev nie były przeciwne, y byle społeczności z kościołem Rzymskim nie przeszkadzali».

A warunek tego pozwolenia ceremoniy iaki? Nic inszego, iedno słowa te:

«Permittimus, concedimus et indulgemus, non obstantibus constitutionibus et ordi (64) nationibus apostolicis caeterisque contrarijs quibuscunque».

Dopuszczamy (powieda), pozwalamy y pobłażamy, tak że temu zawadzić nie maią przeciwne apostolskie y insze ktoreżkolwiek stanowienia».

Nie lada iście łaska, osobliwe pozwolenie, znamienicie y kosztownie vgruntowane! Postanowienia papieżow, ktore konstytucyami apostolskimi nazywa. azaż nie za naukę wiary katolickiey przezeń poczytawane bywaią? Iż tedy te postanowienia temu pozwoleniu ceremoniy — samże zaraz, przy pozwalaniu ich, przeciwne być przyznawa, a to pozwolenie tylko z ta kondycya vczynił, ieśliby te ceremonie nauce wiary katolickiey nie były przeciwne, - ktoż, vważywszy tę taką brednią, nie widzi, że te ceremonie iuż sa[m]. choć ich słowy rzkomo pozwalając, rzeczą samą zaraz znosi? Lecz ieśliż tego kto za znoszenie mieć nie chce, tedy radbym to wiedział: ieśliż ma tę władzą papież teraz tego dozwalać, nie ogladajac sie na przeszłe przeciwne stanowienia, ktorym dawność słusznie by powagę iednać miała? Azaż tenże nad tymi, co by sie pod iego regiment tym pozwoleniem vłowieni poddali, nie miał by władze надътыми, которыи бы ся подъего zaś każdey godziny tego pozwolenia рениентъ з тымъ позволеньемъ уловле-

«Толко бы (повъдаеть) правдъ и вауць въры католицкой не были противни и сполечности съ костеломъ Римсвимъ не перешкожали».

варунокъ того позволенья церемонъй якій? Ничого иншого, одно сло-BA THE

«Допущаемо (повъдаетъ), позволяемо и поблажаемо, также тому задавати не мають противные апостолскіе и иншіе которые колвекъ становенья».

Неледа ласка, особливое позволене. знамените и коштовне укгрунтованое! Постановенья папъжовъ, которыи конституціями апостолскими называеть, аза не за науку въры католицкой черезъ него почитаны бывають? Ижъ прото тые поста (об. 42) новенья тому позволенью церемонъй-самъ же заразъ, при позволенью ихъ, противнымъ быти признаваетъ, а тое позволенье толко съ тою вондицією учиниль, еслибы тые церемонъи науцъ въры католицкой не были противни, — хтожъ, уваживши тую такую бредню, не видить; же тые церемонъи вже самъ, хотя ихъ словы ркомо позволяючи, речью самою заразъ зносить? Лечъ если того кто за зношене мъти не хочеть, тогды радъ бымъ то въдаль: если маетъ тую власть напъжъ теперъ того дозволяти, не оглядаючися на прошлые противные становенья, которымъ давность слушне бы повагу еднати мъла? Азажъ тотъ же

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полѣ: «рядъ».

przypisać, że żadne przeszłe przeciwne pozwolenia temu nic wadzić nie maia? O przyczyne do tego aza trudno? Gdyż zwłaszcza ato nie zgoła, ale z kondycyą to pozwolenie z strony ceremoniy vczynił. Do ktorey kondycycy się stosuiąc, wszytkie zaraz, gdy się mu zabaży, odrzucić będzie mogł, zadawszy im ieśliż nie to, że są przeciwne wierze katolickiey, tedy choć to, że społeczności z kościołem Rzymskim przeszkadzaia, dowodzac tego tym, że zatrzymawania ich bywania cerkwiach dawne członki się Rzymskiego kościoła chronia. Aliści wszytkie nasze ceremonie poyda pod ławe! A ieśliżby też ten ||(65) dzisieyszy papież tego swego pozwolenia wzruszać nie chciał, a to dla tego, aby się to iarzmo na nas zastarzało,-drugiemu abo trzeciemu po iego smierci kto by tego zabroni?? Przyzwoitać to każdemu z nichcokolwiek nowego vczynić, aby go miano po czym pamiętać. A z cudzych przykładow nauczylichmy się tego, iako wszyscy zlekka, a namniey się zrazu, nie vprzykrzając, pod swa zwierzchność ludzie wabić a, iako przywabione, po woley, według swego rozumienia, potym okiełznywać zwykli. Sam postępek wciągnienia bezżeństwa na xięża niektorych kraiow-może nas nauczyć. We Włoskiey ziemi, iako napierwey zhołdowaney, napierwey też, bo nie spełna 400 lat po Christusie Panu, xiężey żony opuścić roskazał. Niemcom y Polakom, ktorzy pozniey się do niego przyłączyli, po przyłączeniu dłużey folgował; tak, że Niemcy bez mała 400, a Polacy 200 y kilkadziesiąt lat, iest, aż do roku Pańskiego 1197-w tey mierze mieli frysztu. Iednak nafolgowawszy się, ato widzimy, że przed- до року Панского 1197 — въ той мъръ

vmknac v złamać, a łamiąc — także и поддали, не мълъ бы зась власти каждой годины того позволенья умкнути и зламати, а ламлючи-тавже приписати, же жадные прошлые противные позволенья тому ничого вадити не мають? О причину до того аза трудно? Поневажъ а то не згола, але съ кондицією тое позволене зъ стороны церемонъй учинилъ. До воторой кондиціи, якъ ся ему захочеть, откинути будеть моглъ, задавши имъ если не тое, же суть противны вірів католицкой, тогды хотя то, же сполечности съ востеломъ Римскимъ прешкожають, доводячи | (43) того тимъ, же для задержованья ихъ быванья въ церквахъ давные члонки Римского костела хоронятся. Али всв всъ наши перемонъи пойдутъ подъ даву! А если бы тотъ теперешній папрже того своего позволенья взрушати не хотьль, а то для того, абы ся тое ярмо на насъ застаръло, -- другому албо третему по его смерти хто бы того заборонилъ? Свойственно то кождому зъ нихъ — што-колвекъ нового **чинити**, абы его было по чомъ памятати. А съ чюжихъ прикладовъ научилися есмо того, якъ всв слегва, ани троха зразу, не уприкряючися, подъ свою звирхность люди вабити а, якъ привабеныхъ, по воли, ведле своего розумѣнья, потомъ онуздовати звыкли. Самъ поступокъ втягненья безженства на Польскіе попы нікоторыхъ краевъможеть научити. Ве Влоской земли, яко напередъ зголдованой, напередъ тежъ, бо не сполна въ 400 лвтъ по Христъ, попомъ Римскимъ жоны опустити росказалъ. Нѣмцомъ и Полякомъ, которые познъй до него ся прилучили. по прилученью болшей фолкговаль; такъ, же Нъмцы безъ мала 400, а Поляци 200 лъть и килкадесять. то есть ажъ się do tegoż ich xięża, do czego pier- мѣли фрышту. Однакъ нафолкговавшися,

vważaiąc, łatwie się domyślić, iaka iest pewność tego rzekomnego za żadaniem władykow pozwolenia v zostawienia nam naszych ceremoniy. Ale choć by dobrze doskonała pewność tego pozwolenia była, - tedy coż na tym? Mnieysza to — ceremonie przeciwko samemu gruntowi wiary. Nie proszę tego o łupinę, kto mi iąderko bierze; a snadź, dla otrzymania iąderka, mnieybym się mu z łupinką drożył. Niech nam tedy władykowie nie mydlą tym oczu, że ceremonie nam wcale zachowali, gdy wiary starożytney Greckiey, iako sie wyższev z ich słow pokazało, błędem ią nazwawszy, odstąpili!

Dosyć złego w tym, co Łacinnicy o vniey Florentskiey napisali! Iaka wiare-Bog wie v widzi! Iednak przedsię y tam ||(66) we Florencyey nie pisze o żadnym Greku, ktory by tak iawnie v prawdziwey. Greckiey wiary grubie odstępowanie miał był czynić, iakie Włodzimirski v Łucki władykowie w Rzymie przed papieżem czynili, rzkomo stosuiąc się do vniey, na concilium Florentskim vczynioney. Bo (sic) że (sic) dla przykładu artykułow, przez nie przyznanych, trochę tknę. Azaż to ktory z członkow Cerkwie Oryentalney we Florencyey przyznał, co Włodzimirski y Łucki władykowie, każdy zosobna, z pisma czytaiąc, pod przysięgą wyznali?

«Fateor sub altera tantum specie verum atque integrum Christum verumque sacramentum sumi. Profiteor in sacratissimo eucharistiae sacramento fieri conuersionem totius substantiae panis in corpus, et totius substantiae vini

wey Włoskie, nakoniec przywiodł. Со ато видимо, же предся до тогожъ ихъ нопы, до чого первъй Влоскіе, наконецъ привелъ. Што ува (об. 43) жаючи, латве ся домислити, якая есть певность того мниманого за жаданемъ владыковъ позволеня и заставленя намъ нашихъ церемонъй. Але хотя бы добре досвоналая певность того позволеня была, — тогды што на томъ? Меншая то-церемонње противъ самому кгрунтови вѣры. Не прошу того о лупину, хто ми ядерко береть; а подобно, для одержанья ядерка, менше бымъ ся ему зъ лупиною дорожилъ. Нехай намъ прото владыкове не замыляють очей, же церемонъе намъ цъло заховали, вгды въры старожитной Греческой, яко ся вышей зъ ихъ словъ показало, блудомъ ее назвавши, отступили!

Досыть злого въ томъ, што Латинници о унъи Флоренской написали! Якую вфру-Богь вфдаеть и видить! Однавъ предся и тамъ у Флоренціи, на томъ разбойническомъ съборъ, и въ той на остатовъ, хотя неправдиве отъ Латинниковъ написаной исторіи, не пишеть о жадномъ Греку, который бы такъ явне и грубе правдивой Греческой въры отступованье мълъ былъ чинити, якое Володимерскій и Луцкій владывове въ Римъ передъ папъжемъ чинили. Чого, для прикладу артикуловъ, черезъ ихъ признаныхъ, троха ткну. Аза который съ члонковъ Церкве Восточной на томъ разбойницкомъ Флоренскомъ соборъ такъ призналъ, яко Володимірскій и Луцкій ІІ (44) владыкове, каждый зособна, съ писма читаючи, подъ присягою вызнали?

in sanguinem, quam conversionem caecclesia transubstantiationem appellat >.

«Wyznawam (powieda), że pod iedna tylko osobą prawdziwy y zupełny Chri- ною толко особою правдивый и съвершеstus v sakrament bywa brany. Wyznawam. że w naświetszym eucharistycy sakramencie dzieie się przemienienie wszytkiey istności chleba w ciało, y wszytkiey istności wina w krew, ktore przemienienie katolicki kościoł przeistoczeniem nazywa».

Azaż się, moi mili wyznawcy, na Florentskim concilium o takich wyznaniach komu z Grekow sniło?! Azaż tam kto na okalicenie sakramentu pozwala?! Azaż tam kto transubstancyacya abo przeistoczenie sakramentu przyznał?! Y owszem, azaż o tym, iako v o inszych siłu rzeczach kontrowersya bez wszelkiego rozstrzygnienia y pogodzenia z synodu nie zeszła? Wszak w aktach tego concilium iuż prawie na końcu samiż Łacinnicy to o tey transubstancyacey napisali: «sumus pontifex petiit, vt de diuina panis transubstantiotione in sinodo ageretur. At Graeci dixerunt se sine totius Orientalis Ecclesiae authoritate, quaestionem aliam tractare non posse, tum pro illa tantum de Spiritus Sancto processione synodus conuocata fuerit». (67) To iest: «papież prosił. aby się z strony Boskiego chleba przeistoczenia na synodzie było co czyniło. Ale Grecy powiedzieli, że, bez wszytkiego Wschodniego Kościoła powagi, questiey inszey traktować nie moga, gdyż dla tey tylko samey o pochodzeniu Ducha Świętego synod był zwołany». Co gdyż tak iest, że dla iednev o pochodzeniu Ducha Świętego kontrowersyey synod Florentski był złożony, iakoż Łacinnicy, iako nasz metropolit y

«Визнаваю (повъдаеть), же поль одный Христосъ и твло бываеть бранъ».

Аза 1, мои милые вызнавци, на томъ листрикійскомъ Флоренскомъ синодѣ о такихъ вызнаваняхъ спилося кому зъ Грековъ?! Бо ижъ тотъ Флоренскій синодъ, яко исторіи Грецкіе и Словенскіе свідчать, презь опата міста Родиского разоренъ, и многіе Греви, которые при старожитномъ преданію святыхъ отецъ стояди, помучоны, а другіе голодомъ, везеньемъ, мордерствомъ до змышленой тамъ унви примущены,и до подписовъ приневолены, которые потомъ, звернувшися до Грепін, доброволне покладали руки свои на отсъченіе, за тыи свои подписы, -- для чогожь митрополить и его товарыши владывове о якойсь кгрунтовной, на томъ синодъ учиненой, згодъ повъдати смъють? И якъ до держанья всёхъ папескихъ ухвалъ, на остатокъ и до Триденского синоду, на которомъ жаденъ зъ Грековъ, ани Руси не быль, насъ устопускводо и ститох итвекводо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эта «красная строка» въ Западно-Русскомъ текстъ значительно сокращена и перекъзана.

iego towarzysze władykowie, nie tylko o traktaciech, ale o iakievsi gruntownev z strony inszych artykułow zgodzie, na tym synodzie vczynioney, powiedać śmieją?! Iako pod pretextem zgody czyściec, iako okalecenie sacramentu, iako przodkowanie papieża Rzymskiego, iako vżywanie niekwaszonego chleba w sakramencie v insze tym podobne błędy — nam za szczyrą prawdę przyimować każa?! Iako do trzymania wszytkich papieskich vchwał, nawet y Trydentskiego concilium, na ktorym żaden z Grekow nie był, y ktore we stu lat po Florentskim było, obowięzać chca v siebie obowiezali?

Tak bowiem Włodzimirski y Łucki władyka (wedle świadectwa listu papieskiego) w Rzymie z przysięgą zeznali:

«Profiteor ac recipio alia omnia, quæ ex decretis sacræ œcumeniæ generalis synodi Tridentinæ sacro sancta Romana et apostolica ecclesia, etiam vltra contenta in suprascripto fidei symbolo profitenda ac recipienda proposuit atque præscripsit».

«Wyznawam (powieda) y przyimuię insze wszytkie rozumienia, ktore z dekretow synodu Trydentskiego Rzymski kościoł, też nad te rzeczy, ktore są w symbolum wiary, ku wyznawaniu y przyjęciu podał y opisał».

Y znowu trochę niżey tamże:

«Cætera item omnia a sacris canonibus et œcumenicis conciliis ac præcipue a sacrosancta Tridentina synodo tractatu, definita ac declarata-indubitanter recipio atque ||(68) profiteor».

«Insze też wszytkie (powieda) artykuły y nauki, od świętych kanonow у тикулы и науки, отъ святыхъканоновъ powszechnych synodow, a osobliwie od и повшехныхъ синодовъ, а особливе отъ swietego Trydentskiego synodu trakto- святого Триденского синоду трактова-

PYCCKAS UCTOPHYECKAS BUBLIOTERA.

Бо такъ Володимерскій и Луцкій владыки (ведле сведецтва листу папеского) въ Римъ съ присягою зознали:

«Вызнаваю (поведаеть) и принимую иншіе всѣ розу (об. 44) мѣнья, которые зъ декретовъ синоду Триденьского Римскій костель, тежь надь тые речи, которіе суть въ вызнаню віры, ку вызнаванью и принятью подаль и описалъ».

И знову троха нижей тамъ же:

«Иншіе тежъ всв (пов'вдаеть) ар-37\*

wane, opisane y obiaśnione—bez wszelkiey wątpliwości przyimuią y wyznawam» etc.

Ponieważ tedy tak władykowie odstepni v z metropolitem v Trydentskiego niedawnego concylium vchwałom się poddali,—iakoż twierdzić śmieją, że nic nowego nie czynią, ale tylko Florentską starą vnią wznawiaią?! Azaż ieden przykład vniev takowey mianować mogą? Azaż vnia Florentska Ruskiego narodu duchowne z zwierzchności patryarchow Greckich była wyięła? Azaż czynienia iakiego rządu y stanowienia przełożonych w cerkwiach Orientalnych papieżowi była pozwoliła? Y owszem gdy tam we Florencyey patryarcha Konstantynopolski vmarł, a papież Eugenius namawiał Grekow, aby na mieysce iego inszego tamże byli obrali. Azaż to pod pretextem tey vniey na nich wymogł? Azaż mu-postrzegszy, że się tego rozszyrzania przez poświęcenia nowotnego patryarchy swey władzy fortelnie domagał-nie odpowiedzieli? Patryarchy naszego, wedle prawa naszego, nie możemy iedno w Konstantynopolu obierać. Bo Grecy zawsze ten zwyczay maiapatryarche w swym kościele na miewsce zmarłego nastawiać y zaraz poświęcać. Azaż, pod pretextem tey vniey, ociec papież tamże we Florencycy Marka Efeskiego, cnotliwego biskupa, vstawicznie nań instyguiąc, mogł potępić y skarać? Y owszem azaż go Grecy, choć rzkomo w zdaniu od niego rozni v z papieżem ziednoczeni nie omawiaią, mowiąc, ze on ma y może powiedzieć przyczynę postępku swego? Tenże papież tam we Florencyey Grekom niektore rzeczy ganiąc, iako: vżywanie niezwyczaynych Łacinnikom słow przy słu-

ные <sup>1</sup>, описаные и объясненые — безъ всякой вонтпливости пріймую и вызнаваю».

Поневажь тогды такъ владыкове отступные и зъмитрополитомъ и Триденского недавного собору ухваламъ поддалися,—якожъ твердити смъютъ, же ничого нового не чинятъ?! <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На повъ пояснено: «становиеные». <sup>6</sup> Отсюда и ниже, въ Западно-Русскомъ переводъ пропускъ.

(69)żbie Bożey, iako mazanie oleiem świętym nie tylko biskupow, ale y prezbiterow, iako niespowiedanie się przed służbą Bożą biskupow y prezbiterow, iako małżeństw rozwody, y insze tym podobne,—azaż pod pretextem vniev na nich wymogł, aby ie byli odmienili? Nie wymogł, iako samiż Łacinnicy w dzieiach tego concilium prawie przy końcu napisali. A iakoż teraz metropolit z władykami, cale religiey swey odstępuiąc a do papieskiey przystając, nie wstydzi sie twierdzić, że vnia Florentska odnawia. Ieśliż Grekow na Florentskim concilium postepki na przykład sobie brać chcieli,—czemuż ich w tym nie nasladowali, osobliwie tego co się wyższey napisało? Czemu sobie w roz um nie brali, że Grekowie tam na tym synodzie, bez powagi wszytkiego Kościoła Wschodniego, w traktowaniu iakich questiy wdawać się nie chcieli? Azaż w ich postępku iest co ku temu podobnego? Tamci, na synodzie generalnym będąc, do samego traktowania questiey smiałości nie mieli. powagi wszytkiego Kościoła Oryentalneporozumienia się z swymi, nie tylko traktaty stroili, ale y takie rzeczy przyznali, ktorych nigdy żaden Greckiev religiev człowiek nie przyznawał, y dobrym sumnieniem przyznać nie może, Aza to bowiem mała rzecz — pod Trvdentskiego concilium vchwały się poddać? Podobno rozumiecie, że to tylko te artykuły tam vchwalono, ktoreście w swym wyznaniu wiary wspomnieli? Ba,

Ci zas naszy wielebni, nie tylko bez А еще не толко безъ поваги всей Церкви Восточной, але и безъ жадного go, ale y bez wszelkiego synodu, bez синоду, безъ порозумънья зъ своими, не толко трактаты строили, але и такіе речи признали, которыхъ николи жаденъ Греческой релви человъкъ не признавалъ, и добримъ сумнъньемъ признати не можетъ. Або то малая речъ-подъ ухвалы Триденского синоду поддатися? Подобно розумвете, же толко тые артикулы тамъ уфалено, которые есте въ своемъ вызнаныю вёры спомянули? Есть того тамъ болше даiest ci tam tego daleko więcey, у «nie леко, и «не одинъ ся Жидъ въ тыхъ ieden się Żyd w tych vchwałach grze- ухвалахъ крыеть»! Двадцать и пять bie»! Dwadzieścia y pięć na tym conci- было на томъ синодъ сесій 3, а на кажlium było sessiy, a na każdey siła ka- домъ засъданью много каноновъ, съ ко-

<sup>3</sup> На полъ: «васъданій».

bałamucili. wstydu swoie apostazyą, ale nawet v w liście do iego mści xiedza kardynała biskupa Krakowskiego, 30 decem. anno 1595 pisanym, vdawać to, że religia Grecka wcale im iest przez naświetszego oyca zachowana, v bucić tym śmieli, że rzeczy y łaski Bożey lepiey odprawili, niżli się spodziewali: bo nie tylko przy wszytkich ceremoniach y sakramentach, ale y przy symbolum ||(71) wiary po-staremu ich zostawiono, nie przydając oney particulae «Filioque».

A mało maiac na tym, że sami tak niepewne nowiny pisali, w co y krola iego mść zaciągać chcieli,-świadczy ow paragraf w tymże liście do iego mści xiedza biskupa Krakowskiego napisany:

«A tak, dla Boga prosimy waszey xiażęcey mści, racz się wasza xiażęca mość v iego krolewskiev mści o to starać, iakoby krol iego mość vspokoił te roznice, a niczym inszym, iedno listami vniwersalnymi swemi, oznaymując im to, że wszytko swoie wcale maia, aby chetniey do tey zgody świętey przystępowali, żebyśmy na spokoynieysze serca ich z ta vnia przyiechali, etc.

A iakoż się, mili sprawcy, za te teraz nie wstvdzicie?! sprawy swe lakoż ludziom w oczy patrzyć śmiecie: gdy widzicie, że fałsze y zdrady wasze na iawią, za własnych listow waszych dowodem, wychodzą? gdy słyszycie (a oto sam ociec papież sztuki wasze odkrył, sam przeciw wam świadczy), żeście wiary Greckiey, do ktorey się obłudnie dla beneficiy tylko vżywania odzywacie, rzeczą sama iuż odstąpili?! Sam świadczy, żeście to, czego y na Florentskim concilium y nigdy indzie żaden Grek nie przyznawał, teraz przyznali! A ieszcze iako przyznali!? Przy- не признавалъ, теперъ признали! А еще

pokrywaiac ду баламутили, поврываючи свое отступленье, але на остатокъ и въ листв до его-мл. кардинала бискупа Краковьскаго, 30 декабра року 1595 писанымъ, удавати то, же релвя Греческая вцале имъ естъ черезъ насвятшего отца захована, и надыматися тымъ смъли, же речи зъ ласки Божей лъпъй отправили, нижли ся сподъвали: бо не толко при всёхъ церемонёяхъ и сакраментахъ, але и при символъ въры постарому ихъ зоставлено, не придаючи оной части «и отъ Сына».

> А мало маючи на томъ, же сами такъ непевные новины писали, въ што и кр. его мил. затягати хотели, -- сведчить паракграфъ въ томъ диств до его мил. к-з. бискупа Краковского написаный:

> «А такъ, для Бога просимо ваш. кн. мил., рачъ ся ваш. к-ж. мил. его кр. милости о то старати, якобы кр. его мил. успокоилъ тую розницу, а ни чимъ иншимъ, толко стами универсалными своими, ознаймуючи имъ то, же все свое впалъ мають, абы охотный до той згоды святой приступовали, жебысмы на спокойнъйшіе сердца ихъ съ тоею унвею пріжали» и прочая.

А якожъ, милые справцы, за тые справы свои теперь не встыдитеся?! Якожъ людемъ у очи смотрѣти смѣете: кгды видите, же фалши и зрады ваши на яво, за власныхъ листовъ вашихъ доводомъ, 11 (46) выходятъ? кгды слышите (а ото самъ отецъ папъжъ штуки ваши открыль, самь противь вамъ свъдчитъ), же есте въры Греческой, до которой есте облудне для добръ толко уживанья озываете, речью самою южь отступили?! Самъ свъдчить, же есте то, што и на Флоренскомъ соборв и нъкгды индъ жаденъ Грекъ

pomione wam z tegoż iego pomienionego listu, boście podobno, niebożeta, zapomnieli!

Przyznaliście comnium collegarum nomine totius ecclesiastici status et ouium eis commissarum nomine». To iest: cimieniem kollegow wszytkiego stanu duchownego y wszytkich owiec». Y tamże: «Hæc omnia archiepiscopum et episcopos Ruthenos eorum collegas ac clerum et populum rata et grata habituros, et eandem fidei professionem facturos, atque obedientiam præstituros, omnia denique per ipsos eorum oratores et procuratores tunc acta et promissa confirmaturos et observaturos bona fide et corde sincero, coram Deo, qui iudicaturus est viuos et mortuos, iure iurando ||(72) promiserunt. To iest: «To wszytko że arcypiskup abo metropolita y biskupowie abo władykowie Ruscy, ich kollegowie, y duchowieństwo y świetcy, za wdzięczne y pewne rzeczy przyimą, y że takie wyznanie wiary vczynią, y także posłuszeństwo oddadzą, y wszytko, się tu przez ich posłańce sstało v obiecało, potwierdzą y zachowaią, Włodzimirski y Łucki władykowie, iako ich posłowie dobrą wiarą y sercem szczyrem przed Bogiem, ktory bedzie sądził żywe y vmarłe, przez przysięgę obiecali».

O, iakoż to, mili niepewni posłowie, O, iako przestrone sumnienie! Pieato śmieli obiecować (a co wietsza wam obiecować nie poruczono, - to,

яко признали!? Приномяну вамъ съ тогожъ его помененого листу, бо есте подобно, небожата, запомнили!

Признали есте:

**«именемъ** всёхъ колектовъ всего стану духовного и всёхъ овенъ». И тамъ же:

«То все же арцибискупъ албо митрополить, и бискупове албо владыкове Рускіе, ихъ колектове, и духовенство и свъцкіе за вдячные и певные речи пріймуть, и ижь такоежь вызнанье віры учинять и также послушеньство отдадуть, и все, што ся туть черезь ихъ посланцы стало и объцало, потвердять и заховають, Володимерскій і и Луцкій владывове, яко ихъ послове, доброю въсердцемъ ширимъ Богомъ, который будеть судити живыхъ и мертвыхъ черезъ присягу объщали».

О, якожъ то, милые непевные поwielka v bespieczna bezduszność wasza! слове, великая и безпечная бездушность вашя! О, якъ простронное сумнънье! kielney, snadž, przepaści podobne, żeście Пекелной, снать, пропасти подобно, же есте ато смъли объцовати (а што болprzez przysięgę obiecować!) to, czego шая—черезъ присягу объцати!) тое, чого вамъ объцовати не поручено, -- то, чоczegoście w ręku nie mieli y nie ma- госте въ рукахъ не мѣли и не маете, cie,—to, czego, za pomocą Bożą, nigdy тò, II (об. 46) штò, за помочью Божею,

<sup>1</sup> Отсюда и до конца абзаца, въ старопечатномъ экземплярф набрано не петитомъ, какимъ обыкновенно Христофоръ Филалетъ отмъчаетъ выдержки изъ документовъ, а болъе врупнымъ шрифтомъ, основнымъ для всего сочиненія.

nie tylko wam przychylności swey nie ofiarowali, ale v na co zaiatrzone v przeciwne serca mieli! Czyście tego podobno nie wiedzieli? Ale przypomniony do iego mści xiedza biskupa Krakowskiego przez was pisany list co inszego na was powieda. Czy was z Rzymu wypuścić nie chciano, ażbyście obietnice v przysiege byli yczynili? Ale wszak wam tam krzywdy nie było, wszak wszytkoście tam zastali, iako w doma y lepiey, iakoście w tymże mianowanym liście pisali!

Coż tu vczynimy? Dziwowalibyśmy się temu, kiedybysmy nie wiedzieli, że ten, ktory raz przystoyności y wstydliwości granice przeskoczył, pospolicie nader niewstydliwym zwykł bywać; a kto się raz przysięgę zgwałcić ochynie, temu y potym zawsze krzywo przysiądz, iak iagodkę połknąć. Ganilibysmy wam to y prywodziliśmy do obaczeiaki v was sobie obiecowali. niepewnych waszych osobach korzystowali. Ale, że skutku nie vpatrujemy w was nie korzystuienamniev my, przetoż, daley się tymi marnymi postepki waszemi nie bawiac, ale ie sadowi Boga naywyższego zostawując, to tylko, dla przestrogi v nauki drugim, z tych przytoczonych z listu papieża dzisieyszego słow, zamykaiąc ten rozdział, inferuiemy: że iuż daley y z metropolitem swym odnowicielami vniey duchowne wedle prawdy poczytani y macie.

nie dowiedziecie, — to, do czego owce нъкгды не доведете, — то, до чого овцы не толко вамъ прихилности своей не оффровали, але и на што заятреные и противные сердца мъли! Чи есте того полобно не въдали? Але припомненый до его мил. бискупа Краковского черезъ васъ писаный листь што иншего на васъ повъдаетъ. Чи васъ зъ Риму выпустити не хочено, ажъ бы есте такую обътницу и присягу были учинили? Але ведже вамъ тамъ кривды не было, бо все есте тамъ застали, яко дома, и лъпше, якосте въ томъ же менованомъ листъ писали!

Штожъ тутъ учинимо? Дивовалибысинся тому, кгды бысмы не въдали, же тотъ, которій разъ пристойности и встыдливости границу перескочиль, посполите наддаръ невстидливъ звывъ бывати; а кто ся разъ присягу зкгвалтити охинеть, тому и потомъ завше вриво присягнути, яко ягоду проколкнути! Ганилибысмы вамъ то и привоy do pokuty, kiedybysmy tego дилибысмы до обаченья и до покуты. коли бысмы того скутокъ якій у васъ abo kiedybysmy daley || (73) w tak собъ объцовали, албо коли бысмы далъй въ такъ непевныхъ особахъ шихъ вористили. Але, же скутку не упатруемо и намиви у васъ не користимо, протожъ, далви ся тыми марными поступки вашими не бавячи, але ихъ судови Бога найвышшего зоставуючи, тое толко, для пересторогы 1 (47) и науки другимъ, съ тыхъ приточеныхъ зъ листу папъжа теперешнего словъ, замыкаючи тоть роздёль, инферуемо <sup>2</sup>: же вже далъй зъ митропо-Florentskiey, у za Greckiey religiey литомъ своимъ за духовные релви Гре-. ческой ведле правды почитаны и наnazywani być, a za tym według prawa зываны быти, а затымъ ведле права и у z beneficiy na Grecka wiare właśnie зъ добръ на Греческую въру власне nadanych cieszyć się nie możecie y nie наданыхъ тъшитися не можете и ни маете.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На пол'в пояснено: «вносимо».

Pierwszey części odpowiedzi

# Rozdział VIII.

starożytney religiey Greckiey, ktore ich do przyiecia nowego kalendarza niepochopnymi czynia.

Daniel prorok, w siodmym rozdziale proroctwa swego, prorokuje o kimši takim, co po iego wieku nastać miał, ktoryby rozumiał, (i)że «może odmieniać czasy v zakon». Po czasiech Daniela proroka, kto by te w czasiech odmiane czynić miał, nie nayduiemy-Okromie że o onym Iuliuszu, cesarzu Rzymskim, czytamy: że gdy rzecz pospolitą Rzymską zniewolił v wielkiey części świata monarchą został, ku oświadczeniu panowania swego, w kalendarzu, od Numy Pompiliusza postanowionym, częścią przez przypadek, częścią przez nazwanie iednego xiężyca od swego imienia iuliuszem, co go przed tym quintilem zwano, odmianę vczynił. Tego Iuliusza sukcessor August, acz też xieżyc, co || (74) go przed tym sextilem zwano, od swego imienia a ugustus nazywać kazał, iednak w kalendarzu żadney odmiany nie czynił. Inszy też cesarze a potym zaś papieżowie Rzymscy, społecznie ze wszem chrześciaństwem, w tym Juliuszowym kalendarzu odmiany nie czynili, okromie co świętom czasy pewne bywały naznaczone.

W tym kalendarzu, tak długo trzy-

Першей части отповъди

Роздълъ 8,

zamykaiący w sobie vważenia ludzi замыкаючій въ собъ уваженьи людій старожитной релви Греческой, которые ихъ до принятья нового календара непохопными чинять.

> Даніиль пророкь, въ семой главъ пророцтва своего, пророкуеть о комъ таковомъ, што по его въку настати мѣлъ, который бы розумѣлъ, же «можетъ отмънити часы и завонъ» 1. По часъхъ Ланіила пророка, хто бы тую въ часвхъ или временахъ отмвну чинити мѣлъ, не найдуемо. Окромѣ же о ономъ Юліушу 2, цізсару Римскомъ, читаемо: же егда речъ посполитую Римскую зневолилъ и въ великой части свъта монархою зосталь, ку освътченью панованья своего, въ календару, отъ Нумы Помииліуша постановленимь, частью презъ припадокъ, частью презъ названье одного мѣсяца l (of. оть своего именя юдіушемь, то есть іюлемъ, которого нередъ тымъ квинтилемъ звано, отмъну учинилъ. Того Юліа сукцессорь <sup>3</sup> Августь, хотя тежь місяць, который первый секстилемь звано, отъ своего именья августомъ называти казаль, однакь въ календару жалной отмёны не чиниль. Иншіе тежь цесари а потымъ зась напежове Римскіе, зо всёмъ христіанствомъ, въ томъ календару отмены не чинили, окроме што святамъ (праздникомъ) часы певные назначиваны бывали.

Въ томъ календару, такъ долго дерmanym, dopiero oto za wieku naszego жаномъ, теперъ ото за въку нашого ociec papież Gregorz, bez wszelkiego con- отецъ папежъ Григорій, безъ жадного

<sup>1</sup> ст. 25: «помыслитъ премънити времена и законъ». 3 На полъ: «Улію». 3 ib.: «воспріемникъ.

vczynił. A iakim vmysłem? Rozumielismy, że dla tego, aby z konsensem Orventalney Cerkwie y niektorych Okcydentalnych zborow, ktore się od niego oderwały, swoie nadsłabiała iurisdycya stwierdzić, a swego panowania nad wszytkimi poprawić y poświadczyć był mogł. Lecz — ato słyszymy—że się ta odmiana za przyrościenie iakichsi dziedni potrzebnie sstała! Przeciw czemu wiemy, że niektorzy Okcydentalniż astrologowie xiegi wydali, pokaże się to niepotrzebnie sstało A drudzy acz przyznawaia, że poprawa była potrzebna, iednak że się nie wedle potrzeby sstała, powiedają.

Cudzoziemskich astrologow nie wspominaiąc, przypisuię tu słowa doktora Krakowskiego Latosa, w Kalendarzu tegorocznym przezeń napisane:

«Rokow przeszłych po poprawie kalendarza, święciliśmy Wielkanoc y inświęta, przeciwko woley oycow świetych v koncylia. Teraz roku przyszłego 98 przypadnie to świeto, gdzje Żydzi po nas święcić będa; czego dekreta papieskie v koncylia zakazuia, a zwłaszcza Niceńskie, gdyż tak w dekreciech stoi: «kto by śmiał święcić Wielkanoc nad roskazanie koncylium Nieceńskiego – ten ma być wyklęty. A tak teraz wydaiemy xiażkę Polska, kędy się wypiszą przyczyny, dla czego kalendarz iest odmieniony, v | (75) ktorym sposobem miałby być naprawiony. Ktora praca moia ieśliże ludziom bacznym y rozumnym wdzięczna będzie, Łacińskim iezykiem, da Pan święta przypadać będą, podług woley та припадати будуть,

cilium, bez zezwolenia wszech chrześcian (собору, безъ позволенья вскух христodmiane — dziesięć dni przeskoczywszy — анъ, отмъну — десять дній перескочивши-учиниль. А якимъ умысломъ? Розумълисмы, же для того, абы позволеньемъ Восточной Перкви нъкоторихъ Заходнихъ зборовъ, которые ся отъ него оторвали, свою налслабълую власть ствердити, а своего панованья надъ всёми поправити и посветчити быль могль. Для того - ато слышимо-же ся тая отмёна для прибытья якихсь десяти дній потребна стала! Противъ чому въдаемо, же нъкоторые Заходніе астрономове 1 вниги выдали, показуючи, же ся то непотребне стало. А другіе ачъ признавають. же поправа была потребна, однакъ не ведле потребы ста (48) лася, повъдають.

> Чужоземскихъ звъздочетцевъ не вспоминаючи, приписую туть слова доктора Краковского Лятоша, въ Календару такъ рочнимъ черезъ него написаные:

«Лътъ прошлыхъ по поправъ календара, святили есмо Велку Ночь и иные свята, противко воль отцевъ святыхъ и соборовъ. Теперъ року пришлого 98 припадеть тое свято, гдв Жиди послѣ насъ святити будуть; чого декрета папъскіе и соборы заказують, а наболше Никейскій, бо такъ въ декретахъ стоить: «хто бы смёль святити Велку Ночъ надъ розказане собору Нивейского — тотъ маетъ быти вывлятый». А такъ теперъ выдаемо книжку Полскую, гдъ ся выпишутъ причины, для чого календаръ естъ отмънный, и которымъ способомъ мълъ бы быти направленый. Которая праца моя если людемъ бачнымъ и розумнымъ вдячна будеть, Латинскимъ языкомъ, Bog, cyclos abo okręgi kalendarza wy- Богъ, круги календара выпишено, за piszemy, za ktorymi Wielkanoc у insze которыми и Велка Ночъ и иншіе свяведле

<sup>4</sup> На пол'в пояснено: «звъздочетци». РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА.

oycow świętych y wedla roskazania concilium Niceńskiego. Wszakże te rzeczy y to pisanie moie poddaię pod wolą y rozsądek kościoła Rzymskiego katolickiego».

To są słowa właśne doktora Rzymskiego kościoła, ktory przyznawa, że ta poprawą Niceńskie concilium iest zgwałcone.

My, w astrologickie o tym kontrosie nie wdawaiac, wersve tylko vważywszy, że oni starzy doktorowie święci, tak Oryentalnego iako v Okcydentalnego Kościoła, odmiany czynić nie chcieli, choć bezpochibnie za nich iuż cokolwiek tych dziesięci dni vrość było musiało, -z tev na zgonie świata przez ovca pavczynioney odmiany kontenci być nie możemy. Zwłaszcza że widzimy-tą odmianą do iakiey konfuzycy y mieszaniny dala się przyczyna, y iakie nowotne schizma wniosło sie w chrzesciaństwo. Nawet, ta odmiana y dawnego komputu kościelnego powaryowaniem, iuż y własnym Rzymskim astrologom, co kalendarze piszą, tak fantazye są pomieszane, że też w swych kalendarzach na iednę niedzielę rozne rozni ewanielie kładą, że się to nie wspomni, iż sam przyrodzony czterech części rocznych y elementow, nawet y ptakow, czasy swe znaiących, postępek, bieg y postanowienie temu kalendarzowi nowotnemu częstokroć przygania. Owa zgoła: nie baczymy, dla czegoby dawny przekładać mieli? Iednęż te sły-Greckiey religiey ludzmi Rzymian być nie ного не масшъ, въ которомъ бы межи

CBRTHX'S. H Belle отпевъ занья собору Никейского. Однакже тые речи и тое писанье мое поддаю полъ розсудокъ и волю костела Римского католицеого».

То суть слова власною доктора Римского костела, который признаваеть, же тою поправою Никейскій соборъ есть жвалчонъ.

Мы, у звъздочетские о томъ споры не вдаючися, а тое толко уваживши, же онын старын отин святін, такъ Восточного яко и Заходного костеда, той отивны чинити не хотвли, хотя безпохибне за нихъ вже штоволвевъ тыхъ десяти дній урости было мусёло, — и съ той при схилку свъта черезъ отца папъжа учиненой отмъны вдячни быти не 11 (об. 48) можемо. А до того же видимо — тою отивною до якихъ ростырковъ и мѣшанины далася причина, и якіе новотные отшененства внеслися въ христіанство. На-остатовъ, тою отмѣною и давного рахунку, костелного помѣшаньемъ, вже и власнымъ костела Римского звъздочетномъ. што календари пишуть, такь фантазіи суть пом'вшаны, же тежь въ своихъ календарехъ на одну недълю розные розне евангелін владуть, того не споминаючи, ижъ самъ прирожоный съ четырехъ частей роковыхъ и елементовъ 1, на-остатокъ и съ птаховъ, часы свои знаючихъ, поступовъ, бѣгъ и постановенье тому календарови новотному частокроть пригану даеть. Ово ten nowotny kalendarz chwalic y nad згола: не бачимо, для чого бы тотъ новотный календарь фалити и надъ chamy racyą: że gdyż to nie iest arty- давный перекладати мели? То одно слыkuł wiary—taki abo owaki kalendarz хаемо: яко, мовять, же то не есть артиtrzymać; a gdyż miasteczka żadnego кулъ въры—такій албо инакшій каленniemasz, w ktorym by miedzy ||(76) | даръ держати; а тежъ мъстечка жад-

<sup>1</sup> На поят пояснено: «стихій».

się. Na co odpowiedając, przyznawamy: iż to nie iest żaden artykuł wiary, ale iednak nie iest to rzecza taka, ktora by ladaiako pozwolona być miała; wiemy bowiem, że po postanowieniu synodu Niceńskiego, o ktorym y Latos przypomina, kanony koncyliow źrzetelnie to warowano, aby nikt w świętach, a osobliwie w Wielkonocnym, pod przeklectwem, odmiany v przykładania czysmiał. Miedzy inszymi kanić nie nonmi ieden nadokładnieyszy synodu Antvochenskiego przypisali, ktorego te sa słowa:

«Wszytkich tych, ktorzy to, co święci oycowie na świętym concilium Niceńskim o świetym świecie zbawienney Wielkonocy postanowili, odmieniać y inaczey sobie postępować śmieją, - za wyklęte y z Kościoła Bożego wyrzucone mieć chcemy. A to karanie niechay się rozumie o świetskich. A gdzieby ktory z starszych kościelnych, episzkop, abo prezbiter, abo diakon, ważył się kościoły mieszać, wedle własnego rozumienia swego odmieniając y przekładaiąc, abo z Żydami obchodząc Wielkanoc, takie święty synod sądzi y skazuie nie być w kościele; gdyż nie tylko sobie samemu, ale y inszym stał się przyczyną przewrotności y od prawdy odwrocenia. A ci, ktorzyby z takimi obcowali, niechay będą wyklęci y wyrzuceni» etc.

Wprzod, nim do postanowienia Nicenwiemy z Historiy Kościelnych—miedzy

miało,—lepiey, dla zgody y rządu, do Греческой релъи людми Римянъ не nowego, od wielkiev części chrześciań- было, — лъцъй, для эгоды и порядку. stwa przyjętego, kalendarza przychylić до нового, отъ болшей части христіанства принятого, календара прихидитися. На што отповъдаемо: хотя бы то, яко они повъдаючи твердять (але мы иначей) не быль артикуль вёры, однавъ не есть то речью такою, которая бы || (49) ледаяко позволена быти мѣла; бо вѣдаемо, же каноны святыхъ отецъ соборовые ясне то варовали, абы нихто въ святахъ або праздникохъ, а особливе Великоденномъ, подъ проклятствомъ, отмъны и прикладанья чинити не смълъ. А межи иншими канонии одинъ найдокладнъйшій собору Антіохійского прицисали, которого тые слова:

> «Всвхъ тыхъ, которыи тое, што святые отци на святомъ соборъ Никейскомъ о святомъ празднику спасителной Пасхи постановили, отменяти и иначей собъ поступовати смъють, --- за провлятыхъ и отъ Цервви Божей отлученыхъ мѣти хочемо. А тое каранье о свътскихъ ся розумъетъ. А гдѣ бы который зъ старшихъ церковныхъ, албо епископъ, албо презвитеръ, албо діаконъ, важився праздники ившати, ведле власного розумвныя своего отивняючи и перекладаючи, албо зъ Жидами обходячи Пасху, таковыхъ святый соборъ судить и повелъваеть не быти въ костель; бо не толко собъ самому, але и иншимъ стаеся причиною превротности и отъ правды отверненья. А тыи; которыи бы сътакими обцовали, нехай будуть провляти и отлучени».

Впередъ, нимъ до постановенья Ниskiego y tego Antyocheńskiego przyszło, кейского и того Антіохійского пришло, вызвемо съ Повыстій Костелнихъ-меchrześcianmi, ktorzy z strony inszych жи христіанми, которые зъ стороны świąt byli miedzy soba zgodni, iakie иншихъ святъ были межи собою згодroznice, iakie zwody, iakie ziazdy у ни, якіе розници, якіе зводы, якіе święcenia bywały, y iako barzo nie rychło ta się kontrowersya vspokoiła! A coż gdy tu o wszytkich świąt ||(77) na inszy czas przełożenie, o odmienienie nam od starszych naszych zostawionego kościelnego komputu, a za tym o przywiedzienie w wątpliwość przez ten przykład inszych wszech nam przyzwoitych porzadkow gra 'idzie, - azaż się to tak lekce ważyć godzi? Y owszem, gdyż widzimy, że, to choć mnieyszą rzeczą rzkomo zowac, panowie Rzymianie w nas vsilnie włudzie chcą, - obawiamy się, aby, pod pretextem tego kalendarza, na co inszego miary nie brano: chcac. snadź, za tym kalendarzowym sznurkiem. przez oyca papieża vkręconym, za czasem co inszego z tegoż warzstatu nam barziey niesmacznego na nas. wywleć. Stary kalendarz, od Iuliusza cesarza, poganina, postanowiony, maiąc, - do pogańskich błędow nie byliśmy y nie bywamy obowięzywani; ale oyca papieża Rzymskiego, Iuliuszowego następce, nowotny kalendarz gdziebyśmy przyieli. abyśmy do wszelkiey nauki iego przyimowania za tym obowiązywani nie byli, obawiać się musimy, vważając jako swą władzą wszelkim sposobem chciwie a zlekka rozszyrza. Iż panowie Rzymianie to przyjecie kalendarza lżey sobie ważą, a to z tev przyczyny, że to nie artykuł wiary, y że to nie należy do zbawienia, — toć тикулъ въры, и не належитъ то до taką rzeczą nie maią się tak dalece збавенья,—то такою речью не мають czego v nas napierać, y nie maią со za ся такъ далеце чого у насъ напирати, złe mieć, że w tey rzeczy, na ktorey wedle ich zdania mało należy, im nie dogadzamy.

W miasteczkach wszytkich, Grecką

synody z strony samego Wielkieynocy зъвзды и синоды зъ стороны самого Великоденного празднованья бывали, и яко велми не рыхло тотъ споръ успоконеся! Штожъ, егда туть о всъхъ праздникохъ отмѣненью и преложенью намъ отъ святыхъ отецъ преда (об. 49)ныхъ церковной рахубы, а за тымъ о приведенье у вонтиливость такимъ прикладомъ иншихъ всёхъ намъ призвоитыхъ порядковъ игра идеть, - азали то такъ легце важити годить? А еще, ижъ видимо, же, то хоть мивишею речью иркомо зовучи, панове Римяне въ насъ усилне влудити хотятъ, -- боимося, абы подъ заслоною того календара, на што иншого мъры не брано: хотичи за тымъ календаровымъ шнуркомъ, черезъ отца папъжа укрученомъ, за часомъ што иншого съ тогожъ варстату намъ горшей несмачного на насъ выволочи.

> А ижъ панове Римяне тое принятье календара легце собъ важатъ, а то съ той причины, повъдаючи, же то не ари не мають о што за зле мъти, же въ той речи, на которой ведле ихъ зданья мало належить, имъ не догожаемо.

Въ мъстечкахъ всъхъ, Греческую въwiarę trzymaiących, ieśliż się Rzymskie- ру держачихъ, еслижъ ся Римского наgo nabożeństwa ludzie wszędy nay- боженства люди увездъ найдують,---о duią,—о tymechmy się nie badali. Ale томъ не пытаемося. Але хотя бы и lubo by tak było, — tedy gdyż więtsza такъ было, —тогды поневажъ болшан giey ludzi, mnieyszey liczbie w tev mierze za więtszą iść by się godziło. Ieśliż sie to wiec nie zda, tedy a co to wadzi, że każdy, wedle swey Cerkwie podania. świeta obchodzi? Żydowie, iawni blużnierze maiestatu Bożego, też swych (78) ani miast, ani wsi osobnych v nas nie maia, ale społem z chrześciany mieszkaia; awżdy wolnie, według swego rozumienia, gdy raczą, świeta swe obchodzą. A my, Greckiey religiey żludzie, że siła takich wsi mamy, w ktorych Rzymian niemasz, - łatwie pokazać możemy.

Co się tycze zgody, ieśliż o zgodę świetską gra idzie, tey iako dotąd rozność kalendarza nie wadziła, tak y napotym coby miała wadzić - nie baczymy. Ieśliż też o duchowną w nabożeństwie zgodą idzie, z barzo by to cienkiego końca od kalendarza przyjęcia poczać się miała; wszakeśmy przed kilkansscie lat iednaki z sobą kalendarz mieli, a przedsię iż o inszych rzeczach roznica była, zgody gruntowney nie było.

Ieśliż kwoli rządom to po nas potrzebowano bywa, - my, Korony Polskiev y państw do niev należących Полской и панствъ до ней належачихъ obywatele, wedle dawney przypowieści, «nierządem stoimy». Lecz insze kraie, co haniebnie w rządzie się kochaia, dziwna rzecz, że rozności kalendarzow za przyczynę nierządu tak dalece snadż nie poczytaią, bo o powszechne iego przyjęcie tak dalece starania v vsiłowania nie czynią. W Rzeszy pod xiążęty, y w mieściech siłu wolnych, y po dziś dzień starego kalendarza bez przekazy vżywaią; a nie tylko pod xiążęty y w miesciech wolnych, ale y w mieściech cesarskich, nawet y w Wegierskiev ziemi.

Lecz ieśliż ten v inszych narodow

część w nich pospolicie Greckiey reli- часть въ нихъ посполите Греческой релви людій, меншой личов въ той мърн за бодшею ити годило бы А если ся то не здасть, а штожъ то вадить, же каждый ведле своее Церкви преданій свята (160) обходить? Жилове, явнии блюзнърци маестату Божого, также своихъ ани мъстъ, ани сель особныхъ у насъ не маютъ, але вкупъ съ христіаны мъшкають; авжды волно, ведле своего розуменья, воли хотять, свята свои обходять. А мы, Греческой релви люди, же сила «гакихъ селъ наемо, въ которихъ Римянъ не маешъ, латве показати можемо.

Што ся тычеть згоды, если о згоду свътскую игра идеть, той яко до сего часу розность календара не вадила, такъ и напотомъ што бы мъла вадити-не бачимо. А если тежъ о духовную въ набоженствъ згоду идеть, велми бы то съ тонкого конца отъ принятья календара початися мъла; бо есмо передъ килкунадцатми лътъ однакій зъ собою календарь міли, а предся ижъ о иншихъ речахъ розница была, згоды кгрунтовной не было.

А если кволи порядкомъ то по насъ потребовано бываеть, — мы, Короны обыватель, ведле давной приповъсти, «нерядомъ стоимо». А тежъ и иншіи краи, што збытие въ порядкахъ ся кохають, -- дивная речь, же розности календаровъ за причину неряду такъ далеце не почитають и о посполитое принятье его старанья и усилованья не чинять. Въ Реши подъ княжаты и вь м'вствхъ многихъ волныхъ, и по сесь день старого календара безъ переказы ужигають; // (об. 50) толко подъ княжаты и въ мъстъхъ волныхъ, але и въ мъстъхъ цесарскихъ, на-остатокъ и въ Угорской земли.

А еслижъ тотъ у иншихъ народовъ

cierpiany nierząd tu tak dalece рапоw занеханый нерядъ туть такъ далеце Rzymian mierzi, tedy nowy kalendarz, iako ten, co do nierządu dał przyczynę, odrzuciwszy, gdy się wrocą do starego, wnet nierząd y mieszanina vstanie. lesliż się więc tego nie zda vczynić przeciw pozwoleniu pasterza oyca papieża, tedy my też od niego odmienionego kalendarza, bez zgody wszytkiego Kościoła Oryentalnego y bez pozwolenia starodawnych pasterzow swych patryarchow, ktorych konsens na to v ||(79) krol Stefan (iako to z listow wyższey przypomnianych znać) potrzebny być opatrował, nie przyimuiemy,-słusznie nie ma nam być za złe miano. A z drugiev strony: iż metropolit y z drugimi odstępnymi władykami, mimo pozwolenie patryarchow, on przyiął,-wielkiey iest nagany godzien.

Iuż się tedy takim sposobem pierwsza część odpowiedzi naszey sstała, iako ku obiasnieniu y potwierdzeniu szkryptu z synodu Bzeskiego, do xiag trybunalnych wielkiego xiestwa Litewskiego oddanego, tak v ku obaczeniu myłki w historycy, przez dzieiopisa o synodzie spisaney, wielce służąca a wykroczenia odstępcow przed oczy kładaca, dotad odprawiła.

Zamknienie iey czyniąc, to ku vważeniu czytelnikowi podawam, że synodowy dziejopis, przekładając na co był ten synod złożony, y wypisując na nim dzieie metropolicine y iego towarzystwa, więc y wzmiankę kilkakroć czyniąc

Przemyski m v Lwowskim władykach,-nigdzie y iednak tego nie przypomina, aby tam w Brześciu od metro-

пановъ Римяновъ мерзить, тогды новый календарь, яко тоть, который до неряду далъ причину, отвинувши, яко ся вернуть до старого, заразь нерядъ и мъшанина престанеть. А если ся того не здасть учинити, противъ повролено пастира отца папъжа, тогди ижъ мы тежъ отъ его отмъненого календара, безъ згоды всей Церкви Восточной и безъ позволенья стародавныхъ пастыревъ своихъ патріарховъ, которыхъ зезволенье на то и кроль Стефанъ (яко то зъ листовъ вышей припоминаныхъ знати) потребныи быти VIIATDOBAJIL. не пріймуемо, -- слушне не масть намъ быти за зле мѣто. А зъ другой стороны: ижъ митрополить и зъ другими отступными владывами, мимо позволенье патріарховъ, его приняль, — великой есть наганы годенъ.

А такъ вже такимъ способомъ першая часть отповёди нашее, яко ку потверженью и объяснению шкрипту 1 зъ синоду Брестского, до книгъ трибуналныхъ вел. княз. Лит. отданого, такъ и ку обаченью помылки въ исторін, презъ д'веписца о синод'в списаной, велми потребна а выкроченья отступцовь передъ очи покладаючая, потоля ся отправила.

II (51) Замкненье ей чинячи, то ку уваженью чительникови подаю, же синодовый деписець, прекладаючи на што быль тоть синодь зложоный, и выписуючи на немъ две митрополитовы и его товариства, тежъ и эменку килкакроть чинячи о Премыскомъ и Явовскомъ владыкахъ, — нигдъ однакъ того не припоминаетъ, абы тамъ въ polita y iego towarzystwa przeciw nim Берестю отъ митрополита и его товаdekret iaki wyniść miał. Co nie tym риства противко имъ декретъ якій выйwzględem przypominam, iakoby dekre- ти мѣлъ. Што не тымъ взглядомъ

<sup>1</sup> На полъ пояснено: «спису».

towi, gdzieby był zaszedł, moc у wa- припоминамъ, якобы декретови, еслибы gą iaka przyznawać się była miała (ktora pewnie z siłu przyczyn przyznać by sie nie mogła), ale dla tego, aby tych, ktorzy iakimsi przeciw nim w Brześciu vczynionym dekretem przed pospolitymi ludźmi (wiszu się gdy tona łapaiąc) niedawno potrzesać poczeli nieprawdziwe zmyślania y vdawania rzeczy. ktore iako słusznie być nie mogły, tak y nie były,-każdy obaczyć a stad o ich prawdzie v w inszych rzeczach sadzić mogł.

Za tym iuż, w imie Pańskie, do wtorev cześci odpowiedzi naszev przystapimy.

# ||(80) ODPOWIEDZI CZĘŚĆ WTORA. ||(06. 51) ОТПОВЪДИ ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

O OKOLICZNOŚCIACH POSTĘPKU LUDZI STARODAWNEY RELIGIEY AER CTAPOZENTHOR PERBE Greckiev na synodzie Brzes- ской на синодъ Берестейскомъ, КІМ, КТОКУМ ЗУНОДО WY DZIEIO- КОТОРЫМЪ ДВЕПИСЪ ПРИГАНИЛЪ. PIS PRZYGANIŁ.

Przedmowa na wtorą część odpowiedzi.

Postępkowi ludzi starożytney religiey Greckiev na synodzie Brzeskim dzieiopis przygania z tych dwu miar nawięcey: z pierszey, że te sprawy przez osoby do synodu nienależące, z drugiey, że na mieyscu synodowi nienależnym są лежачіе, зъ другой, же не на мъстцу odprawowane. A to przyganianie tym, iako się sam wydaie, vmysłem czyni, A тое приганянье тымъ, яко ся самъ aby metropolita y władykow odstępnych выдаеть, умысломъ чинить, абы миtym fortelem y od słuszney przygany, y od sprawiedliwey kaźni ochronić у тымъ фортелемъ и отъ слушной при-

быль зашоль, моць и поважность якая признаватися была мела (которая певне признати зъ многихъ причинъ не могла ся), але для того, абы тыхъ, воторын явимсь противнымъ въ Берестьи учиненымъ декретомъ передъ посполитыми людии (вишью з утопаючи фатаются) недавно потрясати почали неправдивии змишленья и удаванья речій, воторыи яко слушне быти не могли, такъ и не были, — каждый обачити и оттоля о ихъ правдв и у иншихъ речахъ судити моглъ.

За тымъ вже, въ имя Госполне, ло второй части отповёди нашей приступимо.

О околичностяхъ поступку лю-

Предмова на вторую часть отповъди.

Поступкови людей старожитной релви Греческой на синодъ Берестійсвомъ двенисъ приганя съ тыхъ двохъ мъръ наболие: съ першей, же тые справы черезъ особы до синоду ненасинодови належнымъ суть отправованы. трополита и владыковъ отступныхъ zasłonić mogł. W czym ku podporze ганы, и отъ справедливой казни охо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На поят пояснено: «вълья на водъ».

należą. A za tym y na tym Brześkim ziezdzie w synodalne sprawy mieszać się nie mieli; a ponieważ się mieszali, przetoż te sprawy ich synodem sie zwać nie moga. Ktemu vdaie to za szczyrą prawdę, że rozsądek o wierze, a pogotowiu-o przełożonych duchownych, świetskim ludziom nie należy, iako tym, ktorzy duchownych przełożonych słuchać we wszem y wiary ich naśladować powinni. A na tym fundamencie to, naprzod, buduie: że niesłusznie bywaia ||(81) winowani metropolit y władykowie odstępni o to, iż się z przedsiewzieciem swym z strony ziednoczenia z kościołem Rzymskim przed świetskimi nie opowiedzieli. Druga: że świeccy w tev mierze za nimi iść mieli y maia. Trzecia: że przeciwko nim tamże w Brześciu dekret czyniony być nie mogł, ile zwłaszcza na synodzie, przez metropolita złożonym; ktosamegoż rego synodu przezeń złożenia względem, v to za pewna rzecz twierdzi, że powinna rzecz była – pospołu z nim synodowe sprawy odprawować. Ktemu ieszcze y to za niewątpliwą prawde mieć chce. że synodowych namow indzie nie godzi się odprawować, iedno w cerkwi abo w kościele. A iż tego ludzie starożytney religiey Greckiey tam w Brześciu nie postrzegali,-ktemu, że z marszałkiem zwyczaiem seymikowym,—nadto, przy heretykach v przy Niceforze, o szpiegierstwo obwinionym, namowy y sprawy odprawowali: przetoż twierdzi, że schadzka ich synodem, y postępek ich synodowym postępkiem zwać się nie może.

bierze sobie za fundamenta rzeczy te, ронити и заслонити моглъ. Въ чомъ ktore mu za prawdziwe pozwolić się ку подпоръ беретъ собъ за фундаменmoga. Mianowicie: vdaie naprzod to, żе та речи тые, которые ему за правдиdo synodow przezbiterowie у inszy, вые позволити не могуть ся. Меновиkrom biskupow abo władykow, duchow- те: удаетъ напередъ тое, же до синоni, a pogotowiu świetscy, ludzie nie довъ презвитерове и иншые, кромъ бискуповъ албо владиковъ, духовние, а поготову свътскіе, люди не належать. А за тымъ и на томъ Берестейскомъ зъезде въ синодо (52)вне справи мешатися не мъли; а поневажъ ся мъшали, претожъ тые справы ихъ синодомъ зватися не могутъ. Ктому удаетъ то за щирую правду, же розсудокть о въръ, а поготову-о преложонихъ духовныхъ, свътскимъ людемъ не належить, яко тымъ, которые духовныхъ преложоныхъ слухати во всемъ и вѣры ихъ наследовати повинни. А на томъ фундаменть то, напродъ, будуеть: же неслушне бывають виновани митрополить и владывове отступные о тое. ижъ ся съ предсявзятьемъ своимъ зъ стороны зъедноченья съ костедомъ Римскимъ передъ свътскими не оповълили. Другая: же свътскіе въ той ивръ за ними ити мъли и маютъ. Третяя: же противъ имъ тамъ же въ Берестю декреть чиненый быти не могь, а иле на синодъ, черезъ самогожъ митрополита зложономъ; которого синоду взглядомъ черезъ него зложенья, и то за певную речь твердить, же повинная речь была - посполу зъ нимъ синодовые справы отправовати. Ктому еще за певную правду мъти кочетъ, же синодовыхъ намовъ индв не годится отправовати, одно въ церкви албо въ костель. А ижь того люде старожитной релви Греческой тамъ въ Берестю не постерегли,-ктому, же зъ маршалвомъ звычаемъ сеймиковимъ, — надто при геретивахъ и при Никифоръ, о подозрѣнье и (об. 52) обвиненомъ, намовы и справы отправовали: протожъ

A iż stąd do rozmaitych przymowek przeciwko nam z wykrzykaniem wywierania pochop bierze,—aby się go z tev iednochody zrazić mogło, y żeby kto, na te iego harde krzyki patrząc, vłowić się mu nie dał-porządnie to iego pomienione vdawania, na-czwore rozdzieliwszy, rozbierać y, sa li prawdziwe. abo nie, w tey wtorey części odpowiedzi vważać będziemy. Bywać też to, że drugi nie dla tego, aby miał mieć sprawiedliwie wygraną, ale żeby serca sobie nie psował, głośno wykrzyka, a drugiemu to pod-czas v z szaleństwa przychodzi. Tego dziejopisa co ku tym krzykom przywiodło-mowić nie chcemy. Bedziesz się mogł z strony tego. czytelniku łaskawy, sprawić z vważenia rzeczy samey, do ktorey iuż, dłuższa sie przedmową nie bawiąc, przystępuiemy.

## (82) Wtorey części odpowiedzi

### Rozdział I.

Ieśliż to prawda, co synodowy dzieiopis twierdzi, iż synod 'iest samych biskupow trybunał, y nikt tam głosu nie ma, iedno oni? etc.

Tak rozumiem: że te słowa ten dziejopis nie dla tego napisał, żeby czego inszego sam widzieć y, za świadectwem własnego sumienia rozumieć nie miał ale dla tego, aby duchownych y swietskich osob, ktorzy w Brześciu z metropolitem y iego towarzystwem przystawać nie chcieli, wielość za niepotrzebną y nieważną vdawszy, wszytkę sy- великость за непотребную и неваж-РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА,

твердить, же схажка ихъ синодомъ и поступокъ ихъ синодовымъ поступкомъ зватися не можеть.

- А ижъ оттоля до розмантыхъ примовокъ противко намъ зъ выкриканьемъ насмъванья похопъ береть, - абы ся его съ той иноходы зразити могло. и жебы кто, на тые его гордые крики глядячи, уловитися ему не далъ,-порядне тые его поменение даванья начетверо роздѣливши, розбирати и, если суть правдивые, албо нъть, на той второй части отповеди уважати будено. Бываеть тежь тое, же другій не для того, абы мёль справедливе выйграную, але жебы серца собъ не псоваль, голосно выкрикаеть, а другому то подъ-часъ и съ шаленьства прихо-Того двенисца што ку тымъ дитъ. крикомъ привело — мовити не кочемо. Будешъ ся могъ, чителнику ласкавый, справити въ уваженья речи самой, до которой вже, должшею предмовою ся не бавачи, приступуемо.

### Второй части отповъди

### Роздълъ 1.

Если то правда, што синодовый двенисъ твердитъ, ижъ синодъ естъ самыхъ бискуповъ трибуналъ, и нихто тамъ голосу не маетъ, одно они?

II (53) Такъ розумъю: же тне слова тотъ двеписъ не для того написалъ, жебы чого иншого самъ въдати и, за свёдёцствомъ власного сумнёнья, розумъти не мълъ; але для того, абы духовныхъ и свътскихъ особъ, которые въ Берестью зъ митрополитомъ и его товариствомъ переставати не хотвли,

nodalną władzą y powagę po-szesney liczbie, to iest, metropolicie z piacia władykow przywłaszczył.

Aby tedy ten fortel v fałsz iego każdy widzieć, a y sam, ieśliżby to szczyrze a wedle rozumienia, czemu nie tusze, pisał, w błedzie swym obaczyć się mogł, - pytam go naprzod: co rozumie o onym synodzie apostolskim, w Dzieiach Apostolskich 1 opisanym, na ktorym dzieie się zmianka nie tylko apostołow, ale v prezbiterow, a nie tylko prezbiterow, ale też y wszytkiey Cerkwie abo Kościoła y braciey, pod ktorymi nazwiski, że wszyscy się chrześcianie rozumieia, watpliwości niemasz? «Tedy, pisze Lukasz święty, zdało się apostołom v prezbiterom, spolecznie ze wszytka cerkwia abo kościołem, wybranych z pośrzodku siebie mężow do Antyochiey z Pawłem y z Barnabaszem posłać». Y niżev tamże opisując list z synodu posłany: «apostołowie y przezbiterowie y bracia, mieszkaiący W Antyochiey, bracia pozdrawiaią».

Druga. Pytam: co rozumie o concilium Niceńskim, ktore świetski człowiek Konstantyn | (83) cesarz, sam złożywszy, sam też na nim nie tylko był, ale y iako starszy był, questie rozstrzygaiac, o obrzedziech, o obyczaiach y postepkach ludzkich, a co więtsza biskupiech, a nawet y o wierze rozsadki wydaiac? Ktorego słowa owe, miedzy inszymi osobliwiey pamięci godne, pisarze Historiy Kościelnych z pisma, przezeń o dziejach synodowych pu-

ную удавши, всю синодалную власть и повагу по-шостной личбъ, то есть, митрополить съ пятю владыковъ привлашилъ.

Абы тогды тоть фортиль и фалшъ его каждый видёти, а и самъ, еслибы то щыре а ведле розумънья, чому не тушу, писалъ, въ блудъ своемъ обачитися могъ. —пытаю его папередъ: што розумветь о ономъ синодв апостолскомъ, въ Дваніихъ Апостолскихъ 3 описаномъ, на которомъ двется змвнка не толко апостоловъ, але и презвитеровъ, а не толко презвитеровъ, але тежъ и всей Церкви або Костела и братьи, подъ которыми назвиски, же всв ся христіане розумбють, вонтиливости немашъ? «Тогды, пишетъ Лука святый, здалося апостоломъ и презвитеромъ, сполечне зо всем церковью або костоломъ, выбраныхъ съ посродку себе мужевъ до Антіохіи съ Павломъ и Варнавою послати». И нижей тамъ же выписуючи листь зъ синоду посланый: «апостолове и презвитерове и братья, мъшкаючіе у Антіохіи, братью поздо!(об. **53**)ровяють».

Другая. Пытаю: што розумветь о синодъ Никейскомъ, который свътскій человыть Костантинъ цесаръ, самъ зложивши, самъ тежъ на немъ не толко быль, але и яко старшій быль, о обрядъхъ, о обычаехъ и поступвахъ людскихъ, а што болшая-и о епископъхъ, а на-остатокъ о въръ розсудки чинячи и выдаючи? Которые слова оные, межи иншими особливой памяти годни, писари Исторій Костелныхъ съ писма, черезъ его о дъяхъ синодовыхъ обволаblikowanego, przytaczaią 1: «Y ia iestem наго, приточаютъ 4: «И я естемъ (по-

<sup>·</sup> На поль: «w rozdziale piętnastym». э ib. Theodoritus lib. 1, cap. 10; Eusebius, «De vita Constantini», lib. 3; Socrates, lib. 2, cap. 9.

На поят: «глава 15 [ст. 22, 23]». 4 ів.: Өеодоритъ, книга 1, глава 10; Евсевій, «О животъ Костентина», книга 3; Сократъ, книга 2, глава 9.

(powieda), iako ieden z was; abo-↓вѣдаетъ), яко одинъ зъ васъ; бо не wiem nie prze tego, z czego się nawięcey weselę, żem był towarzyszem a vcześnikiem służby prac waszych, aż wszytko według potrzeby było wynaydziono y aż zdanie a rozumienie, wszech Panu Bogu podobaiace sie, do iedności v zezwolenia na iasnia wyszło, v nic iuż zgoła niezgody y sporu z strony wiary nie zostawało.

Trzecia. Pytam: co rozumie o powszechnym Chalcedońskim synodzie, na ktorym, przykładem Konstantyna, był Marcianus cesarz 5? Co rozumie o Konstantynopolskim, na ktorym był Theodosius cesarz 6? Co rozumie o onych biskupach Hellespontu, Bithyniey, ktorzy, do Walentiniana cesarza posławszy z pośrzodku siebie posła, na imię Hypatiana Ieraklea, Perinthy biskupa, prosili go 7, aby na synod dla poprawy przybył? Co rozumie o onym Karthagińskim, na ktorym święty Cyprian presydował concilium, gdzie że laici, iako zowa, byli przytomni - czytamy? Co rozumie o synodzie Lugduńskim, na ktorym o przytomności Michała Paleologa, cesarza Carogrodskiego, samże, w rozdziale siodmym swey «Synodu Obrony» wzmiankę czyni? Co rozumie o Ferrarskim y Florentskim nodzie, na ktorym że był y zdanie swoie powiedział 8 Ian Paleolog cesarz — tenże sam dziejopis w rozdz. 9 swey «Synodu Obrony» przypomina z akt conciliorum, przez sweż Łacinniki spisanych? Ktorym acz się pewnych przyczyn wiara od nas we wszytkiem рымъ съ певныхъ причинъ хота ся въda (84) wać nie może, iednak iż ten ра давати отъ насъ не можетъ, однакъ

таю того, съ чого ся наболшей веселю, жемъ былъ товаришемъ а участникомъ послугъ и працъ вашихъ, ажъ все ведле потребы было вынайдено и ажъ зданье а розуменье, Господу Богу подобаючееся, до едности и зезволенья на ясно вышло, и ничого вже згола незгоды и спору зъ стороны въры не зоставало».

Третяя. Пытаю: што розумъеть о Халвидонскомъ синодъ, на которомъ, прикладомъ Костентина, былъ Мартіанъ цесаръ 9? Што розумветь о Костентинополскомъ, на которомъ былъ Өеодосій цесаръ 10? Што розумветъ о оныхъ епископъхъ Елеспонтскихъ, Бытинійскихъ, которые, до Валентія цесара пославши съ посредку себе пословъ, наимя Ипатіа, Иракліа, Перинты бискуповъ, просили его 11, абы на синодъ для || (54) поправы прибылъ? Што розумветь о ономъ Кароагенскомъ, на которомъ святий Кипріанъ розсужоваль соборь, гдв и простые люди были припущани - читаемо? Што розумбеть о синод Люкгдунскомъ. на которомъ о притомности Михала Палеолога, цесара Царигородского, самъ же, въ роздълъ семомъ своее «Оборо ны синоду», зменку чинить? Што розумъетъ о Ферарскомъ або Флоренскомъ синодъ, на которомъ ижъ былъ и здане свое повъдилъ Іоанъ Палеологъ песаръ-тотъ же самъ двенисъ въ роздвлъ осмомъ своее «Синоду Обороны» припоминаеть зъ дъевъ собору того, черезъ Латинники списаныхъ? Котоdzieiopis z nich swey rzeczy pod-ижъ тотъ дъепись зъ нихъ своей речи

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ib.: Gratianus, 96 dist. Nos ad fidem. <sup>6</sup> ib.: Socrates, li. 5, cap. 8. <sup>7</sup> ib.: «Histor. tripart.», libr. 7, cap. 12. 8 ib.: In praefatione Concilij Carthaginensis.

ib.: Кгратіанъ, гран[ь] 96.
 ib.: Сократъ, книга 5, глава 8.
 ib.: «Исторіа тричастна», книга 7, глава 12.

synodzie Ferrarskim v Florentskim nie tvlko głos miał, ale też choć przy oycu papieżu insze głosy moderował, y rząd prawie wszytek synodalny na sobie trzymał, a zgoła (że się tak rzecze, choć ci to o duchownym ziezdzie mowiąc, niezwyczaynie) marszałkował,czemu tamże w tych aktach nie postrzegał? A postrzegszy, czemu się od pisania tego fałszu, iż na synodzie nikt nie ma głosu, tylko biskupi,-nie pohamował? Wszak tam widział bezpochybnie, iako v tego laika do mowienia pozwolenie brano, a on ie dawał. Widział: iako gdy kto nie-do-rzeczy zdał się mowić, gdy kto długimi mowami bawił, gdy kto nowe gadki, pierwszych nie skończywszy, wszczynał, gdy kto, siła sam mowiąc, drugich nie słuchał. gdy kto trzeci w rozmowe się, miedzy dwiema wszczętą, wtracał,-ten że laik napominał 1. Widział, iako tenże laik, gdy rozumiał, że się komu pytaniem nadprzykrzano, pozwalał, aby kto inszy zan odpowiedał. Widział bezpochybnie, iako tenże laik, gdy się iawnymi przy wszytkich dysputacyami nic nie zbudowało, insze sposoby do tego podawał, y iako miedzy oycem papieżem a Oryentalnemi biskupy śrzodkował.

A iż to wszytko, co iegoż Łacinnicy światu podali 2, widząc y wiedząc, przeciwne rzeczy niewstydliwie twierdzi y vdaie,—rozumiem, iż każdy, o prawdzie

piera, tego, że tam laik Paleolog na подпираетъ, того, же тамъ лянвъ цесаръ Палеологъ на синодъ Ферарскоиъ и в Флоренскомъ не толко голосъ мълъ. але тежъ хотя при отцу папежу иншіе голосы розсужалъ, и рядъ праве ввесь синодовый на собор'в держаль, а эгола (же ся такъ речетъ, хотя то о духовномъ зъёздё мовячи, незвычайне) маршалковаль, - чому тамъ же въ тыхъ дъехъ не постерегалъ? А постерегши, чому ся отъ писанья того фалшу, ижъ на синодъ нихто не маетъ голосу, толко бискупи, - не погамоваль? А тамъ видълъ безпохибне, яко у того лянка. до мовенья (об. 54) позволенье брано. а онъ давалъ. Видълъ: если хто не-доречи здалси мовити, если хто делгими мовами бавился, если хто новые гадки. першихъ не скончивши, починалъ, если хто, много самъ мовячи, другихъ не слухаль, если хто третій въ розмову. межи двема початую, виешався, -- тотъ же ляикъ напоминалъ 4. Видълъ, яко тотъ же лянкъ, коли розумълъ, же ся кому пытаньемъ наприкрено, - позволяль, абы хто иншій за его отповьдалъ. Видълъ безпохибне, яко тотъ же ляикъ, коли ся явными гадками при всѣхъ ничого не будовало, иншіе способы до того подаваль, и яко межн отцемъ папежемъ а Восточными епископы сродковаль.

А ижъ то все, што егоже Латиниицы свёту подали 5, видячи и вёдаючи, противные речи невстыдливе твердить и удаеть, - розумью, ижъ каждый, о y sumnieniu iego sam przez się stąd правдъ и сумнънью его самъ черезъ rozsądek vczyniwszy, trucizn iego strzedz себе оттоля розсудокъ учинивши, труsię będzie. Lecz dla tym iasnieyszego тизнъ 6 его стеречися будеть. Але тынъ fałszu iego pokazania, pytam go ieszcze: для яснъйшого его фалшу показанья,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ib.: Tomo 3 Conciliorum, anno 1551 excusso Coloniae Agrippinae. Folio 414, 452, 450, 453, 459, 435, 416, \* ib.: 425, 469,

Правильнёе и точнёе было бы: «албо». На полё: листъ 414, 452, 450, 453, 459, 435. <sup>5</sup> ib.: листъ 422, 469. <sup>6</sup> Въ подлинникъ ошибка: «труэнинъ».

co rozumie o Gracyanie, własnym Rzymskiev stolice pisarzu, ktory, zaczvnaiac distinkcva ośminasta, tak mowi: «biskupie synodalne zgromadzeniaku napomnieniu tylko abo naprawieniu, ale nie ku rozstrzygnieniu y postanowieniu — || (85) moc maia>? Stad to sie inferuie, że te synody nie tylko z biskupow, ale y z inszych osob zbierać potrzeba, ktore nie tylko ku poprawie obyczaiow duchownych osob, ale y ku rozstrzygnieniu y postanowieniu czego ściągać się moc mieć maią,a zatym, że synod doskonały nie iest samych biskupow trybunał.

Pytam go nawet: co rozumie o samych Rzymskich papieżach, z nim 7 w rozumieniu iawnie nezgodnych? Mianowicie: ieden Nicolaus papież, do Michała cesarza pisząc, przyznawa 8 to, że antecessorowie iego cesarze nie na wszytkich wprawdzie synodziech, iednak na niektorych bywali przytomni, mianowicie na tych, gdzie o wierze traktowano było: ktora iest powszechna, ktora spolna wszytkim, ktora nie tylko do klerikow, ale też y do laikow v do wszytkich zgoła należy chrześcian. Ktora powiesc papieską tamże zaraz gloza potwierdza tymi słowy: «co się wszytkich dotycze, od wszytkich traktowano y pochwalono a przyjęto być ma». Drugi Aeneas Siluius, potym nazwany Pius II, w Kommentarzu o dzieiach concilium Bazyliyskiego, szyroce a prawie ex professo pokazuie, że

пытаю его еще: што розумветь о Кгратіанъ, вийсномъ Римской столицы писару, который, зачинаючи грань осмнадцатую, такъ мовитъ: «епископіе синодалные згромаженья — ку напомненью толко або направенью, але не ку розстрыгненью и постановенью-моцъ мають»? Отколя тое ся вносить, же тые синоды не тылко зъ бискуповъ, 11 (55) але и зъ иншихъ особъ збирати потреба, которые не толко ку поправъ обычаевъ духовныхъ особъ, але и ку ростригненью и постановенью чого стягатися и моцъ мъти маютъ, — а затымъ, же синодъ досконалый не есть самыхъ бискуповъ трибуналъ.

Пытаю его, на-остатовъ: што розумветь о самыхъ Римскихъ папежахъ, въ нимъ въ розумънью явне незгодныхъ? Меновите: одинъ Миколай папежъ, до Михаила цесара пишучи, признаваетъ 9 тое, же предкове его цесари не на всёхъ вправдё синодахъ, але однакъ на нъкоторыхъ бывали притомни, меновите на тыхъ, гдѣ о вѣрѣ становлено было: которая есть вселенская, которая есть сполечна всвиъ, которая не толко до клириковъ, але и до ляиковъ и до всёхъ згола належить христіанъ. Которую пов'єсть папескую тамъже заразъ выкладъ потвержаеть тыми словы: «што ся всёхъ дотычеть, отъ всёхъ становлено и похвалено и принято быти маетъ». Другій-Енеашъ Силвіусъ, потомъ Піусъ названый 2 10, [въ комментарів къ] Исторін синоду Базилійского, широце а nie sami biskupi na koncyliach maią праве явне показуетъ, же не сами биvoces decisiuas, to iest: głosy, roznice скупи на синодъхъ мають голосы, розa spory rozstrzygać mogące. Iasną у ници а споры розстрыгати могучіе. Ясiawną prawdą do takiego wyznania ra- ною и явною правдою до такого выdzi-nie-radzi przyciśnieni sa. Kto bo- знанья, ради-не-ради, притиснены суть.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Въ подлинникъ опибка: «anim». в ib.: Gratian. 96 dist. Ubinam.

<sup>9</sup> На полъ: Кгратіанъ, гран[ь] 96. 10 Въ подлинникъ ошибка: «11».

dary Boże, a że miedzy świetskimi, abo iako to zowa laikami, wiele bywa ludzi pobożnych a w prostocie siła zbudować mogacych; wiele bywa vczonych, a pod czas, abo y często, ile dzisieyszego wieku, y w theologiey nad biskupy biegleyszych, nie tylko nad owe, co, krom tytułu, szaty, pompy a maiętności, nic prawie biskupiego nie maia, o ktorych owo z słow Hieronima świętego w kanonie napisano, iż «nie wszyscy biskupi są biskupami»; ale v nad oli(86)we, ktorym przodek miedzy inszymi biskupy w nauce przyznawany bywa. Takich laikow wizerunku ten synodowy dzieiopis azaż nie widział 1 w historycy kościelney, w onym mężu starym, prostym, ktory na Niceńskim synodzie prosta mową swoią, wielkie rzeczy z pisma świętego o Bogu przytaczaiąc, filozofom, ktorym mądrzy duchowni theologowie podołać nie mogli, gowor zawarł. Takich laikow konterfetu azaż nie widział 2 y w onym Pafnucyusie, ktory też na Niceńskim synodzie vniesionym w zdaniu z strony bezżeństwa duchownym, był 3 do obaczenia się powodem?! O takich nawet laikach azaż nie czytał, co własnyż kościoła Rzymskiego pisarz Panormitan napisał: «więcey (powieda) trzeba wierzyć iednemu laikowi, pismo za sobą przywodzącemu, n.ż wszytkiemu concilium>? Podobne Pamaiącemu, ale przednie w pismie vczo-, мому папежови». nemu, więcey wierzyć trzeba w sprawie nauki, niż papieżowi.

wiem tego nie baczy, że rozliczne są | Хто бо того не бачить, же розные суть дары ((об. 55) Божіе, а ижъ межи свътскими много бываеть людей побожныхъ и въ простотъ много збудовати могущыхъ; много бываетъ научоныхъ. а подъ часъ, або и часто, иле теперешнихъ въковъ, и надъ епископы бъглейшихъ, надъ овые, мовлю, которые. кромъ титулу, шать, пыхи и маетности, ничого праве бискупего не мають, о которыхъ овне слова Еронина святого въ канонъ написано, ижъ «не всъ бискупи суть бискупами» 5. Такихъ ляиковъ кшталту тотъ синодовый дъеписъ аза не видълъ 6 въ исторіи костелной, у ономъ мужу старомъ, простомъ, который, на Никейскомъ соборъ простою мовою своею, великіе речи съ писма святого о Богу приточаючи, философомъ, которымъ мудрые духовные богословци спростати не могли, мовенье замкнуль?! Такихъ ляиковъ образу аза 7 не видель и у ономъ Пафнутію, который тежь на Никейскомъ соборъ до обаченья зъ стороны безженства духовныхъ добрымъ былъ поводомъ?! О такихъ, на-остатокъ, ляикохъ аза в не читаль, што власный же костела Римского писаръ Панормитанъ написалъ: «болшей (повъдаетъ) треба върити одному ляикови, писмо по собъ маючому, нижъ всему собору»? Тые слова подобны суть словамъ Ерсоновымъ <sup>9</sup> такимъ: «одному простому, свяченья немаючому. normitanowym są one Giersonowe 4 sło- але въ писмъ въдомому, болшей въриwa: «iednemu prostemu, święcenia nie- ти потреба въ справѣ науки, нижъ са-

¹ ib.: Socrates. ³ ib.: Distinct. 31. ³ Въ подлинникъ ошибка: była. ⁴ ib.: Gerson.; «De examine doctorum», parte 1, consider. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На полъ: канонъ 2, пытане 7. <sup>6</sup> ib.: Сократъ. <sup>7</sup> Въ подлинникъ опибка: «або». <sup>8</sup> Въ подлинникъ ошибка: «або». Ча повъ: Ер[с]онъ, «О искус[ъ] доктор[овъ]», часть 1, уважене 5.

Co wszytko gdyż tak iest, niechayże sie dziejopis rozmysli, co woli: czy vznać błąd swoy y onego odstępić, czy zadać bład, fałsz v niebaczenie oycom papieżom, ich pisarzom y wszytkim na one dawne swiete svnody zgromadzonym, ktorzy nie tylko inszym dychownym, a osobliwie prezbiterom, przed ktorymi, iako Łaciński doktor Hieronim pisze 10, cev z zwyczaiu, niż z vstawy Christusa Pana, więtszymi się być wiedzieli, ale v świetskim osobam miedzy sobą mieysca y głosu wolnego pozwalali?

Żeby się tem prędzey w tym rozmyslaniu resolwował, krotce weyżrze y w podpory błędnego rozumienia iego.

Przywodzi naprzod świadectwa niektore, rzkomo tego poświadczaiące, iż sady o nauce v wierze samym duchownym należa. Lecz że tymi świadectwy nawięcey pod (87) piera tego, iż z vnia z kościołem Rzymskim nie trzeba było opowiedać się duchownym przed ludźmi świetskimi,—przetoż nie tu, ale tam, gdzie rzecz będzie o tym opowiedzeniu na te się świadectwa, niżey, w przyszłym rozdziale, odpowie. Właśnie zaś y osobliwie ku samemu odstrychnieniu od synodow inszych wszech krom biskupow osob, przytacza parę dowodow. Ieden łowi w słowiech Pawła s., o biskupach mowiącego 11, że są od Ducha Świętego postanowieni, aby rządzili Kościołem Bożym. Drugi czerpa z mowy ś. Athanazyusza, ktory cesarza Konstancyusa, w sądy synodalne biskupie wdawaiącego się, antychristem nazywał.

Co się pierwszego dowodu tycze, naprzod,—niewiem czym tego dzieiopis передъ,—не въмъ чимъ того дъеписъ

**(56)** Што все ижъ такъ есть, нехай же ся двенисъ розмыслить, што волитъ:чи узнати блудъ свой и оного отступити, чи задати блудъ и фалшъ и небаченье отцемъ папежемъ и ихъ писаромъ и всемъ бискупомъ, на оные давные синоды згромажанымъ, которіе не толко иншимъдуховнымъ, а особливе презвитеромъ, передъ которими, яко Латинскій же докторъ Еронимъ 12 пишеть, болшей зъ звычаю, нижли съ постановенья Христового, болшимися быти въдали, але и свътскимъ особамъ межи собою мъстца и голосу волного позволяли?

Жебы ся тымъ рыхлёй въ томъ розмышляню розвязаль, коротко вгляну и вь подпоры блудного розуменья его.

Приводить напередъ свёдёцства ивкоторые, ркомо того просветчаючіе. ижъ суды о науцв и вврв самымъ духовнымъ належатъ. Але же тыми свъдъцствы наболие подпираеть того, ижъ съ тою згодою съ костеломъ Римскимъ не треба ся было оповъдати духовнымъ передъ людми свътскими, -- протожъ не тутъ, але тамъ, гдв речъ будетъ о томъ оповъданью на тые свъдъцства, нижей, въ пришломъ роздёле, откажется. А ижъ власне и особливе ку самому отстригненью отъ синодовъ иншихъ всвхъ, кромв бискуповъ, особъ, приточаеть пару доводовъ. Одинъ ловить въ словахъ Павла святого о епископъхъ мовленого 18, же суть оть Духа | (об. 56) Святого постановлени, абы рядили Церковъ Божію. Другій черпаеть въ мовы святого Аванасіа, которій цесара Константіа, въ суды синодовые епископскіе вступуючогося, антихристомъ называлъ.

Што ся дотычеть першого доводу, на-

<sup>10</sup> ib.: Dist. 93, can. legimus. 11 ib.: Act. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> ib.: грань 93. <sup>13</sup> ib.: Дван., гл. 20, [ст. 28].

na synodzie maią, ktorzy są postanowieni ku rzadzeniu Kościoła Bożego. Własnie to tak do rzeczy, iako gdyby kto na seymie obywatele Koronne, przeto, iż nie są postanowieni ku rządzeniu odpowiedzenia, zdania czynienia o rzeczach rozsadku odstrychał. Wiec. k temu, mogł to ten synodowy dziejopis obaczyć, że tam Paweł s. to rzadzenie Kościołem Bożym abo, iako w Greckim stoi, «pasienie Kościoła Bożego» nie tylko biskupom, ale y prezbiterom przyznawa, abo raczey prezbitery v biskupy za iedno kładzie. «Z Miletu (pisze Lukasz ś. o Pawle ś.) posławszy do Efezu wezwał prezbiterow abo starszych kościoła». Do tych to prezbiterow wezwanych, gdy przed nim stawili, mowiąc, przyznawa im to, że ich «Duch Ś. postanowił episzkopami abo dozorcami ku rzadzeniu abo pasieniu Kościoła Bożego». Zaczym idzie to, że chocby tylko ci mieysca y głos mieć mieli na synodziech, ktorych Duch Świety postanowił ku pasieniu Kościoła Bożego, tedyby nie tylko biskupom, iako ten dziejopis || (88) twierdzi, to mieysce y głos służył, ale y prezbiterom, ktorym on sadow y zasiadania na synodziech nie pozwala, nie dbaiąc y na to nic, że im źrzetelnie Piotr s. 1 pasienie trzody Pańskiey porucza. Lecz nie tylko przezbiterom y episzkopom postanowionym ku pasieniu Kościoła Bożego, nie tylko apostolom, prorokom y pasterzom od Pana Boga, iako Paweł święty <sup>2</sup> mowi, danym ku budowagłos na synodach po części służył у słu- на синодахъ по-части служилъ и слу-

dowiedzie, że ci tylko głos у mieysce доведеть, же тые толко голось и мъсце на синодъ мають, которые есть посвячени ку справованью Костела Божого. Власне то такъ до-речи, яко еслибы хто на сеймъ обывателъ Коронные, для того, ижъ не есть постановлени ку ряженью и справованью кролевства, отпов'вданья, зданья и чиненя о речахъ розсудку одстрыхалъ. До того, могь тое тоть синодовый ивеписъ обачити, же тамъ Павелъ святый тое справованье Костеломъ Божіниъ албо, яко по-Греческу и по нашему стоить, «пасти Церковъ Христа Бога», не толко бискупомъ, але и презвитеромъ признаваетъ. «Отъ Милита (мовить Лука святый о Павл'в святомъ) пославши въ Ефесъ призвалъ поны церковние». До тыхъ же поповъ або презвитеровъ, якъ пришли до него. мовить и признаваеть имъ то, же ихъ -«Духъ Святый поставиль епископами пасти Церковъ Христа Бога». Зачимъ идеть тое, же хотябы толко тые местце и голосъ мъти мъли на синодъхъ, которыхъ Духъ Святый постановиль пасти Церковъ Божію, тогды бы не толко бискупомъ, 1 (57) яко тотъ двепись твердить, тое мъстце и голосъ служиль, але и презвитеромь, которымь онъ судовъ и засъданья на синодахъ не позволяеть, не дбаючи и на тое ничого, же имъ явне Петръ святый <sup>3</sup> пасење чреды Христовой поручаетъ. А не толко епископомъ и презвитеромъ, не толко апостоломъ, пророкомъ и настыремъ, отъ Христа, яко Павелъ мовить, данымъ, ку будованью Тела niu Ciała Christusowego, to iest Ko- Христового, то естъ Церкви, алеже scioła, ale że y świetskim, iako sąd о и свътскимъ особамъ, яко розсудовъ о wierze y nauce, tak y to mieysce a въръ и науцъ и тое мъстце а голосъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ib.: 1 Petr. 5. <sup>2</sup> ib.: Ephes. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ib.: 1 Петр., гл. 5, [ст. 2]. <sup>4</sup> ib.: Ефес., гл. 4, [ст. 11—12].

y niżey się ieszcze w przyszłym rozdziale pokazować będzie.

Co się tycze świętego Athanazyusa, tenże nie wdawanie się w sady synodalne, ale co inszego w Konstancyusie ganił, v dla czego inszego antychristem go zwał. Z tego samego każdy miarkować może, że Konstantinowi cesarzowi, przodkowi iego, takiegoż wdawania sie w synodalne sądy nie tylko nie ganił, ale v z inszymi oycami świętymi pochwalał. A coż było przyczyną do ganienia v nazywania Konstancyusza antychristem? To, że był Arianem przacym Ovca v Svna, iakiego każdego lan s. 5 antychristem zowie; więc y to, że krew prawdziwych chrześcian, za poduszczeniem Ariańskim, przelewał. Takiemu każdemu, nie tylko świetskiemu, ale v duchownemu, wdawanie się w synodalne sądy v pobożnych ludzi, nie samo przez sie, ale per accidens, iako to mowią Lacinnicy, to iest, dla tey złey, z trefunku przypadłey, przysady, naganę przynosić musi. Lecz gdy kto, lubo duchowny, lubo świetski, ku potwierdzeniu prawdziwey wiary a ku dobremu końcowi, tego wdawania się w synodalne sądy zażywa, - nie naganę, ale raczey pochwałę z prawowiernym Konstantynem y z inszymi iemu podobnemi słusznie odnosić ma.

Obaliwszy || (89) iuż tak te podpory błędu dzieiopisowego, to zosobna z strony samego synodu Brzeskiego przydawam, czego przeć trudno (bo vniwersały mamy w ręku), że ten synod лы маемо въ рукахъ), же тоть синодъ wszytkim nie tylko duchownym, ale y świetskim religiey Greckiey ludziom był свътскимъ рельи Греческой людемъ złożon. Za czym, iakoż ich kto od sy- былъ зложонъ. Зачимъ, якъ же ихъ

ży,—iuż się wyższey poniekąd pokazało житъ, —вже ся выше по-троху показало и нижей ся еще въпришломъ роздълъ показовати будеть.

> Што ся тычеть святого Аванасіа, тоть не такъ далеце тое вдаванье або вступованье въ суди синодовые въ Костантв ганиль, и для чого иншого антихристомъ его звалъ. Съ того самого каждый мёрковати можеть, же Костантину Великому, отцеви або предкови его, такогожъ вступованья въ суды синодовые не толко не ганиль, але и зъ иншими отцами святыми похвавань. А што было причиного до ганенья и до называнья Костанта антихристомъ? То, же быль Аріаниномъ, не признавалъ Отца и Сына, якого каждого Іоаннъ святый 6 антихристомъ зоветь: ктому, ижъ кровь правдивыхъ христіанъ, за подущеньемъ Аріановъ, проливаль. || (об. 57) Такому каждому, не толко свётскому, але и духовному, вдаванье въ синодовые справы суды у побожныхъ людей, не само черезъ себе, але для тоей злой, съ трафунку припалой, присады, наганенье приносити мусить. А если хто, або духовный, або свётскій, ку потверженью правдивой въры а ку доброму концови, того вдаванья въ синодовые суды заживаеть, -- не нагану, але льпый похвалу съ правовърнимъ Костантиномъ и эъ иншими ему подобными слушне относити маетъ.

Обаливши вже такъ тые подпоры блуду двеписового, то зособна зъ стороны самого синоду Берестейского придаю, чого пръти трудно (бо универсавстить не толко духовнымъ, але и

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 1 Iohan, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 1 Іоан., 2 [ст. 22]. PYCCRAS HCTOPHUECKAS BUBLIOTEKA.

nodu y zasiadania a mowienia na nim | кто отъ синоду и засъданья а мовенья odstrychnać mogł? Ieśliż sam na nim z piacia władykow metropolit rekować miał, a czemuż go wszytkim składał? Abo, ieszcze tak rzekę: na co go y składał, ieśliż to przyznanie nawyższey zwierzchności oycu papieżowi, o ktore gra szła, samoszost bez inszego duchowieństwa, a po-gotowiu bez świetskich (ktorzy, wedle powieści dzieiopisowey, aby sie to bez nich nauczać v zachować nie miało, prawa nie maia) mogł odprawić? A co więtsza: gdyż iuż y przed synodem ieszcze to przyznanie przez dwoch władykow w Rzymie był, iako czas pokazał, choć się tego on zrazu przał, odprawił. Znać, że ten wielebny methropolit z towarzystwem swym, w zdaniu z tym dzieiopisem niezgodny będąc, pozwolenie na to z inszych duchownych y świetskich potrzebne być vpatrował, y onych rowno z sobą do synodalnych sądow należeć poczytał.

Za czym ten rozdział tak zamykam: ponieważ metropolit v z piącią władykow, bez (a co wietsza - przeciw zdaniu!) dwoch władykow v inszych duchownych y świetskich religiey Greckiey osob, ktore, wedle zwyczaiow starodawnych y słuszności wszelakiey, a nawet y wedle własnego iego w vniwersalech przyznania, do synodu należeli, sprawy w Brześciu odprawował, y iakieś vnie stroił, - przetoż to synodem się zwać nie może, ale wszytko iest fraszką, bałamutnią, błazeństwem, y v bacznych wagi żadney słusznie mieć nie ma.

на немъ отстрыгати могъ? Если самъ на немъ съ пятью владыкъ митрополить справовати мёль, а чомужь его всвиъ складалъ? Албо, еще такъ реку: на што его и складаль, если тое признанье навышшой звирхности отпу папежови, о которое игра ишма, самошость безь иншого духовенства, а поготову безъ свътскихъ (которые, ведле повъсти дъеписовы, абы ся то безъ нихъ научати и заховати не мёло. права не мають) моглъ отправити? А што болшая: ((58) ижъ и предъ синодомъ еще тое признанье черезъ двохъ владывовъ въ Римъ былъ, яко часъ показаль, котя ся того онь зразу прыль, отправиль. Знати, же тоть велебный митропилать (sic) съ товариствомъ своимъ, въ зданью съ тымъ дъеписомъ незгодны будучи, позволенье на тоежъ иншихъ духовныхъ и свътскихъ потребное быти усмотроваль, и оныхъ ровно зъ собою до синодовыхъ судовъ належати почиталь.

Зачимъ тотъ роздёль такъ замыкаю: понеже митрополить и съ цятью владыкъ, безъ (а што болшая—противъ зданью!) двохъ владыкъ и иншихъ духовныхъ и светскихъ релеи Греческой особъ, которые, ведле звычаевъ стародавныхъ и слушности всякой, а на-остатокъ, и ведле власного его вь универсалёхъ признанья, до ноду належали, справы въ Берестю отправоваль и якіесь унви 1 строиль, - протожь то синодомъ зватися не можеть, але все есть фрашкою, баламутнею, блазенствомъ, и у бачныхъ ваги жадной слушне мёти не маетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На поив пояснено: «вгоды».

# (90) Wtorey części odpowiedzi

#### ROZDZIAŁ II.

Ieśliż to prawda, co synodowy dzie do rozsadku nauki o wierze prawa zadnego nie maią, ale duchownych przełożonych, iako tych, ktorzy błądzić nie mogą, wiary naśladować, onym posłusznymi być y podlegać, y za nimi, iako owee za pasterzmi, zawsze iść powinni? Czego względem nie była winna rzecz, aby metropolit z władykami, vnia z kościołem Rzymskim czynić chcąc, był się z nią opowiedział ludziom świetskim.

Chcac te pokazana vniey Brzeskiey bałamutnią y nieważność dzieiopis zatrzeć, skropić y pokryć, a błazeństwo przykre ludziom ocukrować, kasze się na to, aby pokazał, iż nie była winna rzecz z tą vnią się opowiedać przed ludźmi świetskimi, y na dowody tego to-tam, to-sam sie zdobywa. Ktore dowody, iż, iako się wyższey powiedziało, y od synodow świetskie osoby, iako do sadu o wierze nienależace, odpychać się zdadzą,-przetoż tu zaraz po traktacie z strony osob do synodu należących nasłuszniey mym zdaniem w nie weyźrzeć przychodzi. Co nie tak dla przekonania metropolita y władykow, ktorzy się iuż sami osądzili (bo że się z tym dzieiopisem nie zgadzali, świadczą listy ich wyższey przytoczone, w ktorych prawie z przysięganiem y zaklinaniem wymierzali się z tego rozumienia, iakoby bez wiadomości y pozwolenia świetskich do niey przystępować byli mieli, — czego by nie byli pisa||(91)li, gdyby byli rozumieli, że nie była winna и вли, —чого не писали бы, коли бы rzecz przed świetskimi z tą się vnią розумъли, же не была II (59) повинная

## Второй части отповъди

## Роздълъ 2.

Если то правда, што синодовый dzieiopis twierdzi, iż świetscy lu- двеписъ твердитъ, ижъ свътскіе люде до розсудку науки о въръ права жадного не маютъ, але духовныхъ преложеныхъ, яко тыхъ, которые блудити не могутъ, || (об.58) въры наследовати, онымъ послушнымъ быти и подлегати, и за ними, яко овцы за пастырми, ити повинни? Взглядомъ чого не бываетъ повинная речь, абы митроподитъ зъ владиками, згоду съ костеломъ Римскимъчинити котячи, оповъдался быль зъ нею людемъ свътскимъ.

> Хотячи тую повазаную унви Берестейской баламутню и неважность двепись затерти, скропити и покрити, а блазенство прикрое людемъ оцукровати, кантется на тое, абы показаль, ижъ не была повинная речъ съ тою унеею або згодою оповёдати зъ людми свътскими, и на доводы того тотамъ, то-индъ здобывается. Которіе доводы, ижъ, яко ся вышей повёдило, и оть синодовъ светскіе особы, яко до суду о въръ неналежачіе, отпихати здадутся, - протожъ тутъ заразъ зъ стороны особъ до синоду належачихъ наслушнёй моимъ зданьемъ въ нихъ вглянути приходить. Што не такъ для переконанья митрополита и владыковъ, которые ся вже осудили (бо ижъ ся съ тимъ дъеписомъ не вгожали, свътчать листы ихъ выше приточеные, въ которыхъ праве съ присягами и заклинаньемъ выибрялися съ того розумбнья, явобы безъ въдомости и позволенья свътскихъ, до ней приступовати были

omamieniu ludzi prostych, - wkrotce vczynie.

W ten sens dzieiopis argumentuie: o artykułach wiary wykłady czynić y rozumienia zbawienne dawać samvm duchownym v biskupom należy: bo sady o nauce w prawie Bożym y w starym zakonie kapłanom sie daia (Deut. 17, Ezech. 44, Malach. 2, 2 Paral. 19), bo y w nowym testamencie starszych duchownych słuchać, wiary ich nasladować v, iako owcom za pasterzmi, iść roskazano świetskim (Heb. 13). A to słusznie: bo zbłądzić nie mogą. Ieśliżby zbłądzili, co iest niepodobna, tedy by słuchacze byli wymowieni, a oni by byli potepieni. Bo gdy im Pan Bog wierzyć y słuchać roskazał, sam by ich zawiodł, gdy by błędnikow słuchać kazał etc. Artykuł wiary miedzy inszymi ten iest: «wierzę ieden święty powszechny kościoł»; przetoż o nim tylko samym duchownym biskupom, a nie świetskim wykład czynić należało. A zasię, iż biskupow wykład artykułu tego ma to w sobie, że wedle niego z Rzymskim biskupem społeczność v unią mieć v iego, iako głowy, słuchać - powinność iest zbawienna,—przetoż z tym się im przed świetskimi opowiedać nie należało.

O wykładzie tego artykułu wiary z strony iednego powszechnego kościoła, że takiego, iaki ten dziejopis czyni, ani apostołowie, ani pierwszy kościoł nie czynił,— tu nic nie piszę. Niżey o tym będzie w trzeciey części odpowiedzi, gdzie, że iednowładztwo kościelne oyca

opowiedać), iako więcey dla zabieżenia речъ передъ свётскими съ тоею унвею ся оповёдати), яко болшей для забёженья омаменю людій простыхъ, --- вко-ротцѣ учиню.

> Въ тое подобенство денисъ доводить: о артикулахъ въры выклады чинити и вырозумёнья спасителные давати-самымъ духовнымъ и бискупомъ належить: бо суды о науць въ правъ Божомъ и въ старомъ ваконв нереомъ даются (въ 5 Монсеовыхъ, глава 17: Езекенлъ, 44; Малах. 2; въ Паралипомен. 19) и въ новомъ тестаментв старшихъ духовныхъ слухати, ихъ наследовати и, яко овцамъ за пастырми, свътскимъ ити росказано (Еврей. 13). А то слушне: бо зблудити не могутъ. А если бы и зблудили, што есть неподобна, тогды бы слухаючіе были вымовни, а они осуждени. Бо если имъ Богь върити и слухати ихъ росказаль, самъ бы ихъ ошукаль, если бы блудячихъ слухати росказалъ. Артикулъ въры межи иншими и тоть есть: «върую одинъ святый повшехный костель»; протожъ о немъ толко самымъ духовнымъ бискупомъ, а не свътскимъ выкладъ чинити належало. А зась, скупскій выкладъ того артикулу то въ собъ маетъ, же ведле него зъ Римскимъ бискупомъ сполечность и згоду мъти и его, яко головы, слухати-повинность есть спасенная,-протожъ съ тымъ ся имъ передъ светскими оповедати не належало.

**(об. 59)** О выкладѣ того артикулу въры эт стороны одной соборной церкви або повшехного костела, ижъ такого, якій тоть двепись чинить, ани апостоли, ани першая церковъ не чинила,-туть ни чого не пишу. Нижей о томъ будеть въ третей части отпоpapieża Rzymskiego w ewanieliey nie въди, гдъ, же началство костелное отца iest fundowane y że pierwszy kościoł о напежа Римского въ евангелін не есть nim nie wiedział, pokażę; także у w фундовано и ижъ першій костель о czwartey części w rozdziałe wtorym, немъ не въдалъ, gdzie o iedności kościoła mowić się bedzie. To zaś, że o wszytkich artykułach wiary, a zatym ||(92) y o tym, należy samym biskupom wykład czynić, chocby sie pozwoliło, tedy iednak ieszcze by nie mogł stąd być gruntowny dowod ku pokazaniu tego, że vnią przed świetskimi opowiedać się nie należało. Y owszem na tvm fundamencie przeciwna rzecz mogła by się stawić. Bo ieśli wykłady czynić y rozumienia zbawienne dawać-osobom duchownym, a te wykłady y rozumienia od nich brać — świetskim należy, toć y z tym nowotnym z strony artykułu wiary o iednym kościele wykładem a rozumieniem, a zatym y z vnia na tym wykładzie skleconą, przed świetskimi się opowiedzieć, a tak im ten wykład podać - była rzecz winna, zwłaszcza ieśliż ten wykład iest tak, iako ten dzieiopis twierdzi, zbawienny, że kto go nie wie y onemu nie wierzy, zbawion być nie może. Tu pewnie, że nie cudzey, ale właśney swey wiary, ktorą «sprawiedliwy człowiek (iako pismo mowi) 1 żywie, każdy świetski(ey) Greckiev religiev człowiek potrzebował. A iż wiara z słuchania pochodzi, godziło się było z tymi wykłady, a zatym y z ta przeświedła vnia oycom władykom zaraz co-predzey, y przed wysłaniem do Rzyma, świetskim ludziom (aby ci, co w tym czasie marli, bez tey zbawienney wiary z świata nie byli zchodzili) opowiedzieć. Czego że nie vczynili, iako, wedle powieści dzieiopisa tego: zbawieniu ludzkiemu prawi-niech się osadza!

HORAZKY; н въ четвертой части [во] второмъ доздаль, гић о едности мовитися будеть. А тое зась, же о всёхъ артикулахъ вёры, а затымъ и о томь, самымъ бискупомъ належить вывладъ чинити, хотя бы ся позволило, тогды однакъ еще бы не могь оттоля быти кгрунтовный доводъ ку показанью того, же зъ унвею передъ свътскими оповъдатися не належало. На томъ фундаментв певне бы ся могла речъ противная ставити. Бо если вывлады чинити и розумёнья спасенние давати-особамъ духовнымъ, а тые выклады и розумёнья отъ нихъ брати -- свътскинъ надежитъ, то и съ тымъ новотнымъ зъ стороны артикулу. въры о одномъ востель вывладомъ а розумъньемъ, а затымъ и зъ унъею на томъ выкладъ злъпленою, передъ свътскими ся опов'вдити, а такъ имъ тотъ выкладъ подати — была речь винная, а з[в]лаща, еслижь тоть выкладь есть такъ, яко двенисъ твердитъ, 11 (60) спасеный, же кто ему не върить и о немъ не въдаетъ, збавенъ быти не можеть. Туть певне, же не чужей, але власной своей вёры, которою, яко писмо мовитъ 3, «справедливый живетъ», каждый свётскій Греческой релён человікъ потребоваль. А ижь вёра зъ слуханья походить, годило ся было съ тыми вывлады, а затымъ и съ тою унвею отцомъ владыкомъ заразъ што-нарихлъй, и передъ висланьемъ до Риму, свъцкимъ людемъ (абы тые, которые въ томъ часв мерли, безъ той спасенной въры зъ свъта не были сходили) оповъдити. Чого же не учинили, якожъ, ведле повъсти дъениса того, збавенью людскому правы-нехай ся осудять!

Abac. 2, Rom. 1, Gal. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ABBAR. 2 [cr. 4], PHM. 1 [cr. 17], Fas. 3 [cr. 11].

Lecz aby sie kto nie mylił o tym, że v świeccy od rozsadku z strony wykładow wiary nie maja zgoła być odstrychani, acz może się ten dzieiopis informować z przeszłego rozdziału, a osobliwie z iednego tam przytoczonego świadectwa Nikolausa, papy Rzymskiego, ktory mianowicie do traktatow o wierze, ktora iest powszechna v spolna wszytkim, laiki przypuszcza, - iednak, za okazyą świadectw, ktore z pisma świętego przywiodł, aby się tym (93) znaczniev fałsz iego z bluznierstwem zmieszany pokazał, podług zwyczaiu swego o niektore rzeczy pytać go będę.

Tego tylko wprzod z strony przykładu kapłanow starozakonnych tknawszy, iż niewinnie go ciągnie za sobą. Bo, naprzod, tam na tym mieyscu, ktore przytacza z piatych xiag Moyżeszowych (Deut. 17) o nauce wzmianki niemasz, tylko więcey w sprawach a roznicach trudnych świetskich miedzy krwią a krwią, miedzy sporem a sporem, miedzy rana a rana (iakich spraw sadow v Rzymscy dziesievszy xięża choć na krew chciwi, rzkomo znikaja) rozsadek kapłanom poruczon bywa; za czym ku pokazaniu, iż sady o nauce y wierze tylko kapłanom należały, niepotrzebne dziejopis to świadectwo przytoczył.

Na drugich zaś, przezeń przytoczonych, mieyscach acz y obrzędy y zakon wspomnione są, iednak nie idzie to za tym, że kapłanom abo duchownym co poruczono, przeto iuż świetscy do tego ten dzieiopis czytaiąc, tak rozumiem, człowiek Moyżesz, nie tylko rozsądek czy- талъ, яко свёцкій человъкъ Монсей,

Але абы ся хто не мылиль на томъ, же и свътскіе отъ россудку зъ стороны выкладовъ въры не маютъ быти до конца отстрыгани, а хотя можетъ ся тотъ двенисъ научити съ прошлого роздёлу, а особливе зъ одного тамъ приточоного сведенства Николая, папы Римского, которій меновите до становенья о въръ, которая есть соборна и сполечна всёмъ, ляики припущаетъ, однакъ, за поводомъ сведецствъ, которые съ писма святого привелъ, абы ся тымъ значнъй фалшъ его зъ блюзнърствомъ змѣшаный показалъ, ведле звычаю своего, о нѣкоторые речи пытати его буду.

Того толко впередъ зъ стороны прикладу иереовъ старозаконныхъ ткнувши, (об. 60) ижъ невинне его тягнеть за собою. Бо, напередъ, тамъ на томъ мѣсцу, которое приточаетъ съ пятыхъ книгъ Моусеовыхъ 1, о наудъ змънки немашъ, толко болше въ справахъ а розницахъ трудныхъ свътскихъ межи кровью а кровью, межи споромъ а споромъ, межи раною а раною (якихъ справъ судовъ и Римскіе теперешніе поны хотя на кровь хтивы, ркомо зникаютъ) розсудокъ иереомъ поручонъ есть абы быль; за чимъ ку показанью, же суды о науцв и върв толко иереомъ належали, непотребне двенисъ тое сведецство приточилъ.

На другихъ зась, черезъ него приточоныхъ, мъстцахъ хотя и обряды и законъ припомянены суть, однакъ не идеть то затымь, же капланомь албо духовнымъ што поручено, для того вже nic nie maią. Wszak stary testament свъцкіе до того ничого не мають. Бо и старій зав'ять тоть д'венись читаюże się y tego doczytał, iako świetski чи, такъ розумъю, же ся и того дочи-

<sup>&#</sup>x27; Гл. 17 [ст. 9-11].

tek nabożeństwa stanowił. Na co ieśliby dla wymowki te przyczyne wtoczył, iż Movžesz co czynił, za roskazaniem Bozym czynił, tedy spytał bym go: co rozumie, dla czego Pan Bog nie Aaronowi kapłanowi, ale świetskiemu człowiekowi z strony stanowienia nabożeństwa dał poruczenie, ieśliż to prawda, co twierdzi, iż do sądow o wierze tylko kapłani należeli?

Tamże, w starym testamencie, y tego się mniemam doczytał, że po śmierci Moyżeszowey, nie na Eleazara kapłana z pokolenia Lewi, ale na Iozuego świetskiego człowieka z pokolenia Efraim, ktoremu samemu Pan Bog drugi raz syny Izraelskie obrzezać roskazał 3. staranie o religiey | (94) nawięcey spadło.

Y inszych siła tam przykładow baczył, z ktorych nauczyć się mogł, że y świetscy ludzie do spraw kościelnych a religia zachodzących należeli.

Lecz choć by właśna to prawda była co twierdzi, iż w starym zakonie sądy o wierze kapłanom, a ktemu samym kapłanom, należały, tedy iednak ieszcze by to przeciw ludziam nowego zakonu słaby dowod! Abowiem wielka iest roznica miedzy czasy starego y nowego przymierza, wielka miedzy Żydy pod zakonem y cie(r)niem a miedzy chrześciany, pod łaską v prawda mieszkaiacymi. Tam ieno iedno pokolenie Lewi лънье Леввитское ку послужь нерейku vsłudze kapłańskiey było obrane; tu <sup>8</sup> wszytkie pokolenia ludzi, przez лънья люде, върою вщеплены въ Хриwiare wszczepionych w Christusa Pana, ста Господа, отъ Его умилованы, отъ od Niego vmiłowane, od grechow we гръховъ кровію Его омыты, царями

nił o nabożeństwie, ale porządek wszy- не тожко розсудовъ чинилъ о набоженствъ, але порядокъ увесь набоженства становиль. На што если бы для вымовки тую причину вточиль, ижь Моисей што чиниль, за росказаньемъ Божіниъ чиниль, тогды спыталь бынь его: што розумветь, для чого Господь Богъ не Аронови иереови, але свътскому человъкови зъ стороны становенья набоженства даль | (61) порученье, если то правда, што твердить, насъ до судовъ о въръ толко нереи належали?

> Тамже, въ старомъ завѣтѣ, и того ся дочиталь, мню, же по смерти Моисеовой, де на Елеазара ісрея съ поколънья Леввитского, але на Исуса Навина, свётского человёка, съ поколёнья Ефранмового, которому самому Господь Богь другій разъ сыны Израильскіе обрѣзати росказаль 4-старанье о релъи наболшей спало.

> И иншихъ много тамъ прикладовъ бачиль, съ которыхъ научитися могъ, же и свътскіе люди до справъ церковныхъ а релви належачихъ належали.

А хотя бы власная то правда была што твердить, ижъ въ старомъ законъ суды о въръ толко однинъ самынъ иереомъ належали, тогды, однакъ, еще бы то противъ людемъ нового закону слабый доводъ! Бо велика есть межи часы старого и нового завъта, велика межи Жиди подъ закономъ а твнемъ а межи христіаны, подъ ласкою и правдою мъщкаючими. Тамъ одно покоской было обрано; туть всв покоkrwi Iego omyte, krolestwem a kapłań- иереами Богу Отцу учинены суть. Тамъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> losue, 5. <sup>2</sup> Apoc. cap. 1, 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Исусъ, глав. 5 [ст. 2]. <sup>5</sup> Апок. глав. 1, 5, 20.

iedno cześć ich chwale Bożev vsługowała w onym iednym Ierozolimskim nawięcey kościele; tu 1 wszyscy ludzie chrześciańscy nie tylko w kościelech y obrzędach kościelnych, ale w wszytkim żywocie, na wszelkim mieyscu, wszelkiego czasu, we wszech rzeczach y sprawach, na Christusowa chwale sa oddane, poświęcone, aby choć iedzą, choć pija, choć cokolwiek czynią, abo w słowie, abo w vczynku, wszytko ku chwale Bożev czynili, v żeby nie tylko duchem, ale y ciałem wielbili Boga, będąc członkami Christusa Pana y przybytki Ducha Świętego 2. Zaczym iuż wszyscy prawdziwi, choć świetskiego (iako to snadź mniey vważnie, bo wszyscy się świata wyrzekamy, zową) zawołania, chrześcianie «narodem wybranym, świętym kapłaństwem, krolewskim kapłaństwem, narodem świętym, ludem przysposobienia y kapłanmi Bożymi» w pismie świętym s nazywani bywaią. A zatym, iakoż, względem ktorego kapłanow starozakonnych przykładu, od czynie (95) nia rozsądku o wierze y nauce odstrychani być maia?!

A żeby iawnego pisma świetego przez wykład wyszpacać y tych powszechnych wszytkim wiernym chrześcianom służacych tytułow ten dziejopis samym tylko, iako zowa, duchownym przywłaszczać nie mogł, przytoczę mu dwoch własnych iego Łacińskich doktorow o tymże świadectwa.

Naprzod, Augustyn święty tak pisze4:

stwem Bogu Oycu sprawione są. Тат одно часть ихъ хваль Божов услуговала, наболше у одномъ ономъ Ерусалинскомъ костелъ; тутъ всъ люди хри (об. 61) стіанскіе, во всемъ животв, на каждомъ мъсцу, всякого часу, во всёхъ речахъ и справахъ, на квалу Христову отданы, освящени, абы хотя вдять, піють, хотя што робять, все въ славу Богу чинили, и жебы не толво духомъ, але и тёломъ славили Бога. будучи члонками Христовыми и прибытки Святого Духа <sup>5</sup>. Зачимъ же, всъ правдивые, хотя свётского заводанья. христіане «народомъ выбранымъ, освященымъ, нереями Божими» въ писмъ святомъ 6 называни бывають. А затымъ, якъ, взглядомъ которого нереевъ старозаконныхъ прикладу, отъ чиненья розсудку о въръ и науцъ отлучани быти маютъ?!

> А жебы явного писма святого выкладомъ выворочати и тыхъ вселенскихъ всёмъ вёрнымъ христіаномъ належачихъ титуловъ тотъ двенисъ самымъ толко, яко зовуть, духовнымъ привлащати не могъ, приточу двохъ власныхъ его Латинскихъ докторовъ о томъ же сведенства.

Напродъ, Августинъ святий <zaden z wiernych w tym nie wątpi, пишеть 7: «жаденъ зъ върныхъ въ iż kapłaństwo Żydowskie było figurą томъ иначей не розумъетъ, ижъ каabo kształtem przyszłego kapłaństwa планство Жидовское было образомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Cor. 10. <sup>2</sup> Colos. 3; 1 Cor. 6. <sup>2</sup> 1 Petr. 2. <sup>4</sup> Lib. 2 «Quaestionum Euangelicar.»

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Колас. 3; 1 Кор. 6 [ст. 20]. <sup>6</sup> 1 Пет[р]. 2 [ст. 9]. <sup>7</sup> Ким. 2 у «Вопросёх» Евангел.», гиав. 40.

krolewskiego, ktore iest w kościele, албо вшталтомъ пришлого іерейства ktorym poswięcani bywaią wszyscy na- царьского, которое есть въ церкви, коleżący do Ciała Christusa, nawyższego y prawdziwego xiażęcia kapłańskiego. Tenże Augustyn święty na drugim mieyscu 8: «od tego czasu (powieda) wierzac Christusowi Panu y krztu Iego poświęceniem oczyścieni, nie niektorzy, iako pierwey pod zakonem bywało, ale wszyscy na proroctwa, kapłaństwa y krolestwo pomazowani bywaia; ktorego przykład napomina nas, pomazania iakimi być mamy, aby ktorych tak świete iest pomazanie nie mniev było v obcowanie. Od ktorego pomazania v Christus, v chrześcianie wszyscy, to iest, Christusowi wierzący, wzięli imię y nazwisko, ktore niesłusznie ten sobie przywłaszcza, kto Christusa nie naśladuie». Hieronim też świety o tymże krotce te słowa napisał 9: «narodem kapłanskim y krolewskim iestechmy wszyscy, ktorzy, okrzczeni w Christusa, chrześcianmi nazywani bywamy>.

Za tym to takim do kapłaństwa świętego wszech chrześcian przypuszczeniem widzimy w Historiach Kościelnych, że świetskiego powołania chrześcianie od spraw duchownych, w wiarę zachodzących, odstrychani nie byli, mianowicie, že ich od synodow nie odpychano, - wyższey się w przeszłym rozdziale iuż pokazało. A że y składali | (96) synody, y one z kanonami na nich postanowio- канонами на нихъ постановлеными поnemy potwierdzali, у w roznicach z твержали, и въ розницахъ зъ стороны strony wiary rozsądek czynili, niżey въры розсудокъ чинили, нижей ся поsię pokaże, gdzie, że to wszytko nie кажетъ, гдф, же то все не самымъ паsamym papieżom Rzymskim należało, пежомъ Римскимъ належало, доводиdowodzić się będzie. Z czego wszytkiego тися будеть. Съ чого всего то ся ова-

торымъ освещени бывають всв належачіе до Тіла Христового, навышшого и правдивого княжати нерейского». Тоть же Августинъ святый на другомъ мъстцу 10: «отъ того часу (повъдаеть) (62) върячи Христу Господу и крещению Его, освещени[емъ] очищени, не нъкоторые, яко первый подъ закономъ бывало, але всв на пророцства, иерейства и царство помазованы бывають; которого помазанья прикладъ напоминаетъ насъ, явими быти маемо, абы которыхъ такъ святое есть помазанье не мнъй было и обцованье. Отъ которого помазанья и Христосъ, и христіане всь, то есть, Христови върячіе, взяли имя и назвиско, которое неслушне тоть собъ привлащаеть, кто Христа не наследуетъ». Еронимъ тежъ святый о томъ же коротко тые слова написаль 11: «народомъ нерейскимъ и царьскимъ естесмо всъ, которые, окрещени во Христа, христіаны называни бываемо».

За тымъ то такимъ до іерейства святого всёхъ христіанъ припущеньемъ, видимо во Исторіахъ Костелныхъ, же свътского поволанья христіане, -отъ справъ духовнихъ, върв належачихъ, оттинани не были, меновите, же ихъ отъ синодовъ не отпихали, -- вышей ся въ прошлымъ роздълъ вже показало. А ижъ и складали синоды, и оные съ to sie inferuie, że niesłusznie v niebacz- зуеть, же неслушне и небачне тоть

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lib. «De vita christiana». <sup>9</sup> in Ma[la]ch. cap. 1.

<sup>10</sup> въ книгъ «О животъ христіанъ». 11 на Малах, глава 1. PYCCKAS MCTOPHUECKAS BUBLIOTEKA.

nie ten synodowy dziejopis starozakonnych, v to głuchych a do rzeczy niesłużacych, o kapłaństwie świadectw przytaczaniem prawdziwe chrześciany, z tey przyczyny, iż nie są biskupami, od rozsadku o nauce chrześciańskiey odenchnac chce, Lecz aby błędu swego prawie reka dotknąć się mogł, do obiecanego niektorych questiy, ktore też ku rezolwowaniu świadectw, przezeń przytoczonych, służyć beda, iemu zadawania przystępuie.

A naprzod. Ieśliż to prawda, co napisał, że kapłani y duchowni, ktorych Bog słuchać kazał, błądzić nie moga, y że, zatym, świetskim słuchać ich y onym podlegać we wszem należy, -- a to w tę nadzieię, że, choćby zbłądzili, za duchownemi idac, beda przed Panem Bogiem, iako tym, ktory błędnikow słuchać roskazał, wymowieni? Pytam: co odpowie z strony Aarona, pierwszego w starym zakonie kapłana, kiedy onego cielca na puszczy lał, kiedy sprawcą był bałwochwalstwa, czy bładził, czy nie błądził 1? A iż wiem, że musi przyznać, iż błądził, pytam: owi. iemu się przyspasabiaiac cielca chwalili, czy byli przed Panem Bogiem wymowieni? Ieśliż byli wymowieni, a czemuż Pan Bog na wszytkich się gniewa? Czemu wszytkich wytracić chce? Czemu Moyzesz dla vbłagania gniewu

синодовий денись старозаконныхъ, и то глухихъ а до-речи || (еб. 62) неприслухаючихъ, о нерействъ свъдъцствъ приточаньемъ правдивие христіаны, съ тоее причины, ижъ не суть епископами, отъ розсудву о наупъ христіанской отопхнути хочеть. А жебы блуду своего рукою праве доткнутися могъ, до объцаного нъкоторыхъ пытаній, которые тежъ ку розвязанью сведенствъ, черезъ него приточеныхъ, служити будуть, ему задаванья приступую.

А напередъ. Если то правда ито написаль, же нерее и духовине, которыхъ Богъ слухати казалъ, блудити не могутъ, и же, затымъ, светскимъ слухати ихъ и онымъ подлегати во всемъ належить, — а то въ тую надъю, же хотя бы эблудили, за духовными идучи, будуть передъ Богомъ, яко тымъ, которій блудниковъ слухати росказаль. вымовлены? Пытаю: што откажеть зъ стороны Аврона, першего навышшего въ старомъ законъ иерея, якъ оного темпа на пустынъ лилъ, якъ справцею былъ идолопоклоньства, если блудиль, або не блудилъ 4? А ижъ въдаю, же муситъ признати, ижъ блудилъ, пытаю: тын, которін ему ся приспособяючи телца квалили, чи были предъ Богомъ вымовлены? Еслижъ были вымовлены, а чомужъ Господь Богь на всехъ ся гивваль? Чому всёхъ вытратити хочеть? Чому Bożego Aarona tylko zgromiwszy, trzy Мочсей для упрошенья гивву Божого tysiące człowieka pospolitego morduie? Арона II (63) толко згромивши три ти-Pytam: co rozumie o onym Vryaszu 2 сячи человѣка посполитого мордуеть? nawyższym kapłanie, ktory za czasu Пытаю: што розумъеть о ономъ Урін 5 Achaza krola ołtarz zbudował, na kto- навышшомъ нерею, который за Ахаза rym sam y z krolem bałwanom Asyriy- кр. олтаръ збудовалъ, на которомъ самъ skim ofiarował? Pytam: co || (97) roz- и съ королемъ балваномъ Асирійскимъ umie o onych kapłanach y prorokach оффроваль? Пытаю: што розумбеть о Ierozolimskich, na ktore v Ieremiasza 3 оныхъ нерескъ и пророкахъ Іерусалим-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exod. 32. <sup>2</sup> 2 Reg. 16. <sup>3</sup> Hierem. 8, 14, 23.

<sup>4</sup> Исходъ, 32. 5 2 Цар. глава 16.

kłamstwo, rozpraszanie v zwodzenie owiec, rozsiewanie na wszytkę ziemię nieczystości y nieprawości onym przyczytając? Też ci byli z liczby kapłanow, ktorych Bog słuchać był roskazał, y przetoż też, za nauka tegoż mistrza, ludzie na potępienie wiodącego, ktorego dzieiopis ten iest zwolennikiem, mowili: «nie zginie zakon od kapłana, rada od madrego, wyroki od proroka». Azaż iednak przeto słuchacze ich byli wymowieni? Y owszem! Azaż Pan Bog nie iednako grozi tak pospolitemu człowiekowi, zwodzicielom wierzącemu, iako y prorokom y kapłanom zwodzącym?

Pytam daley. Co rozumie o onych kapłanach, za ktorych Christus Pan narodzić się raczył? Wszak y do tych się wyrok roskazania Bożego, z strony słuchania kapłanow ściągał? A czemuż ich przed się apostołowie y inszy wierni chrześcianie nie słuchali? Czemu wiary abo raczey niedowiarstwa ich nie nasladowali?

Opuściwszy starozakonnych kapłanow przykłady, pytam: co rozumie o onych Efeskich duchownych przełożonych, ku pasieniu abo rządzeniu Kościoła Bożego postanowionych, z ktorych że się mieli wszczać zwodziciele zwolennikow-Paweł święty opowiedział 6? Co rozumie ci zwolennicy, ktorzy patrząc na ich przełożeństwo dali się zwodzić, czy byli przed Panem Bogiem wymowieni? Postepuie daley a pytam: kiedy Auxentius, biskup Medyolański, po ktorym święty Ambroży na biskupstwo nastapił, był скопъ Медіоламскій, по которомъ свя-Arianem,—kiedy Dioscorus, biskup Alexandriyski, natury Christusa Pana wła- пилъ, былъ Аріаниномъ, — егда Діо-

proroka Pan' Bog narzeka, falsz, błąd, скихъ, на которыхъ у Еремен пророка Господь Богь нарежаеть, хвалить, блудъ, кламство, роспрошенье и звоженье овець, розсёванье на всю землю нечистости и неправости онымъ причитаючи? А также тыи въ личбы были иереовъ, которыхъ Богъ слухати быль росказаль, и протожь тежь, за наукою тогожъ мистра, люде на потопленье ведучого, которого депись тоть есть зволеникомъ, мовили: «не згинетъ завонь оть нерея, рада оть мудрого, вырови отъ пророка». Аза однавъ прото слухаючіе ихъ были вымовлени? НЪ! Аза Господь Богъ не однако грозить такъ посполитому человъкови, зводителемъ въруючому, яко и пророкомъ и череомъ зводячимъ?

> Пытаю далъ. Што розумветь о оныхъ иереохъ, за которыхъ Христосъ Господь народитися рачиль? Однакъ и до тыхъ ся вырокъ росказанья Вожего зъ стороны слуханья нереовъ стягалъ? А чомужъ ихъ апостолове и иншіе върные христіане не слухали? Чому въры албо недовърства ихъ не наслъдовали?

> Опустивши старозаконныхъ иереовъ приклады, пытаю: || (об. 63) што розумбеть о оныхъ Ефескихъ духовныхъ преложоныхъ, ку пасенью албо справованью Цервве Божей постановленыхъ, съ которыхъ ижъ ся мёли почати зво-. дитель зволениковъ — Павель святый оповедаль? 8 Што розуметь: тые зволеницы, которые смотрячи на ихъ преложенство далися зводити, чи были передъ Богомъ вымовлени? Поступую далъ а пытаю: егда Авксентій, епитый Амбросій на епископство насту-

<sup>6</sup> Actor. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Іерем. 8, 14, 23. <sup>8</sup> Дѣан. 20 [ст. 30].

szał,-kiedy Nestorius, Konstantynopolski biskup, iedność persony Christa Pana rozrywał, - kiedy Macedoniusz, także Kon! (98) stantvnopolski biskup, Ducha Świętego stworzeniem być bluznierskie vczył: słuchacze w ich diocezyach będący, byli li powinni wiary ich nasladować? Y gdy za ich błedliwa nauka szli, czy byli abo y będą na dniu sądnym przed Panem Bogiem wymowieni? Y ieśliż bedą, składaiąc wine na pasterze wymowieni, - iakoż się owo ostoi, co pismo mowi, że «każdy swoie brzemię poniesie» 1, y że «gdy ślepy ślepego prowadzi, tedy oba (to iuż nie tylko prowadzący, ale y prowadzony) w doł wpadaia ??

A żeby zaś ten dziejopis, na cudzą skurę beśpiecznie grzeszyć y błądzić pozwalający, a tak szatanowi w wadzeniu vbespieczonych ludzi potępienie wiernie posługuiący, przyczytaniem podłości tym stolicom, na ktorych ci pomienieni bładzący biskupi siedzieli (acz mniemam, że tego nie rzecze, aby od metropolicy Kijowskiey y władyctwa Łuckiego, abo Włodzimirskiego niższe być miały), z tego, co mu zadaię, wychodzić nie chciał, - więc go spytam o wielebną iego mozgu kościelną głowę, a nawyższego pasterza, Rzymskiego biskupa: kiedy zbłądzi, czy powinne wszytkie owce onego naśladować, y nie nasladując jesliż grzeszą, abo nasladuiąc, iesliż są przed Panem Bogiem wymowione? Bo ieśliżby zbładzić papieżowi za niepodobną rzecz poczytać

sności ich znosząc z Eutichesem mie- скоръ, епископъ Алексийнойскій, натуры Христа Господа власности ихъ зносячи зъ Евтихіемъ мізшаль. — егла Несторій. Костантинополскій скопъ, едность персоны Христовой розрываль, — егда Македоній, Константинополскій епископъ, Духа Святого створеньемъ быти хулне училъ: слухаючіе въ ихъ парафіахъ будучіе, были ли повинни въры ихъ наслъдовати? И яво за ихъ блудливою наукою ишли, чи были, албо и будутъ на дни судномъ предъ Господомъ Богомъ вымовлени? И еслижъ будутъ, складаючи вину на пастыръ вымовлены, - явожъ ся оное остоить, што шисмо мовить, же «каждый свое бремя понесеть» 3, и ижъ «егда слёпый слёпого провадить, тогды оба (то южь не толко провадячій, але и проваженый) въ доль впалають»? 4

Аза бы зась тоть двепись, на чужую скуру беспечне грешити и блудити позволяючій, а такъ са (64) танъ въ проваженью убезпечоныхъ дюдій на потопленье върне послугуючій, причитаньемъ плохости тымъ столицамъ, на воторыхъ тые помененые блудячіе епископи седвли (ачъ довивмаю, же того не речеть, абы отъ митрополіи Кіевской и владыцства Луцкого, албо Володимерского нижшіе быти міли), съ того, што ему задаю, выходити не хотълъ, — прото его пытаю о велебную его мозку костелную голову, а найвышшого пастыра, Римского епископа: акъ зблудить, если повинни всв овцы ононаслъдовати, и не наслѣдуючи еслижъ грѣшатъ, албо наслѣдуючи. если суть предъ Господомъ Богомъ вымовлени? Бо еслижъ бы зблудити chciał, nie może przeciw doświadczeniu. папежови за неподобную речъ почи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Galat. 6, Rom. 14. <sup>2</sup> Matth. 15, Luc. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Галат. 6 [ст. 6], Гвм. 14 [ст. 12]. <sup>4</sup> Мате. 15 [ст. 14], Лук. 6 [ст. 39].

Z własnychże swych Łacińskich pism wie to, że Liberius papież był Aryanem 5; wie, że papież Honorius był monotelita, v przeto iest potepiony na szostym, wedla Łacinnikow, Konstantynopolskim concilium 6; wie, że papież Marcellin iawnie bałwanowi ofiarował 7: wie, że papież Ian XXII dusz ludzkich niesmiertelności nie wierzył, y dla tego od kardynałow Giersona 8 y Sorbony Paryskiey iest strofowany; wie, że papież Siluester II był czarnoxieżnikiem y, za vsługą szatańską, ktoremu się był oddał , || (99) papieżem został; wie, że papież Anastasius z Photynem heretykiem przestawał, y dla tego od duchowieństwa swego był opuszczon 10; wie, że Hildebrandinus papież na concilium Bryxińskim nie tylko za złoczyńce, za pożognika, za świętokrayce, za meżoboycow y krzywoprzysiężcow obrońce, za czarnoxieżnika y nigromantyka, ale y za heretyka od wiary katolickiev odłaczonego iest poczytany 11; wie, iako papież Eugenius IV nie tylko za Symoniaka abo świętokupcę, za krzywoprzysiężcę, za praw y dobr kościelnych rozproszyciela, za szkodliwego biskupstwa Rzymskiego sprawcę, ale też y za schizmatyka, za obłądzonego od wiary, a nawet v za vpornego heretyka iest osądzony od concilium Bazyliyskiego 18. Z ktorego synodu list pisany miedzy inszymi ma w sobie te słowa: «że siła papieżow w błędy y w kacerstwo wpadało» 13 czytamy. Z przyznaniem tego concilium zgadza się gloza na dekretały,

тати хотвль, не можеть противь досвътченью. Зъ власныхъ же своихъ Латинскихъ писмъ въдаетъ тое, же Либерій папъжъ быль Аріаниномъ 14; въдаеть, же папежь Гонорій быль монотелитою, и прото есть потопленый на шостомъ, ведлугь Латинниковъ, Константинополскомъ синолъ; вълаетъ, же папъжъ Маркелинъ явне балваномъ оф'вроваль 15; в'вдаеть, же пап'ьжь Янъ 22 душъ людскихъ несмертелности не вършлъ, и для того отъ кардиналовъ Герсона 16 и Сорбоны Парижского есть строфованый; въдаеть, же папежъ Селивестръ 2 быль чарновнижникомъ и, за услугу шатан (об. 64)скую. которому ся быль отдаль, папежомъ зосталь; вёдаеть, же папёжь Анастасій съ Фотиномъ еретикомъ переставаль, и для того оть духовенства своего быль опущонь 17; вѣдаеть, же Гилдебрандинъ папъжъ на соборъ Бриксинскомъ не толко за злочинцу, за пожогника, за святокрадцу, за мужебойцовъ и кривоприсяжцовъ оборонцу, за чарнокнижника и некромантика, але за еретика отъ въры католицкой отлученного есть почитаный; въдаеть, яко папежъ Евгеній 4 не толко за Симоніана албо святокущу, за кривоприсяжцу, за правъ и добръ костельныхъ роспорошителя, за шкодливого бискуп ства Рымского справцу, але тежъ и за сцизматика, за облудного отъ въры, а наветь и за упорного еретика есть осужоный отъ собору Базилійского 18. Съ которого собору листъ писаный toż iawnie tymi słowy twierdząca: «rzecz межи иншими маетъ въ собъ тые сло-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Alphon. contra haeres. li. 1, cap. 4. <sup>6</sup> Concil. Const. 6, acti. 12. <sup>7</sup> Concil. tomo I, in vita Marcel. 8 Gerson. 9 Holcore in lib. cap. lect. 189. 10 Dist. 19. Anastasius. 11 Abbas Vesperg. in Chronicis. 12 In decreto concilij Basileensis septimo. cal. iulij 14. 39. facto. 12 Concil. Basileense in epistola synodali.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Алфонсъ, противъ ересій, въ книгъ 1, въ главъ 4. <sup>15</sup> гнига 1 собор., животъ Мар. <sup>16</sup> Герсонъ. <sup>17</sup> у гран[и] 19. <sup>18</sup> декретъ собору Базнлійского.

Zgadza się y Alphonsus de Castro, też Lacinnik, mowiac: «wszelki człowiek może zbłądzić w wierze, nawet y papież» 2. Zgadza się v Nicolaus Cyramis. też Rzymskiego dworu pisarz, mowiac: «siła papieżow nalazło się apostatami» 3. A żebym więcey świadectw nie przytaczał, wszak podobno pomni ten synodowy dzieiopis, że sam ieden Rzymski papież tak mowi: «chociay żeby papież niezliczoną liczbę ludzi z sobą do piekła pociągnął, iednak smiertelny niechay nie smie onego ganić, wyiawszy żeby się nalazł od wiary obłędnym» 4.

Toc tedy iuż watpliwości niemasz o tym, że w wierze papież błądzić może.

A ieśliż ten błądzić może, ktorego ten dziejopis nawyższym pasterzem y przełożonym nad wszemi biskupy zowie,—coż rzecze o inszych niższych pasterzach, a zwłaszcza o tych, co raczey złodzieymi, zboycami, abo naie (100) mnikami, a nie pasterzmi właśnie mieliby być nazywani? Co rzecze o inszych biskupach, a zwłaszcza o onych, o ktorych kanon mowi, że «nie wszyscy biskupi są biskupami> 5, y o ktorych Augustyn święty powieda 6, że więcey psami niewstydliwemi maią być nazywani, niż biskupami? Co nawet rzecze o wielebnym na- выми мають быти называни, нижъ биszym metropiłacie y z władykami, kto- скупами? Што наветь речеть о велеб-

iest pewna, że papież błądzić może> ¹. | ва: «же сила папежовъ въ блуды н капирства впадало» 7 читаемо. Съ признаньемъ того собору згожается толкованіе на декреталы, тоежь лине тыми словы твердячее: «речь есть певна, же папежъ будити можетъ» 8. Згожается и Алфон[с]ъ Декастро, тежъ Латинникъ, мовячи: «всявій человінь» можеть эблудити въ върв, наветь и папежъ 9. Згожается и Николае Циранусъ 10, тежъ Римского двору инсаръ. мовячи: «много напежовъ напілося аностатами» 11. А жебымъ болие свъдоцттвъ не приточалъ, подобно || (65) наинтаеть тоть синодовий двенись. же самъ оденъ Римскій папіжь такъ -орицеон ажапап идож втох» : «тивом ную личбу зъ зобою до пекла потягнуль, однавъ смертелный нехай не смъеть оного ганити, кромъ еслибы сл нашоль отъ вёры облуднымъ» 12.

Тоглы южь вонтиливости имманиь о томъ, же въ върв папежъ блудити можетъ.

А еслижъ тотъ блудити можетъ, воторого тотъ двенисъ и найвининив пастыромъ, и преложонымъ надъ всеми бискупы зоветь, --штожь речеть о иншихъ нижшихъ пастырохъ, а з[в]лаща о тыхъ, што влодейми, разбойниками, албо наемниками, а не пастырми власне мѣли бы быти названы? Што речеть о иншихъ бискупахъ, а з[в]лаща о оныхъ, о которыхъ канонъ мовитъ, же «не всв бискупи суть бискупами» 13, и о которыхъ Августинъ святый повъдаеть 14, же болше псами невстидли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 24 quaest. I. in glossa. <sup>2</sup> Contra haeres, lib. 1, cap. 4. <sup>3</sup> in 16 cap. Matthaei. <sup>4</sup> Distin. 40. S. Papa. \* 2 q. \* 7 q.

<sup>7</sup> соборъ Базил. <sup>8</sup> вопросъ 24. <sup>9</sup> противъ ерес[ей], книга 1, роздълъ 4. <sup>40</sup> на 16 главу Мате. <sup>41</sup> На пол'в пояснено: «зм'вничками», <sup>42</sup> На пол'в: грань 40. <sup>48</sup> у вопрос'в 2, <sup>14</sup> y 7.

być nie może, to-iest, iż bładzić nie moga? Niech vważy, ieśliż to nie despekt iego naświetszych panow? Y ieśliż niesłusznie to, co pisał, retraktować ma, zwłaszcza wważywszy iakie absurda, to iest rozumienia niekrzecznie a iemu podobno niesmaczne na tym się iego pismie funduia? Bo ieśliż świetscy rozsadku czynić o swych pasterzach y nauce ich nie moga, ale ich wiary naśladować y onych słuchać powinni, tylko tym względem, że są pasterzmi, a pasterzow Bog słuchać roskazał, tedyć nie grzeszyli owi y będą przed Panem Bogiem wymowieni, ktorzy w Niemcech w dyocezycy Kołonieńskiey Luterianami zostawali, gdy ich arcybiskup Gebhardus niedawnego czasu Luterska wiare był przyjał. Toć v my starożytnev religiev Greckiev nasladowcy, Lwowskiego y Przemyskiego władykow, ktorzy wierzą y wierzyć każą, iż papież nie iest nawyższym Kościoła Bożego rzadzca, naśladując v słuchając nie bładzimy, nie grzeszymy. Abo zaniechawszy tego, w czym z łaski Bożey nie watpimy, abychmy się nie zdali w watpliwość przywodzić, rzekę tak: toć ci nie grzeszą y będą wymowieni, ktorzy za duchownemi patryarchiey vstawicznie się, według twego niepewnego pisma, poturczaiacymi bisurmania. Y kiedy by się Łucki włandyka poturczył (iakoż patrząc na iego niecnotę y niestateczność nie są to niepodobne rzeczy), tedy by owce iego były wymo||(101)wione przed Panem Bogiem, gdyby iego przykładem do Machometa przystały.

rym że to w pismie swym przyczytał, Homb Hament matponuacte 15 m 35 basсо у o papieżach prawdziwie rzeczono дивани, которынъ же то въ писив своимъ причиталь, же о папъжахъ правдиве речено быти не можеть, то есть, вжъ блудити не могутъ? Нехай уважить, если то не деспекть его насвятшихъ пановъ? И еслижъ неслушне то. што писаль, ратравтовати 16 масть, в звлаща уваживши якое апсурда, то есть розумёнья некгречные а ему попобно несиачные на томъ ся его писиъ Фундують? || (еб. 65) Бо если свътскіе розсудку чинити о своихъ пастырехъ и науцв ихъ не могуть, але ихъ ввры наследовати и оныхъ слухати повинен, толко тымъ взглядомъ, же суть настырни, а пастыровъ Вогъ слухати росказалъ, -- тогды не грешили они и будуть предъ Господомъ Богомъ вымовлени, которые въ Нёмпёхъ въ парафъи Колоніенской Лютеріанами зоставали, вгды ихъ арцибискупъ Кгепардусь недавного часу Лютерскую въру быль приняль. То и мы старожитной режен Греческой насленовии. Лювского и Премысского владыковъ, которые върять и върити кажуть, ижь напъжъ не есть навишшинь Костела Божего справцею, наследуючи и слухаючи не блудимо, не грѣшимо. Албо занехавши того, въ чомъ зъ ласки Божей не вонтпимо, абысмы ся не здали [въ] вонтпливость приводити, реку такъ: то тые не грёшать и будуть выновлени, которые за духовными патріархін уставичне си, ведлугь твоего непевного писма, потурчаючими бесурманять. И кгды бы ся Луцкій вландыка 17 потурчиль (якожъ смотрячи на его нецноту и нестатечность не суть то неподобные речи), тогды бы овцы его были вымовлени предъ Господомъ Богомъ, кгди бы его прикладомъ до Махомета пристали.

<sup>16</sup> На полѣ: митропелатъ, 16 На полѣ пояснено: «назадъ въ губу брати». 17 На полѣ: вландыва.

Lecz iż bezpochybnie dziejopis na to głowa trzośnie, toć iuż zatym widzi, że dla vwarowania błedu nie na tytuły duchowne, ale na co inszego patrzyć y nie zawsze, ani we wszytkim duchownych słuchać trzeba. A zatym, że duchowni tey takiey nieograniczoney około wiary władze, iaką im przypisuie, przywłaszczać sobie nie moga.

Dla dalszego iednak ieszcze tey materyey obiaśnienia, y dla resolucyey z strony tego, na co temu, ktory błędu vstrzedz się chce, patrzyć y kiedy duchownych słuchać trzeba, do pisma przechodźmy się: aza Pan Bog zdarzy, że y ten dzieiopis, znosząc przykładem mym pismo z pismem, iako w inszych błędach, tak v w tym się obaczy.

Mogłbym tu naprzod szyroce przypomnieć z strony czasu starego zakonu, iako tenze Pan Bog, Ktory był roskazał Izraelczykom kapłanow y prorokow słuchać, na drugich zaś mieyscach słuchać ich zakazował, mowiąc: «nie słuchaycie słow prorokow, ktorzy wam prorokuia, a oszukawaia was> 1. Y iako te w rzeczy sobie przeciwne roskazania zrownywał, przyczyne daiac dla czego, ktorych nie maią słuchać, gdy mowił: <abowiem widzenia serca swego, a nie z vst Pańskich mowią». Czym znać dał, że w ten czas tylko posłuszeństwo ma być oddawane pasterzom, gdy nie rzeczy y nauki woley Bożey przeciwne, nie mozgu swego płochego wynalaski, ale wołą Bożą owcom przynoszą, y oney podlegać roskazuią.

Ale tym sig nic nie bawiąc, do nowe-

Лечъ ижъ безпохибне лвенисъ на то головою тряснеть, то южь затымь видить, же для уварованья | (66) блуду не на титулы духовные, але на што иншого смотръти и не завсегды, ани во всемъ духовныхъ слухати треба. А затымъ, же духовные той такой неограниченой около въры власти, якую имъ приписуетъ, привлащати собъ не могуть.

Лля далшего однавъ еще тоей матерви объясненья, и для розвязанья зъ стороны того, на што тому, который блуду устеречися хочеть, глядъти и якъ духовныхъ слухати треба, до писма утечимся: аза Господь Богь здарить, же и тоть двепись, зносячи прикладомъ моимъ писмо съ писмомъ, яко у иншихъ блудвхъ, такъ и въ томъ ся обачитъ.

Могь бымь туть напродъ широко припомянути зъ стороны часу старого закону, яко тотъ же Господь Богъ, Который быль росказаль Израилтомь нереовъ и пророковъ слухати, на другихъ зась мёстцахъ слухати ихъ заказоваль мовячи: «не слухайте словъ пророковъ, которые вамъ пророкують и прелщають васъ 2. И яко тне ркомо собъ противны росказаня <sup>3</sup> зровнываль, причину даючи для чого, которыхъ не маютъ слухати, кгды мовилъ: «або въмъ видънья сердца своего, а не зъ устъ Господнихъ мовятъ». Чимъ знати далъ, же въ тотъ часъ толко послушенство маеть быти отдавано пастыремъ, кгды не речи и науки воли Божей противные, не мозку своего плохого вынайденя, але волю Божую овцамъ приносять, и оной !! (об. 66) подлегати росказуютъ.

Але тымъ ся ничого не бавячи, до

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ерем. 23 [ст. 16]. <sup>2</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «росказана».

Awzdy iednak apostołowie onym nie byli posłuszni, ale im iakoby za proste ludzie, a nie za namiestniki Movzeszowe poczytanym smiele mowili: «trzeba więcey Boga słuchać, niż || (102) ludzi». A czemuż to? Temu, że pamiętali, iż tenże Pan fałszywych prorokow wystrzegać się y kwasu faryzeyskiego, to iest nauki ich, chronić się im był roskazał 5. Zaczym naukę ich na dwie części dziektorych w iedney — nie ich, ale Boże przez Moyzesza dane, w drugiey - nie Boże, ale ich własne przykazania vpatrowali. Y tak te słowa Pańskie o słuchaniu ich sobie wykładali, iako ie y Augustyn świety 6 wykłada, to iest, iakoby był Pan rzekł: «siedząc na katedrze zakonu Bożego vczą, przetoż przez nie Bog vczy; swych rzeczy zasię ieśliżby vczyli, nie słuchaycie, nie czyńcie». Przypatrzmyż się porządnie v roskazowaniu apostołow Pańskich 7. Widzimy, że roskazuią siebie naśladować; widzimy, że roskazuią słuchać przełożonych; widzimy, że roskazują wiary ich naśladować. A z drugiey strony czytamy, że przedsię sami z rościągania panowania nad chrześciany wymierzając się, mowią do słuchaczow: «nie panuiemy wierze waszey» 8. Przedsię od głupiego y nieuważnego posłuszeństwa owieczki odwodzą, mowiac: «nie sstawaycie się sługami ludzwierzyć 11. Przedsię roskazuią 12 duchow, ти» 19. Предся заказують каждому ду-

go sie testamentu pospieszam. Christus нового ся тестаменту поспѣщаю. Хри-Pan kazał słuchać faryzeuszow, iako na стосъ Господь сказалъ слухати фарисеkatedrze Moyzeszowey siedzących 4. овъ, яко на съдалищи Моусеовомъ съдячихъ 13. Авжды однакъ апостолове онымъ не были послушни, але имъ якобы за простые люди а не за намѣсники Мочсеовы почитанымъ смъли мовиии: «треба болше Бога слухати, нежели людей». А чомужъ то? Тому, же памятали, ижъ тотъ же Господь фалшивыхъ пророковъ выстерегатися и квасу фарисейского, то есть науки ихъ, хронитися имъ былъ росказалъ 14. Зачинъ науку ихъ на двъ части дълили, съ которыхъ у одной — не ихъ, але Божее черезъ Мочсея даное, у другойне Божіе, але ихъ власные приказанья усмотровали. И такъ тне слова Господни о слуханю ихъ собъ выкладали, яко ихъ и Августинъ святый <sup>15</sup> выкладаеть, то есть, яко бы быль Господь рекль: «сѣдачи на сѣдалищи закону Божего учать, протожь черезь нихь Богь учить; своихъ речій зась если бы учили, не слухайте, не чинъте». Присмотръмося порядне и росказованью апостоловъ Господнихъ 16. Видимо, же росказуютъ себе наследовати; видимо, же росказують слухати преложеныхъ; видимо, же росказують вёры ихъ наслёдовати. А зъ другой стороны читаемо, же предся сами зъ ростяганья панованья надъ христіаны выибряючися, мовять до слухаючихъ: | (67) «не пануемо въръ вашей» 17. Предся отъ глупого и неуважного послушенства отводять овечки, kimi» 9. Przedsię napominaią, aby się мовячи: «не ставайтеся слугами люд-«lada wiatrow nauki nie dawali vnosić» 10. скими» 18. Предся напоминають, абы ся Przedsię zakazuią każdemu duchowi «леда вътромъ науки не давали уноси-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Matth. 23. <sup>5</sup> Matth. 7, Matth. 16. <sup>6</sup> In Iohannem tract. 46. <sup>7</sup> 1 Cor. II. <sup>8</sup> 1 Petr. 5. <sup>9</sup> Philip. 3. 40 Colos. 2. 44 Tit. 1. 12 1 Ioh. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Мате. 23 [ст. 1]. <sup>14</sup> Мате. 7 [ст. 15] и 16 [ст. 16]. <sup>15</sup> на Іоанна въ словъ 46. <sup>16</sup> 1 Кор. 2. 17 1 Петр. 5. 18 Филип. 3. 19 Колас. 2.

stepstw nazbyt rozszyrzaiący, znamieni- инсъ, духовныхъ власть(ю) для поврыcie sie zgadza.

Doktorowie zaś chrześciańscy zgadzają sie z apostoły, wprawdzieć zwierzchność pasterzow nad owcami wcale zatrzymawaią, wszakże iednak zaraz pewne iey granice zamierzalą. Roskazuią starszych kościelnych, maiących od apostołow nastepowanie, słuchać, ale tylko tych, ktorzy po następowaniu w biskupstwa nie fałsz sieią, ale pewny dar prawdy wedle woley Oycowskiey wzięli, y onę słuchaczom podaią. Każą im wierzyć, y sami deklaruią się, iż im wierzą, lecz dotąd, poki z prawda pism Boskich zgodni są. Y żeby się przeciw im samym y pismom ich drudzy także zachowywali, - vpominaia, co nie ma z pism powagi y co się z prawdą mija, odrzucać pozwalaiac.

Co wszytko gdyż tak iest, przetoż bespiecznie przeciw dziejopisowemu zdaniu iuż te konkluzya kłade: że || (104) temu, co błądzić y potępion być nie chce, trzeba nie zawsze duchownych przełożonych słuchać, ale w ten czas, gdy prawdy Bożey vczą; trzeba nie na gołe tytuły patrzyć, ale na szczyrą y prawowierną naukę; trzeba nie ladaiakiey ich wiary, ale prawdziwey tylko naśladować. A iż to bez rozsądku być nie może, przetoż bogoboyny o wierze rozsądek y świetskim ludziom należy. A iż im rozsądek należy, przetoż niesłusznie dziejopis od rozsądku z strony tego zbawiennego, iako zowie, wykładu artykułu wiary o iednym kościele v z strony vniey z kościołem Rzymskim, na tym

тія ихъ блудовъ и выступвовъ назбыть розширяючи, знамените ся згожаеть.

Учителъ зась христіанскіе згожаются зъ апостолы, хотяжъ звирхность пастыровъ надъ овцами виблё задерживають, але однакъ заразъ певные ее границы замъряють 7. Росказують старшихъ костелныхъ, маючихъ отъ апостоловъ наступованье, слухати, але толко тыхъ, которые по наступованью въ бискупства не фалшъ съютъ, але певный даръ правды ведле воль Отцевской взяли, и оную слухачомъ подають 8. Кажуть имъ върити, и сами объясняются, ижъ имъ върять, лечь дотоля, поки съ правдою писмъ Божінхъ згодни суть. И жебы ся противъ имъ самымъ и писмомъ ихъ другіе также заховалиупоминають, што ни маеть съ писмъ поваги и што ся съ правдою ми (68)наетъ, откидати позволяють.

Што все ижъ такъ есть, протожъ беспечне противъ двеписовому зданью южъ тое замкненье кладу: же тому,што блудити и потопленъ быти не хочетъ, треба не завсегды духовныхъ преложеныхъ слухати, але въ тотъ-часъ, кгды правды Божей учать, треба не на голые титулы смотръти, але на щирую и правовърную науку; треба не ледаякой ихъ въры, але правдивой толко наслъдовати. А ижъ то безъ розсудку быти не можеть, протожь богобойный о въръ розсудовъ и свътскимъ людемъ належитъ. А ижъ имъ розсудовъ належитъ, протожъ неслушне дъепись отъ розсудку въ стороны того спасенного, яко воветь, выкладу артикулу въры о едномъ костель и зъ стороны унви съ костеwykładzie zbudowaney, onych odstrycha. ломъ Римскимъ, на томъ выкладъ збу-

Ириней, книга 4, 43. 8 Августинъ, книга 2 противъ Крешконіа, 31; тотъ же въ листъ 19 до Ерон[има]; тотъ же, «О едности костела», 11; тотъ же въ листв 3 и 112 до Фортуната; Ерон. на лис. до Гал.

Y niebacznie a nieprawdziwie to twier- дованой, оныхъ оттинаетъ. И небачне dzi, że nie byla rzecz winna z ta vnią duchownym przed świetskimi się opowiedzieć. A gdyż to nieprawdziwie twierdzi, przetoż metropolit y władykowie, iż się z tą vnią, posłuszeństwo papieżowi, iakoby nawyższego kościoła iedynowładcy, przyznawaiącą, przed świetskimi nie opowiedzieli, zle y nieprzystoynie to vczynili; a to-y według swego własnego przyznania w liściech onych wyższey przypomnionych, w ktorych się y z pomyślania o tey vniey, bez wiadomości y pozwolenia świetskich, iako z rzeczy przeklętey, prawie z przysięganiem wymierzali. A ponieważ y w tym nieopowiedzieniu sie wykroczyli, y w samym iednowładztwa kościelnego papieżowi przyznaniu, y w odstąpieniu wiary starożytney Greckiey, iako się niżey pokazować będzie, pobłądzili, - przetoż ich, iako omylnych pasterzow, iako fałszywych prorokow, iako wodzow ślepych, iako wierze chrześciańskiey panować vpornie chcących, iako kwasem nieprawdziwey nauki ludzi opuszczaiących, iako widzenia serca swoiego przeciwne słowu Bożemu y prawidłem oycow świętych za prawdę rozsiewaiących, wolno || (105) iest ludziom świetskim niesłuchać y nienaśladować.

Przydałbym zaraz zatym, że y wolno było ich na synodzie Brzeskim, za powodem duchownych, ktorzy ich z vrzędu składali, v teraz wolno iest za duchowne więcey nie mieć, -lecz do przyszłego rozdziału, w ktorym o tym złożeniu z vrzędu rzecz będzie, to odkładam.

Zawarłbym tu zaraz ten rozdział,

а неправдиве то твердить, же не была речь винна съ тоею унвею духовнымъ передъ свътскими ся оповъдати. А насъ то неправдиве твердить, протожь митрополить и владыкове, ижь ся съ тоею унъею, послушенство папъжови, якобы найвышшого костела одновластелю, признаваючою, передъ свётскими не оповъдили, зде и непристойне то учинили; а то-и ведлугь своего власного признанья въ листехъ оныхъ вышей припомненыхъ, въ которыхъ ся и съ помышленья ((об. 68) о той унви, безъ въдомости и позволенья свътскихъ, яко зъ речи проклятое, праве съ присяганьемъ вымерали. А поневажъ и въ томъ неоповёданью выступили, и въ самомъ едновладства костелного папъжови признанью, и въ отступленью въры старожитной Греческой, яко ся нижей показовати будеть, поблудилися,протожъ ихъ, яко омылныхъ пастыровъ, яко хвалшивыхъ пророковъ, яко слѣныхъ вожевъ, яко въръ христіанской пановати упорне хотячихъ, яко квасомъ неправдивой науки люди опушаючихъ 1, яко виденіа сердца своего противные слову Божому и правиломъ отцевъ святыхъ за правду россеваючихъ, волно есть людемъ свътскимъ неслухати и ненаслъдовати.

Придаль бымь заразь затымь, же ж волно ихъ было на синодв Берестейскомъ, за поводомъ духовныхъ, которые ихъ зъ уряду складали, и теперъ волно есть за духовные болше немъти, -- лечь до пришлого роздёлу, въ которомъ о томъ зложенью зъ уряду речъ будеть, то отвладаю.

Замкнуль бымъ туть за разъ тотъ alem ieszcze dzieiopisowi nie odpowie- роздълъ, алемъ еще дъеписови не от-

<sup>4</sup> Нужно: «опущаючих».

dział na słowa snadź do cesarza Armenilia mowione. ktore niepotrzebnie przytacza. Kiedybychmy my, swietscy Greckiev religiev ludzie, rząd starożytny w cerkwiach świetych wywracali y odmieniali, - tym swiadectwem mogł by przeciw nam isc. Lecz że nie my, ale naszy wielebni duchowni ten rzad, ktorego sie my trzymamy v trzymać chcemy, przewracaja, przetoż im to podobno, a nie nam ten dziejopis miał mowić. Tylko się nieborak nie obaczył! Krolow v xiażat świetskich miedzy budowniki Kościoła Bożego że Paweł święty nie wspomniał nie dziw! Bo ieszcze krol żaden nie był chrześcianinem, a on tam o danych iuż nu ten czas kościołowi budownikach nawiecev mowił. Iednak tenże apostoł, gdy dla tego za krole, xiażęta modlić się kazał, aby się nawrocili, a zatym aby się pod nimi pobożnie żyć mogło, iawnie znać to dał, że.im o budowaniu przez pobożność Kościoła Bożego staranie poniekad należeć miało. Lecz v o tvm niepotrzebnie sie z tvm dziejopisem w kontrowersya zaciagam. Gdyż nie o tym rzecz, ieśliż świetscy za budowniki Kościoła Bożego maią być poczytani, w czym pewnie przed świetskimi, iako to zowa, przodek się pozwala duchownym, ale o'tym, ieśliż należą świetscy do rozsądku o nauce v wierze, iako my rozumiemy y pokazuiemy, czyli nie należą, ale iako nieme bydło za pasterzmi, gdzie roskażą y obroca, (106) isc maia, iako on twierdzi, włokac za sobą na świadectwo Nazyanzena, ktoremu się o tym nie sniło. Przeco też v nie mianował mieysca, na ktorymby się te słowa, człowieka świet-

Theodora kaznodzieie повълъ на слова Осодора казнодъи, снать до цесара Армениліа мовленые. которые непотребне приточаетъ. Коли бысмы мы, свътскіе Греческой рельи люде, рядъ старожитный въ церквахъ святыхъ выворочали и отменяли, -- тымъ сведоцствомъ могъ бы противъ намъ ити. Лечъ же не мы, п (69) але наши велебные духовные тоть рядь, которого ся мы держимо и держати хочемо. переворочають, протожь мы тое подобно, а не намъ тотъ двеписъ мълъ мовити. Толко ся неборакъ не обачилъ! Королевъ и княжатъ свътскихъ межи будовники Костела Божого же Павелъ святый не вспоминаль — не дивъ! Бо еще король жаденъ не быль христіаниномъ, а онъ тамъ о даныхъ южъ на тоть чась костелови будовникахъ найболше мовиль. Однакъ тотъ же апостоль, кгды для того за король, княжата молитися казаль, абы ся навернули, а затымъ абы ся полъ ними побожне жити могло, явне знати то далъ. же имъ о будованью черезъ побожность Костела Божего старанье належати мъло. Лечъ и о тымъ непотребне ся съ жимъ денисомъ въ споръ затягаю. Кгдыжъ не о томъ речъ, если свътскіе за будовники Костела Божего мають быти почитаны, въ чомъ певне передъ свътскими, яко то зовуть, продокъ ся **ТОВКОЛЯЕТЬ** духовнымъ, але о томъ, еслижъ належать свътскіе до розсудку о наупъ и въръ, яко мы розумъемо и . показуемо, чили не належать, але яко нъмое быдло за пастырми, втдъ роскажуть и обернуть, ити мають, яко онь твердить, волокучи за собою на свъдвиство Назіанского, которому ся о томъ не снило. Прото тежъ и не миskiego bydlęciem czyniace, rzkomo z новаль з мъстца, на которомъ бы ся

э Нужно: «меновалъ».

niego przytoczone naydowały. Ia wystawiam przeciw temu Chrizostoma, ktory, w homiliey dziewiątey na list do Kolossensow, szyroka do świetskich osob mowe czyniac a iako do czytania pisma świętego, tak y do rozsądku o wierze nie tylko ich przypuszczaiąc, ale y pobudzaiąc, miedzy inszymi tych słow vżywa: «nie wszytko na ramiona nas pasterzow składaycie; owcami iesteście, ale nie bezrozumnymi, siła y wam porucza Paweł s.> etc.

A zatym daley się tymi, namniey do rzeczy niesłużącymi, przez dziejopisa przytoczonymi, dowody nie bawiąc, koniec temu rozdziałowi czynie.

## Wtorey części odpowiedzi

## ROZDZIAł III.

Ieśliż to prawda, co synodowy z swym towarzystwem, od Lwowskiego y Przemyskiego władykow, pow, czerncow, a zgoła wszytkich duchownych religiev Greckiey z **swietskimi** zgromadzonych ko rozumowi, przeciwko ścielnemu, przeciwko konfedera-

Wiedząc dzieiopis, że metropolicie y

тыи слова, человъва свътского быдлятемъ чинячіе, ркомо зъ него приточеные 11 (об. 69) найдовали. Я выставлю противъ тому Хризостома, который, въ бесвдв 9-й на листь до Коласаевъ. широво до свътскихъ особъ мову чинячи а яко до читанья писма святого, такъ и до розсудку о въръ не толко ихъ припускаючи, але и побужаючи, межи иншими тыхъ словъ уживаетъ: «не все на рамена насъ пастыровъ складайте; овцами естесте, але не безрозумными, много и вамъ поручаетъ Павелъ святый», и прочая.

А затымъ далъй ся тыми, намиви до речи неслужачими, черезъ двеписа приточоными, доводы не бавячи, конецъ тому роздѣлу чиню.

## Второй части отповѣди

## Роздълъ 3.

Если то правда, что синодови 3 dzieiopis twierdzi, że metropolit двенисъ твердитъ, ижъ митропилатъ (sic) зъ своимъ товариствомъ, отъ Лвовского и Премыского влаarchimendrytow, ihumenow, ро-дыковъ, архимандритовъ, игуменовъ, поповъ, чернцовъ, а згола всвхъ духовныхъ рельи Гречепіе ской зъ свътскими згромаженыхъ mogł być na synodzie Brzeskim, не моглъ быти на синодъ Береprzez się samego naznaczonym, стейскомъ, черезъ себе самого y 1 vrzędu składan, a tym mniey назначенымъ, зъ уряду складанъ. wyklinan: bo by to było przeciw- а тымъ менше проклинанъ: бо бы ргами то было противко розуму, против-Bożemu, przeciwko rządowi ko- ко праву Божему, противко порядку костелному, противъ конфедеcyey y przeciw zwierzchności k. раціи и противъ звърхности вроля его милости?

| (70) Въдаючи дъеписъ, же митро-

<sup>4</sup> Нужно: z.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Нужно: «синодовый».

władykom Brzeskie odsadzenie vrzedu siła vwłokło, a || (107) mianowicie dało do tego przyczyne, że iuż mu więcey my, Greckiey religiey ludzie, posłuszeństwa dobrym sumnieniem nie oddaiemy, - iako nabarziev może, to odsadzenie gani. W czym postepuie sobie zwyczaiem prokuratorow, ktorzy v sadu bacząc, iż kauze niesprawiedliwa y przegrana maią, nie vdawaia się w kontrowersya de principali, ale akcessoriami, iako to zową, narabiaiąc, burzą forum, zadawaią sędziemu inkompetencya, etc. Także też on, baczac, iż z tego wywieść by się nie mogł, aby do złożenia z vrzędu metropolit y z swym towarzystwem nie miał dać przyczyny, nie vdawa sie o to tak dalece w kontrowersva, ieśliż słusznie się to sstało, abo nie. Bo acz wprawdzie, iż w przystaniu do oyca papieża y do Rzymskiego kościoła (ktore przystanie on o iedności chrześciańskiey szukaniem nazywa, y z pismem świętym y z zdaniem doktorow świetych zgodne być twierdzi) namniev nie wykroczyli-za rzecz pewna vdaie. Z strony czego się mu na swym mieyscu odpowie. Iednak, na fałsze, krzywoprzysiestwa v insze występki ich, im zadane, prawie nic nie odpowieda, tylko, nawięcey przeciwko forum y przeciwko sędziemu mowiąc, gani synod Brzeski, nie synodem go, ale zborzyszczem kamieniecznym zowąc, władyki szacuią y z inszymi duchownemi y świetskimi osobami, nienależność im sądu przytaczaiąc y twierdząc, że iako synowie oyca, poddani zwierzchności sądzić, iako kmieć starosty, woiewoda biskupa, biskup patriarchy, patryarcha papieża — wyklinać nie mogą, tak też oni, niższymi będąc, wyższego metropolity у władykow sądzić, a pogotowiu папъжа—выклинати не могутъ, — такъ wyklinać nie mogli.

ісь политов и владиком Берестейское отсуженье ихъ уряду много уняло, а меновите дало до того причину, же южъ ему болше мы, Греческой релви люде, послушенства добрымъ сумнъньемъ не отдаемо, - яко наболше можетъ, тое отсуженье ганить. Въ чомъ поступуеть собъ звычаемъ прокураторовъ, которые у суду бачачи, ижъ справу несправедливую и пройграную мають, не вдаются въ споръ сперву, але приступами, яко то зовуть, наробяючи, бурять поступокъ, задають судін неналежность, и прочая. Также тежь онъ, бачачи, ижъ съ того вывести бы ся не могъ, абы до зложенья зъ уряду митрополить и зъ своимъ товариствомъ не мъль дати причины, не удается о тое такъ далеце въ споръ, если слушне ся то стало, албо нътъ. Бо ачъ вправдъ, ижъ въ пристанью до отца папъжа и до Римского костела (которое пристанье онъ едности христіанской шуканьемъ называеть и съ писмомъ святымъ и [зъ] зденьемъ довторовъ святыхъ згодне быти твердитъ) намиви не выкрочили-за речъ певную удаетъ. Зъ стороны чого ему ся на своемъ мъсцу отповъсть. Однавъ, на хвалии, кривоприсяжства и иншыи выступки ихъ, имъ заданые, праве ничого не отповъдаетъ, толко, найболше противко поступку и противко судіи мовячи, ганить синодъ Берестейскій, не синодомъ! (об. 70) его, але зборищемъ каменичнымъ зовучи, владыкы шацуетъ и зъ иншими духовными и светскими особами, неналежность сулу оже эж причитаючи и твердячи, же яко сынове отца, подданые зверхности судити, яко кметь старосты, воевода бискупа, бискупъ патріархи, патріарха тежъ они, нижшими будучи, вышшего

Ale nie povda temu szczekarzowi te

Vkaże ia, za pomocą Boża, że miał tam metropolit y z swym towarzystwem forum, miał y sędzie takie, ktorzy go mogli sądzić ||(108) y z vrzędu składać, przydam, y wyklinać, nie dla tego, żeby na tym synodzie Brzeskim miał być wyklęty (gdyż dekret w sobie tego nie ma), ale dla tego, aby się tak tym barziev moć ku składaniu iego z vrzędu pokazała. Vkażę, że nie przeciw prawu, ale wedle prawa Bożego, nie przeciw rzadowi, ale według rządu kościelnego, nie przeciw, ale podług konfederacycy, nie przeciw zwierzchności, ale z ochronieniem y vszanowaniem zwierzchności y maiestatu iego krolewskiey mści, a zatym nie przeciw rozumowi, ale bacznie, vważnie v rozumnie to się odprawowało.

Co sie tycze, naprzod, forum, y ktorze słusznieysze v należnieysze mogło być nad synod? a zwłaszcza nad synod słusznie y porządnie, iako tenże sam dzieiopis przyznawa, złożony y wedle potrzeby zebrany, nie tylko z władykow abo biskupow, ale y ze wszego duchowieństwa y z ludzi świetskich, ktorzy że też do synodu należą, iuż się wyższey pokazało? Na ktorym to synodzie iako metropolit y z odstępnymi władykami do dania o sobie sprawy był przyzywany, dostatecznie opisało się w xiążkach, ktorym tytuł iest od naszych dany—«EKTHESIS»—w ktorych y troie ktorymi był w tev paragnostikon, mierze obwieszczony, wypisano. Macedonius, Konstantynopolski patryarcha, miał forum na synodzie Konstantynopolskim. y od niego iest potępiony. Nestorius, drugi

митрополита и владыковъ судити а поготову выклинати не могли.

Але не пойдуть тому щекарови тын фортель!

Укажу и, за помочью Божею, же мълъ тамъ митрополитъ и зъ своимъ товариствомъ форумъ, мелъ и судіи такіе, которые его могли судити и зъ уряду складати, придамъ, и выклинати, не для того, жебы на томъ синодъ Берестейскомъ мёль быти выклятый (кгдыжъ декретъ въ собѣ того не маеть), але для того, абы ся такъ тымъ леней монь ку складанью его зъ уряду показала. Укажу, же не противъ праву, але ведлугъ права Божого, не противъ порядку, але ведлугъ ряду костелного, не противъ, але подлугъ конфедірацыи, не противъ зверхности, але зъ охроненьемъ и ущанованьемъ зверхности и маестату его кр. мил., а затымъ не противъ розумови, але бачне, уважне и розумне то ся отправо-Ballo.

Што ся тычеть, напередъ, форумъ, и котороежъ слушнъйше и належнъйше могло ||**(71)** быти надъ синодъ? **а** з[в]лаща надъ синодъ слушне и порядне, яко самъ тотъ же дѣеписъ признаваетъ, зложеный и ведле потребы зобраный, не толко зъ владывовъ албо бискуповь, але и зо всего духовенства и зъ людей свътскихъ, которые ижъ тежь до синоду належать, южь ся выше показало? На которомъ то синодъ яко митрополить и зъотступными владывами до данья о собъ справы быль призываный, достатечне описалося въ книжкахъ, которымъ титулъ есть отъ нашихъ даный-«Ектезисъ»-вь которыхъ и трое паракгностиковъ, которыми быль въ той мфрф объвъщонъ, вышисано. Македоній, Константинополскій патріарха, міль форумь на сино-Konstantynopolski patryarcha, дъ Константинополскомъ, и отъ него

miał forum na synodzie pierwszym Efe- ec[т]ь потопленый. Несторій, skim, v od niego iest potepiony. Marcellin, Rzymski biskup, miał forum na Rzymskim synodzie, y od niego iest potępiony. Honorius, papież Rzymski, miał forum na Konstantynopolskim concilium, y od niego iest potępiony. Benedikt y Gregorz papieżowie mieli forum na Pisańskim concilium, v od niego sa potępieni. Hildebrandin papież (109) miał forum na Brixinskim concilium, v od niego iest potepiony. Ian papież miał forum na Konstancyeńskim concilium, y od niego iest potepiony. Vrban papież miał forum na Moguntskim concilium, v od niego iest potepiony. Eugenius papież miał forum na Bazyleyskim concilium, y od niego iest potępiony. Nie ratowało ich to nic, choć niektorzy z nich samiż te concilia składali. A ieśliż patryarchowie głowni, ieśliż papieżowie nawyższy y powszechni, wedle zdania dzieiopisowego, pasterze y biskupi, na generalnych (ba pod-czas v na partykularnych) koncyliach abo synodziech miewali forum, y składanie przez nie same tych synodow nie pomagało im (co dziejopis, jeśliż ma co wstydu v sumnienia, przyznać musi), - iakoż iednego kacika ziemie metropolit y małych dioceziy władykowie na synodzie partykularnym o występki swe nie mieli mieć forum? Y iako to metropolita ma co ratować, iż samże synod składał? Nie nowina to, że kto sam na się miotełke zgotuie! Nie nowina to monarchom, że samiż na swe złe seymy składaią! Miał tedy metropolit y z władykami w Brześciu na synodzie forum, w czym nie wespra go v te strony kamienice y insze im podobne przymowki, na ktore się w osobnym rozdziale odpowie.

ADVCIÄ Константинополскій патріарха, форумъ на синодъ 1[-мъ] Ефескомъ, и оть него есть потопленый. Маркелинь, Римскій бискупъ, мёлъ форумъ на Римскимъ синолъ, и отъ него естъ потопленъ. Гонорій, папъжъ Римскій, мълъ форумъ на Константинополскомъ соборъ. и отъ него есбтъ потопленый. Венедикть и Григорій папіжове міли форумъ на Пизанскомъ соборѣ, и отъ него суть потоплени. Гилдебранть напъжъ мъль форумъ на Бриксинскимъ синодъ, и оть него есть потопленъ. Янъ папъжъ мълъ форумъ на Констанскимъ синодь, и оть него есть проклять. Урванъ | (об. 71) папъжъ мълъ форумъ на Могунскомъ синодъ, и отъ него есть потопленъ. Евгеній папіжь міль форумъ на Базилійскомъ синодъ, и отъ него естъ потопленъ. Не ратовало ихъ то ничого, хоть нёкоторые зъ нихъ самижь тые синоды складали. А еслижъ патріархове головные, если папъжове навышшіе и вселенскіе, ведлугь зданья двеписового, пастыри и бискупи на головныхъ (а подъ-часъ и на помъстныхъ) соборахъ мъвали форумъ, и складанье черезъ нихъ самыхъ тыхъ синодовъ не помагало имъ (што деписъ, еслижъ маеть што встыду и сумнёнья, признати мусить), -- якожъ одного кутика земль митрополить и малыхъ парафый владывове на синодъ помъстномъ о выступки свои не мѣли мѣти форумъ? И яко то митрополита маетъ што ратовати, ижъ самъ же синодъ складалъ? Не новина то, же кто самъ на себе метелку зготуеть! Не новина и монархомъ, же самижъ не ку пожитку своему сеймы складають! Мёль тогды митрополить и зъ владыками въ Берестью на синодъ форумъ, въ чомъ не помогуть ему и тые зъ стороны каменици и иншіе имъ подобные примовки, на

воторые ся у особионь розділік отна

Co sie tveze sedziow, v ktorzyż właś- IIIno ca musers cyneli, n noronna nieyszy być mogli nad te, ktorzy byli: azacukámie били могли надъ тие, в Mogłbym tu słusznie wspomnieć oyca ropue Guan: Mora Guna ryka czymu Nicefora, ktory ten sad v złożenie z bieno (72)manyru otna Hukudopa, m vrzedu metropolita v władykow iako topuh tora cyja n anomenie sa vpnj odprawował, tak у słusznie na mieyscu интрополита и владивовъ яво отпра patryarezym mogł odprawować, będąć воваль, такъ и слушие на изстну не protosyngielem patryarchiey Konstan- tpiapmechons nors otupanoratu, буду tynopolskiey, iako o tym list, iemu na un протосинктелонъ натріархін Кон to dany, ktorzy niżej wpiszemy, świad- crantunoroackoń, aro o tork ancek, en czy, y iako to sam czas, ociec prawdy, na to даний, которий нежей външе pokazał, pokazuie y, da Pan Bog, daley no, czataunys, n aro to cans uacz, oten pokaże. Co ten dzieiopis bacząc, nie правди, показаль, новазуеть и, даст zgoła tego przy, żeby imieniem y !! (110) Госнодь Богь, далы покажеть. Ш mocą patryarszą odsądzenie vrzędu abo, tota gtennea бачачи, не вгола тог iako on pisze, wyklęcie sstać się nie uprita, meću unenena u noulu batpia mogło, ale, iakoby tego pozwalając, men отсуженые уряду албо, яко он tym metropolita y władyki zasłania, że numeta, burlutse cratuca ne wkao, an ich iuż starszy nad patriarchą papież skoóm toro bosbolskom, thier hutpon rozgrzeszył-biorąc to sobie za szczyrą imta m riajukoba sacionaeta, me na prawde, iakoby papież miał być starszy was crapmin nags narpiapxons nanem nad patriarche, о czym naywiętszy iest розгрышиль, беручи то собъ за щиру spor, y co się niżey fałszem być poka- правду, якобы папъжъ иклъ быти стај że. Lecz nie wspomionę Nicefora, iako min надъ патріарха, о чомъ найболи naganionego, choć wiem y ludzie iuż есть споръ, и што ся нижей хвалитем wiedzą, że niesłusznie iest naganion (о быти покажеть. Лечь не всиомина czym w przyszłym rozdziale będzie Никифора, яко наганеного, хоть въда szyrzey), y choć to iest rzecz pewna, h inje dwb belante, we heczymi ze, by się dobrze było nań co zdrożne- есть наганенъ (о чомъ въ нримьом go pokazało, iako z łaski Bożey nie роздълъ будетъ нирей), и котъ то ест pokazało, przedsię exces persony spra- речъ певна, же, бы ся добре было в wie y mocy vrzędu nie mogł by vwła- hero myo skopownoro hokasano, ako s сzać у preindykować. Nie wspomnię ласки Божей не ноказало, предся вы nawet y oyca Cyrilla, Alexandryiskiego ступовъ особы справъ и моцы уряду н protosyngiela, ktoremu iako nie może могъ бы уволочати и уймовати. Н być, tak y nie iest w niwczym dana вспомню наветь и отца Кирила, Але przygana, y ktoremu że starszeństwo ксан (сб. 72)дрійскаго протосинктель nad metropolitem według praw cerkiew- которому яко не можеть быти, такъ nych służy wszyscy wiedzą.

не есть ни въ чомъ дана пригана, которому же старшенство надъ митроно литомъ ведлугъ правъ церковныхъ слу жить всв выдають. Właśnie iakoby nikt w Brześciu na Власне якобы нихто въ Берестю н

cerkiewnemu Wileńskiemu dany, w ktorym y nad metropolitem, gdzieby wynadał y przywłaszczył. Przeciw ktoremu listowi tym trudniey co mowić, gdyż słowo od słowa wpisanym, sprawy przez odprawowane approbować raczył. Lecz wszytkim, ale tylko niektorym religiey Greckiev ludziom nadanego, te wywody przytocze, z ktorych, że ten sąd wszytkim nad metropolitem y władykami występnymi należy, pokazano być może. Y wprawdzieć te należność sadu tym samym względem mogłbym im przywłasnie synodalnych spraw; a ieśliż do występnych przełożonych duchownych, masz.

Iednak, iż podobno iawnieyszych dowodow dzieiopis potrzębnie, zwłaszcza z водовъ двенись потребуеть, з[в]лаща strony świetskich, ktoremi (choć wie- зъ стороны свътскихъ, которыми (хотя dząc, że nie oni właśnie, ale duchowni въдаючи, же не они власне, але дуna synodzie Brzeskim sąd odprawowali) ковные на соборъ Берестейскомъ судъ

mievscu patriarchow nie był, tylko о месцу патріарховъ не быль, толко о poddanych krola iego mści pana nasze- подданыхъ вороля его милости пана go duchownych y świetskich religiey нашего духовныхъ и свътскихъ релъи Greckiey osobach, do Brześcia zgro- Греческой особахъ, до Берестя згроmadzonych -- moglili metropolita y wła- маженыхъ -- могли ли митрополита и dyki występne sądzić — będe mowił. А владыви выступные судити — буду моtu naprzod mogłbym przytoczyć list od вити. А туть напередъ могь бымъ при-Heremiasza, patriarchy Konstantynopol- точити листь отъ Іеремен, патріарха skiego, gdy tu w Wilnie był, bractwu Константинополского, вгды туть у Вилни быль, братству церковному Виленсвому даный, въ которомъ и надъ миkroczył, niejaka zwierzchność v do ka- трополитомъ, если бы выкрочиль нъrania iego moc v władza temu bractwu явую звирхность и до каранья его мопъ и власть тому братству надаль и привлащилъ. Противъ которому листови sam krol iego m. listem swym, wyższey тымъ труднъй што мовити, бо самъ король его милость листомъ своимъ, выtego patryarche w tych tu państwach шей слово отъ слова вписанномъ, [справы] черезъ того патриарху въ тыхъ na ten czas ku podporze sobie nie туть панствахъ отправование потверbiorac y tego listu, iako ||(111) nie дити рачиль. Лечь на тоть чась ку подпоръ собъ не беручи и того листу, яко не всёмъ, але толко нёкоторымъ релви Греческой людемъ наданого, тые выводы приточу, съ которыхъ, же тотъ судъ всвиъ надъ митрополитомъ и владывами выступными належить, показано ((73) быти можеть. И вправив тую pisac, że wszyscy, iako się wyższey належность суду тымъ самымъ взгляpokazało, należeli do synodu; bo ieśliż домъ могъ бымъ имъ принисати, же do synodu należeli, toć y do wszytkich всв, яко ся вышей показало, належали до синоду; бо еслижъ до синоду налеsynodalnych spraw, tedyć y do sądu, жали, то и до всехъ власне синодалa za sądem — y do zrzucania z vrzędu ныхъ справъ; а еслижъ до синодалныхъ справъ, то и до суду, а за судомъ---и ktore że na synodach у koncyliach до свиданья зъ уряду выступныхъ преwłasne mieysce ma — wątpliwości nie- ложеныхъ духовнихъ, которое же на синодахъ и соборахъ власное ивспе масть-вонтпливости немашь.

Однавъ, ижъ подобно явивишихъ доczęsto burkuie,—przetoż mu iawnie, iż отправовали) часто потрясаеть,—проod sądow takowych z strony przełożonych duchownych niesłusznie z władyki duchowieństwo y z świetskimi osobami odpycha, z prawa Bożego y kościelnego pokaże.

Naprzod, podobno, nie powiedzie ze mną o to sporu, że kto ma moc obierania, tenże ma moc y zrzucania. Zaczym ieśliż pokażę, że nie tylko duchownym wszytkim, ale y świetskim, wedle prawa Bożego y kościelnego, moc obierania przełożonych duchownych służy, tak rozumiem, że mi zaraz przyzna, iż im y zrzucania moc poniekąd należy. Ktory to taki fundament założywszy, przypominam mu naprzod z Dzieiow Apostolskich obieranie apostoła Matiasza na mievsce Iudaszowe, także obieranie diakonow, ktore oboie że się przez zwolenniki v bracia odprawowało-czytamy. Przypominam mu za pierwszego onego po apostolech kościoła zwyczay w obieraniu duchownych przełożonych, nie tylko przez wyższe duchowne, ale v przez wszyt||(112)kie, też nawet y świetskiego zawołania ludzie, ktorzy pod ich rządem być mieli. Ktory to zwyczay nie tylko w biskupow, ale y w inszych duchownych stanowieniu tak mocnie się zachowywał, że też Cyprian święty z pilnością się z tego w iednym liście wymawia, iż nieiakiego Aureliusza, nie dolożywszy się z strony tego cerkwie, czytelnikiem był postanowił 1. A na drugim mieyscu, to iest w pierwszych xiegach, liście czwartym, tak pisze: <pospolity lud, posłuszny bedac roskazaniam Pańskim y Boga się boiąc, od złego przełożonego odłączać się powinien, ani się do świętokrayce kapłana ofiar mieszać, gdyż on nawięcey (vważay, dzieiopisie, słowa!) ma moc abo повиненъ, ани ся до святокрадци иерея

тожь ему явне, ижь оть судовь таковыхъ зъ стороны преложеныхъ духовныхъ неслушне владывы, духовенство и зъ свътскими особами отпихаетъ. зъ права Божего и костелного укажу.

Напередъ, подобно, не поведеть со мною о тое спору, же кто маетъ моцъ обиранья, тотъ же маеть модъ и зверженья. Зачимъ еслижъ укажу, же не толко духовнымъ всёмъ, але и свётскимъ, ведлугъ права Божего и костелного, моцъ обиранья преложеныхъ духовныхъ служитъ, такъ розунвю, же ми заразъ признаетъ, ижъ имъ и звер(ь)женья моцъ понъколь належить. Который то такій фундаменть заложивши, припоминаю ((об. 73) ему напередъ въ Дѣяній Апостольскихъ о(бъ)биранье апостола Матееа на мѣсце Іюди, такъ же обиранье діаконовъ, которое обое же ся черезъ апостолы и братію отправовано-читаемо. Припоминаю ему за першего оного по апостолъть костела звычай обиранью духовныхъ преложеныхъ, не толко черезъ вышшіе духовные, але и черезъ всѣ, тежъ на остатовъ и свътского заволанья люде, которые подъ ихъ рядомъ быти мѣли. Который то звычай не толко въ бискуповъ, але у иншихъ духовныхъ становенью такъ моще ся заховываль, же тежь Кипріань святый съ пилностыро ся съ того у одномъ листв вымовляеть, ижь нъякого Авреліана, не доложившися зъ стороны того церкви, чителникомъ былъ постановилъ 2. А на другомъ и всцу, то есть въ першихъ книгахъ, листъ 4, такъ пишетъ: «посполитый людъ, послушный будучи росказаньямъ Господнимъ и Бога ся боячи, отъ злого преложеного отлучатися

<sup>1</sup> lib. 2. epist. 5.

<sup>2</sup> книга 2, листъ 5.

nych schraniać. Co też samo widzimy z Boskiev powagi pochodzić, że kapłan przy bytności ludu pospolitego przed wszytkich oczyma obieran, v godny a sposobny pospolitym rozsadkiem v świadectwem vtwierdzan bywa. Y trochę niżey w tymże liście: «aby przy bytności ludu pospolitego abo złych występki odkryte, abo dobrych zasługi oznavmione były, y żeby tak ordynowanie abo postanowienie było słuszne, własne y sprawiedliwe, ktore wszytkich zdaniem y rozsądkiem będzie potwierdzone,-co, też wedle Pańskiey nauki, zachowuie się w Dzieiach Apostolskich». Y tamże trochę daley: «dla tego (powiada) pilnie z podania Bożego y z zachowania apostolskiego trzeba zachowywać y trzymać, co y v nas y prawie po wszytkich prowincyach zachowuie się, aby, dla ordynacyey porządnego odprawowania, do tego ludu pospolitego, ktoremu przełożony duchowny bywa ordinowan, władykowie abo biskupi bliscy teyże prowincycy zieżdżali się, y żeby przełożony był obieran przy bytności ludu pospolitego, iako tego, ktory wszytkich żywota doskonałe świadom, v każdego spraw (113) z iego obcowania doświadczył».

Ale że, podobno, dziejopis mało ma na świadectwie Cypriana świętego, więc mu do tego przypominam concilium Antiocheńskie, na ktorym zakazano, aby żaden przełożony duchowny tym, ktorzy by go niechętnie przyimowali, poniewolnie wtrącany nie był. Przypominam synod Konstantynopolski 3, ktory, ordi- Константинополскій 4, который, стано-

obierat godne kapłany, abo się niegod- офъръ мъшати, кгдыжъ онъ найболие (уважай, дъеписе, слова!) маеть монъ албо обирати године нереи, албо ся негодныхъ хоронити. Што тежъ само видимо зъ Божей поваги походити, же нерей при бытности люду посполитого передъ всъхъ очима обиранъ, и годный а способный посполитымъ розсудномъ и сведецтвомъ утвержень бываеть». И троха нижей || (74) въ томъ же листв: «абы при бытности люду посполитого албо элыхъ выступки отврыты, албо добрыхъ заслуги ознаймены были, и жебы такъ постановенье было слушное, власное и справедливое; которое всёхъ зданьемъ и розсудкомъ будетъ потвержено, - што, тежъ ведлугь Господней науки, заховуется въ Дванихъ Апостольскихъэ. И тамъ же троха далъй: «для того (повъдаеть) пилне съ поданья Божего и зъ захованья апостольского треба заховывати и держати, што и у насъ и праве по всвхъ враехъ заховуется, абы, для постановенья порядного отправованья, до того люду посполитого, которому преложоный духовный бываеть постановлень, владывове албо бискупове близкіе тогожъ враю собиралися, и жебы преложеный быль обирань при бытности люду посполитого, яко того, который всѣхъ живота досконале свѣдомъ и каждого справъ въ его обцованья досвътчилъ».

> Але же, подобно, двепись мало маеть на свъдъцтвъ Кипріана святого, а до того ему припоминаю соборъ Антіохійскій, на которомъ заказано, абы жаденъ преложений духовный тымъ, которые бы его нехутне пріймовали, поневолне всажаный не быль. Припоминаю соборъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In epist. synod. Constan. ad synod. Romanum.

<sup>4</sup> Въ листъ собора Констан[тинополского] до собора Рим[ского].

nuiac tamże w Konstantynopolu Nestoriusza, czynić tego nie chciał, bez wszelkiego duchowieństwa y pospolitego ludu pozwolenia. Przypominam mu Theodorita 1, ktory, piszac o niejakim Pietrze, ktorego Athanazyus świety sobie za sukcessora abo nastepce był obrał, przydaie zaraz, że to nie tylko wszytek stan duchowny potwierdził, ale v vrzad v wszytek lud pospolity swoim głosem approbował, iakoby znać daiąc, że naznaczony przez biskupa sukcessor nie inaczey się na tym vrzedzie zostawał. iedno gdy go wszytek lud przyiał.

A iż z Łacinnikiem (choć ci o sprawe nie Lacinskiey, ale Greckiev religiey ludzi) mam spor, wiec mu v z iego Łacinnikow przypominam świętego Augustyna 3, ktory, o mianowaniu nieiakiego Eradiusza piszac, takiż właśnie obierania przełożonych duchownych sposob przekłada. Przypominam mu kanon <sup>8</sup>, Anakletowi przywłaszczony, z ktorego się nauczy, że v w prezbiterow obieraniu zezwolenia pospolitego ludu potrzebowano. Przypominam mu Leona I papieża owe wyroki 4, ktore się w lisciech iego nayduia y do dekretałow poczęści są wpisane: «ten niechay bedzie obran, ktorego duchowienstwo y lud pospolity abo wietsza liczba pragnie». Item: «ktory ma być nad wszytkimi przełożonym, od wszytkich niechay będzie obieran». Item: «ten niechay się zostoi, ktory od duchowieństwa y od ludu pospolitego obran y pożądan będzie> 5. Item 6: «żadna przyczyna tego nie pozwala, ||(114) aby ci za biskupy mieli być poczytani, ktorzy ani od kle-

вячи тамъ же въ Константинополю Несторіа, чинити того не хотвль, безь всего духовенства и посполитого | (об. 74) люду позволенья. Припоминаю ему Өеолорита. <sup>7</sup>, который, пишучи о наякомъ Петръ, которого Асанасій святый собъ за наступцу быль обраль, придаеть заразъ, же то не толко весь станъ дуи сдвоу и экв , слидоватоп йннох ввесь людъ посполитый своимъ голосомъ умоцнилъ, якобы знати даючи, же назначоный черезъ бискуна наступца не иначей ся на томъ урядъ зоставаль. одно егда его ввесь людъ приняль.

А ижъ зъ Латинникомъ (хоть о справъ не Латинской, але Греческой релън людій) маю споръ, а такъ ему и зъ его Латинниковъ припомяну святого Августина 8, который, о менованью нёвояго Ередіа иншучи, такій же способъ -өп жинаохуу чиножогори вчиваноо рекладаеть. Приноминаю ему канонъ , Анавлетови привлащеный, съ которого ся научить, же и въ презвитеровъ обиранью зезволенья посполитого люду потребовано. Припоминаю ему Леона Першего пап'вжа овые выроки 10, которые ся въ его листехъ найдують и до декреталовъ по-части суть винсаны: «тоть нехай будеть обрань, которого духовенство и людъ посполитый албо болшая личба прагнеть». И зась: «который маеть быти надъ всёми преложонымъ, отъ всъхъ нехай будетъ обиранъ». И зась: «тоть нехай ся зостанеть, который оть духовенства и оть люду | (75) посполитого обранъ и пожаданъ будетъ» 11. И зась: 18 «жадная причина того не позволяеть, абы тые rykow obrani, ani od pospolitych ludzi за бискупы мъли быти почитаны, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> lib. 4, cap. 20. <sup>2</sup> epist. 110. <sup>3</sup> distin. 67, canon. 1. <sup>4</sup> ep. 90, cap. 8. <sup>5</sup> 63 dist. <sup>6</sup> C. sacrorum canonum 23 distin.

<sup>7</sup> книга 4, глава 20. <sup>8</sup> въ листъ 110. <sup>9</sup> грань 67, канонъ 1. <sup>10</sup> въ дистъ 90, глава 8. <sup>11</sup> 63 грань. <sup>12</sup> 23 грань.

wszytkich rzeczach examinowany y doświadczony naydzie sie dobrze wyćwieczonym, tedy z zupełnym v doskonałym klerykow y laikow pozwoleniem niech będzie ordinowany» etc. 14 Przypominam mu Grzegorza papieża, ktorego siła iest listow, co tegoż poświadczaią: ilekroć kiedy o obieranie nowego przełożonego duchownego gra idzie, zawsze pisze nie tylko do duchownych, ale y do stanow, abo do xiażęcia, abo y do ludu pospolitego; y gdy, za pomieszaniem rzadu w ktorym kościele, przyległemu iakiemu biskupowi obierania przełożonych duchownych przyiźrzeć porucza, zaraz vpomina go z strony dekretu, wszytkich podpisami vtwierdzonego; nawet gdy w Medyolanie nieiaki Constantinus był na biskupstwo postanowiony, a przed nieprzyjacielskim wtargnieniem siła do Mediolanczykow do Gennei było viechało. dotad tego postanowienia y obierania za własne nie przyznał, aż y ci społnie przyzwani na toż pozwolili. Na ostatek przypominam mu Nikolausza papieża. mało co przed piącią set lat z strony obierania samego Rzymskiego papieża vczynione, postanowienie, w ktorym tego dołożono, że obranie papieżow zezwoleniem ludu pospolitego ma się vtwierdzać.

Iuż tu tedy dzieiopis widzi, że, wedle prawa Bożego y wedle porządku pierwszego Kościoła, do obierania a zatym y do zrzucania przełożonych duchownych należeli wszyscy duchowni, a pogotowiu y popi, świeszczenicy abo по-готову и попы, священицы албо

pożądani nie są». Item 13: «gdy w tych рын анъ отъ влириковъ обраны, ани он мнадажоп йодок схитикопоон сто есть». И зась: 15 «кган въ тыхъ всёхъ речахъ искушеный и досвётчоный найдется добре выцвичонымъ, тогды [эъ] ЗУПОЛНЫМЪ И ДОСКОНАЛНИЪ КЛИДИКОВЪ И простыхъ позволеньемъ нехай булеть становленый» и проч[ая] 16. Припоминаю ему Григоріа папежа, которого много есть листовъ, которые тогожъ посветчають: идекроть води о обиранье нового предожоного духовного игра идеть, завше пишеть не толко до духовныхъ, але и до становъ, албо до княжати, албо и до люду посполитого: и віды, за помінаньемь ряду вь воторомъ востелв, прилеглому якому бискупови обиранья предожоныхъ духовныхъ призръти поручаетъ, заразъ упоминаеть его зъ стороны декрету, всёхъ подписами утверженого; наветь егла вь Медиолам'в 17 нізнай Костантинь быль на бискупство постановленый, а предъ непріателскимъ вторгненьемъ много Медиоламчивовъ до Енни было увхало, дотоля того постановленья и обранья за власное не призналь, ажь и тые сполне призваные на тоежь позволили. На остатокъ припоминаю ему Николая папіжа 18, мало-што предъ патію сотъ леть зъ стороны обиранья самого Римского папъжа || (об. 75) учиненое, постановенье, въ которомъ того доложено, же обранье папёжовъ зезволеньемъ люду посполитого маеть ся утвержати.

> Южъ тогды двенисъ видить, же. ведле права Божего и ведлугъ порядку першого Костела, до обиранья а затымъ и до зверженья предожонихъ духовныхъ належали всё духовные, а

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Can. In nomine Domini. <sup>14</sup> Distinct. eadem Can. Qiui Episcopus.

<sup>15</sup> въ той же грани. 16 въ той же. 17 книга 2. листъ 69. 18 гранъ 23,

ty pisze, że od biskupow abo władykow nie z vstawy Pańskiey, ale z zwyczaiu sa niższymi, v ktorych że pismo święte promiscue z biskupy kładzie - wyższey się w rożdziale pierwszym (115) tey części dotkneło. O tych to-słusznie li napisał, iż by ich było dwa tysiąca, do synodu iedney odrobiny prawa nie mieli-niech sie iuż osądzi. Z tychże świadectw, teraz przytoczonych, widzi, że y świetscy (nie tylko duchowni) do tego rozsadku o przełożonych duchownych należeli; widzi że mieli moc, wedle Cypryana świętego, iako obierać godne kapłany, tak v niegodnych się zchraniać; widzi, że, wedle concilium Antiocheńskiego, po-niewoley nikt na nie nie ma być wtracon. Niechże abo tym wszytkim przygani, abo przyzna, że postępkowi Brzeskiemu przeciwko metropolicie y władykom w odsądzaniu ich vrzędu vczynionemu niesłusznie przyganiał!

A iż tu nie tylko o zrzuceniu z vrzędu (ktore się tylko w Brześciu sstało), ale y o klatwe abo exkommunikacya, ktora ieszcze nie była, iest spor z dzieiopisem, - przetoż, aby obaczyć mogł, kto tyle wedle prawa Bożego do niey należy, przypominam mu Christusa Pana, Ktory brata wykraczaiącego każe opowiedzieć Kościołowi 1. A ieśliż Kościolowi, - a kościoła członkami nie tylko są biskupi, ale y inszy duchowni, a nawet y świetscy, - iakoż od rozsądku o występnych braciey maią być odstrychani? Ile zwłaszcza, gdy się zebrali na synod, gdy sa w kupie, tak, że zdania ich w tey mierze dosięgać — nie iest rzecz niepodobna; insza - kiedy nie sa w zgromadzeniu: bo w ten czas przy-

prezbiterowie, o ktorych Hieronim świę- презвитерове, о которыхъ Еронить святый пишеть, же оть бискуповь албо владывовь не зъ уставы Господней, але (и) въ звычаю суть нижшими, и которыхъ же писмо святое споль зъ бискуны владеть - вышей ся въ роздълъ 1 тоее части доткнуло. О тыхъ то-слушне ли написаль, ижь бы ихь было двъ тисячи, до синоду одной одробины права не мъли — нехай ся южь осудить. Съ тыхъ же сведоцтвъ, теперъ приточеныхъ, видить, же и свътскіе (не толко духовные) до того розсудку о преложеных духовных належали; видить, же мъли моцъ, ведлугъ Кипріана святого, яко обирати године нереи, такъ и негодныхъ ся хоронити; видить, же, ведлугъ собору Антіохійского, по-неволи нихто на нихъ не маетъ быти втручанъ. Нехай же албо тымъ всёмъ приганить, албо признаеть, же поступкови Берестейскому противъ митрополить и владывомъ у отсуженью ихъ уряду учиненому неслушне приганяль!

А ижъ тутъ не толко о зверженыю зъ уряду [[(76) (которое ся толко въ Берестю стало), але и о клятву албо отлученье отъ причастіа, которое еще не было, есть споръ зъ двеписомъ, протожъ, абы обачити могъ, кто толко ведлугъ права Божего до ней належить, припоминаю ему Христа Bora, Который брата выкрочаючого кажеть оповъсти Костелови <sup>2</sup>. А еслижъ Костелови, -- а костела члонками не толко суть бискупи, але и иншіе духовные, а наветь и свётскіе, -- якожь отъ розсудку о выступныхъ братій маютъ быти оттинаны? Иле звлаща гдв ся собрали на синодъ, егда сутъ вкупъ, такъ, же зданья ихъ въ той мфрф досягати — не есть речъ неподобна; ин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matth. 18.

<sup>\*</sup> Мате., гл. 18, ст. 17.

znawam, że ten o występnych rozsądek, | шая-егда не суть у згромаженыю: бо Kościołowi od Christusa Pana przywłaszczony, starszy kościelni imieniem wszytkiego Kościoła odprawować mogą. Przypominam mu Iana swietego 8, ktory dobrym y prawdziwym chrześcianom nad tymi, co nie trwaia w nauce Christusowey, niejaka władzą wyłączania ich daie, roskazuiąc, aby takich y w dom nie przyimowali, v nie pozdrawiali. Przypominam nakoniec słowa Pawła świetego nal (116) właśniey się do tey kontrowersyev ściągaiące: ten do wszytkich Korintezykow 4, tak duchownych, iako v świetskich, pisząc, vpomina wszytkich, aby z bracia wystepna się nie mieszali, a nawet y pokarmow aby z nimi nie vżywałi; y gani wszytkich, że onego, co żone oyca swego był splugawił, tak długo miedzy sobą cierpieli; roskazuie wszytkim (nie samym tylko biskupom), aby się zgromadzili, a w zgromadzeniu ich aby był oddan szatanowi.

Ktore iednak przypominanie nie dla tego czynię, abych władzą w tey mierze rowna z duchownymi świetskim przywłaszczać miał; o czym nie myślę, przyznawajac, że w takiev sprawie klatwy odprawowaniu, świetscy nie rządzącymi być maią, ale wiedzącymi, — nie dekret czyniacymi, ale zezwalaiacymi, — nie ogłaszaiacymi, ale świadczacymi v przestrzegaiącemi, aby się co w tey mierze niesłusznie, nierozmyślnie, z popędliwości y z waśni nie działo.

Wedle czego że się też świetskie religiey Greckiey osoby, na synodzie Brzeskim zgromadzone, przy ferowaniu dekretu, choć nie klątwy, ale tylko degradacyey, zachowali — świadkami są сi, зверженья, заховали — свъдками суть

въ тотъ часъ признаваю, же тоть о выступныхъ розсудовъ, Костелови отъ Христа Господа привлащеный, старшіе костелние именемъ всего Костела отправовати могуть. Припоминаю ему Іоанна святого, который добрымъ и правлевымъ христіаномъ налъ тыми. што не стоять въ науцв Христовой, нъякую власть вылученья ихъ даетъ, росказуючи, абы такихъ и въ домъ не пріймовали и не поздоровляли. Припоминаю наконецъ слова Павла святого, наивласнъй ся до того спору стягаючіе: тоть до всёхъ Кориноянь, такъ духовныхъ, яко и свътскихъ, пишучи, упоминаеть всёхъ, абы зъ братіею выступною ся не мізшали, а наветь абы и покармовъ зъ ними не уживали; и ганить ((об. 76) всёхъ, же оного, што жону отца своего быль сплюгавиль, такъ долго межи собою терпъли; росказуеть всёмъ (не самымъ толко бискупомъ), абы ся згромадили, а въ згромаженью ихъ абы быль отдань сатанв.

Которое однакъ припоминанье не для того чиню, абыхъ власть въ той мфрф ровно зъ духовными свътскимъ привлащати мѣлъ; о чомъ не мышлю, признаваючи, же въ такой справъ проклятья отправованью светскіе не справуючими быти мають, але въдаючими,---не де-не оголошаючими, аде сведчачими и перестерегаючими, абы ся што въ той мъръ неслушне, нерозимслие, съ попудливости и гитву не двяло.

Ведлугь чого же ся тежъ свътскіе релви Греческой особы, на синодъ Берестейскомъ згромажоные, при выданью декрету, хоть не клятвы, але толко

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Canonica 2, <sup>4</sup> 1 Cor. 5. РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА:

ktorzy przy tym byli. Poświadcza tego y dekret, ktory sami duchowni spisali y promulgowali. Poświadcza szkrypt synodalny, do xiąg trybunalskich wielkiego xięstwa Litewskiego zaświeża oddany, ktory się wyższey wpisał. Poświadczaią poselstwa do krola iego mści y do obywatelow Koronnych y xięstwa Litewskiego na seymiki zgromadzonych, z tego synodu wyprawione, w ktorych że nie świetscy, ale duchowni to metropolita y władyk odsądzenie vrzędu odprawowali—zrzetelnie dołożono.

Iuż się tedy dotąd pokazało, że w sądzie y w osądzeniu metropolita y władykow nic się przeciw prawu Bożemu, nic przeciw rządowi kościelnemu nie wykroczyło.

|| (117) Przypatrzmyż się porządnie: ieśliż y przeciw konfederacycy, abo przeciw zwierzchności krola iego mści w tym przeciw nim postępku exces sie iaki sstał? Gdzie naprzod od dzieiopisa z wdzięcznością mi to y z podziękowaniem przyimować przychodzi, że v konfederacya, na ktora drugie rzystwo iego, a podobno y sam pod-czas «vkrzyżuy» woła, teraz, iakoby się z nia pokumawszy, na świadectwo za sobą ciągnie, y zwierzchności i. k. m. pana naszego mściwego ochrania, rozny od tych, ktorzy się, z iego podobno cechu, w inszych państwach z nożykami y z puginałmi na krole pomazańce Boże rzucaią. Lecz co się tycze konfederacyey, niewiem, nie będzie li tego z nią się pokumania żałował, gdy mu pokażę, że namniey go w rozumieniu iego nie wspomaga, odstępnych władykow nie zasłania, y osob, na synodzie Brzeskim zgromadzonych, względem postępku przeciw tym odstępcom vczynionego, nic nie obwinia.

тые, которые при томъ были. Посвѣдчаетъ того и декретъ, который сами духовные списали и обволали. Посвѣдчаетъ шкриптъ синодалный, до книгъ трибуналныхъ вел. к-з. Лит. засвѣжа отданый, который ся выше вписалъ Посвѣдчаютъ поселства до крол. его мил. и до обывателевъ Коронныхъ и княз. Лит. на сеймики згромаженыхъ, съ того синоду выправленые, въ к[о]торыхъ же не свѣтскіе, але духовные тое митрополита и владыкъ ||(77) отсуженье уряду отправовали—достаточне доложено.

Южъ ся тогды дотоля показало, же въ судъ и отсуженью митрополита и владыковъ ничого ся противъ нраву Божему, ничого противъ ряду костелному не выкрочило.

Присмотрѣмося порядне: еслижъ и противъ конфедераціи, албо противъ звирхности короля его милости въ томъ противъ имъ поступку выступокъ ся якій сталь? Гдв напередъ отъ двешиса зъ вдячностью мив тое и съ подявованьемъ пріймовати приходить, же и конфедерацію, на которую другое товариство его, а подобно и самъ подъчась «укрижуй» волаеть, теперь, акобы ся зъ нею покумавши, на свъдъцтво за собою тягнеть и звёрхность его кр. милости пана нашого милостивого охороняеть, розный оть тыхь, которые ся, зъ его подобно цеху, въ иншихъ панствахъ зъ ножиками и съ пуйналми на король помазанци Божін порывають. Лечъ што ся тычеть конфедераціи, не въдаю, не будеть ли того зъ нею ся покуманья жаловаль, кгды ему покажу, же намиви его въ розумвныю его не вспомагаеть, отступныхъ владывовъ не заслоняеть, и особъ, на синодъ Берестейскомъ згромаженыхъ, взглядомъ поступку противъ тымъ отступникомъ учиненого, ничого не обвиняетъ.

Takci iest wprawdzie, że konfederacva wolności nabożeństwa w państwach krola iego mści postrzega, tak iest, iako dzieiopis przypomina, że broni tego, aby nikogoż o wiarę nie pœnowano, a co więtsza-odmiany y wprowadzania rozney wiary w kościelech pozwala. Ale trzeba wiedzieć y vważyć, iakiego pœnowania o wiare broni y kędy odmiany wiary pozwala? Abowiem rzecz iest pewna, że nie wszelkiego pœnowania broni y nie wszędy odmiany pozwala. Bo zwyczay, ktory iest wykładaczem praw, świadczy, że nie broni pœnowania duchownego nad tymi, ktorzy na to zarabiaia. Bo takowi od duchownych tego nabożeństwa, do ktorego się odzywaia, taka kaznia, na iaka zarobia, pœnowani być mogą. Zaczym nie wadzi nic konfederacya, iako baczymy, suspensiam, degradacyam y klatwam, ktore Rzymskiego | (118) nabożeństwa biskupi na swe występne owieczki zwłaszcza na duchowne wydaią; nie wadzi nawet Ewanielickiemu, abo y Nowokrzczeńskiemu ze zborow wyłączaniu. Czego snadż poniekąd względem on paragraf, ochraniaiący zwierzchności przełożonych nad poddanymi y wolności karania nieposłusznych etiam in spiritualibus (też y w duchownych rzeczach) pozwałaiący, w konfederacycy iest przypisany.

Co się zaś tycze odmiany w kościelech, y ta że nie wszędzie iest pozwolona-świadczą słowa konfederacycy, w ktorev tego dołożono, aby wszytkie beneficya, iuris patronatus regij praelaturarum ecclesiasticarum, iako arcybisbiskupstw y inszych wszelakupstw. kich beneficiy, były dawane nie inszym, iedno Rzymskiego kościoła klerikom; a одно Римского костела клирикомъ; а beneficia kościołow Greckich — ludziom добра костеловъ Греческихъ — людемъ teyże Greckiey wiary dawane być maią.

Такъ есть вправдъ, же конфедерапіа волности набоженства въ панствахъ **(об. 77)** кр. его милости перестерегаеть, такъ есть, яко двепись припоминаеть, же боронить того, абы никого о въру не карано, а што болше и впроваженья розной вфры позволяеть. Але треба въдати и уважити, якого каранья о вёру боронить и гав отмвим вфры позволяеть? Абовъмъ речъ есть певна, же не всякого каранья боронить и не всюды отмѣны позводяеть. Бо звычай, который есть выкладачемъ правъ, сведчитъ, же не боронить каранья духовного надъ тыми, которыи на тое заробляють. Бо таковые отъ духовныхъ того набоженства, до которого ся отзывають, такимъ караньемъ, на якое заробятъ, карани быти могуть. Зачимъ не вадить ни чого конфедераціа, яко бачимо, отду--си, сивателя и сивеножение, которые Римского набоженства бискупи на свои выступным овечки з[в]лаща на духовные выдають; не вадить наветь Евангелициому, албо и Новохрещенскому отъ зборовъ вылучанью. Чого снать якобы взглядомь онъ паракграфъ, охроняючій звирхности преложеныхъ надъ поддаными и волность каранья непослушныхъ тежъ и въ духовныхъ речахъ позволяючій, въ конфедераціи есть принисанъ.

Што ся зась тычеть отивны въ костель, и тая же не всюды есть позволена — свъдчать слова конфедераціи, въ ко (78) торой того доложено, абы всѣ добра, подаванья королевъ преложенствъ костелныхъ, OMR скупствъ, бискупствъ и иншихъ вшелякихъ добръ, были даваны не иншимъ, тоеежь Греческой вёры даваны быти Gdy by tych słow w konfederacycy nie мають. Кгды бы тыхъ словъ въ кон-

było przypisano, tedy owo pozwolenie odmiany w kościelech na wszytkie beneficya było by się ściągało, y iuż za tym Grek, Ewanielik, abo Nowokrzczeniec, gdzie by był na krola przychylnego trafil, mogłby się był nie odrzekać na opatstwie, biskupstwie, abo v arcybiskupstwie siedzieć. Ale że te słowa przypisano, przetoż że żaden inszy, krom Rzymianina, na takie beneficia nie wstępuie, y gdy ktory z biskupow abo inszych prałatow, na nie wstapiwszy, do inszey się wiary przychyli, że zatym zaraz od beneficium odpada, wi[e]damy. Nie ściąga się tedy wolnośc odmiany czynienia, wedle konfederacyey, tylko do tych beneficiy, ktore nie w krola iego mści, ale inszych świetskich obywatelow poddanych k. i. mści sa podawaniu.

Zaczym my, religiey Greckiey ludzie, acz z żałością na to patrzymy, co ty, dzieiopisie, przypominasz, iż siła cerkwi iest heretictwem zmazanych, iednak, iż podawanie w tych cerkwiach | (119) nie krolowi iego mści, ale szlachcicom służyło, a szlachcicy odmiane w nich za pozwoleniem konfederacycy czynili, -coż rzeć? radzi-nie-radzi milczeć musimy! Iako też z drugiey strony nic nie mowimy, choć z wzdychaniem widząc, a ono papiestwo do drugich cerkwi, [w] podawaniu szlacheckim będących, przez szlachcice papieżniki wprowadzone bywa. Ale tu, gdy metropolit y władykowie, maiący beneficia, w podawaniu krola i. m. będące, od tey religiey, na ktorą te beneficya są nadane, odstapili y odmianę (iako się niżey w osobnym rozdziale pokaże) w cerkwie wprowadzaią, — iakoż się konfederacyą, ktora tego iawnie y mianowicie zabrania, zasłaniać mogą? Abo, iako my o to do- ся конфедерацією, которая того явне

федераціи не было принисано, тогды оное позволенье отманы въ востелахъ на всъ добра было бы ся стагало, ж южь затымь Грекь, Евангеликь, албо и Новокрещенець, кгды бы быль на кроля прихилного трахвиль, могь бы ся быль не отрекати на опатстве, бискупствъ, албо и арпибискупствъ селъти. Але же тык слова приписано, протожъ же жаденъ иншій, кромъ Римлянина, на такіе добра не вступуеть, н кгды который эъ бискуновъ албо иншихъ преложоныхъ, на нихъ вступивши, до иншей ся въры прихилить, же затымъ заразъ отъ добръ отнадаеть.въдаемо. Не стягается тогды волность отивны чиненья, ведлугъ конфедераціи, толко до тыхъ добръ, которые не въ вороля его мил., але иншихъ свътсвихъ обывателевъ подданихъ вр. его милости суть подаванью.

Зачимъ мы, Греческой релви люде, ачь зъ жалостью на тое смотримо, што ты, двеписе, припоминаешъ, наз мисго церквей есть еретиц (сб. 78)ствомъ змазаныхъ, однавъ, ижъ подаванье въ тыхъ церквахъ не королеви его милости, але шляхтичомъ служило, а шляхтичи отивны въ нихъ за позволеньемъ конфедераціи чинили, — штожь речи? ради-не-ради молчати мусимо! тежъ зъ другой стороны ничого не мовимо, хоть зъ воздыханьемъ видячи, а оное папежство до другихъ церквей, въ подаванью шляхетскомъ будучихъ, -одпа наинжанап своритким сердер важено бываеть. Але туть, вгды митрополитъ и владыкове, маючи добра, въ подаванью кр. его милости будучіе, отъ тоее релви, на которую тые добра суть наданы, отступили и отмъну (ако ся нижей у особномъ роздълъ покажеть) у церковъ впроважують, -- якожъ brym sumnieniem, kochaiąc się w reli- и меновите забороняеть, заслоняти моsie w prawach v wolnościach swoich. milczeć, iako nie mowić, iako temu nie zabiegać mamy?! Toć iednak mowimy y zabiegamy, mowimy y zabiegamy skromnie, wszytko czyniac z ochranianiem konfederacycy y z poszanowaniem maiestatù iego krolewskiey mści, y dla tego nie rzuciliśmy się mocą na metropolita y władyki, krwie smy ich nie przelali y nie przelewa: y, dla odmiany wiary, a nie tylko gwałtu im dla tego nie czynimy, ale też wzgledem własnvch osob ich. to iest, ile ieden z nich Michałem, drugi Hipatim, trzeci Czuryłem, czwarty Grzegorzem, piąty Dionizim, szosty Ionaszem (nie względem metropolicy abo władyctw) wiary im odmieniać nie bronimy. Niech kiedy sie na to vdali, będą papieżnikami, ale nie nam, tylko sobie! Nas do tegoż pretextem iurisdicycy swoiev niechay nie przywodzą y nie przymuszaią! Chciałosię im mieć chleb, chciałosię im podwyższenia dostoienstwa, niechże ie nie od nas. ktorych odstapili, maia, ale od tych, do ktorych przystali! Naszym beneficiam (120) kościołow Greckich, ktore ludziom tylko Greckiey wiary należą, aby dali pokov, aby się z nich nie cieszyli-tego potrzebuiemy, tego pragniemy.

Wszakże iednak tego pragnac, vmiemy się swą piędzią mierzyć, w krola eno ся своею пядью мърыти, у кр. его iego mści władzą skwapliwie nie wry- инл. власть сквапливе не вриваемося, wamy się, nie rzucamy się do gwałtu, не мечемося до вгвалту, не увъжджаемо nie wieżdżamy im w te maiętności, mo- имъ въ тые мастности, моцью ихъ съ ca ich z tych beneficiy, iako oni nas, тыхъ добръ, яко они насъ, не выпиnie wypychamy! Ale co? Wiedząc, iż касмо! Але што? Въдаючи, ижъ его кр. krol iego mść tych beneficiy iest ро- мил. тыхъ добръ есть подавцею, въ-

giey swev, у z dobrą sławą, kochaiąc гутъ? Албо, яко мы о то добрымъ сумитньемъ, кохаючися въ релти своей, и зъ доброю славою, кохаючися въ правахъ и волностяхъ своихъ, молчати яко не мовити, яко тому не забъгати маемо?! Хоть однакъ мовимо и забъгаемо, [мовимо и забъгаемо] скромне, все чинячи зъ охроненъемъ конфедералін и съ пошанованьемъ маестату его кр. мил., —и для того не торгнули есмо си моцью на митропилата <sup>5</sup> и владыки, крови есмо ихъ не продиди и не проливаемо, для отмёны вёры, а не толко кгвалту имъ для того не чинимо, але тежъ | (79) взглядомъ власныхъ особъ ихъ, то есть, иле одинъ зъ нихъ Михайломъ, другій Ипатіемъ, третій Чуриломъ, четвертий Григоріемъ, пятый Дънисомъ, шостый Іона (не взглядомъ митрополіи албо владыцствъ) въры имъ отмъняти не боронимо. Нехай коли ся на то удали, будутъ папъжнивами; але не намъ, толко собъ! Насъ до того покрытьемъ зверхности своей нехай не приводять и не примушають! Хотвлося имъ мъти хлъбъ, хотълося имъ подвышенья достоенства, нехайже ихъ не оть нась, которыхь отступили, мають, але отъ тыхъ, до которыхъ пристали! Нашимъ добрамъ церквей Греческихъ, которыи людемъ толко Греческой въры належать, абы дали повой, абы ся эъ нихъ не твшили-того потребуемо, того прагнемо!

А тавъ однавъ того прагнучи, умв-

<sup>1</sup> Въ старопечатномъ раземпляръ: «митропилака».

rzeczypospollitey sa powierzone, wiedzac, iż on iest przysięgłym strożem praw y swobod naszych, — do niego żesmy się też vciekli, iegosmy prosili, y dotad cierpliwie prosimy, v z skwierkiem żebrzemy, aby, według przywileiow, narodowi Ruskiemu v Litewskiemu nadanych, vrzędow duchownych religiev Greckiev nie zatłumiał; żebrzemy. aby iawne odstępniki od chleba, im iuż nienależącego, odstrychnąwszy, insze, ktorzyby własnie religiev Greckiev byli. metropolita y władyki, wedle konfederacvey, na te beneficya nam podać raczył! Azaż tu co iest przeciw zwierzchności krola iego mści? Azaż raczev nie zamyka się w tym vszanowanie maiestatu iego takie, iakie wiernym y pana miłuiacym poddanym przystoi? Ieślibyś to neuszanowaniem nazwać chciał, że wprzod nim prosba iaka do krola iego mści była, dekret odsądzenia vrzędu przeciw nim zakroczył, tedy niesłusznie byś nas y w tym winował. Bo przed synodem siłasmy, choć nie tymiż słowy (bośmy ieszcze nie wiedzieli co się w metropolita y władyki wlewało), ale na też note prosb y instancycy przez posły swe względem zatrzymania całości religiey naszey do krola iego msci czynili. Ale niechby tak dobrze było, żeby prośbę poprzedził dekret, odsądzający metropolita y władyki vrzędu. Azaż by iednak y w tym || (121) się co przeciwko władzy krola iego mści wykroczyło? By namniey! Bo insza rzecz iest vrząd, insza-beneficium do vrzedu dla dobrego iego odprawowania przyłaczone. Vrząd właśnie od duchownych przy święceniu, beneficium zaś nie od duchownych, ale od k. i. m. dawane bywa. A pospolicie k. i. m., w dawaniu добра зась не отъ духовныхъ, але отъ komu beneficium sposobność odprawo-кр. его мил. даваны бывають. А поwania przezeń wedle potrzeby vrzędu, сполите кр. его мил., въ даванью кому-

dawca, wiedzac, iż jego szafunkowi od даючи, ижъ его шафункови отъ речи посполитое суть повёрени, вёдаючи. нжъ онъ есть присяглимъ сторожемъ правъ и свободъ нашихъ,---до негосмы ся тежь утекли, его есмо просили, и дотоля терпливе (сб. 79) просимо, и съ плачемъ просимо, абы, ведлугъ привилеовъ, народови Рускому и Литовскому наданихъ, урадовъ духовныхъ релън Греческой не затлумяль: просимо, абы явные отступники отъ клеба. ниъ южь належачого, отстрыхнувши, нише, которые бы власие релви Греческой были, митрополита и вдаливи. ведлугь конфедерации, на тые добра намъ подати рачилъ! Аза тутъ што есть противъ зверхности кр. его мил? Аза лёпёй не замывается въ томъ ущанованье маестату его такое, яко върнымъ и пана милуючить подданымъ пристоить? Если бысь тое неущанованьемъ назвати хотель, же впередъ нижъ прозба такая до кр. его мыл. была, декреть отсуженья уряду нротивъ нимъ загородилъ, теди неслушне бись насъ и въ томъ виновалъ. Бо нередъ синодомъ многосмы, хоть не тымижь словы (бо смы еще не въдали што ся въ митрополита и владики вливало), але на туюжъ ноту прозов и попиранья черезъ послы свои взглядомъ задержанья цалость рельи нашей до кр. его мил. чинили. Але нехай бы то такъ добре было, же бы прозбу поцередиль декреть, отсужаючій митрополита и владыки уряду. Аза бы олнакъ и въ томъ ся што противъ власти вр. его мил. выкрочило? Бы намнъй! Бо иншая есть речъ инша-добра до уряду для доброго его отправованья при (80) лучено. власне отъ духовныхъ при посвященью.

(zwłaszcza tych, ktorzy religiey, ktorey него ведлугъ потребы уряду, еслижь są przednieyszymi naśladowcami) осzy- не своими, тогды однавъ чужими (звлаma zwykł vpatrować. Zaczym snadż у ща тыхъ, которые релън тоее, которой list w te słowa pisany iednemu religiey суть передиващими наслъдовнами) очи-Greckiey senatorowi dać raczył:

«Zygmunt III, z Bożey łaski krol Polski, wielkie xiaże Litewskie, Ruskie, Pruskie, Mazowieckie, Żmudskie, Iflanty krolestwa Szwedskiego skie, etc. nabliższy dziedzic y przyszły krol.

«Iasniewielmożny, vprzeymie nam miły! Iakoś nas vprzeymość wasza vżywał, żebyśmy nie dawali vrzędow duchownych religiey Greckiey, iedno na zaleczenie vprzey[mości] w. Tedy, maiąc wzglad na zasługi vprzev[mości] w. v przodkow vprzey[mości] w. ku tey r. p., radzi na to pozwalamy, że tylko na zalecenie vprzey[mości] w. takie vrzędu religiev Greckiev ludziom zacnym y pobożnym dawać będziemy. Żądamy przytym vprzey[mości] w. być dobrze zdrowego. Dan w Warszawie, dnia 21 miesiaca października, roku Pańskiego M. D. XC. II, panowania naszego roku piątego».

Z tego listu pokazuie się to, com wyższev powiedział: że beneficium choć iest rozne od vrzędu, iednak do vrzędu się wiąże; y że za tym krol iego m. w dawaniu komu beneficium sposobność odprawowania prze (122)zeń vrzedu zwykł vpatrować. Czego względem my, Greckiey religiey szlachcicy, w niektorych woiewodztwach wolność obierania sobie duchownych przełożonych przymamy warowaną. Przydam ieszcze y to, że snadź nigdy k. i. m. przed odięciem vrzędu nie zwykł bene-

ieśliż nie swymi, tedy iednak cudzymi добръ способность отправованья черезъ ма звывъ усмотровати. Зачимъ снать и листь вь тыи слова писаный, одному релви Греческой сенаторови дати рачиль:

> «Жикгимонть Третій, зъ ласки Божей кр. Пол[скій], и проч[ая].

> «Ясневелможный, упрійме намъмилый! Якось насъ упріймость ваша уживаль, жебысмы не давали урядовь духовныхъ релви Греческой, одно на залецанье упріймости вашей. Тогды, маючи взглядъ на заслуги упріймости вашей и продвовь упріймости вашей ку той речи посполитой, ради на то позволяемо, же толко на залецанье упріймости вашей такін уряды реліви Греческой людемъ зацинив и побожнымъ давати будемо. Жадаемо притомъ упріймость ваш., быти добре здорового. Данъ у Варшавв, дня 21 мвсеца октебра, року Божего 1592, панованья нашого рокъ 5».

Съ того листу показуется то, штожъ выше повъдълъ: же добра хоть суть розны отъ уряду, однавъ до уряду ся вяжуть; ижь затымь кр. его мил. въ даванью кому добръ способность отправованья черезъ него уряду звыкъ усмотровати. Чого взглядомъ мы, Греческой рельи шляхтичи, въ нъкоторыхъ воеводствахъ волность обиранья ((об. 80) собъ духовныхъ преложоныхъ привилейми маемо варованую. Придамъ еще н то, же-снать николи кр. его мил. передъ отнятьемъ уряду не звыкъ добръ ficium odbierać, a inszemu podawać, отбирати, а иншему подавати, але поale pospolicie, za odeszciem vrzędu, сполите, за отходомъ уряду, отходять

krola iego mści nie zową. Vrażonemu sarkać, vkrzywdzonemu protestować się, vbitemu płakać — gdzieby ieszcze nie miało być wolno, iużby to ze wszech miar doskonała była niewola!

Widzis[z] tedy, dzieiopisie, że nas niebacznie y niesłusznie o spisy na protestacve winuiesz?! Widzisz, że metropolit z władykami występnemi miał w Brześciu na synodzie należne forum y należne sedzie?! Widzisz, że w postepku, przeciw nim vczynionym, iako przeciw prawu Bożemu y kościelnemu, tak y przeciwkonfederacycy v przeciw zwierzchności k. i. m. excessu niemasz?!

Coż tu daley rzeczesz? Podobno, ieszcze powiesz, że ten postępek był przeciw rozumowi? Ale iako go przeciw rozumowi nazwać możesz, gdym ci iuż pokazał, że prawu Bożemu y rządowi kościelnemu, y prawu Koronnemu nie iest przeciwny?

Rzeczesz, że nie k-rzeczy, aby syn na ovca prawo stawić miał? Przyznawam. A przyznawszy, zaraz ci ku zawstydzeniu twoich naswiętszych panow, abo ciebie samego przypominam, iako, choć to nie k-rzeczy, przed się, za namowa Paschaliusza papieża, Henrych V na · Henrycha IV, Rzymskiego cesarza, syn na oyca, nie tylko prawo stawił, ale y nad nim się pastwił 2. A przedsie pochlebcy dworu Rzymskiego, iakimes też ty iest, nie niecnota, ale cnota nieladaiaka to zwali.

Rzeczesz, że nie k-rzeczy, aby podtey zwierzchności, ktora absolute, nie о той зверхности, которая згола, не о той,

nich; a przed się tego obrazą maiestatu панствъ кр. его ики. есть безъ никъ; а предся того образою маестату кр. его мил. не зовуть. Ураженому стогнати, укривжоному протестоватися, битому плавати — гдъ бы еще не мъло быти волно, южь бы то зо всехъмерь досвоналая была неволя!

> Видишъ тогды, двенисе, же насъ небачне и неслушие о списы на протестаным винуенть?! Видинть, же митрополить въ владивани виступнини иблъ въ Берестью на синодъ належный розсудовъ и слушные судін?! Видишъ, же въ поступку, противъ нимъ учиненомъ, яко противъ праву Божему и костелному, такъ и противъ конфелерации и противъ зверхности вр. его мил. выступку нимашъ?!

> Штожъ туть даль речешь? Подобно, еще речешь, же тоть поступовь быль противъ розумови? Але яко его противнымъ розумови назвати можешъ, (об. 81) бомъ тобъ южъ показалъ, же праву Божему и рядови костелному, и праву Коронному не есть противный?

Речешъ, же неслушне, аби сынъ на отца право ставити мълъ? Признаваю. А признавши, заразъ тобъ ку завстыженью твоихъ насвятшихъ пановъ, албо тебъ самого припоминаю, яко, хоть то неслушне, предся, за намовою Пасхала папъжа, Генривъ 5 на Генрива 4, Римсвого цесара, сынъ на отца, не толко право ставиль, але и надъ нимъ ся цаствиль <sup>8</sup>. А предся похлёбцы двору Римского, якимъ и тись есь, не непнотою, але пнотою неледалкою тое 3B8\_JH.

Речешъ, же неслушне, абы поддаdany zwierzchnego przełożonego miał ный зверхного преложоного мълъ суsądzić? Y toć przyznam. Ale tylko о дити? И тое ти признаю. Але толко о

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auentinus, Annalium Boiorum, lib. 5 et 6; Robertus Anglus, in vita Paschalis II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Авентинъ, въ явтопис. ин. 5 и 6; Роберъ—«О животъ Пасхала». PYCCEAS ECTOPHYECKAS BEBLIOTEKA.

tey, ktora z vmową y warunkiem kondyciy iakich panuie. Bo taka, gdy vmowie nie dosyć czyni, y poddanych sądewi poniekąd podlega.

Rzeczesz, że nie k-rzeczy, aby niższy wyższego, biskup patriarchę, patriarcha papieża — są (124) dzić v wyklinat miał? A ia zas rzekę, że to raczey nie k-rzeczy, iż ty Włodzimirskiemu, Łuckiemu, Połockiemu, Pińskiemu y Chełmskiemu władykom nad Lwowskim y Przemyskim władykami, ktorzy im we wszem nie tylko są rowni, ale y względem mieysca, y względem vrodzenia, y względem lat przed niektorymi z nich przodkują, władzą rozmaitą, zwierzchność y wyższość przypisuiesz. Wiec y to nie k-rzeczy, że się w tym nie baczysz, co tenże Hieronim, Łaciński doktor, ktory przezbitery z biskupy porownawa, y o rowności episzkopow abo władykow iednych z drugimi napisał 1. Co też y w dekretach wpisano: «gdzieżkolwiek by był (powieda) biskup, choć w Rzymie, choć w Engubium, choć w Konstantynopolu, teyże iest godności, zasługi y kapłaństwa. Możność bogactw v vbostwa niskość ani wyższym, ani niższym biskupa nie czyni, ale wszyscy następnikami apostolskimi są».

Nie k-rzeczy y to, że się w tym nie baczysz, iż nie tylko rowny od rownego, ale y wyższy mieyscem od niższego (iako iest metropolit od władykow), za występkiem y niecnotą, sstawa się ieszcze niższym, y iako luciper z nieba spada, a pasterz niższy wyższego, gdy się w wiłka przewierzgnie, od trzody, aby iey nie szarpał, odganiać może.

воторая зъ унового и наружность комдиций якихъ пануетъ. Во такая, кгды умовъ недосить чинитъ, и моддажихъ судови якобы поддегаетъ.

Реченъ, же неслупие, абы инжий вишшого, бискупь патріарку, патріарка папъжа-судити и выклинати мълъ? А A 38Ch DERV. ME TO SOUTH HECEVIERE. нжъ ты Володинерскому, Луппому, Полоцкому, Пинскому и Холискому нладывомъ надъ Лвовскимъ и Премискимъ владивами, воторые имъ во всемь не толко суть ровни, але и ваглядемъ уроженья, и взглядомь леть предъ мекоторыми въ нихъ продвують, влесть (82) рознантую, зверхность и выншость принисуемъ. И то неслушне, же ся въ томъ не бачишъ, што тотъ же Ероничь, Латинскій докторь, который презвитеры и зъ бискупы поровноваетъ. н о ровность епископовъ албо владывовь одныхъ зъ другыми неписаль 🦜 Што тежъ и въ девретахъ писано: «гий колвекь он онаь (новъдаеть) онскупь. хоть въ Римв, хоть въ Ректу 🔭 хожь въ Костантинополю, тоесжъ есть годности, заслуги и нерейства. Можность богатствъ и убовства низвость аки вышпримъ, ани нижшимъ бискупа не чинитъ, але всв наступниками апостолскими CVTb».

Неслушне и то, же са въ томъ не бачишъ, ижъ не толко ровний отъ ровного, але и выший мъсцемъ отъ нижшего (яко есть митрополитъ отъ владыковъ), за выступкомъ и нецнотою, ставается еще нижшимъ, и яко сатана зъ неба спадаетъ, а пастыръ нижний вышшего, кгды ся у волка перевернетъ, отъ череды, абы ей не шариалъ, отто-няти можетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In epistola ad Euagrium. Dist. 93. Can. legimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ дистъ до Евагріа, въ грани 93. <sup>2</sup> На полъ пояснено: «Ректъ мъстечко плохое было».

Nie k-rzeczy y to, że to, co bywało, za niepodobna rzecz masz, to iest, aby patriarcha papieża mogł wyklinac. Iuż ci sie to wyższey pokazało, że nie tylko patriarcha, ale v inszy niższy biskupowie na synodach papieża wyklinali. A do wyższey wspomnionych siedm przykładow przyłożyć ieszcze dla cetna osmego-Iuliusza papieża, ktorego Oryentalni biskupi exkommunikowali 4. Przyłożył bym ci y arcybiskupa Gnieznieńskiego, co w Łowiczu za naszey pamięci papieża zaklinał; alebys to, podobno, choć prawda, w żart sobie obrocił. Mianowicie ieśliż || (125) papieża, co by go patriarcha wyklął, chcesz wiedzieć, mianuiec iednego Leona, od Dioszkora Alexandriyskiego 5, drugiego Wigiliusza od Menny Konstantynopolskiego patriarchow wyklete.

A zatym twoy argument inwertowawszy, tak konkluduię: patriarcha mogł papieża exkommunikować; władyka Lwowski y Przemyski przeciw metropolicie sa, iako patriarcha przeciw papieżowi; przetoż Lwowski v Przemyski władykowie, ile drugie wszytkie duchowieństwo z sobą maiąc, mogli by byli metropolita exkommunikować, a pogotowiu mogli go z vrzedu złożyć.

Po tey konkluzyey, zaraz y rozdział tak zamykam: ponieważ postępek Brzeski przeciw metropolicie y władykom odstępnym nie tylko konfederacycy y zwierzchności k. i. m. nie iest przeciwny, ale y z prawem Bożym, y z prawem a zwyczaiem kościelnym, a zatym y z rozumem zgodny; przetoż niesłusznie mu dziejopis, fałszem robiąc, przygania. A ktemu, iż tym postępkiem, tak słusznym, metropolit y władykowie ктому, кака тыма поступкома, така vrzędow duchownych odsądzeni są, — слушимиъ, интрополить и владыкове

Неслушие и то, же то, што бывало. за неподобную речь масиль то есть. абы патріорха папажа могь выклинати. Южь тобь ся више повазало, же не толко патріарха, але и иншие нижніе бискупове на синодахъ папъжа выклинали. А до вышше вспомненыхъ семи привладовъ приложити еще осмого -Юліа папъжа, которого Восточніе еписвоин отлучили <sup>6</sup>. || (об. 82) Придожиль бымъ и арцибискупа Гивзденского, што въ Ловичу за нашей памети папъжа завлиналь; але бысь то, подобно, хоть правда, въ жартъ собъ обернулъ. Меновите еслижь папажа, пето бы его натріарка виклаль, хочень ведати, меную ти одного Леова, отъ Діоскора Александрийского 7, другого Вінлиуша оть Менны Костантинополского патріарховь виклятихь.

А затымъ твой доводъ вывернувнии. тавъ замываю: патріарка могь паньжа отлучити; владыва Лвовскій и Премискій противь митрополиту ес[т]ь, яко патріарха противъ папѣжони: протожъ Лвовскій и Премыскій владыкове, иле другое все духовенство и съ собою наот-и втикопортим икий ий иктом, ирок лучити, а по-готову могли его зъ уря-AA STOWNER.

По томъ сконченью, заразъ и роздъль такъ замикаю: понеже поступокъ Берестейскій противъ митрополить и владикомъ отступнимъ не толко конфедараціи и зверхности кр. его мил. не есть противный, але и съ правомъ Божимъ, и съ правомъ а звичаемъ костелиниъ, а затимъ и зъ розумомъ вгодный; протожъ неслушие ему двепись, фалионъ робячи, приганяеть. А

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sozomenus, lib. 3, cap. 11. <sup>5</sup> Dist. 21. Ca. in tantum. Nicephorus lib. 17, cap. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Совоменъ, книга 3, глава 11. <sup>7</sup> грань 21. Никифоръ, книга 17, 26.

me mais bre peczytani, y słusznie sie poducecastwo przez nas nie oddaie. y shusanio się iogo krolewska mść na ich mievsce insze przełożone duchowne nam dać godzi.

(126) Wtorey części odpowiedzi

ROZDZIAŁ IV.

Ieśliż Brzeskim duchownych y synodowy dzieiopis przygania, z tey miary, że nie w cerkwi, ale w kamienicy, ktemu że nie przy mepisu rak swoich odstapili, y przy Niceforze, ktory o szpiegierstwo iest obwiniony y zaręczony, y przy heretikach y z marszałkiem heretickim są odprawowane?

W przeszłych trzech tey wtorey cześci rozdzialech wywiodła się słuszność y powaga synodu Brzeskiego, przez starożytney religiey Greckiey ludzie odprawowanego. A pokazało się, że na nim były osoby, własnie do niego należące, prawo do rozsądku o nauce y wierze maiące y występnych przełożonych duchownych sądzić y z vrzędu składać mogące. Y zaraz na żądanie свладати могучіе. И заразъ на заданые przeciw temu dziejopisowe tak się od- противъ тому двенисови ( (об. 83) такъ powiedziało, że baczny człowiek, podo- cz отповъдило, же бачный человъвъ bno, iuż żadney watpliwości o tym mieć подобно, ижъ жадной вонтиливости о

имичей файру за metropolitę у władyki | урядовъ духовнихъ отсумены сутъ. — HDOTOWS JAJSE SA METDOMORUTA M R.M. дыки не мають быти мочитани, и слуине сл || (83) инъ нослуженето черевъ насъ не отдаеть, и слушие си его пр. NHJ. HA HYL MÜCHE HHMINE MDEJEGHUNE LYXOBEHE HAND LATE POLITY.

Второй части отновъди

Роздълъ 4.

Есливь Верестейский духов-Swietskich starożytney religiey Hund H CBBTCRHXD- CTADOZHTHOŻ Greckiey osob sprawom słusznie релън Греческой особъ справанъ слушне синодовый двепись приганяеть, съ той мёры, же не въ церкви, але въ каменици, ктому tropolicie, ktory synod złożył, ale же не при митрополитъ, которыв przy Przemyskim у Lwowskim сниодъ зложилъ, але при Премиwładykach, ktorzy własnego pod- скомъ н. Лвовскомъ владыкамъ. которые власного подпису рукъ своихъ отступили, и при Нивифо-РЪ, КОТОРЫЙ О МПИКГИРСТВО ОСТЪ обвиненый и прирученый, и при еретикахъ зъ маршалкомъ еретицкимъ суть отправованы?

> Въ прешлыхъ трохъ тоей второй части роздёлёхъ вывелася слушность и повага синоду Берестейского, черезъ старожитной релви Греческой люди отправованого. А показалося, же на нимъ были особы, власне до него належачіе, право до розсудку о науців и въръ маючіе 1 и виступнихъ преложеныхъ духовныхъ судити и зъ уралу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ старопечатномъ вклемилярѣ омибиа: «маючее».

tak sam grunt, iako więcey leda przysady w rzeczach vpatrować zwykli, ieszcze mu tu w tym rozdziale y na te przygany odpowiem, ktore, względem okoliczności mieysca y inszych tych podobnych, dziejopis przeciwko pomienionemu svnodowi wywiera.

Naprzod to za wielki występek y przyczyne do nagany kładzie, że nie w cerkwi abo w kościele synod się odprawował, ale || (127) w kamiennicy abo w domu, a co wietsza - w domu, w ktorvm, za starostw heretickich, blużnierstwa przeciw Bogu mieszkały.

Na te nagane nim właśnie odpowiem, y nim dam sprawe: dla czego się to sstało co gani? Pytam dzieiopisa: co rozumie teraz w nowym zakonie, czy mieysce od ludzi y od spraw, czy ludzie v sprawy od mievsca swoie świetobliwość, ozdobę, powagę y zawołanie biora? Ieśliż mieysce od ludzi y od spraw świetobliwośc v ozdobe bierze,czemuż wzgledem okoliczności mievsca ludziom pobożnym, dla dobrych rzeczy zgromadzonym, y sprawom ich świętoludzie v sprawy od mieysca świętobliwość y powagę biorą, y ieśliż zatym do czemu Christus Pan nie tylko w kościele, ale na gorach, w puszczach, na wodach y inszych tym podobnych lada mieyscach, nawet y w bożnicach bez-водахъ и иншихъ тымъ подобныхъ леtakże do podłego mieysca przywięzuiącą, чому оную Самаранин[к]у, хвалу Боzganił? Pytam: czemu na wszelkim жую также до подлого ивсца привяmieyscu wiernym swym Christus P. зуючую, зганиль? Пытаю: [чому] на przytomność swą obiecał, gdzieżkolwiek всявомъ мъсцу върнымъ своимъ Хри-

nie może. Dla tych, iednak, ktorzy nie томъ мъти не можеть. Для тыхъ, однакъ, которые не такъ самый кгрунтъ, яко болше дела присады въ речахъ усмотровати звывли, еще ему туть въ томъ розграф и на тые приганы отповриъ. которые, взглядомъ околичности мъстна и иншихъ тыхъ подобныхъ, двеписъ противъ помененому синодови приточаетъ.

> Напередъ тое за великій выступокъ н причину до наганы владеть, же не въ церкви албо въ костелъ синодъ ся отправоваль, але въ каменицы албо въ дому, а што болше-въ дому, въ воторомъ, за старость еретициихъ, блюзнърства противъ Бога ившкали.

На тую пригану поколя власне отповемь, и поволя дамъ справу: для чого ся тое стало што ганить? Пытаю двениса: што розумветь теперь въ новомъ законъ, чи мъсце отъ людій и оть справъ, чи люде и справы отъ ивсца свою святобливость, оздобу, повагу и заволанье беруть? Еслижъ ивсце оть людей и оть справъ святобливость и оздобу береть, -- чомужъ взгладомъ околичности мъсца людемъ побожнымъ, для добрыхъ речей вгромаbliwym przyganiać śmie? Ieśliż więc жонымъ, и справамъ ихъ святобливымъ приганяти сиветь? А если люде и справы отъ мъсца святобливость и поodprawowania świętobliwych spraw nie вагу беруть, и еслижъ затымъ до отkażde mieysce iest sposobne, — руtam: правованья святобливыхъ || (84) справъ не каждое мъсце есть способно,-пытаю: чому Христось не толко въ костель, але на горахъ, въ пущахъ, на bożnych Żydow nauczał, у insze świę- да мъсцахъ, наветъ и въ божницахъ tobliwe rzeczy odprawował? Pytam: безбожныхъ Жидовъ научалъ и иншіе czemu one Samaritankę, chwałę Воżą святобливые речи отправоваль? Пытаю: się iedno dway abo trzey w imię lego стось притомность свою объщаль, гдъ

zgromadzą? 1 Druga pytam o aposto- rojec gra nin tru no nus Ero srpelech: czemu do synodu swoiego, czemu do modlitw, czemu do nauczania ludzi v do inszych świętobliwych spraw mieysc sobie scrupulose z domniemaney iakiey światości v poważności nie vpatrowali v nie obierali, v czemu nimi nie brakowali, ale Panu Bogu y chwale Iego vsługowali, na wszelkim mieyscu, byle sposobnym, choć v na takim, na ktorym y insze pospolite świetskie sprawy odprawowane bywały? Pytam: one Żydowskie kapłanow na mieyscach świętobliwych odprawowane synody y nabożeń (128)stwa - czy miały co przed synodem y nabożeństwem przez wierne Pańskie w lada Wieczerniku odprawowanym? Pytam: one falszywe przez faryzeusze w kościele Ierozolimskim podawane nauki -- czy miały co przed nauka, ktora Paweł święty 2 w Ateniech pierwey w bożnicy Żydowskiey, potym na rynku, a naostatek y w areopagu ludziom podawał? Ieśliż sie nie każde mieysce do świętobliwych spraw zeydzie, czemuż tenże Paweł święty mowi, że chce, aby metowie modlih sie na wazelkim mieyscu, podnosząc ręce czyste bez gniewu y swaru» 3. Czemu tenze Paweł swięty 4, v Stefan święty 5, a ktemu v Ezaiasza proroka <sup>6</sup> sam Pan Bog gani te, ktorzy do kościołow y świętobliwość do mieysc przywięzowali? Czemu Malachiasz prorok 7, o czasiech nowego zakonu prorokuiąc, mowi, że na wszelkim mieyscu wielkie iest imię Boże, v na wszelkim mieyscu bywa mu ofiarowana ofiara czysta? Nakoniec pytam o doktorzech świętych: czemu ludzi на всякомъ мъсцу бываетъ ему офъро-

MALETCE? \* IDVICE HETAID O AMOCROFÉNE: чому до синоду своего, чому до молитвъ, чому до наученъя людій и до иншихъ святобливыхъ справъ мёсть собъ зъ померманой чеой святости и новажности не усмотровали и не обирали, и чому ими не брановали, але Господу Богу и хваль Его услуговали, на всякомъ месцу, толко свособномъ, коть и на таконъ, на которомъ и инніе посполитие св'янкіе сирави отправовани бивали? Питаю: оние Жидовскіе нереовь на мёснахь святобливыхь отправование синоды и набоженствачи мъли муо предъ сиподомъ и набоженствомъ черезъ върные Господия въ леда Вечернику отправованомъ? Пы-Taid: Ohne Calmerne Tedeps Cadhecous въ костелъ Герусалнискомъ нодавание науки — чи мели што норедъ наукого. воторую Павель святий во Асинахъ перше въ божнаци Жидовской, потомъ на рынку, 11 (об. 84) а на-остатокъ и нъ ареопагу 10 люденъ нодаваль? Есливъ си не каждое мъсле до святобливних сиравь знёдеть, чому тогь же святый Павель новить, же «хочень, абы нужіе молилися на всявонъ нісцу, нодносячи руців чистым безъ гийву и свару»?11 Чому тоть же Павель 18 и Стефанъ святий 13, а ктому у Исаіа пророна 14 самъ Господъ Богъ ганитъ тыхъ, которые Его до востеловъ и свитобливость до месть привизовали? Чому Малахіа пророкъ 15, о часёхъ пового закону пророкуючи, моваль, же на всякомъ мъску велико есть имя Божіе, н prostych od błędliwego świątobliweści вана офира чиста? Наконецъ интаю о

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Actor. 15. <sup>2</sup> Actor. 17. <sup>2</sup> 1 Timot. 2. <sup>4</sup> Actor. 17. <sup>5</sup> Actor. 7. <sup>6</sup> Esai. 66. <sup>7</sup> Malach. 1. \* Дёли. 15. \* Дёли. 17. <sup>10</sup> На нол'я полемено: «вижд». <sup>11</sup> 1 Тим. 2 [ст. 8]. <sup>12</sup> Дёли. 17 [ст. 24]. <sup>13</sup> Дёли. 7 [ст. 48, 49]. <sup>14</sup> Исаів 66 [ст. 1]. <sup>16</sup> Малах. 1 [ст. 11].

mievec vpatrowania y na niev się wie- Добторохъ святыхъ: чому людей проszania abo polegania odwodzili? Nasz Grecki Hilarius na iednym mieyscu 16 tak napisał: «o iednę rzecz was napominam, strzeżcie się antychrista. Zle to, że was scian miłość ziedła, y kochanie sie w nich ogarnęło; zle, że cerkiew Boza w dachach v w budowaniach vpatruiac ezcicie; zle, że pod tvmi pokoju imie pokładacie. Azaż to rzecz watpliwa, że w tych antychrist siedziec bedzie? Gory, lasy, ieziora y tarasy, iaskinie y przepaści są, mym zdaniem, bespiecznieysze, abowiem w tych prorocy abo mieszkaiąc, abo pogrążeni będac prorokowali». Twov zaś, dziejopisie. Łaciński Augustyn gdzies te słowa wpisał: «co potym, że, maiąc się modlic Bogu, mieysca sposobnego y świętego szukasz? Wnetrzności twoie wyczyść v. wszelką z nich zła pożadliwość wy (129)gnawszy, nagotuy tobie w serca twego pokoiu kaplice. Cheac w kościele się modlić, w tobie się modl, a tak się zawsze sprawuy, abyś był Kościołem Bozym: abowiem tam Bog wysłuchawa, gdzie mieszka» etc. Ktore to słowa acz nie o synodziech właśnie sa napisane, iednak iż się sprawy świętobliwey zbawienney, ktorey podobne na synodziech odprawowane bywaią, dotyczą a iawnie pokazuią, że nie ludzie y sprawy od mieysc, ale mieysca przez sprawy y ludzie (ozdabiane y) 17 poświącane bywaią, - przeto się przypisać to zdało.

Mogłbym przythym siła świętobliwych synodow, nie w cerkwiach, ani w koscielech odprawowanych, przypomnieć,

стыхъ отъ блудивого святобливости мъстъ усмотрованья и на нихъ са въатнан запо полеганья отволили? Нангы Греческій Иларіонъ на одномъ м'вспу 18 такъ написалъ: «о едину речь васъ наноминаю -- стережетеся антихриста. Зле то, же вась ствиь милость обдержить, и коханьеся въ нихъ огорнуло; зле, же церковъ Божію въ дахахъ и въ будованью усмотруючи чтите; зле, же нодъ тыми покою мил покладаете. Ава то речь вонтпливая, же вь тыхъ антихристь седети будеть? Горы, лесы, езера, вертепы, везенья, яскинв и пронасти, моимъ зданьемъ, безпечнъйшіе, абов'ять въ тыхъ пророды албо ившкаючи, албо ногружени будучи (1 (85) пророковали». Твой зась, двенисе, Латинскій Августинь гдів сь тын слова винсаль: «ніто потомъ, же, маючи ся молити Богу, ивспа способного и святого шуваешъ? Ввутрности твои вичисти в, всякую эъ нихъ злую пожадливость выгнавши, наготуй тоб'в въ сердца тво-. его покого ваплицу. Хотячи въ востель ся молити, въ собъ ся моли, а такъ ся завсегды справуй, абысь быль Костеломъ Вожимъ: абовъмъ тамъ Богъ вислуховаеть, гдъ живеть». Которые то слова котя не о синодъ[къ] власне суть написаны, однакъ, ижъ ся справы святобливой спасенной, воторой подобные на синодъхъ отправованы бывають, потычеть а явие показують, же не люде и справы отъ ийстецъ, але ийсна черезъ справы и дюде посвачовы бывають, --прото ся приписати то здало.

Могь бымь при томь много святобливыхъ синодовъ, не въ церквахъ, ами въ костелахъ отправованыхъ, принемаale, iako rzeczą mniey potrzebną a taką, нути, але, яко речью мийй потребною

<sup>16</sup> Contra Auxentium. 17 Ввятое въ скобки пропущено въ переводв.

<sup>18</sup> На ноль: «противъ Авксентію».

sie nie chce, przystępuję do dania własnego responsu na to zadanie iego z nie w cerkwi, ale w domu. Gdzie naprzod to mu przypominam,że synod ten przez vniwersał tylko w Brześciu był złożony bez dołożenia wszelkiego, ieśliż w cerkwi, abo gdzie indzie zchadzki na nim odprawować się miały. Zaczym nic się nie zgrzeszyło, choć 'y w domu, a nie w cerkwi, kiedy iedno w Brześciu sprawy sie synodowe odprawowały. To prawda, że nie mało było tych, ktorzy by w cerkwi raczey one odprawować byli woleli, v dla tego (iako wyższev napisany szkrypt synodowy obmawia) mało nie cały dzień, w vniwersale ku odprawowaniu synodu naznaczony, w tym domu, ktoremu dziejopis przygania, do synodowych spraw nie przystępuiąc, oczekawali na inszego mieysca, ieśliż by się to nie było zdało naznaczenie, y na iakie siebie do niego przez metropolita wezwanie, abo przynamniey na vczynienie wstępku iakiego przezeń do synodu, vmysł maiąc do niego przybyć, gdzieby co takiego był na kto||(130)rymkolwiek mieyscu, a osobliwie w cerkwi wszczynał. Lecz doczekać się tego nie mogac, dla zabieżenia temu, aby dzień, do synodu naznaczony, nie był odpłynał y termin spełznął, nielza im było, iedno iuż w tym domu, iako w naprzestrzennievszym, namowy synodowe odprawować, zwłaszcza vważywszy, że odstępny władyka Włodzimirski cerkwie tamteczne w swey mocy maiąc zawarte trzymał. Zaczym nielza było, iedno przez moc, do nich się dobywać, coby y rozruch iaki wzniecić było mogło y złe rozumienie ich msciam ponosić było

- ktorey dzieiopis przeć nie może, bawić a такою, которой двенисъ првти не ножеть, бавитися не хочу, приступую до данья власное отповёди на тое заstrony odprawowania synodu w Brześciu данье его зъ стороны отправованья смноду въ Берестю не въ церкви, але въ дому. Гав напередъ то ему припоминаю, же синодъ тотъ черезъ универсаль толко въ Берестю быль вложоный, безъ доложенья всявого, еслижь въ перкви, албо гав инав схажки на немъ отправоватися ивли. Зачимъ (н (об. 85) ничого ся не згрешило, коть и въ дому, а не въ церкви, коли одно въ Берестю справы ся сенодовые отправовали. То правда, же не мало было тыкъ, воторые бы въ церкви лъцъй оные отправовати были волели, и для того (яко вышей написаный шкринтъ синодовый обиовляеть) изло не цёлый день, въ универсалв ку отправованью синоду назначоний, въ томъ дому, которому двепись приганяеть, до синодовыхъ справъ не приступаючи, ожидали на иншего мъспа, еслижъ бы ся то не было здало назначенье, и на якое себе до него черезъ митрополита везванье, або принамийй на учиненье вступку якого черезъ него до синоду, умысль маючи до него прибыти, гдъ бы што такого быль на которомъ мъсцу, а особливе въ церкви вщиналъ. А ижъ дочекатися того не могучи, для забъженья тому, абы день, до синоду назначоный, не быль отплынуль и терминъ сползнулъ, нълзе имъ било, одно южь вь томь дому, яко вь напросторшомъ, намовы синодовые отправовати з[в]лаща уваживши, же отступный владыва Володимерскій церкви тамошніе въ своей моди маючи замкнение держалъ. Зачинъ нълве било, одно черезъ моцъ, до нихъ ся добывати. штобы и musiało. Tego vchodząc, a przytym розрухъ якій възгивтити было могло и wyższey przypomnione Christusa Pana, злое розумънье ихъ милостямъ поноapostołow y doktorow świętych przy- сити было мускло. Того уходячи, а

kłady y powieści na baczeniu mając, w prostym domu synod odprawować woleli, nie pytając się bedliwie o tych, ktore dziejopis przypomina, blużnierstwach, jako tych, ktore że świętobliwością postępkow ich wykadzone być, a tak pobożnym sprawam nie wwłaczać miały, mieli pewną nadzieję.

A toć iest krotki respons na pierwszą, względem okoliczności mieysca, przyganę. Ktory respons dzieiopis dobrze vważywszy, zaraz snadnie y z strony tego się sprawi, dla czego nie spolnie z metropolitem synodowe sprawy ich mść odprawowali.

By był metropolit do synodowych spraw gdzieżkolwiek przystępował, a pogotowiu by był ich mści do siebie wzywał, barzo by radzi byli do niego przybyli. Ale iż synodowemu czasowi w prożnowaniu vpływać dopuszczał, iż ani z swey checi, ani za powodem ich msci, ani ich mści do siebie wezwać, ani do ich mści iść nie chciał, ale sie ieszcze czuiąc, że winien, abo po cielęcych kątach krył, abo ieśliż się do cerkwie poiawił, tedy sie w niey haydukami swey fakcyev osadzał. A tak iawnie chronienie się ich mściam pokazował. Coż inszego ich mciam przyszło | (131) vczynić, iedno samym iuż w imię Pańskie svnodowe sprawy odprawować? Y za zdrożnieysza to rzecz poczytali, niż gdyby go abo po domiech y gospedach dzych szukać, abo w cerkwi haydukami obtoczonego nachodzić, abo przez moc y gwałt do siebie wciągać y do odprawowania z sobą namow przymuszać byli mieli. Wiec nie wiem, co ty, dzieiopisie, na to rzeczesz?

притомъ вышей; (86) припомненые Христа Господа, апостоловъ и довторовъ святыхъ привлады и повъсти на баченью маючи, въ простомъ дому синодъ отправовати волъли, не пытаючися тщаливе о тыхъ, которыхъ дъеписъ припоминаетъ, блюзнерствахъ, яко тыхъ, которые же святобливостью поступковъ ихъ выважены <sup>1</sup> быти, а такъ побожнымъ справамъ нешкодити мъли, мъли певную надъю.

А то есть короткая отповёдь на першую, взглядомъ околичности м'ёсца, пригану. Которую отповёдь денисъ добре уваживши, заразъ снадне и эъ стороны того ся снравить, для чого не сполне въ митрополитомъ синодовые справы ихъ мил. отправовали.

Вы быль митрополить до синодовыхъ справъ гдежъ колвекъ приступовалъ, а по-готову бы быль ихъ милости до себе взываль, -- барзо бы ради были до него прибыли. Але ижъ синодовому часови въ порожнованью упливати допущаль, ижь ани [зъ] своей хоти, ани за поводомъ ихъ милости, ани ихъ инлостей до себе узвати, ани до ихъ милостей ити не хотълъ, але ся еще чуючи, же виненъ, або по телячикъ кутахъ крыль, албо если ся до церкви появиль, тогды ся въ ней гайдуками своего бунтованья осажаль. А такъ явне хороненья свои ихъ милостямъ показовалъ. Штожъ иншого ихъ инлостямъ пришло учинити, одно самымъ южъ во имя Божее синодовые справы отправовать? | (об. 86) И за пристойнъвшую то речь почитали, нижъ вгди бы его албо по домохъ, албо господахъ чюжнхъ шувати, албо въ церкви гайдуками в обточоного находити албо черезъ нопъ и кгвалтъ до себе втягати и до отправованья въ собою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На полъ пояснено: «выкурены». <sup>2</sup> На полъ замъчено: «не внигами». Русская выпорическая вивлютека.

Co się tycze Przemyskiego y Lwowskiego władyk, tych, iako vczciwie (z narodu szlacheckiego w starożytnych domiech) 1 vrodzonych, cnotliwie v pobożnie żyiących, dobrze się sprawuiaw odprawowaniu pasterskiego vrzedu nienaganionych a do tego czasu synodowego darmo nievpuszczaiących,azaż się ich m. wszem, tak duchownym, iako y świetskim, opuszczać godziło, gdy zwłaszcza dobrowolnie ku ich mściam się mieli y ich mści do siebie wabili? Ale się rzeczesz: własnych rak swoich na dekret z strony ziednoczenia z Rzymskim kościołem y oddania posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu, spolnie z inszymi władykami vczyniony, podpisu zaprzeli? To szczyry fałsz! Bo, iako żywo, to nie było, aby na ten dekret taki podpisować się mieli, co się y wyższey w pierwszey części z listu dzisieyszego ovca papieża Rzymskiego słow iawnie pokazało. Y tegoż z listu metropolitowego, de iego msci pana woiewody Kijowskiego pisanego, ktory się też wyższey wpisał (gdzie Lwowskiego władykę z tych inszych władykow rad wyimuie), snadnie każdy doydzie, a zatym zdrady, w tych sprawach vczynioney, łatwie postrzeże, do ktorey iako subtelnie y sztucznie ow żołtobrzuch Łucki władyka drogę słał, siła by o tym powiedać!

Ale to summa wszytkiego: rzkomo dla snadnieyszego rzeczy (w) cerkiewnych v dworu krola iego mści promowowania, wzmianki namnieyszey o zamyśle z strony oddania po||(132)słuszeń-

намовъ примушати были мъли. А такъ не ввиъ, што ти, двенисе, на тое речешъ?

Што ся тычеть Пренисвого и Лвовского владыковь, тыхъ, яко учтиве урожоныхъ, пнотливе и побожне живучихъ, добре ся справуючихъ, въ одправованью пастырского уряду ненаганеныхъ а до того часу синодового дармо неупущаючихъ,--азажъ ся ихъ милостянь всёнь, такь духовнымь яко н свътскимъ, опущати годило, кгды звлаща доброводне ку ихъ милостамъ са мъли и ихъ милости до себе вабили? Але речешъ: власныхъ рукъ своихъ на декреть зъ стороны зъедноченыя зъ Римскимъ костеломъ и отданья послушенства папъжови Римскому, сполне эъ иншими владыками учинены, подпису запрълися. То щирый фалить! Бо, яво живо, тое не было, абы на тоть декреть такій подписоватися м'іли, што ся и вышей въ першой части зъ листу нынвшнего отца папвжа Римского словъ явне показало. И тогожъ зъ листу митрополитового до его мил. пана воеводы Кіев. писаного, которій ся тежь выше вписаль (глѣ Лвовского ВЛАДЫКУ СЪ ТЫХЪ ИНШИХЪ ВЛАДЫВОВЪ радъ виймуетъ), снадне каждый | (87) дойдеть, а затимъ зради, въ тихъ справахъ учиненой, латве постережеть, до которой яко суптелне и штучне овъ жовтобрухъ Луцкій владыка дорогу слаль, много бы о томъ повъдати!

Але то сума всего: рвомо для снаднъйшого речей церковных у двору кр. его милости отправованья, взивнки наменшей о замыслё зъ стороны отданья послушенства папажови не чинячи, stwa papieżowi nie czyniąc, podpis z подписъ съ притисненьемъ печатей на przyciśnieniem pieczęci na goły membran голый мамрамъ у владыковъ, зрады ся

<sup>1</sup> Веятое въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ опущено.

v władykow, zdrady się niespodziewając, sobie wymechlował. Ktoremi podpisami burkuiąc, y krolowi iego msci wprzod te, ktorzy o tym nie myslili, za chciwe do ziednoczenia z Rzymskim kościołem vdał. Y potym na teyże membranie przyczyniwszy po-woley więcey podpisow, kredens sobie z Włodzimirskim władyką do Rzymskiego papieża napisał, za ktorym wszech, a zatym v Lwowskiego v Przemyskiego władykow, ktorzy o tym nie myślili, imieniem poselstwo odprawowali. Nie przą się tedy tego władykowie, że sie na membran podpisali, ale to, co prawda, to iest, że podpisuiac sie namniev o tym, w co ich wdano, nie myslili, powiedaią. Ale niech by tak było, iako nie iest, a iako dziejopis twierdzi: żeby się podpisow zaprzeli. Izaż by sie ich, iednak, przeto od synodu y od społeczności z sobą synom Cerkwie Orientalney odpychać? A nie raczev, iako nawracaiaca sie od vniesienia bracią, wdzięcznie przyjąć byto godziło? Y zaż by to nieznośnieysza — podpisu na złą rzecz nieuważnie vczynionego odstapić, niż przysiege, przy chirotoniey patriarsze swemu vczynioną, z siła kanonow cerkiewnych zgwałcić, iako drudzy vczynili? Chocbyć się tedy, dzieiopisie, to, co iawnym fałszem iest pozwoliło, że Przemyski v Lwowski władykowie podpisow, na rzecz przysiędze przeciwną vczynionych, byli odstapili,przedsię od synodu nie mogli być odstrychani, ac per consequens niewinnie synodowi wzgłędem ich na nim przytomności przyganiasz.

O oycu Niceforze w blisko przeszłym rozdziale iuż się trochę namieniło, а шломъ роздълъ вже ся троха намъниmiedzy inszymi rzeczami tego się tknęło, że sprawie abo postępkowi vrzędu ткнуло, же справъ албо поступвови iego protosyngielskiego występek per- уряду его протосинительского высту-

несподъваючихъ, собъ вымахлеваль. Которыми подписами буркуючи, и вр. его мил. впередъ тие, которые о томъ не мыслили, за хутливые до зъедноченья зъ Римскимъ костеломъ удалъ. И потомъ на томе же намремѣ причинивши по-воли болще полинсовъ. върячій листь собъ 3Ъ Володимерсвимъ вланикою до Римского папѣжа написаль, за которымь всёхь, а затымъ Лвовского и Премыского владывовъ, которые о томъ не мыслили, именемъ послушенство справовали. Не прятся тогды того владывове, же ся на мамрамъ подписали, але то, што нравда, то есть, же подписуючися намиви о томъ, у во што ихъ вдано, не мыслили, повъдають. Але нехай бы такъ было, яко не есть, а яко дъеписъ твердить: же бы ся подписовъ запръли. Изажъ бы ся ихъ, однакъ, прото отъ синоду и отъ сполечности съ собою сыномъ Первви Восточное отпихати? А не льпьй, | (об. 87) яко наворочаючуюся оть унесенья братію, вдячне незносивния — полнису на влую речь неуважне учиненого отступити, нижъ присяту, при хиротоніи патріарсв своему учиненую, зъ много каноновъ цер-ROBHMAT SETBRATHTH, SEO ADVICE VUHнили? Хоть бы ся тогды, двенисе, тобѣ тое, што явнымъ хвалшемъ есть. позводило, же Премыскій и Лвовскій владыкове подписовъ, на речъ присявъ противную учиненыхъ, были отступили, — предъ ся отъ синоду не могли быти отстриханы, а затымъ невинне синодови взглядомъ ихъ на нимъ притомности приганяешъ.

О отцу Никифору въ близко прило, а межи иншими речами, того ся sony, choc by sie był pokazał, nie mogł повъ персони, хотя бы ся быль поваby był nic vwłaczać, a (133) ni preiudy- залъ, не могъ бы бы дъ ничого уймоkować. Ku pokazaniu tego, że mu służy vrzad protosyngielski, inszych tu dowodow nie przytaczając, list tylko, jemu na ten vrząd dany, na świadectwo przywodze. Ktorego listu ten iest sens:

«Hieremiasz, z łaski Bożey arcybiskup Konstantynopolski, Nowego Rzymu oekumenicki patriarcha.

«Ponieważ o Bogu filozofować nie każdemu dano, ani o wszytkich rzeczach theologickich, ani zawsze, ale iest czas po temu y ktorym dozwolono o tym mowić, y na czym by było możno dar Świętego Ducha oświęcić (o czym święty Grzegorz, w theologiey sławny, powieda), -dla tego vniżoność nasza być przystoyna rzecz osadziła: iednego z vczycielow postanowić y oświęcić, aby o tym staranie v pilność miał. Przeto, za gruntownym naradzeniem się, przy bytności świętego v naymędrszego patryarchy Alexandriyskiego pana Meletiusza, także też przy bytności namiestnikow Antiocheńskiego y Hierozolimskiego świetych patriarchow y oświęconych metropolitow, w Świętym Duchu miłey braciey y społsłużebnikow naszey vniżoności, - oświęcilichmy na przełożeństwo w Świętym Duchu dydaskała Wschodniey Cerkwi, namędrszego wielkiego protosyngieła wielkiey cerkwi, pana Nicefora, przed tym będącego sprawcę świętey patriarszey stolice Konstantynopolskiev, iako meża, pełnego wszelkiev nauki, a w theologiey naszey y obcey biegłego. Przeto vważnie opowiedamy y w Świętym Duchu roskazuiemy, aby ten namedrszy wielki protosyngiel pan Ni-

вати, ани уближати. Ку повазанью того, же ему служить урядь протосиикгелскій, иншихътуть доводовь не приточаючи, листъ только ему на тотъ урядъ даний, на свёдёцтво привожу. Которого листу тые суть слова:

«Еремвя, милостію Божією архієнископъ Костантинополскій, Нового Риму и вселенскій патріархъ.

«Понеже о Богу богословити не есть каждому дано, ани о всёхъ речахъ богословскихъ, ани всегда, але е[с]ть часъ по <sup>1</sup> тому и воторымъ || (88) дозволено о томъ мовити, и на чомъ бы было можно даръ Святого Духа освятити (о чимъ святый Григорій 2, въ богословін славный, глаголоть), — для того унижоность наша быти пристойную речъ осудила: одного зъ учителевъ постановити и освятити, абы о томъ старанье и пилность излъ. Прото, за совершенымъ советомъ, при бытности святого и премудрѣйшого патріархи Александрійского (господина) 3 госнодина Мелетіа, также при бытности нам'встниковъ Антіохійского, Іерусалимского святыхъ патріарховъ и освященныхъ митрополитовъ, о Святомъ Дусв милой братін и сослужебнивовъ нашего смиренія, -- освятили есмо на преложенство о Святомъ Дусв дидаскала Восточной Церкви, премудръйшаго великаго протосинктела великіа церкви, господина Никифора, предъ тымъ будучого строителя святого натріаршего престола Костантинополского, яко мужа, исполненого всякой науки, въ богословіи духовной и внішней бъглого. Прото уважне оповъдаемо cefor był na starszeństwo mianowan и о Святомъ Дусв повелвнаемо, абы

<sup>1</sup> Нужно: «ку». Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «очи святым» яко Григоріф». в Въ старопечатномъ экчемпляръ дважды повторено это слово.

nad wszytkie vczyciele nasze y, iako тотъ мудрѣйшій великій протосинктель protosyngiel naszey wielkiey cerkwi y sprawcą naznaczony, w patryarskiey (134) stolicy Konstantynopolskiey władze patriarska zupełna majac, aby miał pierwsze siedzenie y godność y we wszytkich zebraniach synodow, tak przy naszey mierności, iako y indzie gdziekolwiek by się trafiło, nie tylko przodek w vczciwości aby miał nad oświęconymi metropolitami y nad Bogu miłymi arcybiskupami y biskupami, ale nawet v nad tymi naybłogosławiętszymi arcybiskupy Ochridońskim y Cyprskim y Peckim. A iako przełożony nad vczycielmi wszytkimi Wschodniev Cerkwi, aby miał wszelką władzą w Świętym Duchu Bożym przyzwoita, tak aby badał v zawiadywał pilnie wszelka nauke. vmieietność v ćwiczenie z strony wiary y prawdziwego nabożeństwa, y gdzie by sie kolwiek trafiło synodom iakim być partykularnym, a na nich radzić o nauce v sprawach cerkiewnych. - tedy. iako ten, ktory osobe wszytkiey naszey Cerkwie na sobie nosi, aby sadził y roskazował, według obyczaiow y wielebnych a świętych nauk w Wschodniey a swietey Cerkwi naszey, aby wcale były zachowane wszelkie zakonne postanowienia. Nad to opowieda v roskazuie vniżoność nasza w Świetym Duchu, ieśliby się trafił ktory z kapłanow, karania według prawa. wzgordzaiący zwyczaie y naukę naszey świętey Cerkwie,-tedy ma władzą zupełnie słuszną patriarską tenże naymedrszy Nicefor, aby zr[z]ucował tego z godności, a inszego za niego sadzał y poświęcał, zakonnego się postanowienia wiary y naszych świętych nauk trzymaiac. W czym żaden wszelkiego stanu, lubo duchownego, lubo świetskie- освящаль, преданныя въры и вашихъ

господинъ Никифоръ былъ на старшенство менованъ надъ всв учителв наши и, яко протосинктель нашее великое церкви и справца назначоный, въ епархін столици Костантинополское власть патріаршескую совершенную маючи, абы мёль першее седёнье и годность на всехъ собраніахъ соборовъ, такъ при нашемъ смиреніи, яко и индѣ гдѣ бы ся трафило, (абы) 4 не толко продкованье въ чести аби мёль надъ священными митрополитами и надъ боговозлюбленными архіепископы и епископы, але и надъ тыми блаженнъйшими архіепископы Ахридонскимъ и Кипрсвимъ и Петскимъ. А яко преложоный надъ учителии всвии Восточной Церкви, абы мёль всякую власть, о Святвиъ Дусв Божіниъ свойственую, такъ абы искушаль и завъдоваль пилне всякую науку, умветность и цвиченье. зъ стороны вёры и правливого набоженства, и гдъ бы ся трафило синодомъ явимъ быти поместнымъ, а на нихъ радити о науцъ и справахъ первовныхъ, — тогды, яво тотъ, воторій особу всей нашей Церкви на собъ носить, абы судиль и росказоваль, ведле обычаевъ и святыхъ наукъ Восточной а святой Цервви нашей, абы цвло были заховани всявіе святне преданія. Ло того оповедаеть и росказуеть смиреность нашя о Святьмъ Дусь, если бы ся трафиль который | (еб. 88) съ презвитеровъ, години варанья ведле права, албо уничижающій нравы и науку нашей святой Церкви, — тогды мастъ власть совершеную, слушную патріаршескую тотъ же мудрейшій Никифорь, абы извержению предаваль такового отъ сана, а иншого вмёсто его сажаль и

<sup>4</sup> Это лишнее.

go, pod winą zrzuceńia y przeklęctwa wiecznego, od Boga Wszechmogącego nierozwiązanego, sprzeciwiać się mu nie ma. Dla tego vczyniony y napisany iest ten synodski przywiley naszey mierności y oddany iest temu to naymędrszemu wielkiemu protosyngielowi!! (135) wielkiey cerkwie y przełożonemu nad naszymi nauczycielmi, noszącemu na sobie osobę świętey Wschodniey Cerkwi, panu Niceforowi, w iedney y wieczney pewności. W roku 7101, nowembriusza, indiction. 6. Data z Konstantynopola.

«Hieremiasz, z łaski Bożey arcybiskup Konstantynopolski, Nowego Rzymu y oekumenicki patryarcha. Meletius, papież v patryarcha Alexandryiski. Irakliński metropolit Dionizyus, namiestnik też Antyocheńskiego patriarchy. Hierax, wielki logofet wielkiev cerkwie. namiestnik też Hierozolimskiego patriar-Kizycki metropolit Damascenus. Halcydoński metropolit Toazafus. Nawpakty y Artij metropolit Maximus. Ioanicki metropolit Mattheusz. Iandrzyi anopolski metropolit Kalistus. Teorij v Xantij metropolit Filemonus. Rodski metropolit Kalistus. Iwerski metropolit Arsenius. Nikomidyński metropolit Mitrofanus. Newrokopski metropolit Theodozius. Otiwski metropolit Nektarius. Siliwriski metropolit Athanazyus. Amazváski metropolit Antimus. Neopatriáski metropolit Gabriel. Filipski metropolit Nektarius. Ewripski metropolit Ioazaf. Diometriński biskup Filotheus. Samski arcybiskup Neofitus. Kitski episzkop Zozymas. Eński metropolit Theodozius. (136) Laryński metropolit Dionizius. Atinenski metropolit Theophanus».

святыхъ наукъ держащи(х)ся. Въ томъ жаденъ всякого стану, будь духовн будь свётского, подъ виною изверженія и проклятства вічного, оть Бога Вседержителя неразръшеного, спротив--иру ото кал атови не иметь. Пля чого чинненый и написаный есть тотъ синоловый привилей нашего смиреніа и отданый есть тому то мудрёйшому великому протосинвгеду великіа церкви и преложоному надъ нашими учителъ. носящому на собъ особу святой Восточной Цервви, господину Нивифорови, въ одной и въчной певности. Лъта отъ созданіа міра 7101, въ місяцу ноебру, индикта 6. Дата съ Костанти-. ВКОПОН

«Еремъя, милостію Вожіею архіепископъ Константинополскій, Нового Рина и вселенскій патріархъ. Мелетій, папа и патріархъ Александрійскій. Иравлійскій митрополить Діонисій, нам'встникъ Антіохійского патріархи. Ісракіе, великій логофеть великіа церкви, намъстнивъ Ерусалимского патріархи. Кизицей митрополить Дамаскинскій. Халвидонскій митрополить Іосафъ. Навнактін и Ареін митрополить Максимъ. Іоаницвій митрополить Матеей. Адринополскій митрополить Калистрать. Георін и Ксантін митрополить Филимонъ. Родскій митрополить Калистрать. Иверскій митрополить Арсеній. Никомидійскій митрополить Митрофань. Неврокопскій митрополить Өеодосій. Отифскій митрополить Нектарій. Силиврійскій митрополить Аванасій. Амасійскій митрополить Антимонъ. Неопатринскій митрополить Гавріиль. Филиписійскій митрополить Нектарій. Еврипскій митрополитъ Іосафъ. Діометринскій епископъ Филовей. Самскій архіепископъ Неофить. Китскій епископъ Зосимъ. Енскій митрополить Өеодосій. Ларин-

Taki list od Cerkwie Orventalnev maiącego synom Cerkwie .Orientalnev azaż godziło się od siebie odpychać a synodu z nim nie odprawować? Rzeczesz: ale był obwiniony v arestowany, iako szpieg. Tak iest, że był arestowany! Ale tego nie wiemy, ieśliż za wolą krola iego mści? Y ten arest rozmaicieśmy wykładać sobie 'musieli, vważając, że zrazu, dotąd poki o przywiedzieniu go do pozwolenia na vnią z Rzymskim kościołem była nadzieia, o nim wzmianki nie czyniono, aż spadszy nadziele a dowiedziawszy się, że dekreta przeciwmetropolicie y władykom występnym feruie, toż dopiero z arestem na plac. Tak iest, że był obwiniony! Ale ieśliby samo obwinienie ludzi winnymi czynić y od obcowania społeczności y bytności z ludźmi przy świętobliwych sprawach odstrychać miało, nie wiele by niewinnych y takiey społeczności godnych, ile tych potwarzy pełnych czasow, być musialo!

Wyiadrzył wszak przeszły seym to obwinienie iego. Przyiechał na seym dla sprawy o sobie, ktora co-predzey dać pragnał. Poki posłowie ziemscy surowie na metropolita y władyki odstępne nacierać y dekretem, przeciw nim w Brześciu vczynionym, do ktorego się y Nicefor był przymieszał, potrzesać nie poczęli, poty Nicefor nie tylko w pokoiu siedział, ale y wielkich łask y chęci ofiarowania znał y, choć to w-rzeczy zdrayca, do disputacycy z zacnymi duchownymi wabion był. Kiedy tkniono metropolita y iego towarzystwo wsadno. a przytym gdy vpłynęła nadzieia о митрополита и его товариство въ саprzywiedzieniu do pozwolenia na vnią дно, а притомъ кгды уплынула надъя

скій митрополить Ліонисій. Асинейскій митрополить Өеофанъ».

**(89)** Такій листь оть Перкве Восточной маючого сыномъ Церкве Восточной азажь годило ся оть себе отпыхати а синоду зъ нимъ неотправовати? Речешъ: але быль обвиненый и арестованый, яко шпикгъ. Такъ естъ. же быль арестованый! Але того не въдаемо, еслижъ за волею кр. его мил.? И тоть аресть розманте смы собъ выкладати мусћии, уважаючи, же зразу, до того пожи о приведенью его до позволенья на унбю зъ Римскимъ костеломъ была надёя, о немъ взмёнки не чинено, ажъ спадши надъи а довъдавшися, же декрета противъ митрополить и владыкомъ выступнымъ чинить. тожъ теперъ зъ арестомъ на пляцъ. Такъ есть, же быль обвинений! Але еслибы само обвиненье люде[й] винными чинити и отъ товариства сполечности и бытности зъ людми при святобливыхъ справахъ отстрыхати мѣло, не много бы невинныхъ и такой сполечности годныхъ, иле тыхъ потвари полныхъ часовъ, быти мусвло!

Выявиль прешлый сеймь тое обвиненье его. Прівхаль на сеймь для справы о собъ, которую што-напрулше дати прагнулъ. Поки послове земскіе сурове на митрополита и владыки отступные натирати и декретомъ, противнымъ 1 въ Берестью учиненымъ, до которого ся и Никифоръ быль примъшаль, потрясати не почали, поты Нивифоръ не толко ((об. 89) въ покою седвль, але и великихъ ласкъ и хоть офърованья зналь и, коть то ркомо зрадца, до диспутацыи эъ зацными духовными вабленъ былъ. А коли ткнено

<sup>·</sup> Нужно: «противъ имъ».

y żądali, aby był przy wszytkich pod kasano! Послове земскіе просили и iako przeciw zdraycy y szpiegowi.

A dowody zdrady y szpiegierstwa iego iakie? Bo Pafnuty w liściech, do krewnych białych głow y do dwu popow do Grecyey pisanych, wspomniał go, że się z nim widział; a y tych takich listow tvlko przepisy iakies pokazano: bo wsadzeniem Aarona na hospodarstwoWołoskie, wielkie długi wciągnał był na Wołochy, ktore by ich zniszczyć były musiały, by był im dłużey Aaron hospedarował; bo się Synan-basza kiedy w Konstantynopolu o nim pytał; bo mu cesarz Turecki patriarstwo chciał dać; bo się kiedys w Konstantynopolu sułtanka o nim pytała, z ktorą towarzyskie rozmawiał; bo golił kiedyś ludziom wasy y brody y dawał ie na galery; bo chłopca kiedys zabił, etc.!

A tych wszytkich dowodow, prawie się własnie ku okazaniu zdrady y szpiegierstwa ściągaiacych, co za potwierdzenie? List iednego pana Wołoskiego, ktorego nie mianowano; zeznanie iedney osoby, w Warszawiesz będącey, też niemianowaney; pismo iednego tutecznego obywatela religiey Greckiey, też niemianowanego; nakoniec, poselstwo Wołoskie, w ktorym y iednym słowem zdrady mu y szpiegierstwa nie przypisano!

Z tym to tak, iako sie przypomniało. lem Cerkwie Orientalney, że synowie кгеломъ Церкве Восточной, же сынове

Nicefora,—alisci on wnetze znowu szpie-; о приведенью до позволенья на едность giem, zdrayca etc. sprawować się mu Никифора, -- али онъ заразъ ишикгомъ, kazano! Posłowie ziemscy intercedowali зрадцею и прочая справоватися ему sey (137)mem przesłuchan y sadzon. zazani, adu dult npu bekus nors cen-Pozwolono na żądanie ich, vczyniono момъ прислуканъ и сужомъ. Позволено przy wszytkich pod seymem słuchania! на жданье ихъ, учинено при вскуъ wstedek: instigowany przeciwko niemu. Hogh Ceńnone Clyxanes Betynone; whстикговано противко ему, яко противъ зрадцы и шникгови.

> А доводи зради и минигирства его якіе? Бо Пафнутій въ листихъ, до кревнихъ бёлихъ головъ и до двохъ ноновъ до Греции писанихъ, вспомянулъ его, же ся зъ нимъ видълъ, а и такигъ INCTORD TOJEO IIDEUHCH ARIECT HORARAHO: бо всаженьемъ Арона на господарство Волоское, великіе долги втятнуль быль на Волохи, которые бы ихъ знишити были мусьли, бы быль имъ болие Аронъ господароваль; бо ся Синанъ-баша воинсь въ Костантинополю о немъ имталь; бо ему цесарь Турецкій натріарпество хотель дати; бо си колись въ Константинополю султанка о немъ нытала, съ которою товаришскій резмовляль; бо голиль волись людемъ усы и бороди и давалъ ихъ на карабли; бо хлонца П (90) колись забиль, и прочая!

> А тыхъ всёхъ доводовъ, праве власне ку оказанью зрады и шпикгирства стягаючихся, што за потверженье? Листь одного нана Волоского, которого не неновано; вознанье одной особы, въ Варшавъ будучой, тежъ неменованой; имсмо одного тутонинего обывателя релън Греческой. тежъ неменованого: наконенъ, поселство Волоское, въ которомъ и однимъ словомъ зрады ему и шпиктирства не приписано!

Съ тымъ такъ, яко ся приномнъло, arestowanym y obwinionym protosyngie- арестованымъ и обвиненымъ протосин-

teyże Cerkwie synodowe sprawy odpra- тоесжъ Церкви синодовые справы отwowali, dla tego synod nie ma być synodem? Vważ sam, dziejopisie, jeśliżeś to k-rzeczy, chocias madry napisał?

Na ostatnia twoię synodowym sprawam przyganę, a to z tey miary, że się przy heretikach y z marszałkiem iakoby na seymiku odprawowały, dla czego synod seymikiem nazywasz,—tak ci krotce odpo||(138)wiedam:

Dla porządnego synodu odprawowania, żeśmy osoby, ktore by na nim rząd były czyniły, duchowni z duchownych, a świetscy z świetckich miedzy sobą obierali, nie baczymy, aby nam słusznie kto za złe mieć mogł. Y owszem ta rzecz, iako zgodna z apostolskim roskazaniem, ktory wszytko porządnie y vćciwie w zgromadzeniu odprawować każe, że pochwały iest godna - rozumiemy. To, podobno, tylko wszytka wina, że z tych osob iednę świetską, ktora miedzy świetskimi rząd czyniła, marszałkiem czasem nazywano. Lecz te wine obmawia ludzi świetskich Litewskiego y Ruskiego narodu w obcych iezykach niebiegłość. By byli po-Grecku vmieli, tedy prymikiriami pospołu z duchownymi (ktorzy im to nazwisko, iako Greckiego ięzyka swiadomszy, dawali), a gdyby w Łacinskim ięzyku byli biegli, tedy direktorami colloquij tych, rząd na synodzie czyniacych, byli by nazywali. Za niebiegłościa w tych iezykach, że tego, na ktorym rząd należeć widzieli miedzy sobą, stosuiac się do pospolitego sobie świadomego zwyczaiu, marszałkiem zwali. ieszcze to nie śmiertelno! We zborzyszcu metropolita y iego towarzyszow władykow, że ani miedzy duchownymi, ani miedzy świetskimi tych prymikiriow v PYCCEAS HCTOPHYECKAS BUBLIOTERA,

правовали, для того южь синоль не маеть бити синодомь? Уважь самь. двеписе, еслижь то слушне, котя еси мудрій написаль!

На остатиюю твою синодовымъ справамъ пригану, а то съ тоей міры, же ся при еретикохъ и зъ наршалкомъ якобы на сеймику отправовали, для чого синодъ сеймикомъ называешъ.-такъ тобъ коротко отновъдаю:

Для порядного синоду отправованья. же есмо особи, которые бы на немъ рядь чинили, духовные зъ духовныхъ. а свътскіе зъ свътскихъ межи собою обирали, не бачимо, абы намъ слушне хто за зле мъти могъ. И овшемъ тая речь, яко згодна зъ апостолскимъ росказаньемъ, который все порядне и уцтиве въ згромаженью отправовати кажеть, || (об. 90) же похвалы есть годна — розумвемо. То, подобно, вся вина, же съ тыхъ особъ одну свётскую. которая межи свётскими рядъ чинила. маршалкомъ часомъ называно. тую вину обмовляеть людей светскихъ и Литовского и Руского народу у обчихъ язывахъ небъглость. Бы были по-Грецку умъли, тогды примикиріами посполу въ духовными (которые имъ тое назвисво, яко Греческого языка свъдомшіе, давали), або еслибы въ Латимсвомъ языку были бёглые, тогды директорами коллоквій тыхь, рядь на синоль чинячихъ, были бы называли. За небъглостью въ тыхъ язывахъ, же того, на которомъ рядъ належите въдали межи собою, стосуючися до посполитого собъ свъдомого звычаю, маршалкомъ ввали, - еще то не смертелная! Въ соборищу митрополита и его товаришовь владиковь, же [ани межн marszałka nie było, nie trzeba się dzi- духовными], ани межи свътскими тыхъ wować, bo nie mieli by byli komu w примикиріовъ и маршалка не было, не czynieniu rządu posługować abo mar- треба ся дивовати, бо не мъли бы

12\*

barzo gromadne zebranie było: dla zabieżenia mieszaninie, potrzebnieśmy takie osoby miedzy sobą obrali. Ponieważ tedy, rzeczy samey y postępkowi słusznie przyganić się nie może, przetoż y z nazwiska, rzecz te znaczącego, niesłuszpie do nagany dzieiopis wział przyczyne.

Przymowki z strony heretykow co się tycze,-wiara każdego że tylko samemu Panu Bogu doskonale iest widoma, proznosmy my, Greckiey religiey || (139) ludzie, w Brześciu na synodzie sąd o tym, iako kto z tych, co do nas przychodzili, wierzył, przywłaszczać sobie mieli, miłości te[y] wiedząc być własność, że iest ludzka, że niczym się nie brzydzi, że wszytkiemu łatwie wierzy, że wszytkiego się spodziewa 1; nie zdało się nam z tych, ktorzy się do nas odzywali y garnęli, nikogo z pośrzodku siebie wypychać, (wiec przestrzegalismy, aby się len kurzący nie zagaszał) 2, y dogadzaliśmy temu, aza by przyiacielskie a ludzkie ich do siebie przypuszczenie watpliwości abo błędy w wierze. ieśli iakie mieli, z serc ich wyiąć mogło. Z drugiey strony obawiając się, gdziebysmy przychodzących do siebie, mimo zwyczaju Zbawiciela naszego, byli wyrzucali, abyśmy tym w podeyźrzenie a złe rozumienie y siebie y wiary swoiey v nich nie byli przywiedli, a tak tym wietszey liczby od społeczności Cerkwie świętey nie byli odrazili. Postapiliśmy tedy sobie, zwyczaiem onego Rzymianina, ktory że czuł się w dobrych zawsze

szałkować. V nas że, z łaski Bożey, были кому въ чиненью ряду послуговати албо маршалковати. У масъ же. зъ ласки Божей, велми громадное зобранье было; для забѣженья мѣшанины, потребно есмо такіе -особы межи собою образи. Понеже тогды речи самой и ноступкови слушно приганитися не можеть, протожь и эь назвиска, Deap land oshshmandalo. Hechanine to приганы двепись ((91) взяль причины!

Примовки зъ стороны еретиковъ што ся тычеть, — вёра каждого же толко самому Господу Богу досконале ость въдома, прожно есмо мы, Греческой релви люде, въ Берестю на синодъ розсудовъ о томъ, яко вто съ тыкъ. што до насъ приходили, вършев, привлащати собъ мъли, милости той въдаючи быти власность, же есть людская, же не чимъ ся не бридить, же всему лацью вёрить, же всего ся сподъваетъ <sup>3</sup>; не здало ся намъ съ тыхъ, которые ся до насъ отзывали и горнули, никого съ посродку себе выпикати, и догажалисмы тому, 838 пріательское а людское ихъ до себе припущенье вонтпливость албо блуды въ въръ, если явіе мъли, зъ сердцъ ихъ выняти могло. Зъ другой сторомы, обавяючися, гдв бысьмы приходачихъ до себе, мимо звычай Збавителя нашего. были выпихали, абысьмы тымъ въ подовржные а алое розумжные и себе и въры своей у нихъ не были привели, а тавъ тымъ болшей личбы отъ сполечности Церкве святой не были отравили. Поступилисмы тогды соб'в эвычаемъ оного Римлянина, воторый же чуль ся въ добрывъ завне и пристойу przystoynych sprawach swoich, prze- ныхъ справахъ своихъ, протожъ беспечtoż bespiecznie w szklanym a wszytkim не въ свляномъ а всёмъ преврочистемъ przezroczystym gmachu mieszkał. Со вгиаку ићиналъ. Што: еслыжь ся 100%,

<sup>1 1</sup> Cor. 13. Ввятое въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ опущено. 1 Rop. 18 [cr. 7].

iesliż się tobie, dzieiopisie, nie podoba, двенисе, не подобаеть, волно тобъ насъ wolnoć nas nie nasladować. Tak każdy, co zle czyni, ludzi się y światła chroni!

Synody wasze, ktore pokatnie y skrycie od duchownych twego Rzymskiego kościoła odprawowane bywaią, iako siła złego nie tylko prywatnym ludziom, ale y wszytkiey rzeczyp. (czci) 4 przynoszą -- za tą okkazyą pokazał bym ci! Ale nie chce cie teraz frasować, nie życząc, abys y tego rozdziału, ktoremu iuż wespołek y z wtorą częścią odpowiedzi tu koniec czynię, z kwaśną doczytać, y do czytania trzeciey części, ktora iuz zaczne, także z niewesoła twarzą przystąpić miał. Toć tylko, co, podobno, krom frasunku przeczytać możesz, miasto zamknienia tey wszytkiev wtorev części, powiedam, żeś starozytney religiey Greckiey du (140)chownych y świetskich osob synodowym Brzeskim sprawom y postępkom niebacznie, niesłusznie y niewinnie przyganił. Czego lubo być ty przyznać nie chciał, pewienem, iż każdy baczny przyzna.

## ODPOWIEDZI CZĘŚĆ TRZECIA.

O MONARCHIEY ABO IEDYNOWłADZ-TWIE KOŚCIELNYM PAPIEŻOW RZYM-SKICH.

Ppzedmowa na trzecią część odpowiedzi.

Dla pokazania tego, że metropolit y władykowie niektorzy słusznie zwierzchności patriarchow Orientalnych odstąpili, a Rzymskiemu papieżowi posłuszeństwo oddali, — dla potwierdzenia дали, — для потверженья листу унъи, lista vniey, w Brześciu przez nie spisa- въ Берестьи черезъ нихъ списаного, и

не наслёдовати. Такъ каждый, што зде чинить. людей ся и свётла хоронить!

Синоды || (об. 91) ваши, которые покутне и скрыте отъ духовныхъ твоего Римского костела отправованы бывають, яко много злого не толко приватнымъ людемъ, але и всей речи посислитой приносять --- ва. тыпъ поволошь повазаль бымъ ти! Але не хочу тя теперъ фрасовати, не зычачи, абысь и того розділу, которому южь весполовь и зъ второю частью отповёди туть коноць чиню, съ вваснымъ дочитати, и до читанья третее части, воторую южь зачну, такъ же зъ невеселимъ лицемъ приступити мѣль. Тое толко, што, подобно, кромъ фрасунку прочитати можешь, ивсто вамкненья тоей всей второй части, пов'вдаю, жесь старожитной релън Греческой духовныхъ и свътскихъ особъ синодовымъ Берестейскимъ справанъ и поступкомъ небачне, неслушне и непристойне приганиль. Чого любо бысь ти признати не хотвлъ. певень естемь, нас каждый бачный признаеть.

**(92)** ОТПОВЪДИ ЧАСТЬ ТРЕТЯЯ.

O MOHAPRIN AJBO **EZHHOBJACTIM** костелномъ папежовъ Римскихъ.

ПРЕДМОВА НА ТРЕТЮЮ ЧАСТЬ ОТПОВЪДИ.

Для повазанья того, же митрополить и владывове нъвоторые слушне звирхности патріарховь Восточных отступили, а Римскому напежови послушенство от-

<sup>4</sup> Въ Западно-Русскомъ переводъ опущено.

nego, y dla przywiedzienia nas wszech для приведенья насъ вску Греческой Greckiey religiey ludzi pod zwierzchność Rzymska, twierdzi to dziejopis, że Rzymski papież iest naywyższym wszytkiego kościoła, na świecie będącego, pasterzem y głową, przełożonym y iedvnowładzca. A tego twierdzenia swego podpierajac, wprzod wywodzi, że monarchia abo iedynowładztwo kościelne od Christusa Pana w ewanieliev w osobie Piotra świetego vfundowane iest. Potym wywodzi, że to iedynowładztwo kościelne Piotra świętego z nim nie vmarło, ale || (141) staneło na Rzymskich biskupach, ktorvm Piotr świety, w Rzymie vmieraiac, przywileje na to swoje oddał. W czym narabia świadectwy niektorych doktorow, narabia przykładami zwierzchności, przez Rzymskie biskupy w rzeczy nad wszytkimi wszytkiego świata kościoły rozciągnioney. Zaczym przypomina y niektore przez nie poświacane, żrzucane, zaklinane v przywracane biskupy. Wiec przytym przywodzi prawa o appellacyach, tudzież też y zwyczay składania synodow, presidowania na nich, potwierdzania ich, etc. Z tego wszytkiego do potwierdzenia zwierzchności papieża Rzymskiego nad wszytkimi kościoły argumenta bierze.

Zabiegaiac tedy temu, aby te iego diskursy y argumenta kogo nie zbłazniły, w tey trzeciey części odpowiedzi naszev zdała się nam rzecz potrzebnaporządnie a z pilnością w nie weyźrzeć a vważyć: ieśliż mogą być za fundament taki poczytane, na ktorym by się iedynowładztwo kościelne Rzymskich papieżow beśpierznie stawić mogło? Pewienem, czytelniku łaskawy, że gdy z pil-

релви людій подъ звирхность Римскую, - твердить тое двенись, же Римскій папежъ есть найвышшимъ всего Костела, на свътъ будучого, настывемъ и головою, преложенымъ и единовластелемъ. А того тверженья своего полпираючи, напередъ выводить, же монархіа албо единовластіе востелное отъ Христа Господа въ евангелін въ особъ Петра святого уфундовано 1 есть. Потомъ выводить, же тое единовластіе Петра святого съ нимъ не умерло, але стало на Римскихъ бискупъхъ, которымъ Петръ святый, въ Римв умираючи, привилья на то свои отлаль. Въ чомъ наробяеть свёдёцтви нёкоторыхъ докторовъ 3, 1 (об. 92) наробяетъ привладами звирхности, передъ В Римскіе бискупы ркомо надъ всеми всего света костелы ростягненой. Зачимъ ирипоминаеть и нѣкоторые черезь нихъпосвячение, скидание, заклинание и вась прощаные епископы. Притомъ приводить права о апеляціахъ 4, также тежь и звычай складанья синодовъ, порвосъданья на нихъ, потвержанья ихъ и прочая. Съ того всего до потверженья звирхности папежа Римского надъ всвми церквами доводы береть.

А такъ забъгаючи тому, абы тые его повъсти и доводы кого не зблазнили, въ той третей части отноведи нашой здалася намъ речъ потребная-порядне а съ пилностью въ нихъ углянути а уважити: если могутъ быти за фундаменть такій почитаны, на которомъ бы ся единовластіе костелное Римскихъ папежовъ беспечне ставити могло? Певенъ естемъ, чителнику ласкавий, же noscią tym naszym vważeniom przy- якъ съ пилностью тымъ нашимъ ука-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На пом'в пояснено: «основано». <sup>2</sup> На пом'в пояснено: «отцевъ». <sup>8</sup> Нужно: «черевъ». 4 На появ пояснено: «о отвовъхъ».

patrować v one v siebie rozbierać będziesz, łatwie postrzeżesz, że tak wielka machina na barzo słabych a proporcycy z nia żadney niemaiących filarach iest zbudowana, a zatvm sama przez się walić się musi. Vżywać mi przyszło, wedle zwyczaiu, nie tylko z Greckich, ale y z Łacińskich xiąg y doktorow świadectw. zaczym drugdzie v concilia, zwyczaiem Łacinnikow liczone, przytaczam. Co dla przestrogi dla naszych religiey Greckiey ludzi przypomniawszy, koniec przedmowy czynię a do rzeczy przystępuię.

(142) Trzeciey części odpowiedzi

## Rozdział I.

Ieśliż to prawda, co synodowy dziejopis twierdzi, że monarchia abo iedynowładztwo kościelne w ewangeliey vfundowane iest?

Iedynowładztwo kościelne w pismie świętym Nowego Testamentu przywłaszczone być widzimy Christusowi Panu. Ktorego iednym onym pasterzem brym v winnice swey rozmnożycielem być wiemy. O Ktorym Paweł święty 5 iawnie mowi, że «iest głową nad wszytkie rzeczy kościołowi, ktory iest ciałem Iego»; y że «wstąpiwszy nad wszytkie niebiosa, aby napełnił wszytko, dał niektore apostoły, drugie proroki, dru- которые апостолы, овые проровы, друgie ewanielisty, niektore pasterze у гіе евангелисты, нъкоторые пастыри и vczyciele — — ku budowaniu ciała Swo- учители — — ку будованью тела Своiego — — ktore ciało wszytko z Niego ero — — которое тало все зъ Него słusznie spoione y społu złączone, w слушие споено и сполу злученое, въ każdym spoieniu związania mocy, ktora кождомъ споенью звязаныя моцы, коwewnatrz sprawuje, według miary każ- торая внутръ справуеть, веддугъмвры

женьямъ приглядоватися и оные у себе розбирати будень, датве постере-Menis, me take belinga maxing ha велми слабыхъ в полобенства съ нею жадного немаючихъ столивхъ есть вбудована, зачинъ сама черезъ себе валитися мусить. Уживати ми пришдо, ведле звычаю, не толко зъ Греческихъ, але и зъ Латинскихъ учителевъ свъдъцтвъ, || (93) зачимъ индъ и синоли. звычаемъ Латинниковъ личение, приточаю. А то для перестороги своимъ припомянувши, предмовѣ конецъ чиню и до речи приступую.

Третей части отповёди

## Роздълъ 1.

Если то правда, што синодовый двеписъ твердитъ, же монархів албо единовластіе костелное въ евангеліи уфундовано есть?

Единовластіе первовное въ писаніи святомъ Новаго Завета привлащено быти видимо Христу Господу, Которого однымъ онымъ пастыремъ добрымъ и винограду своего розиножителемъ ведаемо. О Которомъ Павелъ святий явне мовить, же сесть головою надъ всв речи церкви, которая есть твломъ Его» 6; и ижъ «вступивши надъ всв небеса, абы наполниль все, даль нъ-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Colos. 1; Ephes. 1 et 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kozac. 1 [cr. 18, 24]; Eфec. 1 [cr. 22-28], 5 [cr. 23].

dego członku bierze pomnozenie. Tegoż Christusa Pana «kamieniem wegiełnym», na ktorym wszytko budowanie słusznie spoione roście w Kościoł świetv Panu-zowie tenże Paweł świetv, iż okrom tego «innego gruntu nikt nie może założyć -- twierdzi 1. A z nim się zgadzając Piotr święty, też go «kamieniem wybranym», na ktorym «buduie się dom duchowny» , y k temu «xiażęciem nad pasterzmi» \* zowie.

Mimo tego Chrystusa Pana, inszego iedvnowładzce kościelnego w pismie swietvm nie widzimy.

Lecz dzieiopis, bystrszy iakiś sobie wzrok przywłaszczając, o inszym iedynowładzcy kościelnym nam prawi y, iakoby Piotr swiety nim || (143)- był przez Christusa Pana postanowiony, vdaie. Y ku potwierdzeniu tego, słowa niektore (Christusa Pana) 4 przytacza, o ktorych w przyszłym rozdziale będzie sie mowiło.

Teraz tu radbym się tego od dzieiopisa nauczył: ieśli to prawda, co twierdzi, że Piotr święty iedynowładzca koscielnym, vrzędnikiem nad ine apostoły był przez Christusa Pana postanowiony? Czemuż sam insze zwolenniki «bracia» 5 swoią nazywa? Czemu w liście swym, do przezbiterow abo starszych kościelnych mowe swą obracaiąc, rownie z nimi «starszym» 6 się mianuie? Czemu żadnemu, iako iedynowładzca, nie roskazuie, ale inszych słucha у tak się и слухаеть, и такъ ся зъ ними обхоz nimi obchodzi, iako z rownemi a kol- дить, яко зъ ровными а братьею своею? legami swymi? Gdv to nan włożyli Егда тое вложили на него братья, абы bracia, aby szedł do Samaryey 7, cze- шоль до Самаріи 15, чому, якъ старѣй-

кождого члонку береть помноженье> 4. Тогожъ Інсуса Христа «каменемъ краеуголнымъ» , на которомъ все будованье слушие споеное ростеть въ Церковъ (себ. 93) святую Господеви-мовить тойже Павель святий, ижь окромъ того «иного вгрунту нихто не можетъ заложити»—твердости 10. А зъ нимъ са згожаючи, Петръ святий тогожъ «каменемъ выбранымъ», на которомъ «будуется домъ духовный» 11; а до того «началникомъ надъ пастырами» 18 30веть.

Надъ того Христа Спасителя, иного началника церковного въ писмъ святомъ не вилимо.

Однавъ же двеписъ, нвякую собв быстрость взроку привлащаючи, о иномъ началнику церковномъ намъ править и. явобы Петръ святый онымъ быль отъ Христа Спаса постановленый, удаеть. А на свъдоцтво того, слова нъкоторые приточаеть, о которыхъ въ принцомъ роздёлё будеть ся мовило.

Теперь туть радь бымъ ся того отъ двеписа научиль: если то правда, што твердить, же Петръ святый единоначалнивомъ цервовнымъ, ураднивомъ надъ иные апостолы быль отъ Христа Бога постановленъ? Чомужъ самъ иные ученики «братьями» 13 своими называеть? Чому въ посланіи своемъ, до презвитеровъ або старшыхъ церковныхъ мовячи, заровно зъ ними «старшимъ» 14 сл менуеть? Чому жадному, якъ единоначалникъ, не росказуеть, але иншихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Cor. 3. <sup>2</sup> 1 Petr. 2. <sup>3</sup> 1 Petr. 5. <sup>4</sup> Въ Западно-Русскомъ переводъ опущено. <sup>5</sup> Act. 15. 1 Petr. 5. 7 Act. 8.

<sup>\*</sup> ib.: 4 [ст. 10--12, 16]. \* 1 Кор. 3 [ст. 11]. 10 Нужно: «твердить». 11 1 Петр. 2 [ст. 4, 5]. <sup>19</sup> 1 Петр. 5 [ст. 4]. <sup>13</sup> Діян. 15 [ст. 7]. <sup>14</sup> 1 Петр. 5 [ст. 1]. <sup>15</sup> Діян. 8 [ст. 14].

mu, iako przełożony ich, nie wymierza się z tego, ale zaraz tam idzie, iako poseł? Czemu gdy go ganiono, iż do Korneliusza był szedł y z poganmi obcował, nie zasłania się przełożeństwem swoim? Nie mowi, że się tego nie powinien przed nimi, iakoby przed niższymi sprawować. Y owszem iako przed sobie rownymi wymawia się y z strony vczynku swego sprawe daie. Czemu Paweł święty, żywy prawie Kościoła Bożego obraz przed oczy nam wystawuiac, nigdzie o tym drugim, krom Christusa Pana, iedynowładzcy keścielnym wzmianki nie czyni? Iesliż, odchodząc cieleśnie z tego świata, Christus Pan na mieyscu swym iednego Kościołowi przełożonego był zustawił, czemuż o tym Paweł s. w lisciech, ktore iuż dobrze po Wniebowstapieniu Pańskim pisak, milezy? A ieszce tak milezy, że na tych mieyscach, na ktorych to barzo rzecznie y słusznie przytoczyć by się było godziło, gdzieby co takiego w rzeczy samey było? Czemu, o iedności Boga, Pana, Ducha, wiarv, krztu, nadziei Kościoła Bożego diszkurruiąc, nie wspomniał y tego iednego iedyno-(144) władsce, na mieyscu Christusowym bedacego, ktory by Kościoł w iedności zatrzymawał? Czemu, vczyniwszy o Wniebowstapieniu Christusa Pana wzmianke 16 a rząd przez Niego w kościole postanowiony wypisuiąc, nie pisze tego, że iednego na Swym mievscu zostawił y nad wszytkie dla przestrzegania rządu przełożył? Ale ce? To, co się wyższey przypomniało: «postanego mu nad inszemi starszeństwa у апостольского Петра святого, и жадно-

HIR MXL, HE MEMBERGICE CL TOTO, ALE заразомъ (194) тамъ идетъ, якъ посланепъ? И егда ему наганене, имъ де Коримія биль шоль и съ поганы об-HOBAJA, YOMY OF HE SACTRHORALIA CTAренишиствомъ своимъ? Не мовитъ, же ся того не повынень передъ ними <sup>17</sup>, якъ передъ меншими, справовати. И овшенъ явъ передъ ровными собъ вымовляется в стороны учинку своего справу даетъ. Чомъ Павелъ святий. праве Церкви Вожее живый образъ предъ очи намъ выставляючи, нигав о томъ другомъ, опречь Христа Бога, единоначалнику церковномъ змёнки не чинить? Еслижь, отходячи телесно съ того света, Госнодь наить Інсусь Христось на мёску своемъ одного Церкви старейнину быль зоставиль, чонужь о томъ Павелъ святий въ посланіяхъ, ноторые уже добре по Вевнесенін Господни висаль, мовчить? А еще мовчить на тихь мёсцахь, на которыхъ то велив пристойне и слушне приточити бы ся годило было, ослибы што такового вы речи самой было? Чому, о единствъ Отца, Смна, Святого Духа, **въри, преста, надежи Церкви Божее** пропов'Вдаючи, не вспоменуль и того едного единоначалника, на мъсци Христовомъ будучого, воторый бы Костелъ въ едности удерживалъ? Чому, о Вознесеми Господни припоменувани <sup>18</sup> и чинъ етъ Его из Церкви постановленый вынисавши, не иншеть того, же на Своемъ мъсци едного зоставилъ и надъ всвин, для перестереганыя порядву предожниъ? || (об. 94): Але што? То nowił (powieda) apostoły», etc. Nie што ся вышей припоминало: «постаноwyimuie, iako baczymy, z porządku виль (мовить) апостолы», и проч[ая]. apostolskiego Piotra świętego, у żad- Не выймуеть, якъ видимо, съ порядку

<sup>16</sup> Ephes. 4.

<sup>17</sup> Въ старопечатномъ вкаемпляръ опечатка: «нами». 18 **Ефес. 4 [от. 4 --12].** 

szem na drugich mieyscach w apostolskim vrzedzie z nim sie zrownywa. «Mniemam (powieda), iż w niwczym nie iestem niższym od nayzacnieyszych apostołow» <sup>1</sup>. A na drugim mieyscu: «zwierzona mi iest (powieda) ewanielia nieobrzezania, iako Piotrowi obrzezania. — — Y — — Iakub, y Piotr, y Ian, ktore miano za słupy, dali mi y Barnabaszowi prawicę towarzystwa» 2. Y potym mowi: «zastawiałem się oblicznie Piotrowi, przeto, iż był godzien naganienia> etc. Na co patrząc, Ambrozy święty 3, na iednym mieyscu o Piotrze v Pawle swiętym mowiąc y iednego do drugiego przyrownywaiac, naostatek tym zawiera: «miedzy temi ktoryby nad ktorego miał być przełożony, rzecz v mnie iest watpliwa». A Chrizostom 4, też na to mievsce Pawła s. piszac, tak mowi: «Paweł nie potrzebował Piotra ani głosu, ani mowy iego, ale mu był we czci rowien, etc. Tenże Paweł ś.przy iednym wegielnym kamieniu Christusie Panu nie ieden iaki osobny y poiedynkowy fundament samemu Piotrowi s., na ktorym by się członki Koscioła ciała Christusa Pana budować miały - przypisuie, ale o fundamencie apostołow w liczbie wielorakiey wzmiankę czyni <sup>5</sup>. Iako y Ian s. w Ziawieniu <sup>6</sup> swoim, opisuiac ono miasto nowe, znaczące Kościoł II (145) Boży, o dwunastu 7 gruntach y bramach 8 miasta tego wzmiankę czyniąc, Piotrowi świętemu nic mimo insze nie przypisuiąc, ale go w iednem z drugimi porządku pokłada.

przełożeństwa nie przywłaszcza, у оw- го ему надъ иншими старбишинства и преложенства не даеть, и овиемъ на другихъ ивстцахъ въ апостольскомъ урядъ ему ся ровнаетъ. «Минмаю (мовить), ижь ни въ чомъ не остемъ нижнимъ отъ найпреднъйшихъ апостоловъ» <sup>9</sup>. А индъ: «повърено ми есть (мовить) евангеліе необразанія, яко Петрови обрѣзаніа — И — — Іаковъ, и Петръ, и Іоаннъ, мнимын столиы быти, дали ми и Варнавъ правицу товаришства» 10. А потомъ мовить: «застановлялемъ ся обличне Петрови, про то, ижъ годенъ быль наганенья > 11. На што̀ смотрячи, святый Амбросій <sup>12</sup>, на одномъ мъсцу о Петръ и Павлъ святыхъ мовячи и едного другому ровнаючи, на конци тимъ замываетъ: «межи тыми который бы надъ которого мъль быти старвишій — сумнюся». А Златоустый 13, на тое ивсце святого апостола Павла пишучи, такъ мовить: «Павелъ не потребовалъ Петра анн голосу, ани мовы его, але ему быль въ чести ровенъ», и проч[ая]. Той же Цавель святий-на одномъ врасуголномъ камени Інсусь Христь не единь якій особный и поединковый фундаменть самому Петрови святому, на которомъ бы ся члонки Церкви тела Христова будовати мѣли-приписуеть, але о фумламенть <sup>14</sup> (95) апостоловь и пророковъ въ личов многокротной зманку чинить. Явъ и Іоаннъ Богословъ въ Апокалипсіи 15 описуеть оное м'єсто новое, знаменуючее Церковъ Божую, о пваналиати основахъ и брамахъ мъста того вспоминаючи, апостолу Петру ничого не приписуеть надъ иныи, але его кладеть зъ другими въ едномъ ряду.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 1 (HYERO: 2) Cor. 11. <sup>2</sup> Galat. 2. <sup>3</sup> Serm. 66. <sup>4</sup> In epistola ad Galat. cap. 2. <sup>5</sup> Ephes. 2. <sup>6</sup> Арос. 21. <sup>7</sup> Въ старопечатномъ экз. опечатка: dwśnastu. <sup>8</sup> Тоже: branach.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 2 Кор. 11 [ст. 5] <sup>10</sup> Гал. 2 [ст. 7, 9]. <sup>11</sup> ib.: [ст. 11]. <sup>12</sup> Слово 66. <sup>13</sup> О еже во Гал. гл. 2. 14 Ефес. 2 [ст. 20]. 15 Апок. 21.

Z czego wszytkiego dochodzimy tego, że, mimo naukę Piotra świętego, dzieiopis, krom Christusa Pana, kogo inszego a mianowicie Piotra świętego iedvnowładzca kościelnym nazywa. Przyznawamy to Piotrowi s., iż był nad insze apostoły czerstwieyszym, bystrzeyszym w rozsądku, gorętszym w duchu. Przyznawamy, że on wprzod przed inszymi, ile zwłaszcza w żydostwie będac apostołem obrzezania, mawiał. Przyznawamy, że on sprawy, Kościołowi Bożemu należące, pospolicie poczynał. Przyznawamy, że go w wypisowaniu apostołow mianuią pi[e]rwszym. Ale żeby zatym iemu iurysdycyą y przełożeństwo iakie nad drugimi apostoły przypisować była rzecz słuszna y powinna — nie baczymy, wiedząc, że insza iest pierwszość porządku, a insza — pierwszość władzy y przełożeństwa. Y ten, co iest względem mieysca y porządku miedzy rownymi pierwszym, nie zaraz za pierwszego względem 16 zwierzchności y władzy nad inszymi poczytany być ma. Lecz iż dziejopis nie tylko porzadku, ale v władze a zwierzchności nad apostoły pierwszość Piotrowi ś. przywłaszczając słowami Christusa Pana oney podpiera,—przetoż się tym podporom w przyszłym rozdziale przypatrzymy.

A tu iuż temu rozdziałowi, w ktorym się pokazało, że iedynowładztwo kościelnę Piotra ś. w pismie świętym fundamentu nie ma, koniec czyniąc pare swiadectw (iednego Greckiego doktora, drugiego Rzymskiego papieża o tymże) przytoczę, aby dzieiopis baczył, że nie nowe, to iest nasze, rozumienie.

Cyprian 17 tak powieda: «týmže byli

Съ чого всего того доходимо, же, мимо науку писма святого, двеписъ. опрочъ Христа Спаса, кого иного а меновите Петра святого единовластникомъ церковнымъ называетъ. Признаваемъ то Петрови святому, ижъ былъ надъ иными апостолы чирствейшимъ, быстрайшимь вь розсудку, теплайшій въ духу. Признаваемъ, же онъ впередъ предъ иншими, а з[в]лаща въ жидовствъ будучи апостоломъ обръзанья, мовляль. Признаваемъ, же онъ справы. Церкви Божой належачін, посполите починалъ. Признаваемъ, же его въ уписанью апостоловь именують верховнымъ. Але жебы задымъ ему судъ и старъйшинство яковое надъ другими апостолы приписовати была речь слушная и повинна--- не бачимъ, въдаючи, же иншее есть первшость порядку, а иншая - первшость власти и старъйшинства. И той, што есть взглядомъ мъсца и порядку межи ровными першимъ, не заразъ за першого взглядомъ зверхности и власти надъ иные почитанъ быти маетъ. Еднакъ же, ижъ двепись не тылко порядку, але и власти а зверхности надъ апостолы (об.95) продвованье святому Петрови привлащаючи словами Господними оное подпираетъ, -- протожъ ся тымъ подпоромъ вь пришлемъ роздълъ приглядимо.

А туть уже тому розделови, въ которомъ ся показало, же единоначалство церковное Петра святого въ писмъ святомъ фундаменту не маетъ, вончачи,--двое сведоцтво (одного Греческого учителя, а другое Римского напежа о томъ же) приточу, абы двепись видель, же не новый, то есть нашь, вымысль.

Кипріанъ 18 такъ мовитъ: «тымъже y inszy apostołowie, czym y Piotr, были и иные апостолове, чимъ и Петръ,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Въ старопеч. экз. опечатка: «wzglębem». <sup>17</sup> De simplicitate pietatis.

<sup>18 «</sup>О простотв поповъ».

iednakie maiąc towarzystwo, cześć у однакое маючи товариство, zwierz (146) chność. Ale poczynanie pochodzi od iednego, aby Kościoł ieden tvlko był pokazan» 1.

A Grzegorz, zwany Wielkim, tak mowi: «Piotr apostoł pierwszy członkiem sstał się Kościoła powszechnego; Paweł, Andrzey, Ian co inszego byli, iedno osobliwych Kościołow głowy? Wszakoż iednak pod iedną głową członkami sa Kościoła 2. A iżbym krotko powiedział: święci przed zakonem, święci pod łaską — wszyscy ci, wypełniaiąc ciało Pana Christusowe, członkami są w Kościele postanowieni, a nigdy się żaden powszechnym zwać nie chciał».

Coż rozumiesz, dziejopisie: czy każdy z tych, co pisali, czy ty raczey, co inaczey piszesz,-za ewanieliey niewierzącego v slepego heretyka masz być poczytan? Myśl, iako chcesz, v radź się, nieboże, co na to odpowiedać! Wierz mi, y doznasz tego, że świegotliwymi a wykrętnemi słowy twymi choć byś inszym prostym dosyć rzkomo w tev mierze vczynił, sobie samemu w sumnieniu dosyć nie vczynisz.

Trzeciey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ II.

Ieśliż to prawda, co dziejopis Moy, zbuduie Kościoł nad

старвишинство».

А Григорій, называемый Великій, такъ мовить: «Петръ апостоль першимъ члонкомъ стался Церкви соборное; Павель, Андрей, Іоанъ што иного были, одно особныхъ церввей головы? А ижъ бы вкротцъ повъдълъ 3: святи передъ закономъ, святін подъ ласкою — вси тые, исполняючи тёло Інсуса Христа Господа нашего, члонвами суть въ Перкви постановлени, а ниволи жаденъ вселенскимъ называтись не хотвль».

Штожъ розумбешъ, двеписе: если кождый сь тыхъ, што то писали, чили накъ ты, што иного пишенгъ, - за невъруючого въ евангелію и за сквиого еретика паешъ быти поличонъ? Мысль, якъ хочешъ, и рады шукай, бъдимку, што на то отповъдати! Въруй ми, и дознаешъ того, же звягливими а выврутными слови твоими хотяй бы еси иншимъ простымъ досыть рекомо въ той мере учиниль, собе самому вы сумивнью досыть не учинишь.

(96) Третей части отповиди

Роздълъ 2.

Если то правда, што двеписъ pisze, że Christus Pan — owymi пишетъ, же Христосъ Богъ — тыsłowy: «tyś Piotr, a na tey оросе ми словы: «ты еси Петръ, и на у tobie семъ камени збудую Церковъ Мою, dam klucze krolestwa niebieskie-и тобъ дамъ влючя царства неgo» у owemi: «раз owce moie, раз бесного» и овыми: «паси овцы barany moie>--Piotra s. starszym моя, наси агиця моя>--Петра свяine apostoły vrzędnikiem того старшимъ надъ иные апосто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эта «точка» въ Западно-Русскомъ переводъ опущена. <sup>2</sup> Эта «точка» также опущена. <sup>3</sup> Это «предложеніе» набрано крупнымъ шрифтомъ, прочія же слова Григорія Великаго-мелкимъ, общепринятымъ для выдержекъ.

Tak dzieiopis w tzrecim swey «Sy-NODU OBRONY> rozdziale pisze:

«Kto wierzy ewanieliey a slepoty he-(147) retickiey nie przypuszcza, widzi y ledwa nie palcem domacać się może, iż Pan Christus Piotra s. starszym v naypierwszym vrzędnikiem Kościoła Swego nad inne apostoły vczynił. Izali to prožne słowa Pańskie do Piotra sa s.: na tobie zbuduie Koscioł Moy, bos ty iest opoka y kamien? Iako fundament napierwsza iest rzecz, ktora wszytko budowanie trzyma, tak Piotr święty napierwsza iest głowa Kościoła Bożego. na ktorym się wszytek spiera. Co znaczniev ieszcze Pan Iezus dał znac, gdy rzekł: tobie, a nie innemu, dam klucze krolestwa niebieskiego. Komu od miasta klucze oddaią za naywyższego vrzędnika przyznawaią go; y kto wszytkim, co w domu iest, władnie, ten gospodarzem iest wszytkiey czeladki, ktory pod swym kluczem wszytko chowa. A naznaczniey iest, że vczynił Pan Piotra pasterzem wszytkich owiec swoich, gdy rzekł: paś owce moie, pas barany moie. To ewangelia! Ktoż iey wierzyć nie chce, sam tyle poganin y Żyd»! 4

Te słowa dziejopisowe dla tego, czytelniku łaskawy, zdało mi się tu cale wpisać, abyš tym snadniey postępkowi iego, ktorego w przytaczaniu słow Pańskich vżywa, przypatrzyć się mogł.

Naprzod. Nie pokaże tego dzieiopis we wszytkim Nowym Testamencie, aby нисъ во всемъ Новомъ Завътъ, абы Christus Pan do Piotra świętego te Христосъ Господь до святого Петра

Kościoła Swego? Y że tak te sło- лы урядникомъ Церкви Своей учиwa doktorowie święci wykładali? нилъ? И ижъ такъ тын слова учители святые выкладали?

> Такъ двеписъ у третемъ своемъ «Синоду Овороны» роздёлё пишеть:

«Хто въритъ евангеліи а слъпоти еретическое не припущаеть, — видить и ледво не палцемъ дощупатися можетъ, ижъ Господь Петра святого старинимъ и нанершимъ урядникомъ Церкви Своей надъ иные апостолы учинилъ. Азали то порожнін Госноднін слова ву Петрови были святому: на тобъ збудую Церковъ Мою, бо ты еси опока и камень? Якъ фундаменть найнершая есть речь, котовая все будованье держить. такъ Петръ святый найпершею головою есть Церкви Божей, на которомъ ся вся опираеть. Што значнъй еще Христосъ Господь далъ знати, егда рекъ: тобъ, а не иному дамъ ключи царствія небесного. Кому отъ мъста влючи отдають, за найбольного уряднива признавають его; и хто всёмь владаеть. што есть у дому, той госнодаремь есть всее челяди, который за своимъ ключемъ все ховаетъ. А назначивищая есть, же Господь учиниль Петра пастыремъ встать овень своихъ, егда рекъ: паси овця моя, паси агипи мои. То евангеліе! Хтожъ ему върити не хочеть, самъ толко поганинъ а Жидъ»!

Тые слова двеписовы для того, читателю любимый, здало ми ся ту цале выписати, абысь тымъ снаднъй поступкови его, которого въ приточанью (об. 96) словъ Господнихъ уживаеть, приглядетися могъ.

Напередъ. Не покажеть того две-

<sup>4</sup> См. выше, стибц. 964-965,

bie zbuduje Kościoł Moy, boś ty iest opoka v kamień. Tym takim tych słow za szczyra ewangelia przytaczaniem v Christusowi Panu przypisowaniem-te trzy rzeczy niewstydliwie vdaie: pierwsza-iakoby Christus Pan Piotra s. opoka v kameniem nazwać, druga jakoby na nim Kościoł Swoy zbudować, trzecia - iakoby to budowanie na nim Kościoła, względem tego, iż iest opoką v kamieniem, vczynić miał. Czego prawdziwe sło!!(148)wa Christusa Pana w sobie nie maią, iakie my w swych Nowych Testamenciech czytamy. Bo nie mowi tam Christus Pan do Piotra s.: tys iest opoka. Ale co? «Tobie powiedam, żeś ty iest Piotr». Ktemu, nie mowi: na tobie, Pietrze, zbuduie Koscioł Moy. Ale co? A Ja «na tey opoce zbuduje Kościoł Moy». Do tego, y tego słowka — boś – ktore on fortelnie z swego mozgu przydał, w słowiech Christusa Pana w swoich Greckich exemplarzach nie nayduiemy. Zaczym musi być, że abo Łaciński wykład Nowego Testamentu iest omylny, z ktorego on te słowa przytoczył, a zatym nie tylko on, ale y drudzy Łacinnicy zostaną v nas fałszywymi; abo ieśliż w Nowym Testamencie Łacińskim tak się te słowa, iako w Greckim, nayduia, tedy ie fałszywie dziejopis przytoczył. A zatym gdy go fałszerzem y wyszpocicielem wyrokow Pańskich nazowiem, nie ma sie na nas, prawde mowiących, o co frasować.

Zwłaszcza że też y do dalszych słow Pańskich przydatek vczynił, twierdząc, iakoby Christus Pan miał rzeć Piotrowi świętemu: tobie, a nie innemu dam klucze krolestwa niebieskiego. Ano tam tych słow-a nie innemu-niemasz.

Co gdyż tak iest, przetoż stosując

własnie słowa kiedy rzeć miał! na to- The brache слова когла мѣлъ мовити: на тобъ збудую Церковъ Мою, бо ты еси опока и камень. Тымъ такимъ тыхъ словъ за широе евангеліе приточеньемъ и Христови приписованьемътые три речи невстыдливе удаеть: першая — яко бы Христосъ Госполь святого Петра опокою и каменемъ назвати, вторая — яко бы на немъ Перковъ Свою збудовати, третяя — якобы на немъ тое будованье Церкви, взгиядомъ того, ижъ есть опокою и каменемъ, учинити мѣлъ. Чого правдивыи въ собъ слова Христовы не мають, якіе мы въ своемъ Новомъ Завёть читаемъ. Бо не мовить тамъ Христосъ Господь до Петра святого: ты еси опока. Але што? «Тобъ мовлю, же ты еси Петръ». До того, не мовить: на тобъ. Петре. збудую Церковъ Мою. Але якъ? А Я «на той опоцъ збудую Церковъ Мою». До того, и того словка-бо еси - которое онъ штучне изъ своего можгу придаль, въ словахъ Христовихъ у своихъ Греческихъ зводахъ не знайдуемо. Зачимъ мусить быти, же албо Латин. скій викладъ Новаго Завѣта есть омилный, съ которого онъ тые слова преложиль, а затымь не толко онь, але и другіе Латинники зостануть у нась фалшивыми; албо если въ Новомъ Завътъ Латинскомъ такъ ся тые слова, якъ (197) и въ Греческомъ знайдуютъ, тогды ихъ фалшиве двеписъ приложиль. А затымь егда его фалширомъ и спортникомъ Господнихъ догмать назовемо, не маетъся на насъ, правду мовячихъ, о што фрасовати.

> Звлаща же тежъ и до далшихъ Господнихъ словь придатовъ учинилъ, твердячи, явобы Христосъ Господь мълъ мовити Петрови святому: тобъ, а не иному, дамъ влючи царства небесного. Ано тамъ тыхъ-а не иному-немашъ.

Што ижъ такъ е[с]ть, - протожъ

cego, że fundament wszytko budowanie trzyma; a zatym to inferuiąc, że gdzie fundamentu nie masz, tam mocnie budowanie stawić się nie może,-tak przeciwko niemu mogę zawrzeć: ponieważ te słowa, przezeń przyłożone, iako fałszywe a niewłasne Christusa Pana słowa, iedynowładztwa Pietra s. dobrym fundamentem być nie mogą (bo na falszu iako co prawdziwego stawić!?), a ponieważ y własne Christusa Pana słowa tegoż iedynowładztwa fundamentem nie sa (co sam dzieiopis dał znać, opakuiąc ie, czego by nie był vczynił, gdyby w nich, właśnie przytoczonych, iaką podpore był ||(149) vpatrował), - przetoż to iedvnowładztwo, iako fundamentu w słowiech Pańskich niemaiące, stać nie może. Lecz żeby zas dziejopis nie rzekł, że słowa Christusa Pana choć nie tak sa wyrzeczone, iako ie on przytoczył, iednak, tenże sens w sobie maią, - przetoż przypisze tu wykłady doktorow świętych, aby się przypatrzył, ieśliż oni tak, iako on, te słowa rozumieli?

Pierwszy Grzegorz<sup>1</sup>, rzeczony Nyscius<sup>2</sup> tak mowi: «tyś iest Piotr, a na tey opoce zbuduie Kościoł Moy. A rozumie wyznanie Piotrowe, abowiem przed tym był rzekł: tyś iest Christus Syn Boga żywiącego».

Drugi Hilarius 3 tak pisze: «Ieden nienaruszony fundament iest, iaka ta iest szczęśliwa opoka wiary, vsty Piotrowymi zeznana: ty iestes Syn Boga żywego, tak wiele maiac w sobie dowodow prawdy, ile przeciwnego pytania собъ доводовъ правды, яко противного

sie do mowy tegoż dzieiopisa, twierdzą- стосуючися до мовы тогожъ двениса. твердячого, же фундаменть все будованье держить; а затымъ што наносячи, же гдѣ фундаменту нема*е*пгъ, тамъ моцно будованье становитися не можетъ, -- такъ противко ему могу замкнути: ижъ тые слова, черезъ его преложение, якъ фалшивые, а не власные Господніе слова, единоначалства Петра святого добрымъ фундаментомъ быти не могуть (бо на фалиту якъ што правдивого ставить!?) а поневажъ и власные Христовы слова тогожъ единоначалства фундаментомъ не суть (што самъ двеписъ далъ знати, кривячи ихъ, чого бы не быль учиниль, еслибы въ нихъ, власне приточоныхъ, яковую полпору быль усмотриваль), - протожь тое единоначалство, якъ фундаменту въ словахъ Господнихъ немаючее, стати не можеть. Але жебы зась двепись не рекъ, же слова Христовы хотя не такъ суть ((об. 97) выречени, якъ ихъ онъ преложиль, однакь, тойже розумь въ собъ маютъ, - протожъ припишу тутъ выклады святыхъ учителей, абы ся пригледель, если они такъ, якъ онъ, тне слова розумѣли?

> Першій Григорій Нискій 4 такъ мовитъ: «ты еси Петръ, и на семъ вамени збудую Церковъ Мою. А розумветь вызнанье Петрово, абоввиъ предъ тымъ быль реклъ: ты еси Христосъ Сынъ Бога живаго».

> Другій Иларіонь <sup>5</sup> такъ пишетъ: «единъ ненарушеный фу[н]даменть естъ, яко тая есть щасливая опока въры, усты Петровыми вызнана: ты еси Сынъ Бога живого, такъ много маючи въ

¹ In Testimonijs de lect. ex Veteri Testamento. ³ Въ старопеч. экз.: Nyseius. ³ De Trinitate, lib. 2.

<sup>4</sup> На полъ: «Во свъдителствъхъ отъ слова еже отъ Ветха́го Завъта». 8 «О Тронци», въ книгахъ 2[хъ].

y potwarzy niewiernych wzruszonych bedzie». Tenże na drugim mieyscu 1: «na tev opoce wyznania Piotrowego iest budowanie Kościoła».

Trzeci Chrizostom 2: «na tey opoce, to iest na tey wierze y wyznaniu, zbuduig Koscioł Moy>. Y na drugim mieyscu s: «na tey opoce—powiedział Pan zbuduje Kościoł Moy> 4. Nie rzekł: na Pietrze. Bo nie na człowieku, ale na wierze Piotrowey zbudował Kościoł Swoy. A ktora ta wiara była? Ty iesteś Syn Boga żywego. Opoka nazwał Koscioł, nawałności rozmaite przyimujący a nieszwankuiacy; abowiem Kościoł, odnosząc rozliczne pokusy, zwyciężon być nie może. A coż zasię iest: budować na opoce? Iest-na wyznaniu y na słowiech pobożności budować».

Czwarty Cirillus <sup>5</sup> w te słowa pisze: <opoką przez nazwisko nic innego, roz-</p> umiem, nie nazwał Pan, iedno nienaruszoną y stateczną wiarę Piotrowe, na ktorey Kościoł Christusow tak vgruntowany y zbudowany iest, aby nie vpadł a był nieprzemożony fortami piekielnymi, na wieki trwaiąc». Tenże | (150) na drugim mieyscu: «apostołom (powieda) v ich w Koscielech namiestnikom zupełną dał moc».

Piaty Origenes tak mowi: «y my sie sstawamy Piotrem, y nam też bywa to mowiono, co za ta mowa idzie: ty iestes Piotr, a na tey opoce zbuduie Kościoł Moy. Abowiem opoka iest-ktokolwiek iest zwolennikiem Christusowym, na takiey opoce bywa budowana wszelka kościelna nauka. A ieśliż roz-

пытанья и потвари невёрныхъ варушеныхъ будеть». Тойже на другомъ мвсцу 6: «на той опоцъ вызнанья Петрового есть будованье Церкви».

Третій Златоустый <sup>7</sup>: «на семъ камени, то есть на върв и визнанью. збудую Церковъ Мою». А на другомъ мъсцу <sup>8</sup>: «на семъ вамени — мовилъ Господь. Не рекъ: на Петръ. Бо не на человъку, але на въръ Петровой збудоваль Церковь Свою. А которая то въра била? Ти еси Синъ Бога живаго. Каменемъ назваль Перковъ, навалности розмантые пріймуючую а незыблющуюся; абовамь Церковь, относячи различные искушенія, поб'вдитися не можеть. А штожъ зась есть: будовати на камени? Есть-на вызнанью и на словахъ побожности будовати».

Четвертый Кирилъ <sup>9</sup> [Александрійскій] въ тне слова пишеть: «каменемъ презъ назвиско ничого иного, розумъю, не назвалъ Господь, одно ненарушеную и статечную въру Петрову, на которой Церковъ Христова такъукгрунтована и збудована есть, абы не упала а не одолена была враты адовыми, въ векы трваючи». Тотъ же на другомъ мъсцу: «апостоломъ (мовитъ) и ихъ въ Церввахъ намъстникомъ вуполную моцъ».

Пятый Оригенъ, которого хотя Цервовъ нашя не пріймуеть <sup>10</sup>, такъ мовитъ: «и мы становимося (198) тромъ, и намъ тежъ бываетъ то мовлено, што за тою мовою ндеть: ты еси Петръ, и на семъ камени збудую Церковъ Мою. Абовъмъ каненемъ естъ --хтоколвекъ есть ученикомъ Христоumiesz, że na samym iednym Pietrze вымъ, и на такомъ камени бываетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Trinitate, lib. 6. <sup>2</sup> In Matth. Homil. 55. <sup>2</sup> Sermone de Pentecoste. <sup>4</sup> 9To «предложеніе» опущено въ Западно-Русскомъ переводъ. 5 De Trinitate, lib. 4.

<sup>6 «</sup>О Тронци», внига 6. <sup>7</sup> Еже отъ Матеея «Весъда 55». <sup>8</sup> Отъ «Слова на Пентикостію». <sup>9</sup> «О Тронци», книга 4. <sup>10</sup> Этого придаточнаго предложенія ніть въ оригиналів.

wszytek Kościoł bywa budowan, coż rze- | будована всякая церковная наука. А każdym z apostołow? Y zaż będziem smieli rzeć, że przeciwko samemu iednemu Piotrowi nie miali przemoć bramy 11 piekielne? Y zaż samemu Piotrowi sa dane klucze krolestwa niebieskiedam klucze krolestwa niebieskiego - y inszym iest spolna».

Szosty Cyprian 12 tak mowi: «w osobie iednego dał Pan klucze wszytkim, aby iedność wszytkich okazał».

Siodmy Ambroży 18 tak mowi: «zbudowani iestescie na gruncie prorockim y apostolskim, to iest na Nowym v Starym Testamencie; bo co apostołowie przepowiedali, to prorocy oznaymiali. Aczkolwiek tedy do Koryntow pisząc apostoł powieda, iż Bog w Kościele postanowił niektore apostoły, wiec proroki; wszakoż tam mowi o porządku, tu o fundamencie Kościoła Bożego; bo prorocy nie rzadzili. a apostołowie grunt założyli. Przeto Pan mowi do Piotra: na tey opoce zbuduie Kościoł Moy, to iest na wierze katholickiego wyznania zbuduię wierne moie. Tenże na drugim mieyscu 14: «one słowa (powieda)—ty iestes Piotr, a na tev opoce zbuduie Kościoł Moy-nie o ciele Piotrowym, ale o wierze Piotrowey sa rzeczone».

Osmy Augustyn 15 tak pisze: <ty

czesz y o Ianie, synu Piorunowym, y о еслижъ розумъешъ, же на самомъ единовъ Петръ вся Церковъ биваетъ будована, штожъ змовишъ и о Іоанъ, сыну Громовомъ, и о кождомъ отъ апостоловъ? И зажъ будемъ смёли мовити, же противко едному самому Петрови go? Y zaż żaden z błogosławionych не мъли одолъти врата адовы? И замъ wziąć ich nie ma? Та powieść — tobie самому Петрови даны суть влючи царства небесного? И зажъ жаденъ отъ блаженныхъ взяти ихъ не маетъ? Тая повъсть-тобъ дамъ ключи парства небесного-и инымъ естъ сполна».

> Шостый Кипріань 16 такъ мовить: «v особъ одного далъ Господь всъмъ ключи, абы едность всёхь указаль».

> Седный Амбросій 17 такъ мовить: забудовани есте на основании пророковъ и апостоловъ, то есть на Новошь и Ветхомъ Завётё; бо што апостолове проповъдали, тое пророди ознаймовали. Хотяжь до Коринеовь пишучи апостоль поведаеть, имъ Вогь въ Церкви постановиль нъкоторые апостолы, иные проровы; але тамъ мовитъ о порядку, туть о фундаменть Церкви Божей; бо пророки не рядили, а апостоли кгрунтъ заложили. Прото мовить Господь трови: на томъ камени созижду Перковъ Мою, то есть на въръ касолического вызнанья эбудую върныхъ монкъ». Той же на другомъ мъсцу 18: соные слова (мовить)-ты еси Петръ, и на семъ камени збудую Церковъ Мою-не о твив Петровомъ, але о върв Петровой суть речены».

Осмый Августинь 19 такъ пишетъ: iestes Piotr, a na tey opoce zbuduię «ты еси Петръ, и на семъ камени збу-Koscioł Moy — na tey opoce rozumieć дую Церковъ Мою — на томъ камени || (151) mamy, ktorą wyznał Piotr S.: розумъти маеме, который <sup>21</sup> вызналь

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Въ старопеч. экз.: brany, <sup>12</sup> De simplicitate praelatorum, <sup>18</sup> In epistolam ad Ephes.cap. 2. 14 De incarnat. Domini sacramen. cap. 5. 18 Retract. lib. 1, cap. 21.

<sup>16 «</sup>О простотъ презвитер[овъ]». 17 Отъ посланіа еже ко Ефес. глава 2.18«О воплощенія Господин», глава 5. 19 «Исправленія», винга 1, глава 2. 20 Въ старопеч. экз. опечатка: «которые».

opoki Piotr iest nazwany Piotrem, niosąc w sobie kształt Kościoła Bożego, ktory na tey opoce budowany bywa. Bo mu nie rzeczono: ty lestes opoką, ale: Piotr; y: wziął klucze krolestwa niebieskiego, ale: opoką był Christus, ktorego wyznał Symon». A na drugim mieyscu 1: «gdyby (powieda) w Pietrze nie było taiemnice Kościoła, nie rzekł by mu był Pan: tobie dam klucze krolestwa niebieskiego. Bo ieśliby to o samym Pietrze powiedziano, iużby nie miał Kościoł kluczy. A ieśli Kościoł ma klucze, tedy Piotr, gdy klucze wziął, wszytek Kościoł znamionował». A indzie 2 tak mowi: «wziął ieden klucze za wszytkie, iż iedność iest we wszytkich > etc.

Dziewiąty Theofilaktus 3: «choć rzeczono Piotrowi:tobie dam klucze, wszakże są dane wszytkim apostołom. Kiedy? Pewnie, gdy mowi: ktorym odpuścicie grzechy, odpuszczone beda. Abowiem gdy mowi: tobie dam, naznacza ten czas, po Zmartwychwstaniu».

Dziesiąty Beda: 4 «Christus mowi Piotrowi: ty icstes Piotr, na mnie zbuduie ciebie, a nie mnie na tobie».

Iedenasty Hieronim 5: cprzez opoke rozumiemy Christusa, Ktorego Piotr wyznał; bo ieśli będziemy Piotra rozumieć za opokę gruntowną, także też będą y inni apostołowie», etc.

Z tych takich Łacińskich, iako y naszych Greckich doktorow świętych wykładow widzisz, dzieiopisie, że oni tych słow, od Christusa Pana do Piotra s.

ty iestes Syn Boga żywego. Y od tey Петръ святий: ты еси Синъ Бога живаго. И отъ того вамене Петръ есть названий Петромъ, носячи въ собъ образъ Церкви Божее, которая на томъ. камени будована бываетъ. Бо ему не речено: ты еси камень, але: Петръ; и: взяль ключи царства небеснаго, але: канень бѣ Христосъ, которого вызналъ Симонъ». А на другомъ мъсцу 6: «если бы не было въ Петръ тайны Церкви, не мовиль бы ему Господь: тобъ дамъ влючи царства небеснаго. Бо если бы то о самомъ Петръ речено, (об. 98) уже бы не мъла Церковъ ключовъ? А если Церковъ маетъ ключи, Петръ, егда ключи взяль, всю Церковъ знаменовалъ». А индъ <sup>7</sup> тавъ мовитъ: свзяль ключи за всёхь, ижь едность есть въ всвиъ».

Девятый <del>Оеофилакть 8: «хотя рече-</del> но Петрови: тобъ дамъ влючи, але всвиъ апостоломъ даны. Когда? Певне, егла мовить: которымъ отпустите гръхи, отпущены будутъ. Абовъиъ егда мовить: тобъ дамъ, назначаетъ часъ, по еже отъ мертвыхъ въстанін.

Десятый Беда <sup>9</sup>: «Христосъ мовить Петрови: ты еси Петръ, на мет збудую тебе, а не мене на тобъ.

Одинадцатый Іеронимъ 10: «презъ камень розумвемъ Христа, Которого Петръ вызналь; бо если будемъ Петра розумъти за камень кгрунтовный, такъже тежъ будуть и иные апостоли».

Съ тыхъ таковихъ такъ Латинскихъ, якъ и нашихъ Греческихъ учителей святыхъ выкладовъ видишъ, дъеписе, же они тыхъ словъ, отъ Владыки Хриrzeczonych, tak, iako ty rozumiesz, nie ста до Петра святого реченыхъ, такъ, rozumieli. Ty powiedasz, że w nich якъ ты розумвешъ, не розумвам. Ты

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Homil, 50 in Ioan. <sup>3</sup> Homil. 11. <sup>4</sup> In Matth, cap. 16. <sup>4</sup>In epistolam 1 ad Cor. cap. 3. <sup>5</sup> In Matth. cap. 16.

<sup>•</sup> Весёда 50 отъ Іоанна. <sup>7</sup> Бесёда 11. • Отъ Мат[еея] глава 16. • Отъ посланія 1 Корин. глава 3. 10 Отъ Мат[ося] глава 16.

Christus Pan Piotra s. nazwał opoka, y na nim, iako na opoce, Koscioł zbudować obiecał; oni przez opokę rozumieia nie Piotra świętego, ale abo wiarę wyznanie Piotrowe, o Christusie Panu vczynione, abo samego Christusa Pana, y na tey oll(152)poce że iest Kościoł zbudowany - twierdzą. Ty mowisz, że temi słowy klucze krolestwa niebieskiego od Christusa Pana dane sa samemu Piotrowi, a nie innemu; oni każdego zwolennika Christusowego Piotrem nazywaia, v że Piotr ś. wszytek Kościoł, a pogotowiu insze apostoły (ktorych, nie mniey niż swoim, imieniem na spytanie Pańskie, do wszytkich się ściągaiące, odpowiedając, wyznanie vczynił) w braniu kluczy znamionował - iawnie twierdza, za vważaniem, snadź, y tego, že Christus Pan te klucze, ktore tu Piotrowi s. obiecał 11, potym Kosciołowi przywłaszcza y, po Zmartwychwstaniu, wszytkim apostołom, daiąc im moc odpuszczania y zatrzymania grzechow, skutecznie oddał 12. A nie czytamy, aby kiedy inedy przez danie samemu Piotrowi tych kluczy zosobna ta obietnica wykonać się miała.

Coż tu tedy, moy miły dzieiopisie, rzeczesz? Czy powiesz, że się takie wykłady w doktorzech świętych nie nayduią? Alem ato mieysca, z ktorych się słowa, ktore przytoczyły, ponaznaczał; w ktore każdy weyżrzawszy obaczy, że tak, iako się przypomniało, pisali. Czy że sie to z twoia fantazya nie zgadzaia, ślepote im hereticką przypiszesz? Y że twoiey niepewney powieści, ktorą niewstydliwie тическую принишешъ? И нась твоей ewanielią nazywasz, kredytu nie iednaią, — poganmi y Żydy ie nazowiesz? ве евангеліею называешъ, въры не Aleć w tym żaden baczny у bogoboyny еднають,—поганами ли и Жидами ихъ

поведаенть, же въ нихъ Христосъ Господь Петра святого назваль каменемъ, и на немъ, явъ на камени, Церковъ збудовати объцаль; они презъ камень розумѣють не Петра святого, але албо въру и вызнанье Петрово, о Христъ Спасв учиненое, або самого Христа, и на томъ камени же есть Церковъ збудована-твердять. Ты мовишь, же тыми словы ключи царства небесного, отъ Христа Збавителя даные суть самому Петрови, а не иному; они каждого ученика Христового Петромъ называють. и ижъ Петръ святый всю Церковъ, а по-готову иные апостоли (которыхъ, не меншей нижъ своимъ, именемъ на Господнее пытанье, || (99) стягаючееся до встхъ, отповтдаючи, вызнанье учинилъ) въ бранью ключевъзнаменоваль-явне твердять, за уваженьемь, снать, и того, же Христось Господь тые влючи, которые ту святому Петрови объцаль 18, потомъ Церкви привлащаетъ и, по отъ мертвыхъ воставін, всёмъ апостоломъ, -дарми имъ моць отпущенья и задержанья греховь, скутечне отдаль. А не читаемо, абы гдв индв презъ данье самому Петрови тыхъ ключей зособна тая обътница выполнитися мъла.

А щожъ тутъ, мой милый двеписе, речешъ? Чи змовишъ, же ся таковые выклады святыхъ учителей не найдують? Аленъ ото мёсца, съ которыхъ ся слова, которые приточили, чиль; въ которые кождый углянувши обачить, же такь, якь ся припомнило, писали. Чи же ся то эъ твоимъ мечтаніемъ не згожаеть, сліпоту имъ еренепевной повъсти, которую невстыдли-

<sup>11</sup> Matth. 18, 13 Ioan. 20.

<sup>13</sup> Mare. 18.

przypisuiac, ani ich tak krzcząc, przy przeciwney swoiey sentencycy vpornie stać bedziesz, rzkomo czci Piotra s. przestrzegaiac? Ale to nie katolicka-z doktorami się świętymi nie zgadzać? 1 Ale Piotr s. nie dba o to twoie przestrzeganie, ktorym Christusa Pana, Ktorego on «xiażeciem pasterzow» 2. siebie z inszymi kościelnymi rownie kładąc, nazywa, czci vwłaczass. A też tkni sie iedno w sumnienie: nie kwolić Piotrowi swietemu to czynisz, || (153) ale kwoli papieżowi Rzymskiemu, abyś go iedynowładzcą kościelnym pokazał! A ono choć by sie to wszytko Piotrowi ś., co ty przypisuiesz, przyznało, nie zaraz by to iednak y papieżowi należało, iako się to w przyszłym rozdziale, da Pan Bog, pokaże. Iż tedy tym wyszpacaniem, fałszowaniem y wykrącaniem pisma ś. namniey swey rzeczy nie ratuiesz, azaż ci się przedsięwzięcia swego odmienić nie godzi?!

Ale rzeczesz, podobno, że drudzy doktorowie świeci, a snadź niektorzy z tych przypomnianych na inszych mieyscach przez te opoke nie wyznanie abo wiare Piotrowe, ani Christusa Pana wyznanego, ale samego Piotra rozumieia? Być może! Iakoż mianowicie z strony Augustyna świętego to przyznam, że też kiedys samego Piotra świętego rozumiał. Ale y zaż to rozumienie iego ma co powagi vwleć tym słowom, ktore się wyższey przywiodły z xiag iego, ktore pośledzey pisał y w ktorych to, co się mu w inszych xiegach pierwey napisanych nie zdało, retraktował abo ся ему въ ыншихъ книгахъ первёй на-

wiary nie da. Czy choć im tego nie назовешъ? Але въ томъ тобъ жаленъ бачный и богобойный вёры не дасть. Чи хотя имъ того не приписуючи, ани HALL HASHBADOWN, HOW HOOTHBHOWL своемъ зданью упорне стати буденъ. ревомо чести святого Петра перестерегаючи? Але Петръ святый не лбаетъ о тое твое перестереганье, которымь Христа Господа, Которого онъ сначалникомъ <sup>3</sup> ||(об. 99) настырей», себе зъ нижшими старшими церковными рокие кладучи, называеть, чести увлача[ти]. А тежъ тинися одно въ сумнънье: не ку воли то Петрови святому чинимъ. але ву воли папежови Римскому, абысь его единоначалникомъ Церкви показалъ! А оно котя бы ся то все Петрови святому, што ты принисуешъ, признало, не заразъ бы то однавъ и напежови належало, яко ся то въ пришломъ розделе, дасть Господь Богъ, покажеть. А ижъ тогды тымъ вышцючиваньемъ, фалшованьемъ и выкрутачствомъ святого писма намиви своей речи не боронишъ, або предсявзятья своего отминити не голить?!

Але зречешъ, подобно, же другіе святыи учители, а снать некоторые съ тыхъ припомненыхъ на иншихъ мѣсцахъ презъ той камень не вызнанье або въру Петрову, ани Христа и Збавителя вызнаного, але самого Петра розумбють? Бити можеть! Якожъ меновите зъ стороны святого Августина ведаю, же тежъ колись самого Петра святого быти розумёль. Але зась и тое розумѣнье его маеть нѣщо поваги уволочи тымъ словамъ, которые ся вышей приводили изъ словъ его, которые потомъ писалъ и въ которыхъ то, што

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Это вопросительное предложение опущено въ Западно-Русскомъ переводъ. <sup>2</sup> 1 Petr. 5.

<sup>• 1</sup> Herp. 5 [cr. 4].

odrzucał, dla czego też te xięgi «Xię-GAMI RETRAKTACYEY» nazwał.

Wiec że na roznice wykładow doktorow s. inszey proby pewnieyszey nie wiemy, iedno-znaszanie z soba pisma s., ktorego iedno mieysce zwykło drugie obiasniac, - radbym wiedział od ciebie, dziejopisie, insze ktore mieysce z pisma s., z ktorego by się to pokazowało, że na samym Pietrze s., iako na iedyney opoce, Kościoł Boży iest zbudowany? Wiem, že tego nie pokažesz. Bo ieśli ktore mieysce, przywłaszczając mu fundament kościelny, przypomnisz, tedy zaraz na tymże mieyscu, że takież fundamenty y inszym apostołom są przywłaszczone, obaczysz. Zdania zaś doktorow ś., ktorzy przez opokę branom piekielnym nieprzemożoną rozumiejąc wiarę, potwierdza Ian s., ktory wiare nazywa «zwyciestwem, przewycieżaiacym świat> 4. A tych, ktorzy przez oli(154)poke Christusa Pana wykładaią, rozumienie - potwierdza wszytko pismo, ktore Christusa Pana «kamieniem wegielnym, fundamentem», mimo ktory «inszy założon być nie może, y opoką iawnie nazywa(n) 5. Przydam ktemu: że pismo święte nie tylko na żadnym mieyscu tego nas nie vczy y nie pokazuie, aby Christus Pan kiedy pomyślać był miał o zakładaniu inszego mievsca Kościołowi Swemu fundamentu poiedynkowego, tak nietrwałego, ktory by, vstawszy, potrzebował inszego, zaś nowotnego, po sobie następuiącego, a iednak y tego przedsię docześnego fundamentu. Y owszem z listu do Żydow baczymy, że tym względem odmienność y nietrwałość kapłań-

писаныхъ не здало, поправовалъ або NIMM SHT GEST OFF ELL GLESTATO «Книгами поправы» назвалъ.

Же на розницу вывладовъ святыхъ (100) учителей иншей пробы певивйшей не въдаемо, одно-зношенье зъ собою святого писма, которого одно м'встце звыкло другое объясняти, -радъ бымъ въдаль отъ тебе, дъеписе, иншее которое мъсце съ писма святого, съ которого бы ся тое показовало, же на самомъ Петръ святомъ, яко на едномъ вамени, Церковъ Божая есть збудована? Вѣдаю, же того не покажешъ. Бо если которое мъсце, привлащаючее 6 фундаментъ церковний, прицомнишъ, тогды заразъ на томъ же мъсцу, ижъ такіе жъ фундаменты и иншимъ апостоломъ суть привлащены, обачишъ. Зданья 7 зась учителей святыхъ, которые презъ камень враты аловыми непреможеную розумбють въру, потвержаеть святый Іоанъ, который въру называеть «звитяжствомъ, звитяжаючимъ свъть» 8. А тыхъ, которые (презъ) <sup>9</sup> каменемъ Христа Збавителя выкладують, разумъ-потвержаеть все нисмо, которое Христа Господа «каменемъ врасуголнымъ, фундаментомъ», надъ который «иншій заложенъ быти не можеть», и каменемъ явне называеть 10. Придамъ туть ку тому: же писмо святое не толко на жадномъ мѣстцу того насъ не учить и не показуеть, абы Христосъ Господь когда помыслити быль мёлк о закладанью на своемь мъстцу Церкви Своей фундаменту поединкового, такъ нетрвалого, который бы, самъ знищевши, (об. 100) потребоваль иншого, зась новотного, по соstwa Aarońskiego bywa pokazowana, że 65 наступуючого, а однакъ и того пред-

<sup>4</sup> Iohan. 5. 5 1 Cor. 10.

Въ старопечатномъ экземпляръ: «привлащаючій». ' На полъ пояснено: «розумънья». <sup>8</sup> 1 Іоан. 5 [от. 4]. <sup>9</sup> Это слово лишнее. <sup>10</sup> 1 Корин. 10 (нужно: 3) [ст. 11].

telnymi będąc, nie mogli odprawować prawdziwego y wiecznego kapłaństwa, ktore do samego iednego Christusa, iako do trwaiacego na wieki, należy.

Do czego się stosuiąc, azaż v teraz przeciw dziejopisowi bespiecznie rzeć nie możemy, że ieśliż trwały a poiedynkowy miał być Kościołowi Christusa Pana założony fundament, pewnie z tych żaden nie mogł być fundamentem, ktorzy, vmierając śmiercia, do inszego zaś nowotnego podkładania daią przyczynę. Ale potrzeba, aby taki był fundament, ktory by vstawicznie tenże niewzruszony trwał, iakim pewnie iest nie Piotr święty, ale sam P. Christus, trwaiący przy Kościele y on obżywaiący aż do skończenia świata. Ponieważ tedy to zdanie iakoby na Pietrze s., iako na iednev opoce, Kościoł Christusa Pana miał być zbudowany, nie iest z pismem s. zgodne, -przetoż inszego z pismem ś. zgodnieyszego że się my trzymamy, a zatym że tego iedynowładztwa Piotra świętego, ktore na tym zdaniu dzieiopis chciał sklecić, nie przyznawamy, - niechay nam nie ma za złe, zwłaszcza gdyż y klucze krole||(155)stwa niebieskiego, że nie samemu Piotrowi świętemu, ale y inszym apostołom y wszytkiemu Kościołowi są dane, iuż się pokazało.

Co się tycze słow owych, do Piotra s.

nawyższy oni starozakonni kapłani, śmier- ся дочасного фундаменту. И овысемъ съ посланіа еже ко Евреомъ же тымъ взглядомъ отменность и нетрвалость священства Аронова бываеть показована, же навышшіе оные старого закону нереи, смертными будучи, не могли отправовати правдивого и въчного архіерейства, котор[о]е до самого одного Христа, яко до триваючого на въки, належить.

Ло чого ся стосуючи, азажъ перь противъ двеписови безпечие реши не можемо, же если трвалый а поодинковый мъль быти Церкви Господней заложеный фу[н]даменть, певне съ тыхъ жаденъ не могъ быти фу[н]даментомъ, которые, умираючи смертью, до иншого засъ новотного подкладанья дають причину. Але потреба, абы такій быль фундаменть, который бы уставичне той же неподвижный трываль, яковымъ певне есть не Петръ святый, але самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, пребываючи въ Церкви и ее оживляючи до скончаніа віка. Понеже тогды тое зданье, якобы на Петръ святомъ, якъ на одномъ камени, Церковъ Христова мъла быти збудована, не есть согласно писму святому, -- протожь иного сь писмомъ святимъ согласнвишого же мы ся держимо, а затымъ же того единоначалства Петра святого, которое на томъ зданью двеписъ хотвлъ утворити, || (101) не признаваемъ, -- нехай намъ за вле не мастъ, а звлаща ижъ и ключи царства небесного, же не самому святому Петру, але и иншимъ апостоломъ и всей Церкви суть даны, южь ся повазало.

Што ся тычеть словь овихъ, до Пеrzeczonych: «раз owce moie, раз bara- тра святого реченыхъ: «пасн овца моя, ny moie>--domyslic się nie mogę, z ia- паси агида моя>--домыслитися не моkiey ie miary ku pokazaniu iedyno- ry, и зъ якое ихъ мъры до показанья władztwa kościelnego y ku przewła- единоначаліа церковного и до привлаszczeniu go Piotrowi s. przytacza? Су- щенья его Петрови святому прикладу-

umie, aby temi słowy Christus Pan Piotra swietego starszym nad insze apostoły powszechnym pasterzem abo iedynowładzca kościelnym yczynić miał; y owszem tak mowi: «a rzekł Pan: paś owce moie, apostolska mu odnawiając godność, gdy dla zaprzenia się iego nie była sie zdała zwatlona. Więc ktemu nie rzekł Christus Pan: pas wszytkie owce moie, pas wszytkie barany moie.co by było iakieś podobieństwo dowodu w sobie miało; ale tylko po-prostu rzekł: pas owce moie. Skąd nie znaczy sie to, aby tak pasienie to iemu porudo niego należeć nie byli mieli. Powierzono było Piotrowi s. pasienie owiec, ktore były wierne z obrzezania, iako o tym czytamy w liście Pawła s. do Galatow 1. Ale były y insze owce, ktore z pogan przywiedzione przez apostoły spolnie, a osobliwiey przez Pawła ś., doktorem pogan y apostołem nieobrzezania nazwanego, tudzież y przez insze starsze Kościoła miały być pasione. Stąd widzimy, że Paweł święty powieda, iż go ciśnie «staranie o wszytkich ś. tego pasienia, iakoby rzeczy komu inszemu nienależacev, sobie samemu nie przywłaszcza, ale y prezbiterow abo starszych kościelnych, z nimi się porownywaiąc, ku temuż pobudza, aby paśli trzodę Pańską 3. Sstad w Dziejach Apostolskich czytamy owe słowa Pawła ś., de przezbiterow y episzkopow Kościoła Efezkiego mowione 4: «mieycie || (156) się sami na pilney pieczy y trzodę, nad ktorą was Duch Ś. postanowił biskupy ku pasieniu Kościoła Bożego, ktorego nabył Krwia Swoia.

rillus s., na te słowa pisząc, nie год- ютъ? Кирилъ святий, на тые слова пишучи, не розумветь, абы тыми словы Христосъ Господь Петра святого старшимъ надъ иншіе апостоли вселенскимъ пастыремъ або единоначалникомъ церковнымъ учинити мѣлъ; и овшемъ такъ мовить 5: «рече Господь: паси овца моя, апостольское ему поновляючи достоинство, абы для отверженіа его не здалася быти тлвина. ву тому не рекъ. Не рекъ Христосъ Богъ: паси вси овци мон, паси вси агнци мон,---што бы было явоесь подобенство доводу въ собъ мъло: але толко по-просту рекъ: паси овци мон. czyć był miał, żeby inszy apostołowie Отводь тое ся не значить. абы такъ наству тую ему поручети быль мізль. жебы иншіе апостоли до него належати не мъли. Повърена была Петрови святому паства овецъ надъ тими, которые были върніи отъ образаніа, якъ о томъ читаешъ въ листъ святого апостола Павла еже къ Галатомъ 6. Але были и вишіе овцы, воторые съ поганъ приведени презъ апостоловъ сполне, а особно и презъ Павла святого, учителя языкомъ и апостола необрѣзанію названого, 11 (об. 101) также и презъ Kościołach» 2. Sstąd widzimy, że Piotr иншіе старшіе церковные мъли быти пасены. Оттоля видимо, же Павель святый повёдаеть, нжъ его тиснеть «старанье о всёхъ Церквахъ» 7. Оттоля видимо, же Петръ святый тоей паствы, якобы речи кому иному неналежачей, собъ самому не привлашаетъ, але и презвитеровъ або старшихъ церковныхъ, зъ ними ся ровнаючи, ку мужъ побужаетъ, абы пасли стадо Христово 8. Оттоля въ Двянінхъ Апостольскихъ читаемо овые слова апостола Павла, до презвитеровъ и еписвоповъ Перкви Ефеское мовленые: «вни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Galat. 2. <sup>2</sup> 2 Cor. 11, <sup>3</sup> 1 Petr. 5. <sup>4</sup> Actor. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Отъ Іоанна, глава 21. <sup>6</sup> Галат. 2. <sup>7</sup> 2 Кор. 12 (нужно: 11) [ст. 28]. <sup>8</sup> 1 Петр. 5 [ст. 1, 2].

Ponieważ tedy pasienie owiec Christusa Pana nie samemu Piotrowi s. należało, przetoż na tych słowach, z strony pasienia ich od Christusa Pana do iego rzeczonych, powszechne iego pasterstwo, a zatym iedynowładztwo koscielne budować się nie może. A iż nic wiesev z ewanieliev dowodow dzieiopis ku podparciu tego iedynowładztwa nie przytoczy, iedno te, ktore że nic go w tym nie podpieraie (iuż się iawnie pokazało), -- przetoż przeciw niemu beśpiecznie y prawdziwie twierdzimy, że monarchia abo iedynowładztwo kościelne, o iakim on baie, w ewanieliey fundowane nie iest. Co się tycze świadectw, ktore z doktorow przytacza, chcąc pokazác, że y oni na tych przezeń przytoczonych słowiech iedynowładztwo kościelne Piotra ś. klecili,-iuż się wyższey przeciw temu przypomniały y pismem s. potwierdziły przeciwne sentencye doktorow s. Zaczym na te świadectwa, przezeń przytoczone, mogło by się nie odpowiedać, zwłaszcza, gdy ie z doktorow s., o czym inszym mowiących, leda słowko vłapiwszy przytacza, a ledwa ktore stamtad, gdzie vmyślnie o tych słowach przypomnionych Christusa Pana traktowali, przywodzi.

Ale żeby zas sstąd do triumfu iakiego y wykrzykania nie brał przyczyny, poiedynkiem świadectwom y rzeczy, ktore w sobie maią, przypatrować się bede, nie wodząc tak dalece sporu o

майте собъ н всему стаду, надъ которымъ васъ Духъ Святий постановиль епископы, пасти Церковъ Божію, которую заховалъ Кровію Своею» 1.

Поневажь теды паства овець стовыхъ не самому апостолу Потру належала, протожъ на тыхъ словахъ, зъ стороны паствы ихъ отъ Христа Бога ему реченныхъ, вселенское его пастырство, а затымъ единоначалство церковное будоватися не можеть. А ижь ничого болшей доводовъ зъ евенгелім двепись ву подпорв того единоначалства не приложиль, едно тые, которые его ничого въ томъ не полиираютъ ся значне повазало),—протожъ противъ ему безпечне и правдиве твердимо, же монархів або единоначалство первовное, о явомъ онъ баетъ, въ евангелін фундовано не есть. Што ся тычеть свідоцтвь, воторые зь богословцовъ приточаетъ, котячи повазати, же и они на тыхъ презъ него приточеныхъ словёхъ единоначалство цервовное святого Петра || (102) клътили,--южь ся вышей противь тому приномнили и писмомъ святымъ потвердили противные разумы отцевъ святыхъ. Зачимъ на тые сведоцтва, презъ него приточеные, могло бы ся не отповъдати, звлаща, ижъ ихъ изъ отцевъ святыхъ, о чомъ иномъ мовичихъ, леда словко похвативши приточуеть, а ледво которое оттоль, гдф умыслыне о тыхъ словахъ припомненыхъ Христовыхъ поучали, приводить.

Але жебы зась оттоль до ликованья якого и выкриканья не бралъ причины, поодинкомъ свъдъцтвамъ и речи, воторые въ собъ мають, приглядоватися буду, не ведучи такъ далеко спору tym, iesliż się te świadectwa tak, iako о томъ, еслижъ си тые сведецтва такъ,

<sup>1</sup> Дван. 20 [ст. 28].

bespiecznie się z odpisowaniem wszędy mi wględać nie dopuściło.

Przytacza, naprzod, Origenesa, ktory miał swoie błędy, y iemu te słowa przywłaszcza: «gdy nawyższy rząd y przełożeństwo o pasieniu owiec Piotrowi dawano, ||(157) aby na nim, iako na gruncie, fundowany był Kościoł, żadney inney cnoty wyznania od niego nie wyciagaia, iedno miłość». Coż te słowa, moy mily dzieiopisie, ku twego rozumienia potwierdzeniu należą? Y zaż dla tego, że władza pasienia owiec nawyższym rządem y przełożeństwem nazywa Origenes, przetoż Piotra świętego rzadzicielem v przełożonym nad insze apostoły być rozumie? Y zaż tym, że na nim vfundowany być kościoł przypomina, iedynowładzca go kościelnym czyni? Azaż nie widzisz, że ten nawyższy rząd y przełożeństwo Piotra ś. nie nad apostołmi, ktorzy społem do tego rządu y przełożeństwa nawyższego na tym świecie miedzy wszytkimi rządy y przełożeństwy należeli, ale nad owcami być pokazuie? A ten grunt, ktory tu s. Piotrowi przypisuie, ten nie tylko inszym apostołom (ktorym wszytkim spolnie fundament pismo s. przyznawa), ale y inszym wiernym zwolennikom Christusowym że tenże Origenes przypisował-z słow iego, wyższey przez mię przypisanych, nauczyć a zatym y w tym obaczyć się możesz, że z tego, co o Piotrze s. rzeczono, gdy do tegoż y inszy należą, niesłusznie iedynowładztwa podpory bierzesz.

Co się tycze s. Bazyliusza, mowiącego,

ie przywodzi, w originalech nayduią, якъ ихъ приводить, у самыхъ зводёхъ з найдують, бо ми посившное отлисованье всюды углядовати не допустило.

Приточаеть, напередъ, Оригена, который мёль свои блуды, и ему тые слова привлащаеть: «егда найвышшій рядъ и старвишниство о паствв овецъ Петрови давано, абы на немъ, якъ на основаніи, фундована быда Перковъ. жадной иной добродетели вызнанья оть него не вытягають, одно милость». Што жъ тие слова, мой милый деенисе, ку твоего розума потверженью належать? Азажь для того, же власть паствы овець найвышлимъ рядомъ старвишинствомъ называеть Оригенъ, протожъ Петра святого справцею и старъйшимъ надъ иншіе || (об. 102) апостолы быти розумветь? Азажь ижъ на немъ уфундованую Церковъ быти припоминаетъ, единоначалникомъ его церковнымъ чинить? Азажъ не бачишъ, же той найвыший рядъ и старъйшинства святого Петра не надъ апостолы, воторые посполь до того ряду и старвишинства найвышного томъ свётв межи всёми порядки старшенствы належали, але налъ овцами быти показуеть? А той вгрунть, воторый туть святому Петрови приписуеть, той не толко всёмь апостоломь (которымъ всёмъ сполне фундаментъ писмо святое признаваетъ), але и инымъ върнимъ ученикомъ Христовымъ ижъ той же Оригенъ приписоваль-отъ словъ его, вышшей презъ мене написаныхъ, научитися а затымъ и въ томъ обачитися можешъ, же съ того, што о Петръ святомъ речено, вгды до того жъ иншіе належать, неслушне чалства подпоры берешъ.

Што са тычеть Великого Bacunia,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ: «орінналехъ»,

lestwa niebieskiego poruczone są>,—te и ижъ ему ключи царства небесного słowa za tobą przeciw nam nie woiuią. поручени суть»,—тые слова за тобою Bo y my to przyznawamy, że Piotr s. противъ насъ не вопють. nad vczniami abo zwolennikami Pańskimi miał niejakie przełożeństwo, ale inszy byli apostołowie, inszy vczniowie. Apostołow było dwanaście, yczniow abo discypułow siedmdziesiat, nad ktorymi nie tvlko Piotrowi s., ale v inszym apostołom starszeństwo prawdziwie się przyznać może. A lubo byś tu przez vcznie y apostoły chciał rozumieć, tedy nic zdrożnego nie będzie, gdy to słowo cprzełożony>, wyrażaiące słowo || (158) Kacińskie (antepositus), tak iako rozumiane być ma, to iest' o pierwszości porządku, nie zwierzchności rozumieć będziesz. Co się tycze tego, że klucze krolestwa niebièskiego sa Piotrowi poruczone, y to my z Bazyliuszem ś. przyznawamy; ale też z nim to, co on na inszym mieyscu 1 pisze, mowimy: «że Christus Pan y inszym pasterzom y doktorom też moc przywłaszczał, czego powodu znakiem to iest, że wszyscy iednako y zwięzuią y rozwięzuią, iako y Piotr» etc.

Nazyanzenowe v Epifaniusowe słowa, ktore dziejopis przytacza, także, jako v Bazyliusowe, namniey iego rozumienia o iedynowłactwie nie podpieraią; bo o vczniach abo discypułach własnie są rzeczone, zatym, apostołow od tego, co im rownie z Piotrem świętym należało, odstrychać nie mogą.

Słowa Cyrillusow, ktorzy Piotra s. xiążęciem apostolskim у przełożonym a Петра святого началникомъ

że «Piotr błogosławiony nad inne vcznie мовячого, же «Петръ благословеный przełożony iest, y że mu kłucze kro- надъ иније ученики старвинить есть.

> Бо апостоловъ было пваналесять, а учениковъ семдесять, надъ которыми не толко Петрови святому, але и иншимъ апостоломъ старшенство правдиве ся признати можеть. А если бысь ту презъ ученики и аностоловъ коталь розумѣти, тогды ничого здорожнего не будеть, егда тое (103) слово «нреложений», выкладаючее слово Латинское «антеноситусь», такъ, яко розумъно быти маеть, то есть о первенство норядку, а не зверхности розумети будень. Што ся тыче того, же влючи царства небесного суть Петру поручени, и то ми зъ Великииъ Василіемъ признаваемъ: але тежъ зъ нимъ тое, што онъ на иншомъ мъсци <sup>2</sup> пишетъ, мовимо: «же Христосъ Господь и виммъ пастыремъ и учителемъ туюжъ монъ полагь, чого (мовить) знакомъ то есть. нжъ всв связують и разрешають, яко и Петръ».

Назіанови и Епифаніеви слова, которые двепись приточаеть. акъ и Великаго Василіа, намиви его розуму о единоначалствъ не подпирають; бо о ученикохъ власне суть речены, затымъ, апостоловъ отъ того, што имъ ровне съ Петромъ святымъ належало, отстрыхати не могуть.

Слова Кириловъ святыхъ, которие glową inszych nazywaią, coś w sobie na скимъ и старъйшимъ а головою инpierwszym poyźrzeniu zdadzą się mieć, шихъ называють, што въ собъ на нер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In libello «De vita solitaria», capite 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Отъ посниче[ства]», глава 23,

iednakże na nich iedynowładztwo koscielne, iakie on klecić chce, budować sie nie może-każdy, co iedno te słowa dobrze vważy, snadnie obaczy. Dzieiopis że te słowa Cyrillusow przytaczał z Łacińskiego wykładu, w ktorym Łacińskim wykładzie vżyli tego słowa «princeps), on to słowo raz «xiażęciem», drugi raz «przełożonym» wyłożył; ktorym takim wyłożeniem z niczego coś vczynił. Przyznamci mu ia to, że to słowo «princeps» częstokroć w Łacińskim ięzyku «xiążęcia» abo «przełożonego» zwierzchność, władzą y moc nad kim maiacego znaczy; ale y on mnie też to przyznać musi, że toż słowo «princeps» częstokroć nie xisże ani przełożonego, ale przodek w czym przed inszymi maiącego a one przechodzącego znaczy. Iako, dla przykładu, gdy mowia Lacinnicy: «princeps familiæ», «prin-(159)ceps legationis», «princeps coquorum», «princeps philosophorum», «princeps in iure civili>-nie xiażecia iakiego, ale przednieyszego miedzy czeladzią, miedzy posły, miedzy kucharzmi, miedzy filozofami, miedzy prawnemi rozumieją. Także y te słowa Cyrillusow s., od dzieiopisa przytoczone, rozumieć się maią, że nimi nie xiążęciem iakim y przełożonym, zwierzchność, władza, v moc a panowanie maiącym nad apostoły, Piotra ś. czynią, ale tylko przydnieyszym miedzy apostoły, co my też iemu chętliwie przyznawamy.

A co sie o tym słowie «princeps» mowi, toż się y o tytule «caput» abo «głowa», Piotrowi s. danym, rzeć może: że y ten tytuł zwierzchności, władzę, mocy y panowania Piotrowi ś. nie przywłaszcza, ale tylko w porządku y PYCCKAS HCTOPHUECKAS BEBRIOTEKA.

ku podporze dziejopisa służącego; ale mows погладу здадутся мъти, ку подпоръ дъеписа служачого: але однавъ же на нихъ единоначалство церковное, якое онъ устроити хочеть, будоватися не можеть-кождый, хто одно тые слова добре уважить, снадне обачить. Двепись же тне слова Кириловь святыхъ приточаль зъ Латинского вывладу, въ которомъ Латинскомъ выкладъ VEHIL TOTO CHORA «IDHHILICIC». ONE TOO слово разъ «началникомъ», другій разъ «ста (e6. 103) ръвшинъ» выложилъ; ко--фн ас. смоляляющи сминоми эт нфщого штось учиниль. Признаю ему тое я, же тое слово «принцепсь» частовроть въ Латинскомъ языку «началника» або «старъйшого» ввирхность, власть н монь наль кимъ маючого значить; але и онъ мий тежь то признати мусить, же тежь то слово «принцепсь» частовроть не началнива, ани старыйшого, але продвованье передъ иншими маючого а ихъ переходячого значить. Яко, для прикладу егда мовять Латинници: «принцепсъ фамиліе», «принцепсъ лекгаціонись», «принцепсь кокворумь», «принцепсъ философорумъ», «принцепсъ ннъ юре цивили»--не началника якого, але передиватого межи челялью. межи послы, межи кухарми, межи философами, межи правными розумёють. Такъ и тые слова Кириловъ святихъ. отъ двеписа приточение, розуметися мають, же презъ ихъ не началенкомъ явимъ и старъйшимъ, зверхность, власть, и моць а панованье маючить надъ апостолы, Петра святого чинять, але толко передивашимъ межи апостолы, што ин тежъ ему любезно признаваемъ.

> А што ся о томъ словъ «принцепсъ» мовить, тожь ся и о титуль «вапуть» або «голова», Петрови святому данымъ, мовити можеть: же и той титуль звирхности, власти, мощи и панованья Петру святому не привла (104) щаетъ.

w osobliwych przymiotach przodkowanie znamionuie.

A też że kto od kogo, przychylnością vwiedzionego y vważaniem nie bez podziwienia cnot przynuconego, iakim niezwykłym imieniem raz abo dwa nazwan będzie, - nie zaraz zatym iuż to nazwisko za własny y pospolity tytuł poczytano być może. Czytamy v Chrizostoma na iednym mieyscu 1 te słowa o Thedozyuszu cesarzu: <obrażon iest (powieda), ktory nie ma żadnego rownego na ziemi, wierch v głowa wszytkich na ziemi ludzi». Tenże Chrizostom, o Eliaszu mowiac, «głowa go prorokow» zowie <sup>2</sup>. Tenże Flawiana napominając z strony całości miasta Antiocheńskiego: «mysl (powieda) o wszytkiego świata głowie, etc. Synod Efeski, w liście do Theodozyusa y Walentiniana cesarzow. Cyrillusowi Alexandriyskiemu biskupowi ten tytuł daie: «głowa biskupow zgromadzonych Cyrillus> 4. Prudentius o Betleem na iednym mieyscu <sup>5</sup> mowi: «święte Betleem głową iest świata». Grzegorz papież 6 Pawła ś. tymże nazwiskiem ozdabia, mowiąc: «Paweł, do Chsistusa nawrocony, głową się sstał narodow; abowiem (160) osięgnął wszytkiego Kościoła xięstwo» (w Łacinskim stoi: «principatum»). Ktore przykłady iako rozmaitosć rozumieja się tego nazwiska «głowa», tak y to przed oczy nam kładą, że z nazwiska, raz ieden. abo v drugi Piotrowi s. (v to nie wzgledem zwierzchności iakiey nad apostoły, ale względem przodkowania miedzy nimi w osobliwych przymiotach) przywła-

А тежъ хто отъ кого, прихилностью уведеного и уваженьемъ не безъ подивенья добродътелей примушеного, аковымъ незвиклимъ именемъ разъ або два названъ будетъ, --- не заразъ ватымъюжь тое назвиско за власный и посполитый титуль почитано быти можеть. Читаемъ у книгахъ святого Златоустого на одномъ мъсцу тые слова о Өеодосію цесару: «ображенъ есть (мовить). который не маеть жалного ровного на земли, верхъ и голова всёхъ на земли людей». Той же Златоустый, о Илін мовячи, «головою его прорововъ» зоветь <sup>8</sup>. Тойже Флавіана навпоминаючи эъ стороны мѣста Антіохійского: «помысли (мовить) о голов'я всего света» 9. Синодъ Ефескій, въ листъ до Оеодосіа и Уалентіана цесарей, Кирилови Александрійскому епископу той титуль даеть: «голова еписвоповъ собранихъ Кирилъ 10. Прудентій о Виелеемъ на одномъ мъсцу 11 мовить: «святый Виелеемъ головою есть свёта». Григорій папа 12 Павла апостола тымъ же назвискомъ украшаетъ, мовячи: «Павелъ, обративыйся во Христу, головою ся сталь языкомь 18, бо осягнувъ всее Церкви началство» (въ Латинскомъ стои: «принципатумъ»). Которые приклады якъ розмантость розуменья того назвиска «голова», такъ и то передъ очи намъ кладутъ, же зъ назвиска. разъ одинъ, або и другій Петрови святому (и то не взглядомъ звирхности якой 14 надъ апостолы, але взгляszczonego, niesłusznie dzieiopis dowod домъ продкованья межи ними въ осо-

<sup>1 «</sup>Ad populum Antiochensem», homil. 2. 2 In epistolam ad Roman. 11. 3 Homil. 18. 3 Cirill. tomo 4, epist. 5. 5 In Enchiridijs». 6 In 1 Regum, lib. 4, cap. 4.

<sup>7 «</sup>Къ народу Антіох[ійскому]» беседа 2. 8 «Отъ послан. къ Рим.», глава 11. 9 Беседа 18. 10 Кириллъ, внига 4, посланіе 5. 11 Въ «Краткомъ Списаніи». 12 Отъ 5 Цар. 4, гл. 4. 13 На полъ пояснено: «народомъ», 14 Въ старопеч. экз.: \*яко и».

bierze ku okazaniu tego, że Piotr s. | бливыхъ пнотахъ) привлащоного, || (еб. był iedynowładzcą kościelnym. Czego nieiakimi rzkomo, poniekąd podobnemi nazwiskami, ale abo dowody gruntownymi (iakieśmy naprzeciwko temu w pierwszym rozdziale tey cześci przywiedli, abo pokazaniem, że tym iedynowładzcą pospolicie był nazywan, potwierdzić by potrzeba, chce li, żeby się mu w tym wiara dawała.

Poty na z Cyrillow przytoczone świadectwa.

Na świadectwo zaś z Chrisostoma ś., gdzie Piotra s. pasterzem Kościoła zowie, krotce się odpowieda: że nie o tym miedzy nami iest spor, ieśliż Piotr święty był pasterzem Kościoła, co v my przyznawamy, ale o tym, ieśliż sam tylko Piotr s. był pasterzem, co ty twierdzisz, a czego my z wyższey przypomnionych przyczyn przymy. A iż Chrizostom na tym mieyscu, przez się przytoczonym, tegoć, o co spor, nie poświadcza,-przetoż niepotrzebnie go na świadectwo za sobą włeczesz. W tym, że tenże Chrizostom Piotra s. głową zowie, taż ci odpowiedź dosyć vczynić może, ktorać się na świadectwo Cirilla Alexandriyskiego dała. Co się zas tycze tych słow iego, gdzie mowi, że Christus Piotra nad wszytkim światem postawił, - nie bacze, iako na tych słowiech iedynowładztwo kościelne Piotra s. budować chcesz, gdyż w nich nic takiego nie vpatruię, skąd by iaka niepospolita z drugimi apostoły, ale osobliwa ro будовати «idźcie na wszytek świat y opowieday- трови росказано,

104) неслушне двенись доводъ беретъ ку оказанью того, же Петръ святый быль единовладцею востелнымъ. Чого нъявими ркомо, якобы подобными назвисками, але албо доводы кгрунтовными (якіесмы мы напротивко тому въ першомъ роздёлё тоее части приводили), албо показаньемъ, же тымъ единовладцею посполите быль называнъ, потвердити бы потреба, хочетъ ли, абы ся му въ томъ вёра давала.

Потоль на сведентва, приточоные съ Кириловъ.

На сведентво зась съ Хризостома святого, гдв Петра пастыремъ Костела зоветь, коротко ся отповедаеть: же не о томъ межи нами есть споръ, еслижь Петръ святый быль пастыремъ Костела, што и мы признаваемо, а о томъ, если самъ толко Петръ святий быль пастыромъ, што ты твердингь, а чого мы эъ выше припомненыхъ причилъ примо. А насъ Хризостомъ на томъ місцу, черезь тебе приточономъ, того тобъ, о што споръ, не посвъдчветь,протожъ непотребне его на свъдоцтво за собою волочешъ. Въ томъ, насъ тотъ же Хризостомъ Петра святого головою зоветь, талжъ отновъдь досыть учинити тобъ можетъ, которая ся тобъ на свъдъцтво Кирила Александрійского дала. Што ся зась тичеть тихъ словь его, гдв мовить, же Христосъ Петра наль всемь светомь поставиль, -- не бачу, яко на тыхъ словъхъ единовладство (105) костелное Петра святовгдыжъ кочешъ, y niezwykła moc y władza Piotra s. нихъ ничого такого не упатрую, отznaczyć się mogła! Abo (161) wiem со коля бы явая непосполитая эъ другиbyło Piotrowi roskazano, toż y inszym ми апостолы, але особливая и незвыкwszytkim apostołom iednakim prawem лая монъ и власть Петра святого знаbyło poruczono. Wszytkim Christus rzekł: читися могла! Абовъмъ што было Петожъ н

cie ewanielia» i; iako o wszytkich było proroctwo poprzedziło, że «na wszytek świat miał wyniść głos ich> 2. Zaczym y Chrizostom, co na tym mieyscu, przez dziejopisa przytoczonym, o jednym Pietrze rzekł, to na inszych mievscach podobnemi słowy o inszych apostołach mowi. Pisząc na Iana s. ewanieliste s: «apostołowie (powieda) biora na się staranie v piecza o wszytkim świecie. A o Pawle s. mowiąc 4: «Michałowi 5 (powieda) narod poruczony iest Żydowski, a Pawłowi — ziemie y morza y wszytkiego świata mieszkanie». Y zasie 4: «Pawłowi Bog wszytko opowiedanie y rzeczy świata, y taiemnice wszytkie, v wszytek szafunek oddał». Podobnie Chrizostomowi, co o Pawle s. napisał Grzegorz papież, trochę się wyższey przypominało. A na drugim mieyscu 7 tenże Grzegorz mowi: «Paweł, łańcuchami zwiazany, do Rzymu iedzie, aby osiegnał y opanował świat». A nie tylko Piotrowi y Pawłowi, ale y inszym apostołom tu nad wszytkim światem Chrizostom s. przywłaszcza, mowiac na iednym mieyscu <sup>8</sup>: <apostołowie wszytek okrag ziemie przeszli, opanowali, y nad wszytkie xiażęta byli więcey właśnie xiażetmi nad krole możnieyszymi. Niechayże tedy dzieiopis temi słowy Chrizostoma s.. o Pietrze s. rzeczonemi, ludziom oczu nie mydli, gdyż z nimi żadna osoba a niepos[p]olita z drugimi apostołmi władza, a tym mniey iedynowładztwo kościelne Piotrowi ś. że nie iest przyczytane,—za vważeniem tych drugich mieysc, z Chrizostowa przytoczonych, znamienicie baczy.

BCENT SHOCTOLONE OFFICERED HUSBONE было поручено. Всёмъ Христосъ ректъ: <ндёто на вось свёть, и оповышейте евангелію» <sup>9</sup>: яко о всёхъ было пророцтво попередило, же «на весь светь мъль вийти голось ихъ» 10. Зачимъ и Хризостомъ што на томъ мъсич. презъ двеписа приточономъ, о одномъ Петру рекль, то на иншихъ меснахъ подобными словы о иншихъ апостоляхъ мовить. Пишучи на Іоанна евангелисту 11: «апостолове (пов'вдаеть) беруть на себе старанье и печалованье о всемь светь». А о Павле святомъ мовячи 12: «Петрови (повъдаетъ) народъ поручоный есть Жидовскій, а Павлови-земль и моря и всего свёта мёшканье». А индѣ 13: «Павлови Богъ все оповѣванье и речи свёта, и тасминци всё, и ввось шафуновъ отдалъ». На подобенство Хризостома, што о Павив святомъ написаль Григорій папа, троха ся вышей припомянуло. А на другомъ мъслу 14 тоть же Григорій мовить: «Павель. ланцухами звязаный, до Риму влеть. абы посёль и опановаль свёть». А не толко Петрови и Павлови, але и иншинъ апостолонъ ((об. 105) ту надъ всамъ сватомъ панованье духовное Хризостомъ привлащаеть, мовячи на одномъ мъсцу 15: «апостолове ввесь округъ землъ перешли, опановали, и надъвсъ княжата были далеко власне княжаты надъ царей можнъйшими». Нехай же двепись тыми словы Хризостома святого, о Петръ святомъ речеными, людемъ очу не мыдлить, кгдыжь оными жадная особная а непосполитая зъ другими апостолы власть, а тымъ меншей

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Matth. 28, Mar. 16. <sup>2</sup> Psal. 19, Rom. 10. <sup>2</sup> Homil. 87. <sup>4</sup> In Act. homil. 3. <sup>5</sup> Конечно, это отибиа; нужно: Piotrowi. <sup>6</sup> In epistolam ad Rom. hom. 18. <sup>7</sup> In Iohan. lib. 17. сар. 6. <sup>8</sup> In Psal. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Мато. 28 [ст. 19], Марк. 16 [ст. 15]. <sup>10</sup> Псан. 19 (нужно: 18) [ст. 5]. къ Рям. 10 [ст. 18]. <sup>11</sup> Восада 87. <sup>12</sup> На Даянья босада 8. <sup>13</sup> На носнанье къ Рям. босада 18. <sup>14</sup> На Ісс. въ внигахъ 17, глава 6. <sup>15</sup> Ла Псан. 44.

Na słowa Theofiłakta, xiążęciem nad innymi vczniami, fundamentem kościelnym Piotra nazywaiącego, - osobney mym zdal (162) niem nie potrzeba odpowiedzi: gdyż te nazwiska iako się rozumieć maią, y iakim względem Piotrowi s. przypisowane bywaią—wyższey się iuż powiedziało.

Co sie tycze Gennadyusza, z ktorego iako w tym trzecim, tak y w inszych swev «Synodu Obrony» rozdzielech siła świadectw dziejopis przywodzi, a nawet dwa rozdz., to iest dziewiaty v dziesiaty, samemi rzkomo iego słowami napełnił, - tak się mu krotce odpowieda. Gennadius, iako zvwo, tego, co mu dziejopis przypisuje, nie pisał; ale to są szczyre plotki y potwarzy, nań zmyslone! Przed tymi to dziejopis y z swym towarzystwem mogł za szczyrą prawdę vdawać, ktorzy nie sa świadomi, czym y iakim był ten Gennadius. My, z łaski Bożev, wiemy, maiąc y po dziś dzień własne, prawdziwe, niezmyślone listy iego w reku, w ktorych vmyślnie pisze przeciwko temu o przodkowaniu papieża Rzymskiego rozumieniu, ktore dzieiopis iemu przywłaszcza. Mianowicie iest list ieden tego, do Marka Efeskiego pisany. ktory się tak poczyna: «Doszłoć nas wżdy kiedys niekiedys siła rak minawszy, pisanie twoie», etc. Z ktorego listu iawnie go być od Łacinnikow spotwarzonym dochodzimy. Bo on y we Florencyey na vgode nie chciał pozwolić, ani też do tego był przymuszan, będąc nie duchownym, ale świetskim, на угоду не хотъль позволити, ани тежъ

единовладство Петрови святому же не есть причитано, -- за уваженьемъ тыхъ другыхъ мъстецъ, съ Хризостома приточоныхъ, знамените бачитъ.

На слова Ософилакта, княжатемъ надъ иными ученики, фундаментомъ востелнымъ Петра называючого, --особно (и) 16, мониъ зданьемъ, непотребна отповъдати: кгимать тые назвиска яко ся розумъти мають, и чого взглядомъ Цетрови святому принисовани бывають --- вышше раз повалило.

Што ся тычеть Генадіа, съ воторого якь въ томъ третемъ, такъ и у иншихъ своего «Синоду Овороны» роздвивкъ много сввивитвъ ивенисъ приволить, а наветь два роздёлы, то есть 9 и 10, самыми ркомо его словами наполниль,-тавъ ся ему коротце отповъдаетъ. Генадій, яко живо, того, што ему двенись принсуеть, не писаль: але то щирые суть плётки и потвари, на него зимпление! Передъ тыми то двенись и зъ своимъ | (106) товариствомъ моглъ за щирую правду удавати, которые не суть свёдоми, чимъ и якимъ былъ тотъ Генадій. Мы, зъ ласки Божее, въдаемо, маючи и по сесь часъ власные, правдивые, незмышленые листы его въ рукахъ, въ которыхъ умыслыне пишеть противко того о продкованью нанежа Римского умънья, которое дъепись ему привлащаеть. Меновите есть листь одинь его, ло Марка Ефеского писаний, который си такъ починаетъ: «Дошло насъ вжды колись, много рукъ минувши, писанье твое» и прочая. Съ которого листу явне его быти отъ Латинниковъ спотваронымъ доходимо. Бо онъ и у Флоренціи zgoła sekretarzem Paleologa cesarza; у до того быль примущань, будучи не

<sup>16</sup> Это лишнее.

nie zwano, tylko Georgiuszem; aż kiedy jest mianowan na patriarchowstwo. doniero Gennadiuszem był nazwany. Co sie dla tego przypomina, aby każdy rozsadzać mogł, co rozumieć y o onych oracyach, ktore nan, Gennadiuszem go iuż zowac (gdy ieszcze był Georgiuszem). iakoby na synodzie Florentskim przezeń miane. w dzieiach conciliorum 1 przypisano: choć tamże w tych dziejach tego dołożono, że Grekowie świetskiego zawoła (163) nia więcey z Efeskim, na vnią niepozwalaiącym, biskupem przestawali. Ku okazaniu tey potwarzy y to służy, co on samže dziejopis z Lakonika Kalkondyle przypomina, że Grekowie, ktorzy byli w doma zostali, nie chcieli tego chować, co sie we Włoszech na synodzie stanowiło. A ieśliż tego nie chcieli chować, iakoż patriarchę tego mieli byli obrać, ktory by, do postanowienia Włoskiego się stosuiąc, papieżowi Rzymskiemu przodkowania przyznawać a-co więtsza-ono gruntować był chciał?!

Widzisz, że się to nie rymuie, dzieiopisie! Dziwno mi, że chocies Łacinnik, iednak w pisaniu swym zapomniałeś na to Łacińskie dictum: «mendacem oportet esse memorem». Przyznay tedy raczev co prawda, że o tych pismach, ktore ty Gennadyuszowi przywłaszczasz, iako żywo, się mu nie sniło, ale ie ieden mnich, papieski pochlebca, z Zacyntu rodem (będziesz li potrzebował, v imię iego potym mianuię) spisawszy, pod tytułem iego, na świat puścił. A

warran ro w ten cras Gennadiuszem духовнымъ, але свъцкимъ, а просто секретаромъ Палеолога цесара; и еще его въ тотъ часъ Генадіемъ не звано. толью Георгіемъ; ажъ кган есть менованъ на патріаршество, въ тотъ чась Генадіемъ быль названий. Што ся пля того припоминаеть, абы кожный роз-СУДЕТИ МОГЛЪ, ЯВЪ DOSVMĚTE И О ИНИХЪ ораціахъ \*, которые на него, Генадісиъ его южъ зовучи (кгды еще быль Геoprieмъ). якобы на синодъ Флоренскомъ черезъ него мёние, въ дъяхъ синодовыхъ приписано; хоть тамъже въ тихъ дъяхъ того доложоно, же Грекове свътского заволанья болше въ Ефескимъ, на унъю непозволяючимъ. епископомъ || (об. 106) переставали. Ку овазанью тоее потвари и то служить, што самъ же двепись зъ Лаконика Калкондиле припоминаеть, же Грекове. которые были дома зостали, не хотели того держати, што ся ве Влошехъ на синодъ становило. А есливъ того не хотели держати, якожъ патріарка того мъли были обрати, который бы, до постановенья Влоского ся стосуючи, папежови Римскому продкованья приянавати а-то болше-оное кгрунтовати быль хотвль?!

Видишъ, же ся то не римуеть, двецисе! Дивно ми, же хочесь Латиннивъ, однакъ въ писанью своемъ запомићлесь на оный Латинскій віршикъ: «мендацемъ опортеть ессе меморемъ». Признай лепей што правда, же о тыхъ писмахъ, которые ты Генадіеви причитаешъ, яко живо, ся ему не снили. але ихъ одинъ мнихъ, папескій похлівбца, зъ Зацинту родомъ (будешъ ли потребоваль, и имя его потомъ меную), симсавши подъ титуломъ его, на светь zatym tymi takimi pismami niepewnymi пустиль. А затымь тыми такими писмы

<sup>1</sup> tomo 3 Conciliorum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На появ пояснечо: «словахъ».

nie godziło się przeciwko nam allegować, v wolno nam nic na wszytkie z nich przytoczone świadectwa, iako fałszywe, nie odpowiedać. Tak tusze, że to raczev co prawda, spolnie ze mna, przyznać bedziesz wolał, aniż bys, przy fałszu swym stoiąc, podmiot ten Gennadiuszow vpornie Gennadiuszem nazywać miał,-gdyż zwłaszcza tym vporem namniey się w swey rzeczy nie pokrzepisz, y owszem wydasz się tym, iakoś iest, w słuszne podpory rozumienia swego vbogi y · niedostateczny, wyprawuiąc przeciw nam na harc apostate za naszego własnie Greckiego doktora. Bo byśmyć dobrze to, czego sie napierasz, przyznali, iako wedle prawdy przyznać nie możemy, że to wszytko Gennadius, patriarcha Carogrodzki, pisał, co mu ty przypisuiesz. Azaż byśmy się tymi słowy potkać słusznie nie mogli? Szkoll(164)da żeś y władyki Łuckiego, abo Włodzimirskiego, świadectwa przeciw nam nie przytoczył: bo y to też tacy apostatowie, iako Gennadius był! Y takżeć by, iako y Gennadius, abo y lepiey ieszcze w notę w tey materycy trafili! Lecz iakoby się tych gołe y proste twierdzenie prosta negatiwa przez nas odprawiło, tak v tego niepewnego doktora tąż negatiwą miasto responsu zbywamy. Takowym sposobem choć ci to, co twierdzisz, przyznawszy, gdyż mogli byśmy cię wybornie odprawić. Tak rozumiem, że o to sporu z nami bez pożytku wieść, a y za złe nam mieć nie będziesz, że wszytkich tych świadectw y powieści, z Gennadiusa przytoczonych, iako niepewnych y odpowiedania niegodnych, milczeniem samym zbywać będziemy.

непевными не годило ся тобъ противво намъ наробдяти, и водно намъ ничого на всё зъ нихъ приточеные свёдъцтва, яво фалшивые, не отповъдати. Тавъ сподъваюся, же то льный што правда, споломъ зо мною, признати будешъ вольдъ, анижъ бысь, при фалну своимъ стоячи, подмёть тоть Генадіевъ упорне Генадіемъ называти ((107) мълъ, кгдижъ звлаща тымъ упоромъ мало ся въ своей речи покрѣпинъ, и овщемъ видашся тымъ, ижесь есть, въ слушные подпоры розумьныя своего убогий и недостаточный, выправуючи противъ намъ на герцъ апостату вивсто нашого власне Грецкого доктора 1. Бо быхмы добре тое тобъ, чого ся домогаешъ, признали, яко ведле правды признати не можемо, же то все Генадій, патріарха Царигородскій, писаль, што ты ему приписуенть. А зажъ быхио тыми словы тебе поткати слушне не могли? Шкода жесь и владыви Луцвого, албо Володимерского, свёдёцтва противъ намъ не приточилъ; бо и то тежъ такіе апостатове, яко и Генадій быль! И такжеть бы, яко Генадій, албо и ліпій еще въ подобенство тое матервей трафили! Лечъ яко бы ся тыхъ голое и простое тверженье простымъ отпоромъ презъ насъ отправило, такъ и того непевного доктора тымъ же непризнаваньемъ вивсто отповеди бываемо. Таковынъ способонъ хоть тобъ то, твердишъ, признания, кгдыжъ могли бысмы тебе выборне отправити. Такъ розумбю, же о то спору зъ нами безъ пожитку вести, а и за зле намъ мети не будешъ, же тыхъ всёхъ свёдецствъ и повъстей, въ Генадіа приточонихъ, яко непевнихъ и оповъданья негоднихъ, молчаньемъ самымъ збывати булемо.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полъ пояснено: «учителя».

A zatym te konkluzya rozdziału tego czynimy: ponieważ słowa Christusa Pana, ktore dziejopis, kasząc się na pokazanie tego, że monarchia abo iedynowładztwo kościelne Piotra s. w ewangeliev iest vfundowane, przywodzi, namniev tego twierdzenia iego nie podpieraia, a ktemu ponieważ y świadectwa doktorow s., przezeń przytoczone. także nie potwierdzaja jedynowładztwa tego,-przetoż ta monarchia y iedynowładztwo kościelne, o ktorym baie, w ewanieliey, ani w doktorzech s., ale w płochym mozgu iego vfundowane iest.

Trzeciey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ III.

Jeśliż to prawda, co synodowy dzieiopis twierdzi, że rząd y przełożeństwo iednego pasterza z Piotrem & nie vmarło, ale na Rzymskich biskupach y papieżach staneło?

Tak dzieiopis w czwartym swey «Sy-NODU OBRONY> (165) rozdziale pisze:

To przełożeństwo Piotra s. smiercia iego vstać nie mogło, bo Kościoł Boży y owce Christusowe trwaia aż do końca świata y muszą mieć takie opatrzenie y rząd, dla zbawienia swego. Każda zwierzchność nie dla tego iest, co na niev siedzi, ale dla tych, ktorymi rzadzi. Iesliż za czasu Piotra s. Kościoł takiego starszego, iakiego Christus postawił, potrzebował, daleko więcey po śmierci Piotra s., gdy sie na wszytek swiat rozszyrzał. Y dla tego onych słow, ktore Pan do Piotra mowił: «раз оwce розширалъ. И для того оныхъ словъ, moie», nie może być inaksze rozumie- которые Панъ до Петра II (108) новыль: nie, iedno, iż ten vrząd pasterstwa у «паси овци мои», не можеть быти na potomki Piotrowe ścięgać się ma. Co инакшее розумънье, едно, ижъ тотъ

A SATHING TARGE SAMEHERISE TOPO DOSавлу I (об. 107) чинию: новережь слове Христовы, которые деелесь, камичися на показанье того, же монархіа албо единовладство костелное Петра святого въ евангелін есть укгрунтованое. приводить, намиви того тверженья его подпирають, а ктому поневажь и свёдёцтва докторовъ, пресъ жего приточоние, также не потвержають единовладства того, - протожъ тал монархія и единовладство востелное, о которомъ баетъ, не въ евангелін, ами въ докторёхъ святихъ, але въ плохимъ мозку его уфундованое есть.

## Третей части отновъди

## Роздаль 3.

Еслижъ то правда, што симодовый двенись твердить, власть и преложенство одного пастыра съ Петровъ святывъ не умерло, але на Римскихъ епископахъ и папежахъ стало?

Такъ двенись въ четвертомъ своего «Синоду Овороны» роздёлё пишеть:

«Тое преложенство Петра святого смертью его устати не могло, бо Костель Божій и овци Христови трвають ажъ до конца света и мусять мети такое опатренье и порядокъ, для збавенья своего. Каждая звірхность не для того есть, што на ней седить, але для тыхъ, которыми справуетъ. Еслижъ за часу Петра святого Костель такого старшого, якого Христосъ поставиль, потребоваль, далеко болше по смерти Петра святого, кгды ся по всемъ свёть Chrizostom s. dał znac, gdy mowi, lib. урядъ пастырства и на потомки Петровы 2. «De sacer.»: «za owce swoie Christus! Krew Swoie rozlał, ktore staraniu Piotrowemu v następnikow iego poruczył». Ten potomek y następnik Piotra s. nie iest inszv. iedno biskup Rzymski v to mievsce, na ktorvm Piotr s. vmeczon y vmarł, przywileie swoie (tego mieysca) 1 biskupom zostawujac. Y tak Greccy doktorowie rozumieli, y wszytkie sobory abo concilia biskupow swiata wszytkiego» 2.

Te słowa dziejopisowe na fundamencie zmyślonego przezeń iedynowładztwa kościelnego, ktore się w przyszłych 3 dwoch rozdzialech y pismem s. y świadectwy doktorow s. (v racyami) zniosło, iż są zasadzone,-przetoż za prawdziwe zostać się żadną miarą nie mogą, y owszem ku potwierdzieniu naszego rozumienia osobliwie służą. Bo z nich powod wziąwszy, beśpiecznie przeciwko dzieiopisowi cztery konkluzye vczynić możemy:

Pierwsza. Przełożeństwo to y iedynowłactwo, o ktory[m] dziejopis baje, nie było za Piotra ś., iako się wyższey pokazało. Przetoż śmiercia iego iako vstawać, tak y nie vstawać nie mogło. Bo vstanie y nievstanie tylko rzeczom kiedykolwiek będącym, iaką to przełożeństwo nie iest, przypisować się może.

Druga. Przełożeństwo to y iedy (166) nowładztwo, ktore dziejopis przypisuje Piotrowi ś., za żywota mu nie służyło. iako się wyższey pokazało. Przetoż pogotowiu po śmierci iego nikomu nie służy.

Trzecia. Za czasu Piotra s. Kościoł Bozy v owce Christusa Pana po Wnie- го Костель Божій и овци Христовы

стягатися маетъ. Што Хризостомъ святый даль знати, кгаы мовить въ книгахъ 2, «О іерействі»: «за овци свои Христосъ Кровъ Свою розлилъ, которые старанью Петровому и наступникомъ его поручиль». Тоть потомовъ и наступнивъ Петровъ не есть иншій, едно бискупъ Римскій и тое м'всце, на которомъ Петръ святый умучонъ и умерлъ, привиден свои бискупомъ зоставуючи, И такъ Грецкіе докторове розумѣли, и всь соборы або конциліа бискуповъ свъта всего».

Тые слова дъсписовы на фундаментъ зимпленого черезъ его единовладства костелного, которое ся въ при[ш]лыхъ двохъ роздёлёхъ и писмомъ святымъ и свёдоптвы отповъ святыхъ знесло, ижъ суть засажоны, - протожъ за правдивые станути жадною мёрою не могутъ, але и овшемъ ку потверженью нашого розумънья особливе служать. Бо зъ нихъ поводъ взявши, такіе безпечне противко дъеписови чтыри замкненья учинити можемо:

- 1. Преложенство тое и единовладство, о которомъ денисъ баетъ, не было за Петра святого, яко ся вышшей показало. Протожъ смертью его яко уставати, такъ и не уставати не могло. Бо устанье и неустанье только речамъ коди колвекъ будучимъ, якою тое преложенство не есть, приписоватися можеть.
- 2. Преложенство тое и единовладство, которое двепись приписуеть Петрови святому, за живота ему не служило, яко ся южь вышей показало. Протожъ поготову по смерти его нивому не служить.
- 3. || (об. 108) За часу Петра святс-

¹ Взятое въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ опущено. ² См. выше, стибц. 96с-967. В Нужно: przeszłych 4 Взятое въ свобви опущено въ Западно-Русскомъ переводъ. PYCCKAS HCTOPHUECKAS BEBLIOTEKA.

bowstapieniu lego, nie mieli, okrom no Besneceniu Ero ne maju, orpome Niego, inarego takiego iedvnowładce koscielnego, o jakim dziejopis baje. iako się wyżarcy pokazało. Przetoż y terna calunki Kościoła Bożego na tymże tedynym ledynowladcy kościelnym Chriatuale l'anu, ktory vstawicznie robotniki do winnico Swoiey wytrąca, pasterze y duktury do Cerkwie ku budowaniu tinin Swego daie, a wiernym swym unwane bostwem, duchem y łaską a iest opatranoscia Swa. przytomnym, przystawać mogą y maią.

Czwarta. Gdy była mnieysza liczba wiernych, a gdy Kościoł Boży na wszytek swiat nie był się rozszyrzył, żaden z apostołow, a nawet ani Piotr ś., osobliwemi dary od Boga-obdarzony, starszeństwa y iedynowłactwa nad wszytkim Kościołem sobie nie przywłaszczał, iako się wyższey pokazało. Przetoż pogotowiu po iego smierci, gdy się Kościoł rozszyrzył, ludzie, z żadney miary z Piotrem s. nieporownani, tego iedynowładztwa, sobie przywłaszczać nie mieli. A iż ie sobie przywłaszczaią, przetoż się y nad Piotra s. niewstydliwie wynoszą.

Te takie cztery konkluzye, za dowodami naszymi, w przeszłych dwoch водами нашими, въ прошлыхъ двохъ rozdzialech przeciwko iedynowładztwu, od dzieiopisa zmyślonemu, przytoczonymi, z własnych przypomnionych słow iego wynikaja. Lecz żeby każdy prawie palcem domacać się tego mogł, iako na słabych filarach iedynowładztwo papieżow Rzymskich ten dziejopis zasadza,—obeydę się z nim tak przyjacielskie, że, iakoby vstępuiąc pokazaney w такъ приятелски, же, якобы устунуючи przeszłych dwoch rozdzialech prawdy, показаной въ прошлыхъ двухъ роздъtego, co, wedle prawdy, żadnym sposo- лъхъ правды, того, што, ведле правды, bem pozwolić się mu nie może (to iest, жаднымъ способомъ позволитися ему

Его, иншого такого одиновладии костелного, о якомъ ивенисъ баетъ. --- яко ся выше показало. Протожь и теперь члонки Церкви Божей на томъ же одномъ единовластін Христов'в, Который уставичне роботниковъ до винограда Своего уводить, пастырей и учителей до Церкви ку будованью Тѣла Своего даеть, а върнымъ своимъ завсегди бозствомъ, духомъ и ласком а промысломъ Своимъ естъ притомнымъ, приставати могутъ и мають.

4. Коли была меншая личба върныхъ, и егда Церковъ Божая на весь свъть не была ся розширила, жадень отъ апостоловъ, а на-остатовъ Петръ святый, особливыми дары отъ Бога обдароный, старшенства и едновластія надъ всёмъ Костеломъ собі непривлащалъ, -- яко ся вышей показало. Протожъ поготову но его смерти, вгды ся Костель розшириль, люди, зъ жадной мфры съ Цетромъ святымъ непоровнаные, того единовладства привлащати собъ не мъли. А ижъ его собъ привлащають, протожь ся и надъ Петра святого невстыдливе выносять.

Тые такіе чотыри замкненья, за дорозділіх противь едновластію, оть двениса зимшленому, приточоными, зъ власныхъ припомненыхъ словъ его выникаютъ. Але жебы каждый праве палцемъ дощупатися того моглъ, яко II (109) на слабыхъ филярѣхъ 1 единовластіе панежовъ Римскихъ той двепись засажаеть, -- обыйдуся зъ нимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На подъ пояснено: «стодивхъ».

že Christus P. | (167) w ewangeliey | Piotra s. starszym przełożonym nad ine apostoły v powszechnym iedynowładca kościelnym słowy onemi «tyś iest Piotr» etc. y owymi: «pas owce» etc. vczynił),-dla xtałtu mu pozwolę. A przytym vważać bede: ieśliżby to iedynowładztwo choćby Piotrowi s. było służyło, Rzymscy biskupi zatym przywłaszczać sobie mogli, abo nie? Co żeby się tym lepiey okazało, muszę cię, dzieiopisie, wziać na spowiedź a, za okazyą mowy twoiey, gdzie twierdzisz, iż Piotr s. biskupom Rzymskim przywileie swoie na iedynowładztwo zostawił, - pytać cię będę o niektore rzeczy.

Powiedź mi, naprzod: Piotr świety w ten czas, kiedy mu Christus Pan te przywileie, według zdania twego, na iedynowładztwo kościelne dawał, czym był: czy biskupem, czy apostołem? Rzeć nie możesz, że był biskupem. Pytam cię: iako przywiley, nie biskupowi, ale apostołowi dany, tym, co nie są apostołmi, ale tylko biskupy, służyć może?

Druga. Powiedź mi, tenże Piotr s., biorac te przywileie, o ktorych ty pood Christusa, na ktorym mieyscu był? Rzeć nie możesz, aby w Rzymie. Pytam cię: te przywileie, ktore nie w Rzymie, ale w Ieruzalem bedacemu, bez wszelkiey wzmianki o Rzymie, są Piotrowi s. dane, iako Rzymowi służyć moga?

Pytam: te przywileie, na iedynowładztwo Piotrowi s. dane, czy były y w ten czas ważne, kiedy ieszcze Piotr s. w Rzymie nie był? Y kiedy by był w być za iedynowładcę kościelnego poczy- моглъ быти за единовладыцу костелпо-

не можеть (то есть, же Христось у евангеліи Летра святого старшимъ преложонымъ надъ иные апостолы и повшехнымъ единовладиею востелнымъ словы оными «ты еси Петръ» и овыми: «паси овцы» [учиниль])—для кшталту ему позволю. А при томъ уважати булу: еслибы тое единовластіе хоть бы Петрови святому было служило, Римскіе бискупы затымъ привлащати собъ могли, албо нътъ? Што же бы ся тымъ лыный оказало, мушу тебе, двеписе, взяти на сповъдь а, за причиною мовы твоей, гдв твердишъ, ижъ Петръ святый бискупомъ Римскимъ привилья свои на единовластіе зоставиль, -- пытати тебе буду о нъкоторые речи.

Скажи ми, первъй: Петръ святий въ тотъ часъ, коли ему Христосъ тые привилья, ведлугъ зданья твоего, на единовластіе костелное даваль, чимь быль: чи бискупомъ, чи апостоломъ? Речи не можешь, же быль бискупомь. Пытаюжь тебе: яко привилей, не бискупови, але апостолови даный, тыкъ, што не апостолми суть, але тылко бискупы, служити можеть?

Другая. Скажи ин, тотъ же Петръ святый, беручи тые привилья, о которыхъ ты повъдаешъ, отъ Христа, на воторомъ | (об. 109) мъстцу быль? Речи не можешъ, абы въ Римв. Пытаю тебе: тне привилее, которые не въ Римъ, але въ Ерусалинъ будучому, безъ всякой взивнки о Римв, суть Петрови даные, явъ Римови служити могуть?

Пытаю: тые привилее, на единовластіе Петрови даные, чи были и въ тоть чась важные, коли еще Петръ въ Рим'в не билъ? И воли бы былъ въ Rzymie nie był, czy były by te przywi- Римъ не биль, чи били бы тые приleie zwietrzały, y nie był by iuż mogł вилее звътрили, и не быль бы южь tan? Iesliż nie mogł by był być росzy- го почитанъ? Если бы не моглъ былъ tan, czemuż, na dowody się tego iego быти почитанъ, чомужъ, на доводы то-

iedvnowładztwa zdobywaiąc, xiestwo ro iego v przełożeństwo nad apostoły przypominasz? Ktore ieśliż było pewnie w ten czas, gdy z apostołmi drugimi w żydostwie obcował, przed byciem w Rzymie nawiecey okazować się musiało? Ieśliż wiec ||(168) mogł był być poczytan za iedynowładcę kościelnego, choć w Rzymie nie bywszy, czemuż te przywileie do stolice Rzymskiey, iakoby iey samey właśnie służące, przywięzuiesz?

Pytam daley: co rozumiesz, ieśliż to iest rzecz powinna, czyli nie powinna, aby każdemu Kościołowi y każdey stolicy ten stopień czci należał, z ktorego się fundator iey cieszył? A ieśliż to nie iest rzecz powinna, pytam: czemu Rzymskiey stolicy, względem fundatora iey Piotra s. (acz y to pewna, że w Rzymie pierwey krześcianie być poczęli, niż tam był Piotr s. przybył), cześć iedynowładztwa, fundatorowi wedle zdania twego należącą, iako rzecz powinną przywłaszczasz? Ieśliż to więc rzecz powinna, aby ten stopień czci nalezał stolicy, ktory fundatorowi, pvtam: czemu przed Iakuba y Iana ś. apostołow, Ierozolimską v Efeską stolicami, niższego zwolennika, abo discypuła, to Alexandryiska stolica iest Marka **8.**, przodek ma?

Pytam: czemu Antiocheński Kościoł, iako pierwey niż Rzymski fundowany od Piotra s., z tych przywileiow, ktore Piotrowi s. przypisuiesz, nie cieszy się? Ieśliż tę przyczynę tego być powiesz, o ktorey w pismie swym natrącasz, to

его единовластіа злобываючися. князство его и преложенство надъ апостолы припоминаешъ? Которое если было певне въ тотъ часъ, кганать зъ апостолии другими въ жидовствъ обцоваль, передъ бытностью въ Римъ наболие оказоватися мусёло? А если -онико ва снатирои итио скио склом владцу костелного, коть въ Римъ не бывши, чомужъ тые привилья до столици Римской, якобы оной самой власне служачіе, привязуенть?

Пытаю дальй: што розумвешь, если то есть речъ повинна, чили не повинна, абы каждому Костелови и каждой столици тоть степень чести належаль, съ которого ся фундаторъ ей тёшилъ? 1 А если то не есть речъ повинна, пытаю: чому Римской столицы, взглядомъ фундатора ей, Петра святого (ачъ и то певна, же въ Римъ первъй христіане быти (110) почали, нижъ тамъ быль Петръ святый прибыль), честь и моцъ единовластіа, фундаторови ведле зданья твоего належачую, яко речъ повинную привлащаешъ? А если то речъ повинна, абы тотъ степень чести належаль столици, который фундаторови, пытаю: чому передъ Іякова и Іоанна, святыхъ апостоловъ, Ерусалиискою и Ефескою столицами, нижного ученика, то есть Марка святого, Александрійскіа столица <sup>2</sup> первшость масть?

Пытаю: чому Антіохійская Церковъ, яко первый нижь Римская фундованая оть Петра святого, зъ тыхъ привилеевъ, которые Петрови святому принисуешъ, не тъшитъ ся? Если тую причину того быти поведаешь, о которой iest, że Piotr s. nie w Antiochiey, ale въ писмъ своемъ припоминаешъ, то w Rzymie vmęczon y vmarł, — pytam: есть, же Петръ святый не въ Антіохіи, Christus Pan y zaż w Ieruzalem ka- але въ Римъ умучонъ и умеръ, — пы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На повъ пояснено: «надавца». <sup>2</sup> Въ старопеч. экз.: «столици».

nie zapieczetował? Czemuż raczey Ierozolimska stolica nie iest poczytana pasterzow, nawyższy kapłan, prawdziwa wszytkiego Kościoła, męką y śmiercią swą mieyscu, na ktorym vmarł, tey czci nie ziednał, iako ią Piotr s., niższy od niego, Rzymowi smiercia swa ziednać miał?

Pytam daley: powiedź mi, dzieiopisie, ieśliż, iako powiedasz, Piotr ś., vmieraiąc, Rzymskiey stolicy y byskupom, po sobie następującym, oddał przywileje na iedynowładztwo koli(169) ścielne, za owymi słowy Christusa P.: «tys iest Piotr» etc. y «pas owce» etc., sobie służace, -- czemuż Rzymscy biskupi tych przywileiow nie vżywali? Czemu o nich mało nie przez całą sześć set lat po smierci Piotra s. milczeli? Czemu Melciades 3, ktory w trzysta lat od Narodzenia Christusa Pana był biskupem Rzymskim, o zacności Kościoła Rzymskiego pisząc, prawem tym, Piotrowi s. nadanym, y zgoła pismem s. oney nie podpiera? Czemu Zozimus, ktory roku Pańskiego 418, był biskupem Rzymnie allegował? Czemu ku podporze kauzy swey nic z pisma s. nie przywiodł, ale tylko concilium Niceńskie, y to fał-

płaństwa nie odprawował. v śmiercia тар: Христосъ Господь изажъ въ Ерусалимъ нерейства не отправовалъ и смертью не запечатоваль? Чомужъ лъprzednieyszą? Ieśliż Christus Pan, хіążе пъй Іерусалимская столица не есть głowa почитана переднъйшою? Если Христось, вожь пастыровь, найвышшій нерей, голова правдивая всей Церкви, страстію и смертію своею містцу, на которомъ умерль, той чести не зъедналь, яко ее Петръ святий, нижшій отъ него. Римови смертью своею зъелнати мѣлъ?

Иытаю дальй: повыжь ми, двеписе, если, яко повъдаешъ, Петръ святый, умираючи, Римской столици и бискупомъ, по собъ наступуючимъ, | (об. 110) отдалъ привилен на едновластіе костелное, за оными словы Христовыми: «ты еси Петръ» и «паси овінь», соб'в служачіе. — чомужъРимскіе бискупитыхъ привилеевъ не уживали? Чому о нехъ мало не презъ целую шесть сотълеть по смерти Петра святого молчали? Чому Мелціадій <sup>5</sup>, который въ триста лівть отъ Рожества Інсуса Христова быль бискупомъ Римскимъ, о зациости Костела Римского пишучи, правомъ тымъ, Петрови наданымъ, и згола писмомъ святымъ оной не подпираетъ? Чому Зосимъ, которій року 418 по Христъ skim, w onym długim z Afrikańskimi быль бискупомъ Римскимъ, у ономъ biskupy o władzy Kościoła Rzymskiego долгомъ зъ Африканскими бискупы о sporze 4, tymi przywileymi Piotrowymi власти Костела Римсвого спорв 6 тими привидеами Петровыми не алекговаль? Чому ку подпорѣ справы своей ничого съ писма святого не привель, але тылszowane, iako się niżey w rozdz. 5 ро- ко синодъ Никейскій, и то фалшоваkaże, przytoczył? Nad to Grzegorz ный, яко ся вижей въ роздълъ пятомъ Wielki, ktory bez mała w sześć set lat покажеть, приточиль? Надъ то Гриpo Narodzeniu Christusa Pana był pa- горій Великій, который безь мала въ pieżem Rzymskim, przeciwko Ianowi, шесть сотъльть по Рожествъ Христовъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In epistola ad episcopos Hispaniae. <sup>4</sup> In concilio Africano.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На пол'є: «въ листъ до бескуповъ Иппанскихъ». <sup>6</sup> На нол'є: «на синодъ Африкан-CTEMB>.

sobie przełożeństwo y przodkowanie w Kościele Bożym przywłaszczał, piszac, -czemu tymi przywileymi Piotra s. nie alleguie? Czemu nie mowi, że to przełożeństwo y iedynowładztwo kościelne y pasterstwo powszechne nie Konstantynopolskiemu patryarsze, ale iemu, iako biskupowi Rzymskiemu a nastepnikowi Piotra s., służy v należy? Ieśliż miała stolica Rzymska na ten czas te przywileie, iako ty, dziejopisie, twierdzisz, proszę cię: kiedy był słuszneieyszy czas z nimi sie ozwać, iako w ten czas? A ozywał że sie z nimi Grzegorz? Y. owszem. a zaż vmyślnie tego nie pokazuie, że iako patriarcha Konstantynopolski, tak y on, będąc biskupem Rzymskim, a zgoła nikt tego przodkowania v powszechnego pasterstwa abo biskupstwa w Kościele Bożym przywłaszczać sobie nie ma? A zaż tytułu tego «powszechny biskup»—«nadetościa pychy, (170) nazwiskiem nowym, nievważnym, głupim, pysznym, pompie vsługuiącym, złym, zabobonnym, świetskim, złośliwym, do tego imieniem błędu, marnosci, lekkości, obłudy y blużnierstwa - nie nazywa?! 1 A zaż iawnie nie mowi 2: «żaden z Rzymskich biskupow tego osobności y poiedynkowatości imienia sobie nie przywłaszczał? Żaden z tych, ktorzy przedemną biskupami byli, nie pozwolił na to, aby tego tak swietskiego nazwiska miał był vżywać; my tey czci sobie ofiarowaney przyimować nie chcemy». Y na drugim mieyscu 3: «y zaż (powieda) ia w tey mierze własney

Konstantinopolskiemu patriarsze, ktory быль панежень Ранскимъ, противно Іоанови, Костантинополскому патріаршів, воторый собъ преложенство и пролвованье въ Костеле Божомъ привлащаль. пишучи.—чому тыми привилении Истровыми не алектуеть? Чому не мовить, же тое преложенство и единовластіе костелное и пастырство повшехное не Константинополскому патріаршів, ему, яко бискупови Римскому, а насту-**||(1|1)**пнивови Петра святого, служить и належить? Если ибла столица Римская на тоть чась тне привилья, яко ты, двенисе, твердингь, прошу тебе: коли быль слушньйшій чась вь ними ся озвати, яко въ тоть часъ?! А озываль же ся зъ нимъ Григорій? И, овшемъ, азажъ умысльне того не показуетъ, же яко патріарха Константинополсеій, такъ и онъ, будучи бискупонъ Римскимъ, а згола никто того продвованья и повшехного пастырства албо бискупства въ Костелв Божовъ привлащати собъ не масть? Азажь титулу того «повшехный бискупъ» --- «надутостью ныхи, назвиском в новымъ, неуважнымъ, глупымъ, пышнымъ, помпъ услугуючимъ, злимъ, забобоннимъ, свътскимъ, злосливимъ, дотого именемъ блуду. марности, легкости, облуды и блюзнърства» -- не называеть?! Азажъ явне не мовить: «жадень зъ Римскихъ бискуповъ того особности и поединковатости именя собъ не привлащаль? Жаденъ съ тыхъ, которые передо мною бискупами были, не позволилъ на то, абы того такъ свъцкого назвиска мълъ былъ уживати; мы тоее чести собъ офъроваswey kauzy bronie? Nie moia to kauza ной пріймовати не хочемо». А на друiest, ale Boża. Nie ia sam, ale wszytek гомъ мъсцу: «изажъ (повъдаетъ) я въ Koscioł tym turbowan bywa: bo pobożne той мъръ власной своей справы боро-

<sup>1</sup> lib. 6, epist. 2; li. 4, epist. 82; lib. 4, epi. 38; lib. 6. epi. 24; lib. 4, ep. 39. сомини и две нижесявдующія насколько разнятся оть ссылскь, находящихся въ Западно-Русскомъ переводъ, 2 lib. 4, ері. 32. 3 lib. 4, ері. 36.

prawa, bo czci godne synody, bo same | Hm? He mon to cnpana ecta, ane Boman. Pana naszego Iezu Christusa roskazania tey pyszney a pompę znaczącey mowy wynalaskiem wzruszane bywaia>. Ktorymi słowy iawnie Grzegorz znać dał, że tego Konstantynopolskiego patryarche, nie jako odevmującego tituł. Rzymskiemu biskupowi własnie należacy, ale iako tytułu, ktory żadnemu zgoła biskupowi, ani Rzymskiemu nie należy, vżywaiącego ganił. Toż sie v z owych iego słow, do patriarchy pisanvch a nie mniey się y na biskupa Rzymskiego ściagaiacych, znaczy: «co ty (powieda) Christusowi, powszechnego kościoła głowie, przy sprawowaniu się na ostatnim sadzie odpowiesz, ktory nazywaiac się powszechnym, wszytkie iego członki siebie samego władzy podłożyć vsiłuiesz> etc. Toż się pokazuie y z listow tegoż Grzegorza, do Ewlogiusza, patriarchy Alexandrivskiego, pisanych, w ktorych się te miedzy inszymi słowa nayduią: «świętobliwość wasza tak mnie mowi: «iakoście roskazali». Ktore słowo «roskazòwania» prosze od słuchu mego oddalcie: abowiem wiem, kim ia iestem, a kim wy też iesteście; mieyscem iesteście mi bracia, obyczaymi ovil(171)cami». Y zasię tamże: «a to w przedmowie listu, ktoryście do mnie samego, ktorym tego zbraniał, pisali, pysznegoście nazwiska słowo «powszechnym> mię papieżem nazywaiąc przyłożyć poruczyli. Czego, proszę, nie czyń świętobliwość wasza, abowiem wam się vymuie, co inszemu więcey, niż słuszność dopuszcza, przypisowano bywa. Toż y owe słowa iego wobec o wszech, bez wszelkiey excepcycy, rzeczone pokazuie, gdzie mowi: «ia bespiecznie powiedam, ktokołwiek się powszechnym

Не я самъ, але увесь Костелъ тымъ тривожень бываеть: бо побожные права, бо чести годные синоды, бо самое Госпола нашего Інсуса Христа росказанье. той пышной а помпу значачей мовы вынайденьемъ взрушаные бывають . Которыми словы явие Григорій знати наль, же того Константинополского па-TDIADAN, HE SEO OZOŽEVEOTO TETVAL. Римскому бискупови власне належачій, але яко титулу, который (об. 111) жадному згода бискупови, ани Римскому не належить, уживаючого ганиль. Тоежъ ся и въ овыхъ его словъ <sup>в</sup>, до патріархи писаныхъ а не меншей ся и на бискупа Римского стягаючихъ, вначить: «што ты (повъдаеть) Христови. повшехного Костела головъ, при справованью ся на остатнемъ судъ откажешъ, который называючися повшехнымъ, всё его члонки себе самого власти подложити усилуешъ». Тоежъ ся показуеть и зълистовъ тогожъ Григоріа до Евлогіа, патріархи Александрійскаго, писаныхъ 6, въ которыхъ ся то межи иншими словы найдуеть: «святобливость вашя такъ до мене мовить: «якъ есте росказали». Которое слово «росказованья» прошу отъ слуху моего отдалте: абовёмъ вёдаю, чимъ я естемъ, а чимъ вы тежъ остесте: мёснемъ естесте ми братьею, а обычайми отцами». И зась тамъ же: «а то въ предлиовъ листу, который есте до мене самого, которыемъ того зборонялъ, писали, пышного есте назвиска слово «повшехны мъ» мене папежомъ называючи приложити поручили. Чого, прошу, не чина святобливость вашя, абовать вамъ ся уймуеть, што иншому болшей нижь. paste- слушность допущаеть, принисовано бы-

<sup>4</sup> книга 6, листъ 2; книга 4, листъ 33; книга 4, листъ 38; книга 6, листъ 24; книга 4, листъ 39; внега 4, дестъ 32; внега 4, дестъ 66. в внега 4, дестъ 38. внега 7, дестъ 30.

był zwany,--w nadymaniu abo w podwyższeniu się swoim antichrista poprzedza; abowiem, pyszniąc się, nad insze się przekłada. W tey rzeczy od brata y społ-kapłana mego przeciwko nauk[i] ewanieliey, y przeciwko postanowieniu kanonow, y przeciwko błogosławionemu Piotrowi apostołowi, v przeciwko wszytkim Kościołom wykracza sie. W tey iego pysze co inszego się znaczy? Iedno, że bliskie iuż sa czasy antychrista; abowiem onego nasladuie, ktory, wzgardziwszy w towarzyskim weselu żyjące aniołow zastępy, na wierzch vsiłował osobności wylecieć, mowiąc: nad gwiazdami niebieskimi wywyższę stolice moię, będę siedział na gorze testamentu, w stronach pułnocnych, y wstąpię nad wysokość obłokow, v będę podobny Nawyższemu».

Co wszytko gdyż się od Grzegorza papieża napisano nayduie, y gdyż siła tym podobnych w iego liściech iest sentenciy, ktoremi iako wszem, y sobie powszechnego pasterza tytuł odeymuie, — coż się za tym, dziejopisie. o tych rozumieć ma przywileiach, ktore ty biskupom Rzymskim smiercią Piotra s. na iedynowładztwo kościelne nadane być powiedasz? Gdziesz się te przywileie były zaroniły, że o nich Grzegorz się Wielki bez mała w sześć set lat po Christusie Panu nie wiedział? Pytam cię

rzem zowie, abo pragnie tego, aby nim ваеть. Тожь и овые слова его вобеть о всёхъ, никого не выймуючи, речоные показують, гдв мовить 1: «я безпечне поведаю, кто колвекъ ся повнехнымъ пастыремъ зоветь, албо прагнеть того. абы нимъ былъ званый, — въ надыманью албо въ подвышенью ся своимъ антихриста попережаеть; абовань, нишиячися, надъ иншіе ся перевладаеть. Въ той речи отъ брата и спол-преввитера моего противко науцѣ и евангелін. н противко постановенью каноновъ, и противко блаженному Петру апостолу. и противко всемъ Церквамъ выкрочается. Въ той его пысв што иншого са значить? Одно, же близво южь суть часы антихриста; абовёмъ оного наследуеть, который, взгордёвши въ товарискомъ веселью живучи ангеловъ полки, (112) на верхъ усиловаль особности вылетьти, мовячи: надъ звъздами иебесными вывышшу столицу мою, буду съдълъ на горъ тестаменту, въ сторонахъ полночныхъ, и вступлю налъ высокость облововь, и буду подобный Найвышшому».

Што все вды ся отъ Григоріа папежа написано найдуеть, и кгдыжь много тому подобныхъ въ его листвиъ есть мовенья, которыми 2 яко всёмъ такъ и собъ повшехного пастыра титуль отыймуетъ, - што жъ ся затымъ, двенисе. о тыхъ розумъти маетъ привидьяхъ, которые тыбискупомъ Римскимъсмертью Петра святого на единовластіе востелное наданые быти поведаешь? Гле ся тые были привилья завинули, же о нихъ Григорій Великій безъ мала въ шестьсоть льть по Христь, не выдаль? ieszcze daley: iesliż te przywi (172)leie Пытаю тебе еще далъй: если тые приtakie tak gruntowne, od Christusa Pa- вилен такіе такъ кгрунтовные, отъ Хриna y od Piotra apostoła na przodkowa- ста и отъ Петра на продвованье и пре-

<sup>4</sup> книга 4, висть 30; книга 4, кисть 34. Въ подлиниевъ опечатка: «которому».

nie y przełożeństwo kościelne nadane, Rzymscy biskupi mieli, — a czemuż się od Phokasa bezbożnego cesarza, iako się to y niżey w przyszłym rozdz. pokaże, na nowe na to przywileie Bonifacius papież zdobywał? Czy powaga Christusa Pana y Piotra s., bez powagi Phokasowey, była nie doskonała? Pytam daley: ieśliże te tak gruntowne y dostateczne przywileie, o ktorych ty baiesz, Rzymscy biskupi mieli, -- czemuż, iakoby o tych gruntownych zapomniawszy, abo iakoby mało na nich maiąc, ku podporze władzy swoiey skąd inąd dziurawych praw y dowodow dosiegali? A ieszcze iako chciwie, iako gwałtownie, z iakim fałszowaniem - azaż nie wiesz?! A zaś nie czytał owego Bonifacyusa Osmego argumentu? 3 «Na początku (powieda) stworzył Bog niebo y ziemię; nie na poczatkach. Duchewny wszytko rozsądza: przeto potrzeba, aby wszytek świat był pod władzą papieską». A zas nie czytał Reginalda owego sillogizmu? 4 «Piotr wprzod wszedł do grobu niż Ian; Piotr pełna sieć ryb wyciagnał. Przeto papież iest głową Kościoła. A zas nie czytał owego argumentu Stefana, arcybiskupa Patracanskiego, wzietego z owych słow, przez Christusa Pana rzeczonych? 5 «Wszelka moc iest mi dana; przeto w papieżu iest wszelka moc nad wszelkimi mocami, y niebieskimi, y ziemskimi». Y inszych siła tym podobnych dowodow mogł bym ci przypomnieć, ktorym się przypatruiąc własne Rzymskich papieżow owieczki o pasterzach swych gdzieś te słow[a] napisali: «gwałt czynia pismom, aby mieli zupeł-

ложенство востелное надание, Римскіе бискупы мъли, -- а чому ся до Фоки безбожного цесара, яко ся то и нежей въ пришломъ роздёлё покажеть, на новые на то привилья Внифантій папежъ вдобываль? Чи повага Христова и Петрова, безъ поваги Фоки, была недосконала? Пытаю дальй: еслижь тые такъ кгрунтовные и достаточные привилья, о которыхъ ты брваншъ. Римскіе бискупы мёли, - чомужь, якобы о тыхъ вгрунтовныхъ запомнёвши, албо якобы мало на нихъ маючи, ку подпоръ власти своей откуля || (об. 112) инудъ дирявыкъ правъ и доводовъ досягали? А еще яко хтиве, яко кгвалтовне, зъ вениъ фалшованьемъ — азажъ не въдвешъ?! А зась не читалъ ового Осмого Бонифакіа доводу? 7 «На початку (повъдаетъ) створилъ Богъ небо и землю; не на початкахъ. **AVXOBH**6 розсужаеть: прето потреба, абы ввесь свёть быль нодъ властію папескою». А зась не читаль Реиналдового силоисму? 8 «Петръ первъй вщолъ до гробу. нижь Янь; Петрь полную сеть рыбъ вытягнуль. Прото папежь есть головою востела». А зась не читаль ового доводу Стефана, арцибискупа канского, взятого зъ овыхъ словъ, презъ Христа речоныхъ? 9 «Всякая моць есть ми дана, прото ві папежу есть вшелка моцъ надъ вшелкими моцами, и небескими, и земскими». И иншихъ много тымъ подобныхъ доводовъ могаъ бымъ тобъ приномянути, которимъ ся припатруючи власные Римскихъ папежовъ овечки о пастырахъ своикъ гдесь тые слова написали: «кгвалть чинять писку, ność mocy» 6. Co przypomniawszy, zno- абы мъли зуполность моды» 10. Што при-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De maior. et obedien, vnam sanctam. <sup>4</sup> Aduersus Henricum 8. <sup>5</sup> In concilio Lateranen. sub Leone. sess. 10. 6 Camotensis Cornelius Agrippa-«De sanitate scientiarum».

<sup>7</sup> На полѣ: «О болшости и послушен[ствъ]». В На полъ: «Противъ Генрика 8». В На полъ: «на соборъ (М) Латеравен[сконъ] подъ Леономъ». 10 Коринай Агриппа.

iesliż te gruntowne, od Christusa Pana v od Piotra s. sobie nadane, na władzą, moc v przełożeństwo przywileie biskupi Rzymscy | (173) mieli, — czemu się na insze z czynieniem takiego gwałtu pismom, to-sam to-tam zdobywali? Nakoniec pytam cię: co rozumiesz, czy prawda owo, co Leo papież napisał: 1 «gdzieżkolwiek wedle słuszności y sprawiedliwości Piotrowey dziele się sąd, tam się zaraz Piotrow przywiley nayduie»? A ieśliż to prawda, — iakoż to nie iest fałszem, co twierdzisz, że przywileie swoie Piotr s. samym Rzymskim biskupom oddał, y zatym że nikomu inszemu krom nich służyć nie mogą? gdy mi wedle Na te pytanie moie potrzeby odpowiesz, tedy cię, da Pan Bog, ieszcze co więcey w teyże matervev spytam.

Teraz do ciebie, czytelniku łaskawy, rzecz obracając, podajęć do vważenia też przypomnione questie, ktore gdy v siebie rozbierać będziesz, pewienem, że zatym tego łatwie doydziesz, choćby się to pozwoliło, co się wedle prawdy pozwolić nie może, żeby Piotr s. iedynowładcą kościelnym od Christusa Pana był postanowiony, - przedsię to papieżom Rzymskim służyć nie mogło, y nie służyło. Mogło by się tu było tknać v nauki, obyczaiow a spraw y postępkow papieżow Rzymskich, barzo roznych a ledwa nie przeciwnych postepkom Piotra s., a zatym że do brania spadkiem po Piotrze s. przełożeństwa nie mogą sobie przywłaszczać praw—mogło by się było pokazać; ale rozumiem, że na wywodach w przy-

wu cię proszę, dzieiopisie, powiedź mi: помнъвши, знову тебе прошу. дъеписе. поведь ин: если тие кгрунтовные, отъ Христа и отъ Петра святого собъ наданые, на власть, моцъ и преложенство привилья бискупове Римскіе м'вли. -чомужь ся на иншіе, зь чиненьемь такого кгвалту писмамъ, то-самъ то-тамъ здобывали? Наконецъ питаю тебе: што розумвешъ, чи правда ово, што Леонъ папежъ написаль <sup>2</sup>: «гдёжь колвекъ водле слушности и справедливости Петровой двется судь, тамъ ся зарезъ Петровъ привилей найдуетъ»? А еслимъ то правда, -- якожъ то (113) не есть фалиомъ, што твердинъ, же привилья свои Петръ святий самимъ Римскимъ бискупомъ отдалъ, и затымъ же никому иншому окромъ нихъ служити не могуть? На тое пытанье мое вгдыжь ми водле потребы отповъшъ, теди тя. на Панъ Богъ, еще о што болше въ той же матерви спытаю.

Теперь до тебе, чителнику ласкавый, речъ оборочаючи, подаю тобъ до уваженья тыежъ припомненые ввестів 3. которые кгды у себе розбирати буденть, певенемъ, же затымъ латве того дойдешъ, ижъ хоть бы ся тое позволило. што ся водле правды позволити не можеть, жебы Цетръ святый единовладцею костелнымъ отъ Христа былъ постановленый,-теды однавъ Римскимъ папежомъ то служити не могло, и не служило. Могло бы ся туть было твиути и науки, обычаевъ а справъ и поступковъ папежовъ Римскихъ, велин розныхъ а ледва не противныхъ поступкомъ Петра святого, а затымъ же до бранья спадкомъ по Петрв преложеньства не могутъ собъпривлащати правамогло бы ся было показати; але розpomnionych questiach vtaionych możesz умъю, же на выводахъ въприпомене-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In sermone de Natiuitate Domini.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полъ: «въ словъ о Ромствъ Господии». <sup>3</sup> На полъ пояснено: «вопросы».

mieć dosvć, zwłaszcza gdyż się toż niżey z przyszłych \* rozdziałow tym znaczniey okazować bedzie.

Tu w tym rozdziale ieszcze przyidzie mi odpowiedać dziejopisowi na świadectwa z doktorow s., rzkomo ku okazowaniu tego przytoczone, że przełożeństwo nad wszytkim Kościołem na Rzymskich biskupach y papieżach stanęło.

Przypomina naprzod z Chrizostoma te słowa: «za owce swoie Christus krew swoie przelał, ktore stara (174) niu Piotrowemu v następnikom iego poruczył». Te słowa, nie baczę, aby co dzieiopisowey propozycycy wspierały. Tego my nie przymy, co Chrizostom ś. mowi, że Christus Pan staraniu Piotrowemu y następnikow iego owce swoie poruczył; ale o to iest spor, ieśliż wszytkie wobec owce sa Piotrowi s. samemu iednemu poruczone; ktemu o to, ieśliż biskupi Rzymscy sa następnikami Piotra świętego, a ieśliż są, czy sami tylko za te następniki maia być poczytani, czyli v inszy biskupi a nauczyciele prawdziwi (wedle nauki doktorow s.) do tego następnictwa należą. Ieśliżbyś ku pokazaniu tego, że wszytkie owce sa staraniu Piotra s. poruczone, to za soba pociagał, że Chrizostom o tych owcach mowi, za ktore krew Christusa Pana iest przelana, - y to cię nie wspomoże. Prawda, że mowi o tych; ale nie widzę, żeby o wszytkich: bo y pod starym zakonem były owce, ktorym przelanie krwie Christusa Pana zbawienie przyniosło, choć nie były staraniu Piotrowemu y namiestnikow iego poruczone.

ныхъ пытаньяхъ утаеныхъ можелть мвти досыть, звлаща кгдыжь ся тожь и нижей съ пришлыхъ роздёловъ тымъ значиви оказовати будеть.

Туть въ томъ роздели еще прійдеть ии отповъдати дъеписови на свъдъцства въ довторовъ святихъ, ||(об. 113) ркомо ку оказованью того приточеные, же преложеньство надъ всемъ Костеломъ на Римскихъ бискупахъ и папежахъ стануло.

Припоминаетъ напродъ зъ Хризостома тые слова: «за овцы свои Христосъ кровь свою пролить, которіе старанью Петровому и наступникомъ его поручилъ». Тые слова, не бачу, абы што дъеписового предсявзятья вспирали. Того мы не примо, што Хризостомъ мовить, же Христосъ старанью Петровому и наступникомъ его овци поручиль; але о то есть спорь, если всв овцы суть Петрови самому одному поручоны; втому о то, если бискупи Римскіе суть наступниками Петровыми, а если суть, чи сами тылко за тые наступники мають быти почитани, чили и иншіе епископи а научители правдивые (водле науки отцевъ святыхъ) до того наступницства належать. Если бысь ку показанью того, же всв овцы суть старанью Петровому поручоны, то за собою потягаль, же Хризостомъ о тыхъ овцахъ мовитъ, за которые кровь Христова есть пролита, — и тое тебе не вспоможетъ. Правда, же мовить о тыхъ; але не бачу, жебы о всъхъ: бо и подъ старимъ закономъ били овщи, которымъ пролитье крови Христовой збавенье принесло, коть не были старанью Петровому и нам'всникомъ его Ktemu insza rzecz iest przełożeństwo поручоны. Ктому иншая речъ есть преnad owcami wszytkimi, insza-staranie доженьство надъ овцами всвии, а ин-

<sup>4</sup> Въ оригинавъ опечатка: «przeszłych»,

o owcach, ktore sobie y Paweł s. przy- man-старанье о овцахъ, которее собъ właszcza 1. A też choć by się przełożeństwo nad wszytkimi owcami Piotrowi s. przyznało, gdyż następnikami iego nie sa, abo nie sami sa biskupi Rzymscv.—co to dziejopisa ratuie? Bez potrzeby tedy, tylko podobno dla liczby. Chrizostoma s. przeciwko nam przywiodł. Godziło się mu było na czele z czym inszym popisać.

Przypatrzmyż się porządnie drugiemu downdowi, ktory przywodzi z Ireneusza, mawiącego, cze do Kościoła Rzymskiego dla mocnieyszego iego przełożeństwa, muana nie wszytkie inne kościoły zchodaic, to jest, wszyscy wierni; bo w nim anwady iest dochowane podanie abe nauka ta, ktora iest od apostołow». Te włowa Ireneusza s. nie do końca dobrze daleiopis przytoli(175)czył, co każdy, choć (Preckiego originalu zaniechawszy, laciaskiey tylko wersyey się przypatrzywszy, łatwie obaczy. Gdzie napinał: «dla mocnieyszego przełożeńntwa>-tam w Łacińskim stoi: «propter potentiorem principalitatem>; ktore słowo «principalita's» nie «przełożeństwo, ale «przednieyszość» znaczy. Gdzie napisał: «wszytkie inne kościoły»—tam w Łacińskim stoi: «omnem ecclesiam», to iest «wszytek kościoł». Lecz choc wykładu tak dalece przedsię nie biorąc, rzecziest pewże iako Ireneusz, te słowa pisząc, o iedynowładztwie kościelnym pasterzow Raymskich nie myslił, tak go na nich (lkiejopis budować nie może. Trzeba) ważyc, z iakiey miary do tych słow двепись будовати не можеть. Треба Irmhouszewi przyszło. Pisze na tym уважити, зъ явой м'вры до тыхъ (66. 114) mleyscu tylko przeciw Walentinowi, словъ Иренееви пришло. Пишеть на Cardonowi y Marcinowi, ktorzy, prze- томъ мъстцу толко противъ Валенти-

(114) Павель святый привлащаеть 2. А тежъ хоть бы ся преложеньство налъ всёми овцами Петрови святому признало, кгдижъ наступниками его не суть, албо не сами суть бискуны Римскіе, - што то двеписа ратуеть? Безъ потребы теды, толко подобно для личбы, Хризостома противъ намъ привелъ. Годилося ему было на чоль эт чимъ иншимъ пописати.

Приглядёмся порядне другому доводови, который приводить зъ Иринея, мовячого, «же до Костела Римского для моцивйшого его преложенства, мусять ся всё иные костелы сходити, то есть, всв върніи; бо въ немъ вавсегды есть дохованое поданье, албо наука тал. которая есть оть апостоловь». Тне слова Иринеовы не до вонца добре двеписъ приточиль, што каждый, хоть Гренкого зводу занехавши, а Латинскому толко прекладанью ся припатривши, латве обачить. Гдв написаль: «для можив iшого преложенства -- такъ въ Латинскомъ стоитъ: «проптерънотенціоремъ принципалитатемъ»; которое слово «принцииалитасъ» не «преложенство», але «предивищость» значить. Гав написаль: всв иншие костелы»-тамъ въ Латинскомъ стоитъ: «омнемъ еклесіамъ», то есть «ввесь костель». Лечь хоть выкладу такъ далеце передъ себе не беручи, речъ есть певная, же яко Ириней, тые слова пишучи, о единовластін костелномъ пастыровъ Римсвихъ не мыслиль, такъ его на нихъ

<sup>&#</sup>x27; 2 (lor. 11.

<sup>\*</sup> и Кор. гл. 11.3 Въ оригиналъ онечатка: «такъ».

re kacerstwa v marne mozgu swego sny rozsiewali. Ktore aby iakie były, iawnie się pokazało. Roskazuić im Ireneusz oczy obrocić na kościoły przez apostoły postanowione, y zatym wprzod, nim do vczynienia wzmianki o kościele Rzymskim przyszedł, y insze kościoły wspomina, v toż im, co v Rzymskiemu, dochowanie nauki apostolskiev przypisuie. «Kościoł (powieda), ktory w Efezie od Pawła s. iest fundowany, przy ktorym Ian aż do czasow Troianowych przemieszkał, świadkiem iest prawdziwym podania apostolskiego. Polikarpus, od apostołow wyćwiczony, w Smyrneńskim kościele był biskupem postanowiony: ten nauczał zawsze tych rzeczy ktorych był od apostołow nawykł. tegoż poświadczają wszytkie kościoły, w Azyev bedace. Grubi narodowie, ktorzy wiarę bez pisma wierzyli, kiedy by im' kto to opowiedał, co heretycy w ynalezli zaraz by sobie zatkali vszy», etc. Potym przydaie: <barzo by długo było w tych takich xiegach wszytkich kościołow sukcessye abo nastęli (176) powania wyliczać». Z tey przyczyny na samego Rzymskiego Kościoła nawięcey przykładzie przestaie, ktory Kościoł on nawiętszym na ten czas y wszytkim nayznacnievszym mianuie. Y mowi: «tego kościoła przykładem wszełką złą naukę burzymy». Potym dopiero te słowa przez dzieiopisa przypomnione przydaie.

Każdy tedy iuż sstąd baczy, że Ireneus tymi słowy Rzymskiemu kościołowi же Ириней тыми словы Римскому коprzełożeństwa nad inszymi wszytkimi стелови преложенства надъ инимин nowładztwa kościelnego (o co iest spor, бискупомъ единовластіа костелного (о у czego dzieiopis dowodzić miał) nie што есть споръ и чого двенись довоprzypisował; ale go tylko dla przekona- дити мълъ) не приписовадъ; але его

ciwko nauce apostolskiey, nowe niekto- нови, Кердонови и Маркіспови, которые, противко науцъ апостольской, новые нъкоторые кацирства и нариме мозву своего сны розсавали. Которые абы якіе были, явне ся показало. Росказуеть имъ Ириней очи обернути на костелы, презъ апостолы постановление. и затымъ впередъ, нижъ до учиненья взивние о костель Римскомъ приноль. нешіе востеди выспоминаеть, и тожь имъ, што и Римскому, дохованье науки апостольской принисуеть. «Костель (поведаеть), который въ Ефесе отъ Павла святого есть фундованый, при которомъ Іоанъ ажъ до часовъ Траяновихъ переившкаль, сведкомь ость правдивымъ поданья апостольского. Поликариъ, отъ апостоловъ вицевчоный, въ Смирненсвимъ востель быль бискупомъ ностановлений: тоть научаль завжди тихь речій, которыхь быль оть апостоловь навыкиъ. И тогожъ посведчають всё востелы, въ Азін будучіе. Грубые народове, которые въру безъписма върнин. волибъ имъ ито то оповедаль, пито еретики выналёзли, заразъ бы собъ затизли уши». Потомъ придаетъ: «барзо бы долго было въ тыхъ такихъ кингахъ всёхъ костеловъ сувцесію наступованья выличати». И съ той причини на самого Римского костела найболите прикладе переставаеть, которые Костель онь наболиниь на тоть чась и во всемь найзначивишимъ менуетъ. И мовитъ: стого востела прикладомъ всякую и злую науку буримо». Потомъ ажъ тне слова презъ двеписа припомнение придаетъ.

Кождий теди южь съ того бачить. kościołmi, ani Rżymskim biskupom iedy- встин костелани, (115) ани Римскимъ

o owcach, ktore sobie y Paweł s. przy- man-crapanie o canara, noropee cets wi 8. przyznało, gdyż nastepnikami jego nie sa. abo nie sami sa biskupi Rzymscy,-co to dzieiopisa ratuie? Bez potrzeby tedy, tylko podobno dla liczby, Chrizostoma s. przeciwko nam przywiodł. Godziło się mu było na czele z czym inszym popisac.

Przypatrzmyż się porządnie drugiemu dowodowi, ktory przywodzi z Ireneusza, mowiącego, «że do Kościoła Rzymskiego dla mocnieyszego iego przełożeństwa, musza się wszytkie inne kościoły zchodzić, to iest, wszyscy wierni; bo w nim zawżdy iest dochowane podanie abe nauka ta. ktora iest od apostołow». Te słowa Ireneusza s. nie do końca dobrze dzieiopis przyto||(175)czył, co każdy, choć Greckiego originału zaniechawszy, Lacińskiev tylko wersycy sie przypatrzywszy, łatwie obaczy. Gdzie napisał: «dla mocnieyszego przełożeństwa>--tam w Łacińskim stoi: «propter potentiorem principalitatem»; ktore słowo «principalitas» nie «przełożeństwo, ale «przednieyszość» znaczy. Gdzie napisał: «wszytkie inne kościoły>--tam w Łacińskim stoi: «omnem ecclesiam», to iest «wszytek kościoł». Lecz choć wykładu tak dalece przedsię nie biorąc, rzecziest pewna, że iako Ireneusz, te słowa pisząc, o iedynowładztwie kościelnym pasterzow Rzymskich nie myslił, tak go na nich dzieiopis budować nie może. Trzeba vważyć, z iakiey miary do tych słow Cerdonowi y Marcinowi, ktorzy, prze- томъ мъстцу толко противъ Валенти-

właszcza 1. A też choć by się przeło- (114) Павелъ святий привланаетъ 2. żeństwo nad wszytkimi owcami Piotro- А тежъ хоть бы са преложеньство вадъ всвии овцами Петрови святому при-SHAJO, KUJUKE HACTVUHUKAMU OFO HE суть, албо не сами суть бискуми Римскіе, - што то двеписа ратуеть? Вель потребы теды, толко подобно ная личбы, Хризостона противъ намъ нривель. Годилося ему было на чолъ эъ чинъ иншимъ пописати.

Приглядвися порядне другому доводови, который приводить зъ Иринея. мовячого, «же до Костела Римскего для мощнайшого его преложенства, му-СЯТЬ СЯ ВСВ ИННО БОСТОЛИ СХОЛИТИ. ТО есть, всв върніи; бо въ немъ вавсегди есть дохованое поданье, албо наука так, которая есть оть апостоловъ». Тне слива Иринеовы не до вонца добре гвепись приточиль, што каждый, хоть Грепкого зводу занехавши, а Латинскому толко прекладанью ся припатривни, датае обачить. Гдв написаль: «для монив йшого преложенства» — такъ въ Латинскомъ стойтъ: «проптеръпетенціоремъ принципалитатемъ»; которое слово «принциналитасъ» не «преложенство», але «предивищость» значить. Гдв написаль: всв иншие костелы -- такъ въ Латинскомъ стойтъ: «омнемъ евлесіамъ», то есть «ввесь костель». Лечь хоть выкладу такъ далеце передъ себе не беручи, речъ есть певная, же яко Ириней, тые слова пишучи, о единовластін костелномъ пастыровъ Римскихъ не мыслилъ, такъ его на нихъ двенись будовати не можеть. Треба Ireneuszewi przyszło. Pisze na tym уважити, зъ якой м'яры до тыхъ ((сб. 114) mieyscu tylko przeciw Walentinowi, словъ Иренееви пришло. Пишеть на

<sup>4 2</sup> Cor. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 2 Кор. гл. 11. Въ оригиналь онечатка: «такъ».

re kacerstwa y marne mozgu swego sny rozsiewali. Ktore aby iakie były, iawnie sie pokazało. Roskazuie im Ireneusz oczy obrocić na kościoły przez apostoły postanowione, y zatym wprzod, nim do vczynienia wzmianki o kościele Rzymskim przyszedł, y insze kościoły wspomina, v toż im. co v Rzymskiemu, dochowanie nauki apostolskiev przypisuie. «Kościoł (powieda), ktory w Efezie od Pawła ś. iest fundowany, przy ktorym Ian aż do czasow Troianowych przemieszkał, świadkiem iest prawdziwym podania apostolskiego. Polikarpus, od apostołow wyćwiczony, w Smyrnenskim kościele był biskupem postanowiony: ten nauczał zawsze tych rzeczy ktorych był od apostołow nawykł. tegoż poświadczają wszytkie kościoły, w Azvey bedace. Grubi narodowie, ktorzy wiare bez pisma wierzyli, kiedy by im' kto to opowiedał, co heretycy w ynalezli zaraz by sobie zatkali vszy>, etc. Potym przydaie: «barzo by długo było w tych takich xiegach wszytkich kościołow sukcessye abo nastęli(176)powania wyliczać». Z tey przyczyny na samego Rzymskiego Kościoła nawiecey przykładzie przestaie, ktory Kościoł on nawiętszym na ten czas y wszytkim nayznacnieyszym mianuie. Y mowi: «tego kościoła przykładem wszełką złą naukę burzymy». Potym dopiero te słowa przez dzieiopisa przypomnione przydaie.

Każdy tedy iuż sstąd baczy, że Ireneus tymi słowy Rzymskiemu kościołowi же Ириней тыми словы Римскому коprzełożeństwa nad inszymi wszytkimi стелови преложенства надъ иншими kościołmi, ani Rżymskim biskupom iedy- встин костелани, (115) ани Римскимъ nowładztwa kościelnego (o co iest spor, бискупомъ единовластіа костелного (о v czego dziejopis dowodzić miał) nie што есть споръ и чого двенись, довоprzypisował; ale go tylko dla przekona- дити мълъ) не приписовадъ; але его

ciwko nauce apostolskiey, nowe niekto- Hobe, Kepgohobe w Maprismone, koroрые, противко науцѣ акостольской, новые нъкоторые ванирства и нариме мозку своего сим розсивали. Которие абы явіе были, явие ся показало. Росказуеть имъ Ириней очи обернути на костелы, презъ апостолы постановление. и затымъ впередъ, нижъ до учиненья взивнии о костель Римскомъ пришоль. иније востеди въспоминаетъ, и тожъ имъ, што и Римскому, дохованье науки апостольской приписуеть. «Костель (поведаеть), который въ Ефесе отъ Павла святого есть фундованый, при которомъ Іоанъ ажъ до часовъ Траяновихъ переившкаль, сведкомь ость правдивымъ поданья апостольского. Поликариъ, отъ апостоловъ выцевчоный, въ Смирненсвимъ востель быль бискупомъ ностановлений: тоть научаль завжди тихь речій, которыхь быль оть апостоловь навывль. И тогожь посвёдчають всё костелы, въ Азін будучіе. Грубые народове, которые въру безъщема върили. волибь имъ вто то оповедаль, пето еретики выналезли, заразъ би собъ заткали уши». Потомъ придаетъ: «барзо бы долго было въ тыхъ такихъ вингахъ всву костеловь сущестю наступованыя выличати». И съ той причины на самого Римского костела найболите прикладъ переставаеть, который Костель онъ наболшимъ на тотъ часъ и во всемъ найзначивишимъ менуеть. И мовитъ: «того костела прикладомъ всякую и злую науку буримо». Потомъ ажъ тне слова презъ двеписа припомнение при-

Кождий теди южь сь того бачить,

była stolica potężnego cesarzow Rzymbiegleyszy ludzie naydować y tym częściey przeieżdzać się tam musieli. Y tym względem tę mocnieyszą przednieyszość a zchodzenie się do niego wiernych kościołowi Rzymskiemu przypisował Ireneus. Ktorego życia po Christusie P. w pułtorasta lat że dzieiopis Rzymskiego mogło by było kogo przyrozumienia, to iest, iakoby on aż do naszych czasow podania apostolskiego iego przestrogą, każdy się postrzeże, że to nie o teraznieyszym kościele mowił Ireneus, ale o onym pierwszym, ktory tak iest od teraznieyszego rozny, iako dzień od nocy.

nia w błędzie beretikow na przykład wy- rozno для прекопавля въ блудъ сретиstawił, iako miedzy inszymi kościolami, koda na upurzaga ductarny, sko newn ktere też nie mniey nauki apostolskiey : нимими постелами, поторые темъ ме dotrzymawały, a ktorych przypomina- меншей науки аностоловой додержоniem dla przedłużenia bawić się nie вали, а которыхъ приноминаньемъ для cheial, na ten czas znacznieyszy. A продолженья бавичися не хотыть, на prze co znacznieyszy? Naprzod -przeto, тотъ часъ значиваний. А про што значże tam zrazu po apostolech chrześcianie, иваший? Напередъ — прото. же тамъ iako w paszczece pogańskich cesarzow spasy no ahoctorky, xpuctiane, and his mieszkaiący (nawiętsze y) 1 пасięższe пащець поганскихъ цесаровъ иминаюprześladowanie cierpieli, a zatym v чіе, натяжное переследовање з терwazech wazedy bedaeych chrescian tym шкин, а затымъ у вськъ венди будуwietsze zawołanie y powagę mieli. Ро- чихъ христіанъ тымъ болінее заволаные tym-przeto, że tam zrazu takie, iako и повагу мъли. Потомъ-прото, же жамъ w inszych katach, od prześladowania spasy takie, ako be hhmene kytane, wolnievszych z strony wiary roznice y oth mpcaoucenemea bolifikiment of ctomieszaniny nie były się wszczęły. Na роны въры розници и ившанины не ostatek-przeto, że tamtych czasow были ся вщали. На остатовъ-прото, же тамъ-тихъ часовъ была столина воskich państwa, ktore się nad wszytkim тужного цесаровъ Римскихъ панства. swiatem rościagało; zaczym wielkie po- которое ся надъ всвиъ свътомъ ростаdobeństwo było, że iako w stolecznym гало; зачимъ великое подобенство быmieście tym vczeńszy, mędrzeyszy y 10, we яко въ столечномъ мъсть тыкъ ученийе, мудръйшие и бъг**льйшие доле** найдовати и тымъ частви провидатися тамъ мусели. И тимъ взглядомъ тур моннъйшую преднъйшость а схоженьеся до него върныхъ костелови Римскему приписоваль Ириней. Которого житія по Христь въ полі (об. 115) гораста tknał. !! (177) to zalecanie kościoła лътъ же дъенисъткиулъ, тое залеценье костела Римского могло бы было кого wiest do opacznego o kościele Rzymskim привести до опачного о костелъ Римскомъ розумвныя, то есть, якобы онъ ажь до нашихъ часовъ поданья апоdotrzymawać miał. Lecz teraz, za tą стольского додерживати мълъ. Лечъ теперъ, за тою его пересторогою, каждый ся постережеть, же то не о теперешнемъ костелъ мовилъ Ириней, але о ономъ первшомъ, который такъ есть оть теперешняго розный, яко день отъ HOYN.

<sup>1</sup> Ваятое въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ опущено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На пол'в пояснено: «гоненіе».

Rzymskiego, aby się mu sprawili z błędow v z grzechow swoich, - nie rozumiem, z iakiey miary dziejopis tego, iż iedynowładztwo kościelne na biskupach Rzymskich staneło, z nich dowodzi. «Po co by (powieda) byli ieżdzili tak zdaleka ze Wschodnich stron na sprawe y oczyścienie swoie, gdyby zwierzchności Rzymskiego biskupa nie znali»? Słaby to-dziejopisow argument! Nie kontrowertuie naprzod k nim o tym: ieśliż ten Vrsatius y Walens bylize Wschodniey strony? To wiem, że ieden z nich Brixińskim, a drugi Stimfalskim byli biskupami. Ktore biskupatwa iesliż na Wschodniev stronie były, niech sie geografow dzieiopis popyta! Nie diszkurruie y o tym: ieśliż to vmyślna y z Rzymu droga była, czy raczey za okazya iechania na concilium Sarcydińskie przypadła? Z strony czego każdy, czytaiac historye kościelne, łatwie się sprawi! Ale to tylko pod każdego rozsadek poddaię: ieśliż to argumentowanie ma w sobie iaką słuszność y ważność? «Ieżdzili raz dway biskupi na sprawe Coż, czy to wszytkiego Kościoła osobę sprawowanie się o||(178)sob dwoch pewłożeństwo spadło-twierdzisz, wedle cie- женство спадло-твердишъ, водле тебе,

Co się tycze słow Epifaniuszowych o ПІто ся тичеть словъ Епифаніевыхъ Vrsatiusie y Valensie, żе z pismem о Урсатію и Валенсв, же съ писмомъ swoim ieżdzili do Iuliusza, biskupa своимъ вздили до Юліа, бискупа Римского, абы сл ему справили зъ блудовъ и зъ греховъ своихъ, - не розумею, зъ якое мъры двепись того, ижъ единовластіе костелное на бискупахъ Римскихъ стануло, зъ нихъ доводить! 3 «По што бы (поведаеть) были ездили такъ здалека зо Всходнихъ сторонъ на справу н очищенье свое, кгды бы звирхности Римского бискупа не знали»? Слабый то двенисовъ доводъ! Не веду спору напередъ зъ нимъ о томъ: если тотъ Урсатій и Валенсъ были зо Всходней стороны? То въдаю, же одинъ зъ нихъ Бриксіенскимъ, а другій Стимфилскимъ были бискупами. Которые бискупства если на Всходней сторонъ были, нехай ся еографовъ пытаеть о томъ! Не росправую и о томъ: если то умысльне и зъ do[m]u przez nie przedsięwzięta do дому презъ нихъ предся (116) взятая до Риму дорога была, чили за оказіею вханья на синодъ Сардицинскій припала? Зъ стороны чого каждый, читаючи гисторію костелную, латве ся справить! Але то тылко подъ вождого розсудовъ поддаю: если такіе виводы мають въ собъ якую слушность и важность? «Вздили разъ два бискупы на справу до do Rzymu do Iuliusza, ktory we trzysta Риму до Юліа, который въ триста и y czterdzieści lat y kilka ро ś. Pietrze соровъ и килка лъть по Петръ святовъ był biskupem Rzymskim; ergo, na Rzym- быль бискупомъ Римскимъ; теды на skich biskupach Piotra s. przełożeństwo Римскихъ бискупахъ Петра святого пре-[y] iedynowładztwo kościelne stanęło>?! ложенство и единовластіе костелное стануло»!? Штожъ, чи то всей Цервви ci dway na sobie nosili? Czy to takie особу тые два на собъ носили? Чи то такое справованье ся особъ двохъ певнымъ nym a nierozdzielnym znakiem iest a нероздълным знакомъ есть единовлаiedynowładztwa kościelnego? Тос takim стіа костелного? То такимъ способомъ sposobem Piotr s., po ktorym że prze- Петръ святый, по которомъ же прело-

Въ оригиналъ опечатка: «доводити».

Toć v inszy biskupi Rzymscv nie byli, ktorzy przed tym Iuliuszem przez trzysta lat žvli: bo nie czytamy, aby do nich z dalekich stron na sprawowanie się ieżdzić miano, v owszem wiemy, że Piotr 8. sam odległe od ziemie Żydowskiev kraie zwiedził, nawracaiac ludzie, a za przywiedzieniem ich dopokuty, sprawe z strony błedow y grzechow ich biorac. Przydam v to, że taka rzecza. wedle ciebie, iedynowładzcą kościelnym był Konstantyn Wielki y inszy chrzescianscy Rzymscy cesarze, przed ktorymi że się odległych katow biskupi częstokroć sprawowali-czytamy. Dziwno mi, iscie, że takimi marnymi a do rzeczy niesłużącymi dowodami przeciw nam smiesz narabiać! Ale, prawda, nie dziw, że tonący y wiszy się łapa!

Po Epifaniusie przytacza Athanazyusa, ktoremu przypisuie te słowa, iakoby przezeń do Felixa papieża pisane: «dla tego was y przodki wasze, to iest. apostolskie biskupy P. Bog na wysokości zamku postawił, y staranie wam o wszytkich kościołach roskazał, abyście nam pomogali. Te słowa w żadnym prawdziwym Athanazyusa s. liscie nie navduia się. Zaczym gdym ie naprzod od dziejopisa przytoczone przeczytał, długom myślił, skądby ie wyrwał: bo nie przypisał, gdzieby się ten list navdował. Wartuiąc, iednak, xiegi o koncyliach, przez Łacinniki spisane, z trefunku napadłem na ten list, ktory tam nie tylko samemu Athanazyusowi, ale y inszym Egiptskim biskupom przywła-SECEANO 1.

Czytałem y ważałem go z pilnościa,

bie, iedynowładcą kościelnym nie był! единовладцею костелных не былъ! То н иншін бискупи Римскіе не были, которые передъ тынъ Юліенъ презъ триста лътъ жили: бо не читаемо, аби ло нихъ зъ далевихъ сторонъ на справу вжажоно, и овшенъ въдзено, же Петръ самь отлеглин оть земль Жиловской краины звёдаль, наворочаючи людей,а за приведеньемъ ихъ до покуты, справу зъ сторони блудовъ и граховъ ихъ беручи. Придамъ и то, же такою речью. водле тебе, единовлядцею костелиных быль Константинь Великій и иншіе христіанскіе Римскіе песаре, предъ поторыни же ся отлеглыхъ кутовъ бискупи частокроть || (об. 116) справоваличитаемо. Дивно ми, заправды, же такими марными а до речи неслужачими доводами противъ намъ сивемъ наробяти! Але, правда, не дивъ, же тонучій и вишью ся хапаеть!

> По Енифаніи приточаеть Асанасіа, которому приписуеть тые слова, жеобы презъ него до Феликса папежа писание: «для того вась и продки вами, то есть. апостольскіе бискупы Пань Богь на высокости замку поставиль, и старанье вамъ о всёхъ костелахъ росказаль. абысте намъ помагали». Тые слова въ жалномъ правдивомъ Асанасісвомъ листв не найдуются. Зачимъ игдымъ нкъ напередъ отъ двеписа приточовие прочиталь, долгонь мыслиль, отволя бы ихъ вырвалъ: бо не приписалъ, гдв бы ся тоть листь найдоваль. Вартуючи, однакъ, книги о синодахъ, презъ Латинниковъ списаные, съ трафунку напалемъ на тоть листь, который тамъ не толко самому Аванасіеви, але и иншимъ Египетскимъ бискуномъ привлашено <sup>2</sup>.

Читалемъ и уважалемъ его съ пил-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In tomo I Conciliorum anno 1551 excusso Coloniae Agrippinae, fol. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На ноже: «въ тому 1 конция. року 1551 въ Колоніи друкован., яистъ 355.

bo ze w Greckim pismie go nie masz, | ностью; бо нась въ Грепкомъ писмъ его musiał v mnie być w wielkim podevźrzeniu. Ktore podevźrzenie im dalev, tym barziev nie II (179) mniev sie pomnażało, ażem go na ostatek za iawnie zmyslony v fałszywie s. Athanazemu przypisany poczytał. Przyczynyć, ktore mie do tego przywiodły, zaraz powiem.

Naprzod, to v mnie nie iest watpliwa, że Athanazyus y z biskupami Egiptskimi, gdzie by był co do Rzymskiego biskupa pisał, pewnie nie po-Lacinie, ale po-Grecku by był pisał. A ten list że nie z Greckiego iest przełożony, ale zaraz po-Łacinie od kogoś pod tytułem Athanazyusowym spisany, stad miarkuie, że w nim słow Łacińskich iednego do drugiego takie stosowanie czyni, iakie żadnym sposobem w Greckim iezvku stać nie może. Iako gdy pisze: «Romana sedes est. sacer vertex, in quo omnia vertuntur». W tym takim wyrzeczeniu, w ktorym słowo «vertuntur» do słowa «vertex» stosuie, ktoż nie widzi, że takie stosowanie w Greckim iezyku mieysca nie ma! W ktorym te dwie słowie wyłożone a wyrzeczone, daleko od siebie być rozne-każdy, Greckiego ięzyka świadomy, przyzna, acz y w Łacińskim ięzyku iako się to k-rzeczy rymuie—lada szkolny żak osądzić może!

Druga przyczyna, dla ktorey tego listu za list s. Athanazego poczytać nie mogę, ta iest, że w nim widzę sposob pisania iakis dziecinny, nie-k-rzeczny, więcey na słowiech, niż na rzeczy się sadzący, a zgoła namniey inszym s. Athanazego pismom niepodobny.

Trzecia przyczyna, dla ktorey list

немащь, муськь у мене быти у великомъ подозрѣнью. Которое подозрѣнье 3 имъ дальй, тымъ барвьй не мивися помножало, ажемъ его на остатокъ за явне зимиленый и фалиние святому Аоанасіеви приписаний почиталь. Причины, которые мя до того привели, заразъ повъйъ.

Напередъ, то у мене есть невонтилива, же Асанасій и зъ бискупами | (117) Египетскими, гдв бы быль што до Римского бискупа писалъ, певне не по-Латинъ, але по-Грецку бы быль писаль. А тотъ листъ же не зъ Грецкого есть преложоный, але заразъ но-Латинъ отъ когось подъ титуломъ Аванистусовымъ ч списаный, оттоля мёркую, же въ немъ словъ Латинскихъ одного до другого такое стосованье чинить, неое жаднымъ способомъ въ Грецвомъ языку стати не можеть. Яво втды пишеть: «Романа селесь есть сацерь вертексь, инъ вво омніа вертунтуръ». Въ томъ такомъ ръченью, въ которомъ слово «в е ртунтуръ» до слова «вертевсъ» стосусть, кто жь не видить, же такое стосовање въ Гренковъ явыку мъстца не маеть! Въ которомъ тые двё слове выложоние а виречоние далеко отъ себе быти розные-каждий, Грецкого явыка сведомий, признаеть, ачь и въ Латинскомъ языку яко ся то кгречи римуетъ ледашколный жакъ осудити ножеты

Другая причина, для которой того листу за листъ Асанасіовъ почитати не могу, тая ость, же въ нимъ вижу способъ нисанья якійсь дітинный, невгрочний, болить на словёхъ, мижъ на речи ся садачій, а згола намейй иншимъ святого Асанасіа писмомъ неподобный.

Третая причина того-же въ никъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ старопеч. экз. опечатка: «педозрънье». PYCCEAS ECTOPETECEAS BUBLIOTERA.

pisany poczytam, ta iest, że w nim siła widze pochlebstw takich, ktorymi niewstydliwie fałszywe rzeczy stolicy Rzymskiev przypisowane bywaią. Iako miedzy inszymi to, że pisze, iż z kościoła Rzymskiego początek opowiedania ewanieliey iest wzięty; a ono sam P. Bog przeciw temu powiedział, że «z Sionu miał wyniść zakon, y słowo Pańskie z Ieruzalem > 1. Także y to, że pisze, iakoby na Niceńskim synodzie wolna appellacia od metropolitow do 11 (180) Rzymskiego biskupa postanowiono, co, iako żywo, nie było, y że iest iawny fałsz, przez doktory ś. na Kartagineńskim concilium postrzeżony v wytkniony, niżey się w rozdz. 5 szyroko y dowodnie pokaże. Y inszych siła tym podobnych plotek w tym się liscie navduie.

Czwarta przyczyna, dla ktorey tego listu za list s. Athanazyusza nie przyznawam, ta iest, że prawdziwy ś. Athanazyus, o ktorym wszyscy nie watpimy, twierdzi w liście swym, ad orthodoxos Żе Arianowie prawowierne pisanym, chrześciańskie katolickie xięgi, a przytym społem y kanony Niceńskie Alexandryey popalili, za czasu Konstancyusa cesarza, gdy Iuliusz był biskupem Rzymskim. Czego y historia kościelna poświadcza 2. A zasię przeciw temu czytamy tamże w tychże xięgach «Conciliorum», przez Łacinniki spisanych, list, nie przez własnego, ale przez tegoż fałszywego (co to rzkomo v do Felixa pisał) Athanazyusa pisany do Marka. biskupa Rzymskiego, ktorv ieszcze przed Iuliuszem był biskupem. za się у narzeka o spalenie kanonow. оно Марко принамиви девятью лъть

ten fałszywie być Athanazyusowi przy- много вижу поклабствъ такихъ, которыми невстыданье фалмивые речи столицы Римской приписованые бывають. Яко межи иншими то, || (об. 117) же пишеть, ижъ съ костела Римского початокъ оповъданья евангелін есть взятий; а оно самъ Господь Богъ противко тому поведаль, же «зъ Сіону м'яль выйти законъ и слово Господне изъ Ерусалиму»3. Также и то, же пишетъ, якобы на Никейскомъ синодъ волную апеляцію отъ митрополитовъ до Римского бискупа постановлено, што, яко живо, не было, и же есть явный фалигь, предъ докторы святыи на Кареагенскомъ синодъ постережоный и вытиненый, нижей ся въ роздълъ 5 широко и доводне покажеть. И иншихъ много тымъ полобныхъ плетокъ въ томъ ся листв найдуетъ.

Четвертая причина-тая, ижъ Асанасій святый, о которомъ всі не вонтпиро, твердить въ листв своемъ, до православныхъ писаномъ 4, же Аріанове правовърные христіянскіе васолическіе книги, а при томъ посполу и каноны Никейскіе въ Александріи попалили, за часу Константіа цесара, кгды Юлій быль бискупомъ Римскимъ. Чого и гисторіа костелная посв'ядчаеть. А зась противъ тому читаемо тамъ же въ тыхъ же внигахъ «Конциліорумъ», презъ Латинники списаныхъ, листъ, не презъ власного, але презъ тогожъ фалшивого (што то реомо и до Феликса писаль) Аванасіа писаный до Марка, бискупа Римского, который еще передъ Юліемъ быль бискупомъ. Въ которомъ листъ передъ Маркомъ ускаржается и наре-W ktorym liscie przed Markiem vskar- ваеть о спаленье ваноновъ || (118). А

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Esaiae 2, Micheae 4. <sup>2</sup> Socrates, lib. 2, cap. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Исаіа 2 [ст. 3], Михеа 4 [ст. 2]. <sup>4</sup> Въ оригиналь ошибка: «писаный».

A one Marek przynamniew dziewiącia первёй умерль, нижь каноны были спаlat pierwiev vmarł, niż kanony były spalone!

Takić to iest Athanazyus, z ktorego dziejopis, świadectwo przytaczajac, wielkim go Greckim doktorem zowie! Ieśliż nie dowierzasz, czytelniku łaskawy, prosze cię, niech ci nie będzie ciężko samemu weyźrzeć w te mieysca, wszakemci v karty, na ktorych co napisano, naznaczył. A pożytek skąd ten odniesiesz, że, obaczywszy iawny fałsz, napotym nie wszytkiemu, co cechowi dziejopisowi bracia za prawde w druk puszcza, wierzyć będziesz; więc y strony tego się sprawisz, iako Rzymscy papieże rozmaitymi fałszami, sztukami v fortelami o rozszyrzenie swey władze staranie czynili.

Baziliusowe świadectwo z listu, do Athanazvusa pisanego, ktore też dzieiopis przyll(181)tacza, namniey ku pokazaniu iedynowładztwa papieża Rzymskiego nie służy. Nie przy[my] się tego, że miał moc Rzymski biskup inszych napominać, a łaskawością, przyiemnością, iako Bazyliusz mowi, do obaczenia przywodzić: ale zatym nie przyznawa się to, aby miał być iedynowładzca kościelnym, gdyż zwłaszcza siła przykładow mamy tego, że y on był od inszych, a pod czas nie łaskawie, ale surowie, napominan. W ten czas do siegania pomocy Rzymskiego biskupa Orientalnych Kościołow prawdziwe pasterze przywodził, nie wzgląd na prawo iakie, ktore by do wizytowania Kościołow Wschodnich miał był mieć, ale domowa, dla wiary, z przyczyny Arianow długo nieustawaiąca mieszanina, ktora tak sie im była vprzykrzyła, że nie tylko v Rzymskiego, ale y v inszych w roznych katach świata siedzących, a

лены!

Такій то есть Асанасій, съ которого дъеписъ, свъдъцство приточаючи, веливимъ его Грецкимъ докторомъ зоветь! Если не довъраенть, чителнику ласкавый, прошу тя, нехай тобъ не будеть тяжео саному поглядёти въ тме мъстна, иля чогожъ и карты, на которыхъ што написано, назначилъ. А пожитокъ оттуль тоть отнесешъ, же, обачивши явный фалшъ, напотомъ не всему, што цеховые двеписовы братья за правду въ друкъ пустять, вфрити будешъ; также и зъ стороны того ся справишъ, яко Римскіе папежи розмантыми фалшами, штуками и фортелями о розширенье своей власти старанье чинили.

Василіево свёдёнство зъ листу, до Асанасіа писаного, которое тежъ двеписъ причитаетъ (sic), намиви ку показанью единовластіа папежа Римского не служить. Не примо того, желивль мопь Римскій бискупъ иншихъ навпоминати. а ласкавостью и пріемностью, ако Василей мовить, до обаченья приводити: але затымъ не признавается то, абы мъль быти единовладцею костелнымъ, кгдыжъ звлаща много прикладовъ маемо того, же и онь быль оть иншихъ, а подъ часъ не ласкаве, але сурове, напоминанъ. Въ тотъ часъ-до сяганья помочи Римского бискупа и (об. 118) Оріенталныхъ Костеловъ правдивыхъ пастыровъ приводилъ, не взглядъ на канадкиток од ио водотом, води овади Костеловъ Всходникъ мель быль мети, але домовая, для вёры, съ причины Аріановъ долго неуставаючая мішанина, которая такъ ся имъ была крила, же не толко у Римского, але и у иншихъ въ резныхъ кутахъ свъта съosobliwie y wprzod v Orientalnych bi- дячихъ, а особливе и впередъ у Оріенskupow ratunku szukali. Zaczym w liście togoż Bazyliusza, do tegoż Athanazyusa pisanym, te słowa czytamy: «ludzie koacioła twego możne do Orientalnych biskupow pośli, aby im przełożyli, co nas za kłopoty vciskaią» 1. Nie iest to tedy tak mocny fundament, aby na nim iedvnowładztwo kościelne Rzymskiego papieża bespiecznie stawić się mogło.

Toż się rzeć może y o świadectwie Grzegorza Nazyanzena, ktory miastu Rzymowi na wszytek świat zwierzchność przyznawał, nie o duchowney, iako dziejopis rozumie, ale o swietskiev Podpiera rozzwierzchności mowiąc. umienia swego tym, iż iuż stolica cesarska do Carogroda była przeniesiona. Ale v to fundamentu nie ma. Kiedyby dobrze przed wiekiem Nazvanzenowym to sie przeniesienie było sstało, mogł by mu ten wywod isc. Ale że właśnie za wieku Nazyanzenowego, ktory około roku Pańskiego 384 vmarł, przez Konstantyna stolica do Konstantynopo||(182)la, ktore zrazu tak dalece zawołane y wzięte być nie mogło, iest przeniesiona. Y to tak przeniesiona, że przedsię Konstantyn y do Rzymu naieżdzał, yna swym miescu tych, co zwierzchność trzymali, vstawicznie tam miał. Nie dziw, że Nazyanzenus ieszcze mu przedsię w ten czas zwierzchność nad światem przyznawał, ile vważaiąc, że się przedsię Konstantyn po-staremu Rzymskim cesarzem pisał. By był Nazvanzenus na tvm mievscu o zwierzchnosci duchowney myslił, tedy by był napisał, że Rzymski kościoł zachował prawdziwą o Bogu naukę, iako temu Bory nayky, sko tomy пристолло, котоprzystało, ktory na wszytek świat рый на весь свёть зверхность масть. zwierzchność ma. Ale że o świetskiey Але же о свътской зверхности мовилъ,

**TRJHUXЪ** бискуповъ ратунку шукали. Зачимъ въ листв тогожъ Васила, по тогожъ Аванасіа писаномъ, тне слова читаемо: «люде церкве твоей можные до Оріенталныхъ епископовъ носле выправили, абы имъ преложили, што насъ за клопоты утискають» 3. Не есть то теди такъ моцний фундаменть, абы на немъ единовластіе костелное папежа Римского безпечне ставитися могло.

Тоежъ ся речи можеть о свёлопстви Григоріа Назіанского, который місту Римскому на ввесь свёть звирхность признаваль, не о духовной, яко двенись розумветь, але о севтской зверхности мовячи. Подпираетъ з розумвиья своего тымъ, ижъ столица цесарская до Царигорода была перенесена. Але и то фундаменту не маеть. Коли бы гараздъ вередъ въкомъ Назіанского тое си перенесенье было стало, могль бы ему тъй выводъ ити. Але же власне за ваку Назівнзенового, который оноло рожу Панского 384 умерль, черезь Константина столица до Константинополи, (119) которой зразу такъ далеце заволаной п взятой быти не могло, есть перенесена. И то такъ перенесена, же предся Константинъ и до Риму надъбжджаль, и на своемъ мъсцу тыхъ, што звиржность держали, уставичне тамъ мѣлъ. Не дивъ, же Назіанзенъ еще ему предся въ тоть чась зверхность надъ свётомъ привнаваль, иле уважаючи, же ся предся Константинъ по-старому Римскимъ цесаремъ писалъ. Вы быль Навіанзень на томъ мъстцу о зверхности духовной мыслель, теды бы быль не писаль, же Римскій костель заховаль правдивую о

<sup>&#</sup>x27; Epist. 48 ad Athanasium.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ листъ 48 до Асанас[ia]. <sup>3</sup> Подразумъвается: «дъсинсъ».

cił od kościoła do miasta, a tak iuż nie kościołowi, ale miastu zwierzchność, y te nie duchowną, ale swietską przyznał. Iakom tedy zrazu rzekł: słaby y to fundament pod iedynowładztwo kościelne papieża Rzymskiego.

Chrizostoma s. słowa do Innocentyusza, Rzymskiego papieża, nie czyniły go, iako dziejopis twierdzi, nawyższym sędziem wszytkich biskupow, a tym mniey iedynowładzcą kościelnym. Chociaż to prawda, że się Chrizostom był też do niego w krzywdzie swoiey vciekł; ale to vważyć potrzeba naprzod, pod iakim czasem się tam Chrizostom vciekał; wypisuie to sam w inszym liście 4, do tegoż Innocentiusa pisanym, mowiąc: «spor iest wszytkiego świata; kościoły aż do kolan vniżone a prawie podeptane sa; ludzie rozproszeni; duchowieństwo vtrapione; biskupi wywołańcami y wygnańcami zostali; postanowienia oycow zgwałcone». Wypisuią to v historykowie kościelni 5, w ktorych czytamy, iako hetman cesarski kościoł, w ktorym się modlił y nabożeństwo odprawował Athanazyus, obległ. Czytamy 6, iako ci, ktorzy z Athanazyusem byli, częścią są z dobr wszytkich złupieni, częścią bani-(183)zowani, częścią żołnierskimi nogami starci, częścią na drodze pomordowani. Czytamy 7, iako Paweł, Konstantynopolski patriarcha, iest vduszony; Marcellus, biskup Ancypański, z vrzędu zrzucony; Lucius Adrianopolski w więzieniu vmarł; Theodulusa y Olimpiusa, Traceńskie biskupy, kazano zabić; Atha-

zwierzchności mowił, przeto rzecz obro- прото речъ обернулъ отъ востела до мъста, а такъ южь не костелови, але мъсту зверхность, и тую не духовную, але свътскую призналь. Якомъ теди зразу ревль: слабый и то фу[и]даменть подъ единовластіе костелное пацежа PHECKOFO.

Хризостома святого слова до Инокентіа, Римского папежа, не чинили его. яко двепись твердить, найвышшимъ судією всёхъ бискуповъ, а тымъ меншей единовладцею костелнымъ. Хотяжъ то правда, же си Хризостомъ быль тежъ до него въ кривдѣ своей утеклъ; але то уважити потреба напередъ подъ явимъ часомъ ся тамъ Хризостомъ утекаль: выписуеть тое самь въ иншимъ листь, до того жъ Иновентіа писаномъ, мовячи: 1 (об. 119) сспоръ есть всего свъта; перквы ажъ до колънъ унижоные а праве потоптание суть; люде роспрошени; духовенство утрапено; епископи выволянцями и выгнанцы зостали; постановенья отцовь звгвалчены» <sup>8</sup>. Выписують то и гисторикове церковные, въ которыхъ читаемо, яко гетманъ цесарскій церковъ, въ которой ся молиль и набоженство отправовалъ Асанасій, облеглъ. Читаемо <sup>9</sup>, яко тые, которые зъ Аванасіомъ были, частью суть зъ добръ всёхъ злунлени, частью зъ землё выводани, частью жолнърскими ногами потерты, частью на дорозъ помордовани. Читаемо <sup>10</sup>, яко Павелъ Константинополскій патріарка, есть удушовий; Маркелій, епископъ Анкирскій, зъ уряду своего свиненый; Лукій Адринополскій въ везенью умерлъ; Осодула и Олимnazyusa, lubo żywego, lubo vmarłego, піа, Траценскіе епископи, казано поkazał był cesarz do siebie przywiesc, бити; Асанасіа, любо живого, любо

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epist. 2 ad Innocentium. <sup>5</sup> Socrates, lib. 2, cap. 11. <sup>6</sup> Sozomenus, lib. 3, cap. 6. <sup>7</sup> Athanasius in Epist. ad.... (не указано).

в Въ вистѣ 2 до Иновен[тіа]. в Сократъ, книга 2, глава 11. м Аоанас[ій] въ листѣ.... (не указано, въ какомъ).

etc. Owa zgoła wielka a prawie żałośna w Orventalnych stronach w ten czas się kłociła tragedia! Zaczym oni święci ovcowie Cerkwie Wschodniey nie dziw że sie tam vciekali w tych kłopociech, skąd iakąkolwiek nadzieję o pociesze mieli. A nawięcey do kościoła Rzymskiego się vdawali, nie żeby mu iakie iedynowładztwo kościelne przyznawać byli mieli, ale przeto, że ten Kościoły dla przyzwoitego za vtrapionemi się przyczyniania, y dla wielości ludzi, y Bogu, ktora na dla całości wiary o Wschodzie słońca Ariani wzruszali—był w ten czas nasławnieyszym. Ieśliżby to vciekaniesie do kościoła Rzymskiego miało być pewnym dowodem iedynowładztwa kościelnego biskupow Rzym. skich,—coż rzeczemy o cesarzach onych wiekow? Bo też czytamy, że się do nich w vciażeniu biskupi nie tylko o pomoc vciekali, ale — co wietsza — do nich, iako do własnych a nawyższych sędziow, appellowywali: za ktorymi appellacyami y sądy przez nie odprawowane bywały. Co się wszytko niżey w inszych rozdzialech szyrzey pokaże. Toć taką rzeczą cesarze onych czasow byli iedynowładzcami kościelnymi, a słuszniey y właśniey niż papieże, ktorzy w takich sprawach bez cesarzow nic sprawić nie mogli. Co się też niżey na swym mieyscu okaże, gdzie się znowu przypomni o tey, ktora pisaniu do Innocentiusa dała okazyą Chrizostoma s. sprawie, ktorey postępek y koniec poświadczył tego, że papież Rzym!!(184)ski nie był nawyższym sedzia biskupow. Poświadcza tego v sposob pisania Chrizostomowego do tego to papieża Innocentiusza, że w nim o żadney appellacycy do niego, za ktorą pospolicie sądy bywać zwykły, wzmianki nie czyni. Nie prosi, aby nieprzyjacioł до того то папежа Инновентіа, же въ iego przedsię do Rzymu przypozwał; нимъ о жадной апелляціей до него, за nie zowie go biskupem wszytkiego świa- которою посполите суды бывати звыкли,

умерлого, казаль быль несарь до себе привести. Ово вгола великая а праве жалостная въ Оріенталныхъ сторонахъ въ тоть чась ся колотила трасија! Зачимъ оные святие отцы Перкве Восходной не дивъ же ся тамъ утекали въ тыхъ клопотёхъ, отволь явую колюсть надею о потеше мели. А найболие до костела Римского ся удавали; не наъ бы ему якое единовластіе костелное нризнавати быти мъли, але прото, же тоть Костель — и для призвоитого за утраплеными ся причиненья, и для многости людей, и для цёлости вёры о Богу, (120) которую на Всходъ солниа Аріанове взрушали-быль вы тоть чась наславивишимъ. Еслижъ бы тое утедо востела Римского мъло каньеся быти певнымъ доводомъ единовластіа костелного бискуповъ Римскихъ, - штожъ речемо о цесарахъ оныхъ въковъ? Бо тежъ читаемо, же ся до нихъ въ утаженью бискупи не толко о помочь утекали, але-што болшая - до нихъ, яко власныхъ а найвышшихъ сулей. апелловали; за которыми апелляціами и суды презъ нихъ отправованы бывали. Што ся все нижей въ иншихъ роздълъхъ ширей покажетъ. Тоть таковою рачью цесара оныхъ часовъ были единовладцами костелными, а слушеви и власнъй, нижли папежове, которые въ такихъ справахъ безъ цесаровъ ничого справити не могли. Што ся тежъ нижей на своемъ мъсци окажетъ, гдъ ся знову припомнить о той, которая писанью до Инновентіа дала оказію, Хризостома святого справъ, которой поступокъ и конецъ посвъдчилъ того, же папъжъ Римскій не быль найвышшимъ судьею епископовъ. Посведчаетъ того и способъ писанья Хризостома святого

szym wszytkich biskupow sędzim. Ale go tylko tymi słowy pozdrawia: «Innocentiuszowi, biskupowi Rzymskiemu, Ian, etc. W tymże liście wszytkie postronne sady odmiatuie, wedle postanowienia Karthagineńskiego, Miliwitańskiego Afrikańskiego concilium, a zatym y tych słow miedzy inszymi vżywa: «nie k rzeczy to, aby ci, co są w Egipcie, będących w Tracyey sadzić mieli». Niesłusznie tedy Chrizostoma s. dzieiopis na świadectwo przytoczył, gdyż on papieża Rzymskiego nawyższym sedzim wszech biskupow, a tym mniey iedynowładzcą kościelnym nie przyznawał, ani czynił.

Co sie tycze świadectwa, ktore dzieiopis z Teodorita przywodzi, mogłbym świadkowi pewnie temu przyganić. wiedząc, że ten Teodoritus był głownym nieprzyjacielem Cyrilla ś., y z Nestoriuszem heretykiem trzymał y dla tego na Konstantynopolskim concilium iest potępiony 1; y choć potym na Chalcedońskie concilium, Marciana cesarza przychylnością vbeśpieczony, był przyiechał, iednak gdv wszedł tam na to mievsce, gdzie się synod odprawował, od Egiptskich y Palestińskich biskupow iako iest vszanowany y iako przywitany, czytamy: «wiara (wszyscy wołali) ginie; kanony tego z porządku nas wyrzucaią; niech idzie precz ten mistrz Nestoriuszow; niech nie będzie nazywan biskuetc. Ale wiem, iz potym błędu Nesto-прочъ противника Божого, еретика,

ta; nie zowie go powszechnym у nawyż- взивния не чинить. Не просить, абы неприятелевъ его предъ себе до Риму припозвалъ: не зоветь его бискупомъ (oб. 120) всего свъта; не зоветь его повшехнымъ и навышшимъ всъхъ епископовъ судьею. Але его толко тыми словы поздоровляеть: «Иннокентію, бискупови Римскому, Иоаннъ» и прочая. Въ томъ же листъ всъ посторонные суды отметуеть, ведле постановленья Кареагенского, Миливитанского и Африканского собору, а затымъ и тыхъ словъ межи иншими уживаетъ: «не къ речи то, абы тые, которые суть въ Египтъ, будучихъ въ Траціи судити мъли». Неслушне теды Хризостома святого двепись на сведентво приточиль. вгдыжь онъ папежа Римского найвышшимъ судьею всёхъ бискуповъ, а тымъ мнъй единовладцею костелнымъ не признавалъ, ани чинилъ.

Што ся тычеть сведоцтва, которое двепись зъ Өеодорита приводить, моглъ бымъ певне свъдкови тому приганити, въдаючи, же той Өеодорить быль головнымъ непріателемъ Кирила святого, и зъ Несторіемъ еретикомъ держаль, и для того на Константинополскомъ соборъ естъ потопленый з; и хотяжъ потомъ на Халкидонскій соборъ, Мартіана цесара прихилностью убеспеченый, быль привхаль, однавь кгды вшоль тамъ на тое мъсце, гдъ ся синодъ отправоваль, оть Египетскихъ и Палестинскихъ епископовъ якъ естъ ушанованый и якъ привитаный, читаемо: «въра (всъ волали) гинеть; каноны того съ порядку насъ выметують; нехай идеть прочь той мистръ Несторіевъ; pem, bo nie iest nim; wypchni precz | || (121) нехай не будетъ дазываный н przeciwnika Bożego, heretyka, Żyda»! бискупомъ, бо не естъ нимъ; выпхни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Concilij Constant, act. 5.

<sup>2</sup> Соборъ Констан[тинополскій], справа [5].

Konstantynopolskim odstapił, przetoż tym przeciwko dziejopisowi nie narabiam. Raczey to, co iest własna prawda. powiedam, że do takich słow Teodorita vtrapienie iego, iako wygnańca, przywiodło, zaczym nie za świadectwo własnego y pewnego rozsadku, ale za znak raczev vtrapienia iego maja być poczytane. Pospolicie ten tego zwykł wychwalać y możność iego wynosić, do kogo się o ratunek vcieka. Ieśliż Teodoritowi nie była rzecz niepodobna Nestoriuszowego błędu naśladować, nie dziw, że się y w wynoszeniu papieża Rzymskiego w vtrapieniu vniosł.

Iż appellacya w tych słowiech, przez dziejopisa przytoczonych, jest wspomniona, na ktorym fundamencie iedynowładztwo kościelne papieżow Rzymskich budować vsiłuie, niżey się w rozdz. 5 pokaże, co za prawo w tey mierze papieże mieli, y przypomnią się ku okazaniu niepewności dowodow takich cesarzowie, do ktorych appellacye zakraczały, a przedsię za iedynowładce koscielne nie byli poczytani. Teodorus Studetes 2 nie tym względem Michałowi cesarzowi vkazuie do Rzymskiego papieża, aby mu iedynowładztwo kościelne przywłaszczać miał; ale dla tego, iako słowa iego pokazuią, żeby cesarz, przypatrzywszy się zgodzie iego z drugimi biskupy, tym snadniey w wątpliwościach swych mogł był być rozwięzany. A stolice Rzymskiey że pierwszość tylko mieysca, nie zwierzchność abo przełożeństwo iakie nad inszymi kościoły przypisuie—każdy, vważywszy słowa iego, snadnie sam przez się ba-

riuszowego też <sup>1</sup> na conci**(185)**lium Жида!» и прочая. Але въдаю, нять потомъ блуду Несторіевого на соборъ Константинополскомъ отступилъ, протожъ тымъ противко дъеписови не наробляю. Леней тое, што есть власная правда, поведаю, же до такихъ словь Өеодорита утраненье его, яко выгикица, привело, зачимъ не за съвдоцтво власного и певного розсудку, але за знакъ утраненья его мають бити почитаны. Посполите той того ввыка хвалити и можность его выносити, до когося о ратуновъ утекають. Есливъ Өеодоритови не была речъ неполобиля Несторіевого блуду наслідовати, не дивъ, же ся и въ выношенью папежа Римского въ утраненью унеслъ.

Ижъ апелляціа въ тыхъ словікъ, презъ двеписа приточоныхъ, естъ вспомнена, на которомъ фундаменть единовладство костелное папежовъ Римскихъ будовати усилуеть, нижейся вы роздыль пятомъ покажеть, што за право въ той мфрф папежове мфли, и припомиятся ву овазанью непевности доводовъ такихъ цесарове, до которыхъ апелляціе закрачали, а предся за единовладии церковные не были почитаны. Осодоръ не тымъ взглядомъ Михайлови цесарови указуеть до Римского панежа. абы ему единовладство цервовное привлащати мълъ; але для того, яко скова его (об. 121) показують, жебы цесарь, присмотръвшися згодъ его зъ другими бискупами, тымъ снадиви въ вонтиливостяхъ своихъ моглъ быль быти розвазаный. А столици Римской же первшость толко м'встца, не вверхность албо преложенство якое надъ иншими церквами приписуеть - каждый, уваживши слова его, снадне самъ презъ czy. Ieśliżby ci za iedynowładce kościel- себе бачить. Еслиби тые за едино-

Въ Западно-Русскомъ переводъ это слово опущено. 2 И это слово также опущено.

ne poczytani być mieli, do ktorych się владцы церковные почитани быти мъли. porady vciekano,-tedy v inszym siłom, a osobliwie tym, co ktorego wieku nauczeńszy byli. to iedvnowładztwo służyło. Sam papież Leo s inszych biskupow rady w swych (186) watpliwościach siegał. Biskupi Numidyańscy nie od Rzymskiego papieża, ale od Cypriana v od inych Afrikanskich biskupow rady dostawali 4. Hieronim o sobie tak pisze: «dla tey nawięcey przyczyny niedawnom do Alexandryey ieździł, abym był widział Dydima y żebym z strony wszytkich w pismach wszytkich watpliwości, ktorem miał, był się od niego rozpytał» 5. Ambroży też pisze 6, że «niektorzy mężowie vczeni, ktorzy sprawe watpliwa do Rzymskiego biskupa byli odnieśli, choć wziawszy tam respons, przedsię y do niego dla pewnievszego rozstrzygnienia byli sie vdali. Po Rzymskiego (powieda) kościoła rozstzygnieniu, mego ieszcze zdania oczekiwaią». Alphonsus de Castro, Rzymskiey religiey doktor, słowa napisał · 7: «gdyż iest rzecz pewna, że siła papieżow tak iest nieuczonych, że v grammatyki zgoła nie vmieia, iakoż ś. pisma wykładać moga»?

Sstad niech sie nauczy dzieiopis, że y nie samym y nie wszytkim papieżom Rzymskim to może przypisować, iż się do nich w watpliwościach vciekano.

A iuż się mu takim sposobem odpo-

w watpliwosciach z strony wiary dla до которыхъ ся въ вонтиливостяхъ въ стороны въры для порады утекано,теды и иншимъ многимъ, а особливе тымъ, што которого въку найученшими были, тое единовладство служило. Самъ папежъ Леонъ <sup>8</sup> иншихъ бискуповъ рады въ своихъ вонтпливостяхъ досягалъ. Епископи Нумидіанскіе не отъ Римского папежа, але отъ Кипріана и отъ иншихъ Африканскихъ епископовъ рады доставали 9. Еронимъ о собъ такъ пишетъ: «для той найболше причины недавномъ до Александріи вздиль, абымъ быль видъль Дидима и жебымь зъ стороны всёхъ въ писмёхъ вонтпливостей, которіемъ мізль, быль ся оть него роспыталь» 10. Амбросій тежь пишеть 11. же «нъкоторые мужеве ученые, которые справу вонтпливую до Римского бискупа были отнесли, хотяжъ взявши тамъ респонсъ. предся и до него для певнъйшого розстрыгненья были ся удали. По Римского (повъдаеть) костела рострыгненью, моего еще зданья очекивають». Алфонсъ де-Кастро, Римской релви докторъ, тые слова написалъ 12: «кгдыжъ есть речъ певная, же много, папежовъ такъ есть неучоныхъ, же и грамматики згола не умъють, якъже писма святые ||(122) вывладати могуть>?

> Оттоль нехай ся научить двепись, же и не самымъ и не встмъ папежомъ Римскимъ тое можетъ приписовати, ижъ ся до нихъ у вонтиливостяхъ утекано.

А южь ся ему такимъ способомъ отwiedziało na czwarty rozdział «Synodu повъдъло на четвертый роздълъ «Сиiego Obrony», у wszytkie się swiade- ноду его Оброны»; и всъ ся свъдъцства,

Leo, epist. 37 ad episcopum Rauennatem. 4 Ciprianus, lib. 7, epist. 4. 5 Hieronimus, in proaemio in epist. ad Ephesios. 6 Ambrosius, lib. 10, epist. 83. 7 Alphonsus de Castro, lib. 1, cap. 4.

<sup>\*</sup> Лео въ лис[тѣ] до епископа Равенната (sic). • Кипр[іан]ъ, книга 7, листъ 4. • Еронимъ, въ пре[д]мовъ на посланье до Ефесовъ. <sup>1</sup>4 Амброс[ій], книга 10, листъ 83. <sup>12</sup> Алфонсъ де-Кастро, книга 1 глава 4.

przezeń przytoczone, vważyły. ktore świadectwy nazwane być moga. Bo powieści, z Gennadiusza fałszywego przypomnionych. za świadectwa mam,- y dla tego, według obietnice, na nie nic nie odpowiedam: niech sie z nimi schowa y onych vżywa przeciw tym, co ieszcze fałszu iego nie wiedza. Koncylia abo sobory wszytkie wszytkiego świata biskupow że o tym także, iako v on, rozumiały - dziejopis twierdzi: a z tych wszytkich v iednego mianowicie tak rozumiejacego nie przypomniał. Skad każdy snadnie baczy, że to twierdzenie iako wiary, tak v odpowiedzi iest niegodne. Nie bawiac sie tedy iuż dalev tymi plotkami iego, zawieram ten trzeciev części od (187) powiedzi rozdział trzeci, z\_przypominaniem onego Iuliana Apostaty, ktory, niespełna rozum maiąc, powiedał, iakoby z Wielkiego Alexandra dusza spadkiem iakimsi w ciało iego była sie wprowadziła. Tego szaleńca ieśliż Rzymscy biskupi nie nasladują, właśnie iakoby w nich mieszkała s. Piotra dusza, wszelką część v wszelkie prawo Piotrowe sobie należeć zmyślaiac, każdy snadnie obaczyć może z tego rozdziała, w ktorym się to pokazało, iż chocby się to pozwoliło, co się pozwolić nie może, iakoby Piotr s. od Christusa P. iedynowładzcą kościelnym był postanowiony, iednak biskupom y papieżom Rzymskim to należeć nie mogło, nie należało, ani należy. A toż ieszcze y daley w przyszłych rozdzialech pokazować się będzie.

Trzeciey części odpowiedzi

ROZDZIAL IV. Ieśliż to prawda, iż nad wszyt-

презънегоприточение, уважали, которые свъдъцствами названибыти (не) 1 могутъ. Бо повъстей, зъ Генадіа фалшивого припомненыхъ, за свълбиства не мию, и для того, водлугъ обътницы, на нихъ ничого не отповъдаю: нехай ся зъ ними скрість и оныхъ уживаеть противъ тымъ, што еще фалшу его не вълають. Синоды албо соборы всв всего свъта бискуповъ же о томъ такъ же, якъ и онъ, розумъли-дъеписъ твердить: а съ тыхъ всёхъ и единого меновите такъ розумъючого не припомнълъ. Отколь каждый снадне бачить, ижь тое твердънье его якъ въры, такъ и отновъли есть негодно. Не бавичися тели южь дальй тыми плетвами его, замываю той третей части отповёди роздёль третій, съ припомнѣньемъ оного Юліана Апостаты, который, несполна розумъ маючи. повъдалъ, якобы зъ Великого Александра душа спадкомъ якимсь въ тъло его ся впровадила была. Того шалениа еслижъ Римскіе бискупи не наслівичють, власне якь бы въ нихъ мешкала святого Петра душа, всякую честь, и всякое (об. 122) право Петрово собъ належати змышляючи, каждый снадне обачити можеть съ того роздвлу, въ которомъ ся то показало, ижъ хотяй бы ся то позволило, што ся позволити не можеть, якобы Петръ святый отъ Христа единовладцею церковнымъ былъ постановленый, однакъ же бискупомъ и папежомъ Римскимъ тое належати не могло, не належало, ани належить. А тоежъ еще и дальй въ пришлыхъ роздълъхъ показоватися будетъ.

Третей части отповѣди

Роздълъ 4. Если то правда, ижъ надъ всего

<sup>1</sup> Это отрицание излишне; оно извращаетъ симслъ текста.

miał, a osobliwie w stanowieniu, poświacaniu, zrzucaniu, wyklinaniu, przywracaniu biskupow, ieśliż iev zażywał, iako dziejopis twierdzi?

O tey dzieiopisowey prawdzie, iakoby Rzymski biskup nad wszytkimi kościoły y biskupy zwierzchności vżywać, a zatym iedynowładca kościelnym być miał, snadnie każdy sądzić może z samego przeszłego <sup>2</sup> rozdziału. Iednak, za okazyą przykładow, ktorych względem tę zwierzchność biskupom Rzymskim przypisuie, przydzie nam, iako w tym rozdziale, tak y w inszych kilku te materią szyrzey traktować, a tu w tym to mianowicie | (188) vważyć, ieśliż Rzymski biskup w poświącaniu, w rzucaniu, w wyklinaniu v przywracaniu biskupow wszytkiego świata taka władza miał, dla ktoreyby słusznie za iedynowładcę kościelnego przyznan być mogł. Gdzie to naprzod przyznać się musi Rzymskim biskupom, że siła ich wszelkim sposobem zdawna o to się starało, iakoby zwierzchność swą nad inszymi kościołmi rościągać byli mogli, z okkazyey żadney, ktora się iedno do tego kiedy podała, nie-radzi opuszczali. Wszakże rzeć się to prawdziwie może, że do sześci set lat od Narodzenia Christusa Pana swey żądzy dogodzić v starania swego skutku odnieść nie mozawsze bowiem znaydowali ludzie pobożni, ktorzy ich z tey ambicyev zrażali.

Roku Pańskiego 608, dopiero Bonifacius III, następnik Grzegorza papieża тій або Боифаціусъ Третій, наступнивъ

kiego świata kościoły у bisku-свъта костелы и бискупы Римскій ру Rzymski biskup zwierzchność бискупъ звирхность мѣлъ, а особливе въ становенью, посвяченью, зверженью, выклинанью, привороченью бискуповъ, и если ей заживаль, яко двепись твердить?

> О той двеписовой правдв, яко бы Римскій бискупъ надъ всфии костелы и бискупы звирхности уживати, а затымъ одновладцею костелнымъ быти . мвль, снадне каждый судити можеть зъ самого прошлого розделу. Однавъ, за оказіею прикладовь, которыхь взглядомъ тую взирхность бискупомъ Римсвимъ приписуетъ, прійде намъ, (123) яко въ томъ розделе, такъ и въ иншихъ нъксторыхъ тую матерію ширей трактовати, а туть въ томъ тое меновите уважите, если Римскій бискупъ въ посвяченью, възверженью, въвыклинанью и провороченью бискуповъ всего свъта такую власть мёль, для которой бы слушне за одновладцу востельного признанъ быти моглъ. Гдф то напередъ признатися мусить Римскимъ бискупомъ, же много ихъ всякимъ способомъ здавна о тое си старали, якобы звирхность свою налъ иншими костелами ростягати были могли, и оказіи жадной, которая ся одно до того коли подала, не-ради опущали. А ведже мовити то правдиве ся можеть, же до шестисоть лёть оть Нароженья Христа Господа своему пожаданью догодити и старанья своего скутку отнести не могли: завсегды бовъмъ знайдовалися люде побожные, которые ихъ съ тоей надутости спирали.

Року Божего 608-го, теперъ Внифан-(z ktorego się w przeszłym rózdziale Григоріа пацежа (съ которого ся въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ оригиналъ ошибка: «przysłegzo».

sarze, świadcza) 1 odzierżał od Phokakościoł głową wszytkich kościolow był czasem, gdv też z drugiev strony Machomet swoie sekte y panowanie w Arabiey stanowić począł.

A żeby tego przywileju, kościołowi Rzymskiemu nadanego, zacność tym iawnieysza była, godzi się vważyć: co to zacz był ten Phokas, nadawca iego? Rzecz pewna-że nie tylko pobożnością, ktora by sprawy iego zalecać byla mogła, nic był obdarzony, ale też bezbożnościa v okrucieństwem siła pogańskich cesarzow przechodził. Żołnierzem prostym bedac, Mauricego cesarza, pana y dobrodzieia swego, zdradzieckie y niecnotliwie poimawszy, okrutna śmiercią zamordował. A to takim sposobem: naprzod kazał wywieść namłodszego cesarskiego syna, ktorego przed iego oczy (189)ma zamordował; potym także drugiego, wiec y trzeciego syna, a potym y żonę iego. Na co Maurycy z niewymowną żałością patrząc, wołał głosem do Pana Boga: «sprawiedliwy iestes, Panie, y sprawiedliwe sądy twoie!» A to mowiąc, na-ostatek y sam iest zamordowany od Phokasa, ktory, wszytkie te pomordowanych trupy na iedney kupie pókłaść kazawszy, patrzaniem na nie okrutne swe oczy pastwił. Takim sposobem do panowania przy-

siła powieści, tev ambicycy iawnie prze- прошломъ 2 роздълъ много повъстей, ciwnych, przytoczyło), z wielkim stara- тоей оказін явне противныхъ, приточиniem v trudnościa (iako Platinus v Sa- ло), зъ великимъ стараньемъ и трулbellikus, właśni dworu Rzymskiego pi- ностью (яко Платина и Савелій, власвые двору Римского писари, сведчать) 3 sza cesarza ten przywiley, aby Rzymski одержаль отъ Фоки цесара тотъ привилей, абы Римскій костель головою nazywany. A to właśnie pod tymże всёхъ костеловъ былъ называный. А то власне подъ тымъ же (06. 123) часомъ, кгды тежъ зъ другой стороны Махометь свою секту и панованье въ Аравіи становити почалъ.

А жебы того привилею, костелови Римскому наданого, зацность тымъ явнъйша была, годится уважити: што то зачъ быль тоть Фока, надавна его? Речъпевная-же не толко побожностью, которая бы справы его залецати была могла, не быль обрадованый, але тежь безбожностью и округенствомъ много поганскихъ цесаровъ переходилъ. Жолнеромъ простымъ будучи, Маврикіа цесара, пана и добродъя своего, зрадецко. и нецнотливе поймавши, окрутною смертью замордоваль. А то такимъ способомъ: напередъ казалъ вывести намолодшого цесарского сына, которого передъ его очима замордоваль; потомъ также другого, и третего сына, а потомъ и жону его. На што Маврикій зъ невымовною жалостью смотрячи, волалъ голосомъ до Господа Бога: «справедливый естесь, Господи, и справедливые суды твои!» А то мовячи, на-остатокъ и самъ естъ замордованый отъ Фоки, который, вет тые помордованыхъ трупы на одной куп'в покласти казавши, гляданьемъ на нихъ окрутные свои очи паствилъ. Такимъ способомъ до паноszedszy, a zatym od Carogrodzkiego ванья пришедши, а затымъ отъ Цариpatriarchy wzgardzony będąc, vciekł городского патріархи възгорженый буsie do pomienionego Rzymskiego ра- дучи, утекся до помененого Римского

In vita Bonifacij Tertij.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ оригиналъ ошибка: «пришломъ». <sup>3</sup> «О животъ Бонифат[ія] Третего».

pieża, ktory go koronował; a on też za to ten pomieniony przywiley Rzymskiemu kościołowi nadał. Taki wstępek był panowania iego! Skutki zaś panowania iego takie, z ktorych gniew Boży iawnie się pokazował: za niego się Machomet wszczął; za niego się Hispania, Longobardia, Francuska, Niemiecka ziemia, ba v wielka cześć Wschodnych panstw-od cesarstwa Rzymskiego, z więtszą niż przed tym kiedy szkoda. oderwała. Koniec zaś panowania iego taki: że lud pospolity, daley iego mordow, okrucieństw y niecnot znosić nie mogąc, nań się rzucił y, zamordowawszy go, ciało iego spalił.

Od takiego to męczennika na przywilev zwierzchności nad inszymi kościoły Rzymscy biskupi się zdobyli!

Przed tym czasem we wszytkich historiach kościelnych nie nayduiemy, aby iaka pierwszość zwierzchności sadzona być miała; tylko to, że pierwszość mieysca dla porządku była mu pozwolona — czytamy. Wszakoż także zaraz to warowano, abv za pierwszościa mieysca zwierzchności iakiey sobie nie byli nad inszymi przywłaszczali. Y dla tego y w kanonie synodu Niceńskiego (przed ktorym mały był wzgląd na biskupy Rzymskie), gdy naprzod pierwsze mieysce miedzy patriarchami (190) Rzymskiemu przywłaszczono, zaraz władzą iego ograniczono, poruczaiac mu, aby tylko

папежа, который его короноваль; а онъ йэцивиди йынэнэмоп стот от ав сжэт Римскому костелови (124) надалъ. Такій вступокъ быль панованья его! Скутки зась панованья его такіе, съ которыхъ гиввъ Божій явне ся показоваль: за его ся Махометь всчаль; за его ся Гишпаніа, Лонкгобардіа, Французская, Нъмецкая земля, ба и великая часть Всходныхъ панствъ-отъ цесарства Римского, зъ болшею нижъ передъ тымъ коли шкодою, оторвала. Конецъ зась панованья его такій: же людъ посполитый, дальй его мордовь, окрутенствь и нециоть зносити не могучи, на него ся торгнуль и, замордовавши его, тъло его спалилъ.

Отъ такого-то мучителя на привилей зверхности надъ иншими костелы Римскіе бискупы ся здобыли!

Передъ тымъ часомъ во всёхъ исторіяхъ костелныхъ не найдуемо, абы якая первшость звирхности имъ присужона быти мъла; толко то, же первшость мъсца для порядку была ему позволена — читаемо. Однакъ ижъ заразъ тое варовано, абы за тою першостью мъсца звирхности якой собъ не были надъ иншими привлащали. И для того и въ канонъ синоду Никейского (передъ которымъ, яко Енея Силвій напиiako Aeneas Siluius napisał, barzo салъ, велми малый былъ взглядъ на бискупы Римскіе), кгды напередъ першее мъсце межи патріархами Римскому привлащоно, заразъ власть его ограничоно, поручаючи ему, абы толко мълъ старанье о костелохъ, мъсту Римови приmiał pieczą o kościołach, miastu Rzy- леглыхъ 7. Чого ||(об. 124) взглядомъ mowi przyległych 4. Czego względem Аванасій Римъ зоветь столечнымъ міз-Athanazyus Rzym zowie metropolim стомъ Римского панства 8. Тамъже 9 на Rzymskiey dy[e]c[ez]yeiy 5. Татżе в на tym томъ синодъ заразъ дотинено того, абы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rufinus, lib. 4 (нужно: 1), cap. 6. <sup>5</sup> In epistola ad solitariam vitam agentes. <sup>6</sup> Concilij Niceni, can. 6.

Руфинъ, въ внигѣ 1, глава 6. 8 Въ листъ до вноковъ. • Соборъ Никейскій, правидо 6,

xandriyski patriarcha w Egiptcie. w Libiev, w Pentapolim, a Antiocheński w Antyochiev v w przyległych prowincyach nad inszymi biskupy miał zwierzchność, y żeby każdemu kościołowi należna cześć zachowana była.

Iż tedy tak na concilium Niceńskim granice władzey Rzymskiego biskupa są określone, iakoż to prawda, co dziejopis twierdzi, że Rzymskiemu biskupowi zwierzchność nad wszytkiego świata kościoły służyła? Azaż nie widzi, iż tylko pierwszość mieysca była mu pozwolona? A to tvm nawiecev wzgledem, że w ten czas w Rzymie cesarze Rzymscy swa stolice mieli. Co iawnie się pokazuie z słow Łucina, Rzymskiego własnych papieża, od Gracyana wypisanych 1, ktory powieda, że «wedla sposobu rządu y panowania świetskiego, są rozrządzone miasta, w ktorych by gdzie starszy kościelni prezydować mieli». Tegoż poświadcza y on dekret concilium Taurineńskiego 2, w sobie to maiący: «aby przednieysze w każdey prowincycy miasta były przednieyszymi biskupow stolicami». Tegoż poświadcza y dekret synodu Konstantynopolskiego pierwszego, na ktorym, za przeniesieniem stolice cesarskiev do Konstantynopola, aby Konstantynopolskiemu patriarsze takasz, iako v Rzymskiemu biskupowi, cześć służyła -- postanowiono 3, a mieysce po Rzymskim pierwsze Konstantynopolskiemu, wtore Alexandriyskiemu, trzecie Antiocheńskiemu, czwarte Ierozolimskiemu patriarchom - naznaczono. Ktore Konstantynopolskiego synodu postanowienie na Chalcedońskim synodzie gdy znowu powtorzono, (191) Leo, papież Rzymski, синодѣ кгды знову повторено, Левъ,

synodzie zaraz dotkniono tego, aby Ale- Александрійскій патріарха въ Египть, въ Ливіи, въ Пентаполи, а Антиохійскій въ Антиохіи и въ прилеглыхъ краехъ надъ иншими бискупы мѣлъ звирхность, и жебы каждому костелови належачая честь захована была.

> А ижъ такъ на соборъ Никейскомъ границы власти Римского бискупа суть окраслены, а якожъ то правда, што двенисъ твердитъ, же Римскому бискупови звърхность надъ всего свъта костелы служила? Азажъ не видить, ижъ толко першость мѣсца была ему позволена? А то тымъ найболие взглядомъ. же въ тотъ часъ въ Римъ цесари Римскіе свою столицу м'вли. Што явне показуеть зъ власныхъ словъ Лукина, Римского папежа, отъ Гракіана выписаныхъ 4, который повѣдаеть, же «ведлугъ способу ряду и панованья свътского, суть розряжены мѣста, въ которыхъ бы гдф старшіе костелные продковати мъли». Тогожъ посвъдчаетъ и онъ декретъ собору Тавриненского 5, въ собъ то маючій: «абы переднѣйшіе въ каждой краинъ мъста были преднъйшими бискуповъ столицами». Тогожъ посвѣдчаетъ и декретъ синоду Костантинополского першого, на которомъ, за перенесеньемъ столицы цесарской до Костантино (125) поля, абы Костантинополскому патріарсв такаяжь, яко и Римскому бискупови честь служилапостановлено 6, а мъстце по Римскомъ першее Костантинополскому, второе Александрійскому, третее Антіохійскому, четвертое Герусалимскому натріархомъназначоно. Которое Костантинополского синоду постановленье на Халкидонскомъ

distinct, 80, 2 cap. 1. 3 Socrat., «Historiae Tripartitae», lib. 9, cap. 13. грань 80. 5 глава 1. 6 Сократь, «Исторіи Тричастной», книга 9, глава 13.

chciał się temu przeciwić, twierdząc 7, панъжъ Римскій, котълъ ся тому проże kanonu Niceńskiego, ktorym, po Rzymskim, patriarsze Alexandriyskiemu pierwsze mieysce dane było, wzruszać się nie godziło. A ono nie szło mu o concilium Niceńskie, lecz o to, że bał się, aby z okazycy przykładu tego, za przeniesieniem stolice cesarskiey Konstantynopola, pierwszego mieysca za czasem Konstantynopolskiemu patriarsze vstąpić nie był musiał. Y dla tegoż choć wszyscy Orientalni biskupi na to pozwalali, choć nawet Proterius, Alexandriyski patriarcha, y inszy kollegowie iego, o ktorych cześć y mieysce więcey szło, tey patriarchy Konstantynopolskiego pierwszości nie byli przeciwni, - on sam temu vpornie przeczył. Wszakże iednak vporem swym nic nie sprawił, y dekretow synodalnych nie wzruszył. Co potym następnicy jego baczac, radzi-nie-radzi vporu swego odstepili. Co też samo pokazuje, że Rzymskiemu biskupowi zwierzchność powszechna nad wszytkimi biskupy nie służvła.

A iżby to tym każdy lepiey obaczyć mogł, wprzod, nim poiedynkiem przykłady, w piątym iego «Synodu Obrony» rozdz. przytoczone, vważać będe, - pytam go: ieśliż to prawda, co twierdzibiskup Rzymski nad wszytkiego świata kościoły y biskupy zwierzchności vżywał, czemuż mu na Niceńskim synodzie, iako się iuz przypomniało z Rufina historika kościelnego 8, nie o wszytkich, ale tylko o niektorych kościołach staranie poruczone? Pytam: czemu. na Konstantynopolskim y Chalcedonskim таю: чому на Костантинополскомъ и synodzie 9 granice diocezycy są opisa- Халкидонскомъ синодъ "границы пара-

тивити, твердячи, же канону Никейского, которымъ, по Римскомъ, патріарсъ Александрійскому першее мъстце дано было, взрушатися не годило. А оно не ишло ему о соборъ Никейскій, одно о то, же боялся, абы за причиною прикладу того, за перенесеньемъ столицы цесарской до Костантинополя, першого мъстца за-часомъ Костантинополскому патріарсь уступити не быль мусьль. И для тогожъ хотя всё Восточные еписконы на тое позволяли, котя наветь Проторый (sic), Александрійскій патріарха, и иншіе товариши его, о которыхъ честь и мъстце болше ишло, той патріархи Костантинополского першости не были противны, -- онъ самъ тому упорне перечилъ. Однакъ упоромъ своимъ ничого не справилъ, и декретовъ синодалныхъ не взрушилъ. Што потомъ наступницы его бачачи, рады-нерады упору своего уступили. (об. 125) Што тежъ само показуетъ, же Римскому бискупови зверхность вселенская надъ всъми бискупы не служила.

А ижъ бы то тымъ каждый лепше обачити моглъ, напередъ, нимъ поединкомъ приклады, въ пятомъ его «Синоду Обороны роздёлё приточоные, уважати буду, -- пытаю его: если то правда, што твердить, ижъ бискупъ Римскій надъ всего свъта костелы и бискупы зверхности уживаль, чомужь ему на Никейскомъ синодъ, яко ся южъ припомнъло зъ Руфина историка костелного 10, не о всъхъ, але толко о нъкоторыхъ костела старанье поручено? Пы-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In decret, 22 distinct, cap. Constantinopolit. <sup>8</sup> Ruf., lib. 1, c. 6, <sup>9</sup> Concil. Const. can. 2; concil. Chal. actione 16.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Въ книгъ 1, глава 6. <sup>11</sup> Соборъ Констан[тинополскій] 1, прав[ило] 2; соборъ Халкидон[скій], прав[ило] 16.

synodzie 1, na ktorym s. Augustin prezydował, było postanonowiono, aby pierwszev stolice biskup nie był nazywan nawyższym kapłanem, ani xiażęciem kapłanow? Pytam: czemu cesarz Iustinian nad wszytkich kościołow biskupami zwierzchności | (192) Rzymskiemu biskupowi nie przyznawał, ale owszem Konstantynopolskiemu patriarsze v iego iurysdycyey poddaie wszytkie biskupy w Dacyey, w Dardaniev, w Missvey, w Pannoniey y w inszych niektorych prowincyach mieszkaiące, waruiąc to, aby wszyscy od niego, a on od concilium był ordynowany? 2

Pytam: czemu tenże Iustinian cesarz one słowa napisał: «kościoł miasta Konstantynopola cieszy się z prerogatiwy, to iest, z vczciwości, z przednieyszości y zachowania Rzymu Starego»? 3 Ktore słowa gloza papieska w dekretal., obiaśniając tych słow yżywa 4: «cesarz powieda, że patriarcha Konstantynopolski toż ma prawo nad swymi poddanymi, ktore papież nad swymi».

Pytam: czemu concilium Alexandryiskie Asteriusowi Wschodne, a Ewsebiuszowi Zachodne kościoły obiechać, opatrzyć v rozrządzić, nie się na tę władzą y zwierzchność, o ktorey ty baiesz, Rzymskich biskupow nie oglądaiac, poruczyło? Czemu za tym poruczeniem pomieniony Ewzebius, Wercelleński biskup, przyjąwszy do siebie Hilariusa, wszytkie Illiryckie, Francuskie y Włoskie kościoły obeyźrzał y poprawe w nich czynił? 5

ne? Pytam: czemu na Karthagineńskim фенсутьописаны? Пытаю: чому на Кареай генскомъ соборѣ 6, на которомъ свити-Августинъ напередъ заседалъ, было постановлено, абы першей столицы бискупъ не быль назывань найвышшимъ капланомъ, ани княжатемъ презвитеровъ? Пытаю: чому цесаръ Устиніанъ надъ всёхъ костеловъ бискупами зверхности Римскому бискупови не признавалъ, але овшемъ Костантинополскому патріарсѣ, его власти подаеть всв бискупы, въ Дацыи, въ Дарданіи, въ Мисіи, въ Паноніи, и въ иншихъ нѣкоторыхъ краинахъ мѣшкаючіе, варуючи то, абы всѣ отъ него, а онъ отъ синоду былъ настоновлянъ? 7

> Нытаю: (126) чому тоть же Устиніанъ цесаръ оные слова написаль: «нерковъ мъста Костантинополя тъщится съ прерокгативы, то есть зъ учтивости, съ преднъйшости и заволанья Риму Старого»? Которые слова кглоза, то есть, толкованіе въ декреталькъ папескихъ, объясняючи тыхъ словъ уживаеть: «цесаръ повъдаеть, же патріарха Костантинопольскій тоеежъ маетъ право надъ своими поддаными, которое папѣжъ налъ своими».

> Пытаю: чому соборъ Александрійскій Астериушови Всходные, а Евсевіеви Заходные костелы объёхати, осмотрити и розрядити, ничогося на тую власть и зверхность, о которой ты баешъ, Римскихъ бискуповъ не оглядаючи, поручилъ? Чому за тымъ порученьемъ помененый Евсевій, Веркелинскій бискупъ, принявши до себе Иларіа, всв Илирицкіе, Французскіе и Влоскіе костелы оглядълъ и поправу въ нихъ чинилъ? 8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Concil. Charta. 3, cap. 26. <sup>1</sup> Codice de sacrosanctis ecclesiis. Decernimus. <sup>2</sup> Codice de sacrosanctis eccles. Omni inuocatione. 4 Distinct. 22. Renouantes. 5 Rufinus. lib. 1. cap. 29, 30 et 31.

<sup>6</sup> Соборъ въ Кар[еагенъ] 3, прав[ило] 26. 7 Въ книгъ «О святыхъ церквахъ»: \* Руфинъ, книга 1, глава 29, 30 и 31.

or es<del>alata</del>

Pytam: czemu biskupi Orientalni w liście swym do Iuliusza, Rzymskiego biskupa, pisanym, śmieli twierdzić (iako piszą Sozomenus 9 y Sokrates 10, historicy kościelny), że ich kościoły nie sa niższe od Rzymskiego kościoła, y że od Rzymskiego biskupa nie maia być ordynowane? Pytam: czemu Gennadius, dawny Konstantynopolski biskup, y concilium tam odprawowane do Rzymskiego biskupa tak pisało: «miey pieczą świetobliwość twoia o wszytkich twych strażnicach, y o sobie podległych biskupach» etc. 11

Pytam: czemu papieże Rzymscy z inszymi biskupy, a osobliwie z patriarchami obchodzili się, iako z sobie rownemi, v przyznawania iakiey zwierzchności od nich przyi||(193)mować, iako niesłusznego, nie chcfeli (iako tego w przeszłym rozdziale przytoczył się przykład z listu Grzegorza do Ewłogiusza patriarchy)? Pytam: czemu Hormizda, biskup Rzymski, do Epifaniusa, Konstantynopolskiego biskupa, tak pisze: «iednaką pilność v iednakie staranie podeymuiemy, iako ci, miedzy ktorymi iedna iest w spoleczności y w wierze przyiazń>?

Pytam: czemu biskupi roznych kraiow, w dawaniu tytułow Rzymskiemu biskupowi, żadney mu nad sobą zwierzchności nie przyznawałi? 12 Czemu Cypryan do Korneliusza, papieża Rzymskiego pisząc, tak list zaczyna: «Cypryan Korneliuszowi bratu», etc: 18 Czemu biskupi na Karthagińskim concilium do Innocentiusza tak piszą 14: «wielkiey czci

Пытаю: чому бискупы Восточные въ листъ своемъ до Іуліа, Римского бискупа, писаномъ, смёди твердити (яко пишуть Созомень 16 и Сократь 17, историкове костелные), же ихъ костелы не суть нижшіе оть Римского костела, и ижъ отъ Римского бискупа не мають быти становлены? Пытаю: чому Генадій, давный Костантинополскій бискупъ. и соборъ тамъ отправованый до Римсвого бискупа такъ писалъ: «мъй старанье святобливость твоя о всёхъ твоихъ стражницахъ и о бискупъхъ собъ подлеглыхъ> 18.

Пытаю: чому папѣжове Римскіе зъ иншими бискупы, а особливе съ патріархами, обходилися, яко собъ (об. 126) ровными, и признаванья якой зверхности отъ нихъ пріймовати, яко неслушного, не хотъли (яко того въ прошломъ роздёлё приточился прикладъ зъ листу Григоріа до Евлогіа патріархи)? Пытаю: чому Гормиздъ, бискупъ Римскій, до Епифаніа, Костантинополского бискупа, такъ пишетъ: «однакую пилность и однавое старанье подойнуйно, яко тые, межи которыми одна есть въ сполечности и въ въръ приязнь»?

Пытаю: чому бискупы розныхъ краевъ, въ даванью титуловъ Римскому бискупови, жадной ему надо собою зверхности не признавали? 19 Чому Кипріанъ до Корниліа, папежа Римского, пишучи, тавъ листь зачинаеть: «Кипріанъ Корниліеви брату», и прочая? 20 Чому бискупи на Кареагенскомъ соборъ до Инокентіа такъ пишуть: «великой чти godnemu bratu», etc. 15 Czemu Ian годному брату» и прочая? 21 Чому Іоанъ Konstantinopolski Hormizde «bratem w Костантинополскій Гермизду «братомъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sozomenus, lib. 3, cap. 8. <sup>10</sup> Socrates, lib. 2, cap. 15. <sup>11</sup> Rufinus, lib. 1, cap. 29. <sup>12</sup> Conc. Const. 5, actione 2. lib. 1, epist. 3. 14 Въ оригиналь опечатиа: pisze. 15 Concilij Carthaginen. 5. <sup>16</sup> книга 3, глава 8. <sup>17</sup> Сократъ, [книга] 2, глава 15. <sup>18</sup> Руфинъ, [книга] 1, глава 29. 19 Соборъ Констан[тинополскій] у справи 2. 20 книга 1, листь 3. 21 Соборъ Кареаген[скій],5. PYCCKAS UCTOPHURCKAS BEBIIOTEKA.

biskupy Rzymskie, także «bracią w Christusie namileyszą» nazywa? 2 Czemu Afrikańscy biskupi Athanazyusa zową «społ-kapłanem»? 3 Pytam: czemu Cirillus Celestina, czemu Marcellus, Ancyrański biskup, Iuliusza «społ-słužebnikiem» nazywaią? A zaż to takie nazwiska «brat», «społ-kapłan», «społsłużebnik» zwierzchności iakiey nad sobą przyznawanie zamykaią?

Pytam: czemu iako patriarchowie Rzymskiemu papieżowi, tak wzaiem papieże patriarchom Orientalnym przez listy z strony wiary swey się sprawowali, czego y Grzegorza papieża listy poświadczaią? 4 Pytam: czemu Hieronim s., choć Rzymskim prezbiterem bedac, w liście do Ewangriusa pisanym, biskupa Konstantynopolskiego z Rzymskim, a nawet y z inszymi podlegleyszymi zarowno kładzie, iako się wyższey słowa iego przypomniały? 5 Pytam: czemu Cyprian ś. biskupstwa Christusowego vczestnikami v insze biskupy zarownie z biskupem Rzymskim czyni? Cze (194)mu iawnie mowi: «żaden z nas biskupem się biskupow nie czyni, ani tyrańskim sposobem do słuchania siebie towarzyszow swych nie przymusza; zapamiętałym tylko y zatraconym ludziom mnieysza się zda być poważność w Africe postanowionych biskupow, nižli Rzymskich» 6.

Pytam: czemu Chrizostom ś. one sło-

Christusie namilevszym» 1, czemu Dio- въ Христв наймилшимъ» 7, чому Лиоnizius Alexandziyski Stefana у Sixta, нисій Александрійскій Стефана и Сикста, бискупы Римскіе, также «братією въ Христъ наймилшею» называетъ? 8 Чому Африканскіе бискупы Афанасіа зовуть «спол-презвитеромъ»? 9 Пытаю: чому Кирилъ Келестина, чому Маркелъ, Анкирскій бискупъ, Іуліуша «спол-служебникомъ» называють? 10 Азажъ то такіе назвиска «брать», «спол-презвитеръ», «спол-служебникъ» зверхности якой надъ собою признаванье замыкають?

Пытаю: чому яко патріархове Римскому нап'яжови, такъ взаемъ нанежове патріархомъ Восточнимъ черезъ (127) листы зъ стороны вѣры своей ся справовали, чого и Григоріа пап'яжа листи посвёдчають? 11 Пытаю: чому Еронимъ святый, хоть Римскимъ презвитеромъ будучи, въ листъ до Евагріа писанымъ, бискупа Костантинополского зъ Римскимъ, а наветъ и зъ иншими подлыйшими заровно кладеть, яко ся вышше слова его припомянули? 12 Пытаю: чому Кипріанъ святый бискупства Христового участниками и иншіе бискупы заровно зъ бискупомъ Римскимъ чинитъ? Чому явне мовить: «жаденъ зъ насъ бискупомъ ся бискуповъ не чинить, ани тиранскимъ способомъ до слуханья себе товаришовъ своихъ не примушаетъ; запамяталымъ толко и затрачонымъ людемъ меншая здасть ся быти поважность у Африцъ постановленыхъ бискуповъ, нижли Римскихъ» 18.

Пытаю: чому Хризостомъ святый оные wa napisał: «ktorykolwiek z episzkopow слова написалъ: «который колвекъ зъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In decreta. Hormisdae <sup>2</sup> Eusebius lib. 7, cap. 9. <sup>3</sup> In concilio Aphricano. In concilio Ephesino . 4 Gregorius, lib. 1, epistola 25, et lib. 6, epistola 24. 5 W części 2, rozdz. 3. 6 «De simplicitate praelatorum».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Въ декретал. Евсев[ій], 7, глава 5, <sup>8</sup> Евсев[ій], 7, глава 9. <sup>9</sup> Соборъ Африкан[скій] и Ефес[кій]. 10 Въ оригиналъ опечатка: «называетъ». 11 Григор[ій] 1, листь 25, и въ книгъ 6, листъ 24. 12 Въ части 2, глава 3. 13 «О простотъ поповъ».

pragnac bedzie naczalstwa na ziemi. znaydzie zawstydzenie w niebie; a nie będzie policzonym miedzy sługami Christusa Pana, ktory o naczalstwie bedzie traktował» 14.

Pytam: czemu do papieżow Rzymskich appellacye były zabronione? Czemu sami synodow zawsze nie składali? Czemu sami na nich nie zawsze prezydowali, iako się to niżev pokaże.

Pytam, nakoniec (przystepuiac do tego, o czym mianowicie w tym rozdz. rzecz): czemu y w ordynowaniu, w poświącaniu y w potwierdzeniu, czemu w zrzucaniu, w przywracaniu biskupow wszytkich wszytkiego świata, czemu w wyklinaniu kościołow y inszych duchownych y świetskich osob, mocy zupełney, swobodney, doskonałey, a iakoby sobie tylko samym służacev, nie mieli y nie zażywali 15? Abowiem rzecz iest pewna, że do tego siła inszych należało, a nie sam biskup Rzymski. Zaczym, ieśliż ten za głowe v iedynowładce kościelnego ma być rozumian, komu to służyło, tedyć, wedle dzieiopisowego zdania, siła głow y wiele iedynowładcow (co iest nie k-rzeczy, bo iedność a wielość — rzeczy są sobie przeciwne) kościoł miewał.

Naprzod, co się tycze stanowienia, poświęcania y potwierdzania biskupowže nie ieden do tego należał - acz sie wyższey poniekąd pokazało 16, gdzie o obieraniu duchownych rzecz była, wszakże y tu nowe świadki po sobie przywiode.

Poświadcza tego, naprzod, Ambroży s. 17, ktory, o swym na biskupstwo ob-

епископовъ прагнучи будеть началства на земли, знайде завстыженье въ небъ; а не будеть полъчонымъ межи слугами Христа Господа, который о началствъ будетъ трактовати» 18.

Пытаю: чому до папежовъ Римскихъ апеляціе были заборонены? Чому сами соборовъ завсегды не складали? Чому сами на нихъ не завсегды въ передъ съдали, яко ся то нижей покажеть?

Пытаю, наконецъ (приступуючи до того, о чомъ меновите въ томъ роздъл'в речъ): чому и въ становленью, въ посвяченью и въ потверженью, чому въ зверженью, въ привороченью бискуповъ всёхъ всего свёта, чому въ выклинанью костеловъ и иншыхъ духовныхъ и свъцкихъ особъ, моцы зуполной, свободной, до (об. 127) сконалой, а якобы собъ толко самымъ служачей, не мѣли и не заживали? Бо есть речь певная, же до того много иншихъ належало, а не самъ бискупъ Римскій. Зачимъ, еслижъ тотъ за голову костелного и единовладцу маетъ быти розумянъ, кому то служило, тогды, ведлугъ денисового зданья, много головъ и много единовлалиовъ (што естъ неслушне, бо едность а многость-речи суть собѣ противныи) костель міваль.

Напередъ, што ся тычеть становенья, посвяченья и потверженья бискуповъже неодинъ до того належалъ -- ачъ ся вышше показало 19, гдѣ о обиранью духовныхъ речъ была, але и туть новые свъдки по собъ приведу.

Посвъдчаетъ того, напередъ, Амбросій святый 20, который, о своемъ на rai (195)niu pisząc, twierdzi, że wszyscy бискупство обранью пишучи, твердить, biskupi, tak Orientalni, iako у Оксу-же всв бискупи, такъ Восточніе. яко

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Homilia 43 in Matth. <sup>15</sup> Въ подленнекъ ошебка: nazywali. <sup>16</sup> W części 2, w rozdz. 3. 17 lib. 10, cap. 82.

<sup>18</sup> Беседа 43 отъ Матеея. 19 Въ части 2, розделе 3. 20 Въ книге 10, въ розделе 82.

leniem v pochwalaniem potwierdzili. Poświadcza tego Theodozyus cesarz, ktory Flawiana, Konstantynopolskiego patriarche, obranie zalecaiac, powieda, że wszyscy biskupowie Orientalni z Azyey, z Pontu, z Tracyey, z Illiriku obranie iego komprobowali 1. Poświadcza tego Sozomenus, ktory pisze 2, iż gdy Ewdoxius był przyiał biskupstwo Antiocheńskie, mimo pozwolenie Georgiusa Laodyceńskiego, Marka Arethuzańskiego v inszych niektorych biskupow, ktorzy do tego należeli, o to przyjeccie biskupstwa był zganiony. Poświadcza tego Gregorius prezbiter, ktory pisze 3, że gdy Grzegorza Nazvanzena przed przyjechaniem Egiptskich y Macedońskich biskupow, nie czekając y nie radząc się ich, obranie y ordynowanie było odprawiono, - oni go approbować y, iako biskupa, przypuścić zgoła nie chcieli, nie żeby go byli niegodnym biskupstwa poczytali, ale że tym sposobem głosy 4 swe vpośledzone być rozumieli. Poświadcza tego Rzymskisz Anakletus, ktorego ten iest wyrok 5: «biskup niechav nie bedzie ordvnowany, iedno przynamniey ode trzech biskupow, z inszych wszytkich pozwoleniem».

Skad pokazuie się, że każdego biskupa obranie vtwierdzane bywało zezwoleniem nie papieża Rzymskiego, ale wszech biskupow oney prowincycy, w ktorey biskup bywał ordinowany.

A w Alexandryey — czytamy 6 — że taki zwyczay w święceniu biskupa Alexandryiskiego zachowywał się: że ten,

dentalni, to obranie iego swym zezwo- и Западные, тое обранье его своимъ зезволеньемъ и похваленьемъ потвердили. Посвъдчаетъ того Өеодосій цесаръ, который Флавіана, Константинополского патріархи, обранье залецаючи. поведаеть, же все бискупы Восточные зъ Асіи, съ Понту, съ Фракіи, зъ Иллирика обранье его потвердили 7. Посвѣдчаетъ того Созоменъ, который нишетъ 8, ижъ кгды Евдоксій былъ приняль бискупство Антіохійское, мимо позволенье Георгіа Лаодикійского, Марка Арефусанского и иншихъ (128) нѣкоторыхъ бискуновъ, которые до того належали, о тое принятье бискупства быль зганеный. Посведчаеть того Григорій презвитеръ, который пишетъ <sup>9</sup>, же кгды Григоріа Назіанского передъ при-**Такинемъ** Египетскихъ и Макидонскихъ бискуповъ, не чекаючи и не радячися ихъ, обранье и постановенье было отправлено, - они его утвердити и, яко бискупа, припустити згола не хотъли, не жебы его негоднымъ бискупства были почитали, але же тымъ способомъ голосы свои упослѣженые быти розумѣли. Посвѣдчаетъ того Римскій же Анаклеть, которого тоть есть вырокъ: 10 «бискупъ нехай не будеть посвященъ, одно принамнъй отъ трохъ бискуповъ, зъ иншихъ всёхъ позволеньемъ.

> Отколя показуется, же каждого бискупа обранье утвержено бывало зезволеньемъ не папъжа Римского, але всъхъ бискуповъ оной нараффи, въ которой бискупъ бывалъ посвячоный,

А во Александріи-читаемо-же такій звычай въ свяченью бискупа Александрійского заховался: же тоть, котоktory był naznaczony biskupem, do рый былъ назначоный бискупомъ, до

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Theod. lib. 5, cap. 23. <sup>2</sup> lib. 4, cap. 12. <sup>3</sup> In «Vita Nasianzeni». <sup>4</sup> Въ подлинникъ опечатка: glozy. 5 Epistola 2. 6 Liberat. cap. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Өеод[осій], въ книгъ 5, роздълъ 23. <sup>8</sup> Въ книгъ 4, роздълъ 12. <sup>9</sup> Въ «Животъ Назіан[зена]. 10 Въ листв 2.

mar, na ktorych zmarłego biskupa ciało leżało, przystępował, y iego rękę na swą głowę wkładał, a potym s. Marka płaszcz obłoczył. Zaczym iuż zaraz potwierdzenie iego doskonałe bywało.

Lecz że nie tylko biskupi, ale y świetscy, (196) zwłaszcza cesarze, potwierdzenie obranych biskupow w swey mocy mieli, z historiy kościelnych dochodzimy. Gdy Ambroży, zostawszy 11 biskupem Mediolamskim 12, dworzany cesarza Walentiana surowie gromił y ich występki strofował, czytamy, że Walentinian tak mowił 13: «wiedziałem ia, że to tak miało być, y dla tegom nie tylko nie był przeciwny obraniu iego, alem ie[go] też potwierdził. O obraniu Nektariusa Sozomenus tak pisze 14: «biskupi, ktorzy byli przy obieraniu, niektore imiona tych, ktorych godnymi tego mieysca być sądzili, napisawszy, cesarzowi oddali. Cesarz, rzecz vważaiąc, do ostatnego pisma pieczęć przycisnał, y Nektariusa obranie vtwierdził», etc. Gratianus cesarz gdy do Konstantynopola przyjechał, czytamy, że Grzegorza Nazyanzena obłapił y do niego te słowa mowił: «tobie, o oycze, y twoim pracom Bog przez nas ten kościoł oddaie; otoć daie ten ś. dom v katedre > 15. Y lud pospolity prosił, aby biskupa na tronie iego postawił.

Nie sami tedy papieże Rzymscy prawo do ordinowania, poświącania y potwierdzania biskupow wszytkiego świata mieli!

Przydam ieszcze to, 'że tak była ich

маръ, на которыхъ змерлого бискупа тъло лежало, приступовалъ и его руку на свою голову вкладалъ, а потомъ святого Марка плащъ оболокалъ. Зачимъ южъ заразъ потверженье его досконалое бывало.

Лечъ же не толко бискупи, але и свътскіе звлаща цесари, потверженье обраныхъ бискуповъ въ своей моцы мъли, эъ исторій костелныхъ дохо (66.128) димо. Кгды Амбросій, зоставши бискупомъ Медиодамскимъ, дворянъ цесара Валентиніана сурове громиль и ихъ выступки обличалъ, читаемо, же Валентиніанъ такъ мовилъ 16: «вѣдалемъ я же то такъ мъло быти, и для тогомъ не толко не быль противный обранью его, алемъ его тежъ нотвердилъ». О обранью Нектарія Созоменъ такъ пишеть <sup>17</sup>: «бискупи, которые были при обиранью, некоторые имена тыхъ, которыхъ годными того месца быти судили, написавши, цесареви отдали. Цесаръ, речъ уважаючи, до остатнего писма печать притиснуль, и Нектаріа обранье утвердиль». Кгратіань цесарь вгды до Костантинополя прибхаль, читаемо, же Григоріа Назіанского облапилъ и до него тые слова мовилъ: «тобъ, о отче, и твоимъ працамъ Богъ черезъ насъ тую Церковъ отдае; ото тобъ даю тоть святий домъ и катедру» 18. А посполитый людъ просиль, абы бискупа на тронв 19 его постано вилъ.

Не сами тогды папъжове Римскіе право до становенья, посвяченья и потверженья бискуповъ всего свъта мъли!

Придамъ еще и то, же такъ была

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Въ подлинникъ опечатка: zostowszy. <sup>12</sup> Въ подлинникъ опечатка: Medislamskim. <sup>13</sup> Theod. lib. cap. 7. <sup>14</sup> lib. 7, cap. 8. <sup>15</sup> Gregorius praesbiter, in «Vita Nazianzeni».

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Оеод[осій], розділь 7. <sup>17</sup> книга 7, глава 8. <sup>16</sup> Григор[ій] презвитерь, въ «Животі Назіан[зена]». <sup>19</sup> На полів пояснено: «на столици».

niektorych ordynowanie zgoła im na mniev nie należało. A dowodzę tego z własnego pisma 1 Anakleta, Rzymskiego papieża, ktory postanowił, aby sie na każdy rok raz stawić byli powinni wszyscy biskupi, «ktorzy (powieda) tey apostolskiev stolice ordynacycy podlegli». Zaczym idzie, że byli koniecznie drudzy biskupi, ktorzy tey stolice ordynacyey nie podlegali. Skąd czytamy w lisciech Gregorza papieża, że nie o wszytkich, ale tylko o niektorych biskupach tych słow zwykł vżywać: «biskupi moi», «biskupi mnie poruczeni» 2, etc.

Dzieiopis, chcac pokazać, że zwierzchności nad wszytkiego świata kościoły Rzymski biskup vżywał, przy (197)pomina Agapita papieża, ktory Antyma Carogrodzkiego, dla herezyey, sam do Carogroda przyiechawszy, z stolice złożvł, a sam reka swoia Mennę na toż biskupstwo poświęcił y wsadził. Więc odpowiedź z strony zrzucania Antyma na swe mieysce odłożywszy, tu tylko na ten dowod, z przykładu poświęcenia Menny wzięty, krotce odpowiedam.

Przyznawa się to, że od Rzymskiego biskupa iest święcony na patriarchowstwo Konstantynopolskie ten Menna. Ale vważyć trzeba, naprzod: że do tego świecenia nie z vmyślnego iakiego powinnego przedsięwzięcia papieżowi przyszło, ale za okazyą odprawowania w Konstantinopolim concilium. Druga: vważyć trzeba, że to święcenie patriarchy nie zwyczayne, a takie było, iakiego przed tym przykładu nigdy nie nayduiemy. Y stąd czytamy 3, że przy świę- Третіа: уважити треба, же тое свяченье ceniu Agapitus papież, zalecając Men- патріархи не звычайное, а такое было,

władza w tey mierze ograniczona, żе ихъ владза въ той мъръ ограничона. же некоторыхъ становленье згола имъ намиви не належало. А довожу того зъ власного- писма 4 Анаклета, Римского папежа, который постановиль, абы ся на кождый рокъ разъ ставити были повинни всѣ бискупы, «которые (поведаеть) тоей апостолской столины парафви подлегли». Зачимъ идетъ, же были конечне другіе бискупы, которые тоей столицы парафви не нодлегали. Отколя читаемо въ листвуъ Григоріа (129) папѣжа, же не о всѣхъ, але толко о некоторых бискупах тыхъ словъ звыклъ уживати: «бискупи мои», «бискупи мнв поручоныи», и прочая 5.

Двеписъ, хотячи показати, же звирхности надъ всего свъта костелы Римскій бискупъ уживаль, припоминаеть Агапита пап'ьжа, который Антима Царигородского, для ереси, самъ до Царигорода привхавши, зъ столицы зложилъ, а самъ рукою своею Мину на тоежъ бискупство посвятилъ и всадиль. А такъ отповъдь зъ стороны зверженья Антима на иншее мъстце отложивши, тутъ толко на тотъ доводъ, съ прикладу посвяченья Мины взятый 6. коротко отновъдаю.

Признавася то, же отъ Римского бискупа есть свячоный на патріаршество Костантинополское тотъ Мина. Але вважити потреба, напередъ: же до того свяченья не зъ умыслного якого повинного предсявзятья папежови пришло, але за оказією отправованья въ Константинополю собору. Другая: уважити потреба, же до того становенья Мины и иншіе бискупы, на собор'в при томъ будучіе, посполу примъщалися.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epistola 3, disti[n]ct. 93. luxta sanctorum. <sup>2</sup> lib. 4, epi. 34. <sup>3</sup> Concil. constit. 5, actio 2.

Въ листъ 3, грань 93. 5 Въ книгъ 4, листъ 34. 6 Въ подлинникъ опечатка: «взятой».

«v to wierzymy, że do godności v dostovności iego przystępuię; że od czasow Piotra apostoła żadnego inszego nigdy Orientalny Kościoł nie przyjał biskupa, rekoma naszev stolice ordinowanego». A po Mennie że ordinacya patriarchow Orientalnych papieżowi Rzymskiemu nie służyła — znać z owych słow, wyższey w 1 części w rozdz. 7 przypomnionych, ktore na Florentskim concilium Grecy mowili do Eugeniusa papieża, gdy ich namawiał, aby tamże we Florencyey Konstantinopolskiego patriarche byli obrali. Z iednego tedy przykładu nie mogł dziejopis brać argumentu do pokazania tego, iż nad wszytkimi biskupy w poświącaniu ich Rzymski biskup. zwierzchności zażywał. Czwarta: vważyć potrzeba, że wzaiem pokazać się to może, iż do potwierdzenia obranego papieża (198) Rzymskiego inszy biskupi Czego względem należeli. ieśliż im zwierzchność nad papieżem nie należała, iakoż ią sobie papież z tey miary nad inszymi biskupy vzurpować ma? Y choc by wszytkich wszytkiego świata biskupow był potwierdził (iako że nie potwierdzał – pokazało się) y zaż by dla tego za zwierzchnieyszego nad nimi miał być słusznie poczytan?

Do potwierdzenia Rzymskiego papieża prawo że inszym biskupom służyło y służy,—nie z świeżych iakich, ani z teraźnieyszych zwyczaiow, ale z starszych przykładow pokazać by się szyroce mogło. Ia tylko tu przykład przypomnię o biskupie Rzymskim Korneliuszu, кладъ припомию о бискупъ Римскомъ o ktorym Cyprian pisze 7, że na niego Корнили, о которомъ Кипріанъ пи-

nę, miedzy inszymi tych słow vżywał: якого передъ тымъ прикладу николи не найдуемо. И оттоля читаемо, же при свяченью Агапіа пап'яжь, залецаючи Мину, межи иншими тыхъ (об. 129) словъ уживалъ: «и то въримо, же до годности и достойности его приступую; же отъ часовъ Петра апостола жадного иншого николи Восточная Церковъ не приняла бискупа, руками нашей столицы становленого». А по Минъ же становленье патріарховъ Восточныхъ папъжови Римскому не служило-знати зъ овыхъ словъ, вышшей въ першой части въ роздѣлѣ 7 припомненыхъ, которые на Флоренскомъ соборѣ Грекове мовили до Евгеніа папфжа, кгды ихъ намовляль, абы тамъ же ве Флоренціи патріарха Костантинополского обрали. Зъ одного тогды прикладу не могь двепись брати доводу до показанья того, ижъ надъ всеми бискупы въ посвяченью ихъ Римскій бискупъ зверхности заживаль. Четвертая: уважити потреба, же взаемъ показатися то можетъ, ижъ до потверженья обраного папъжа Римского иншіе бискупи належали. Чого взглядомъ еслижъ имъ звирхность надъ папъжомъ [не] належала, якожъ ей собъ папъжъ съ тоей мъры надъ иншими бискупы уживати маеть?! И хоть бы всёхъ всего свёта бискуповъ быль потвержаль (яко же не потвержаль-показалося), и зажь бы для того за звирхного надъ ними мѣлъ быти слушне почитанъ?

> До потверженья Римского папъжа право же иншимъ бискупомъ служило и служить, - не въ свъжихъ якихъ, ани съ теперешнихъ звычаевъ, але зъ старыхъ прикладовъ показати бы ся широце могло. Я толко (130) туть при-

kim świecie zgodna iednomyślnościa pozwoliła. Y na drygim mieyscu 1, do niego samego pisząc, iawnie daie znać, że mianowicie przez biskupy Orientalne iego ordynacya iest potwierdzona: «ku potwierdzeniu (powieda) ordynacycy twoiey sposobiwszy tym więtszą powage, zdało się, aby przez biskupy, wszytkie zgoła w tey prowincycy będące, list był o tym napisany; y tak biskupstwa twego prawdziwość zaraz y dostovność otworzystą światłością y iawnym a mocnym potwierdzeniem vgruntowana iest».

Iuż sie tedy dotad pokazało, że do ordinowania v świecenia wszytkich wszytkiego świata biskupow papieże Rzymscy mocy nie mieli, ani vżywali, a zatym że niesłusznie z tey miary powszechna nad wszytkimi kościołmi zwierzchność im dzieiopis przypisał.

Przypatrzmyż się porządnie tychże papieżow Rzymskich zwierzchności, ktora im w zaklinaniu kościołow, y tak duchownych, iako y świetskich osob, a osobliwie w zrzucaniu y przywracaniu biskupow wszytkich świata wszytkiego przywłaszcza.

Ku potwierdzeniu tego przywodzi osm przykładow. Ieden o kościołach Azya | (199)tickich, przez Wiktora biskupa Rzymskiego zaklętych. Drugi o Athanazyusie, przez Iuliusza papieża patriarchowstwo przywroconym. Trzeci o Theofilu, Alexandriyskim patriarsze, z stolice zrzuconym, y o Herkadyusie cesarzu z żoną wyklętym, przez Innocentiusza Pierwszego papieża. Czwarty o Nestoryusie, patriarsze Caprzez Celestina. Piąty о Dioszkorze лестина. Пятый о Діоскор'в Алексан-

wszytka liczba społ-biskupow po wszyt- шеть 2, же на него вся личба сполбискуповъ по всемъ свъть згодною единомысльностью позволила. И на другомъ мъсцу 3, до него самого пишучи, явне даеть знати, же меновите черезъ бискупы Восточные его свяченье есть потвержено: «ку потверженью (повъдаеть) свяченья твоего способивши тымъ болшую повагу, здалося, абы черезъ бискупы, всв згола въ той краинв будучіе. листь быль о томъ написанъ; и такъ бискупства твоего правдивость заразъ и достойность отвористою свътлостью и явнымъ а моцнымъ потверженьемъ укгрунтована есть».

> Южъ ся тогды дотоля показало, же до становленья и свяченья всёхъ всего свъта бискуповъ панежове Римскіе моци не мѣли, ани уживали, а затымъ же неслушне съ тоей мфры вселенскую надъ всвми костелми зверхность имъ двенисъ принисалъ.

> Присмотрѣмося порядне тыхъ же панежовъ Римскихъ зверхности, которую имъ въ заклинанью костеловъ такъ духовныхъ, яко и свътскихъ особъ, а особливе въ зверженью и приворочанью бискуповъ всёхъ свёта всего привлащаетъ.

Ку потверженью того приводить осмъ прикладовъ. Одинъ о костелахъ Азіатицкихъ, черезъ Виктора бискупа Римского заклятыхъ. Другій о Аванасіи, черезъ Іуліа пап'яжа на патріаршество приверненымъ. Третій о Өеофиль, Александрійскомъ патріарсь, ІІ (об. 130) зъ столицы зверженомъ, и о Аркадіи цесару зъ жоною выклятомъ, черезъ Инокентія Першого пап'єжа. Четвертый о Несторіи, патріарсв Царигородскомъ, rogrodzkim, wyklętym у zrzuconym выклятомъ и изверженомъ черезъ Ке-

<sup>1</sup> lib. 4, epi. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> книга 4, листъ 2. <sup>3</sup> книга 4, листъ 8.

limskim patriarchach, potępionych zrzuconych przez grodzkim, zrzuconym przez Agapita papieża. Osmy o Flawianie, patriarsze Antiocheńskim, złożonym przez Damaza черезъ Дамаса папъжа. papieża.

Ktore to przykłady, nim się poiedýnkiem vważać będą, to pierwey, ogułem na wszytkie pogladając, każdemu ku vważeniu podaję. Naprzod: jeśliż ta ośmią przykładow (zwłaszcza fałsżywie, iako się pokaże, przytoczonymi) może się to dowieść, żeby papież Rzymski nad wszytkiego świata kościoły y biskupy zwierzchności miał vżywać? Druga: podaje ku vważeniu, jeśliż zaklinanie, zrzucanie, przywracanie biskupow przez Rzymskie papieże może być za pewny znak ich kościelnego iedynowładztwa poczytane, gdyż, iako się to niżev pokaże, do tego wyklinania inszy biskupi, a nawet y świetscy ludzie, należeli y zwierzchności w tey mierze nad wystepnymi zażywali, a przedsię iedynowładztwa kościelnego sobie nie przypisowali. Trzecia: podaię ku vważeniu, gdyż są przykłady, że papieże Rzymscy przez insze biskupy, a osobliwie y przez patriarchy (iako się to wyższey pokazało) 4 są zrzucani, potępiani y wyklinani, a przedsię tym względem zwierzchności nad sobą patriarchow y

Alexandriyskim у Iuwenalisie Ierozo- дрійскомъ и Увеналін Ерусалимскомъ патріархахъ, Пизверженыхъ черезъ Лео-Leona Pierwzego. на Першего. Шестый о Петръ, Антіо-Szosty o Pietrze, Antiocheńskim patri- кійскомъ патріарсъ, Пизверженомъ чеarsze, potępionym y złożonym przez Fe- резъ Феликса папъжа. Семий о Антиlixa papieża. Siodmy o Antymie Caro- ив Царигородскомъ, зверженомъ черезъ Агапіа папіжа. Осмый о Флавіань, патріарсь Антіохійскомь, зложеномь

Которые то приклады, нимъ ся поединкомъ уважати будутъ, то перше, огуломъ на всв поглядуючи, каждому ку уваженью подаю. Напередъ: еслижъ тыми осмыми прикладовъ (звлаща фалшиве, яко ся покажеть, приточоными) можеть ся то довести, жебы папъжъ Римскій надъ всего світа костелы и бискупы зверхности мёль уживати? Другая: подаю ку уваженью, еслижъ заклинанье, зверженье, привороченье бискуповъ черезъ Римскіе папѣжи можетъ быти за певный знакъ ихъ костелного единовладства почитано, вгдыжъ, яво ся то нижей покажеть, до того викладанья и иншіе бискупи, а наветь и свътскіе люди, належали и зверхности въ той мъръ надъ выступными заживали, а предся одновладства костелного собъ не приписовали? ((131) Третяя: подаю ку уваженью, кгдыжъ суть приклады, же папъжове Римскіе черезъ иншіе бискупы, а особливе и черезъ патріархи (яко ся то вышше въ второй части въ роздёлё третемъ показало) суть скиданы, потопляны и выbiskupow nie przyznawa (200) i у nie влинаны, а предся тымъ взглядомъзверхprzyznawaja.—ieśliż też, względem zrzu- ности надъ собою патріарховъ и бисcania, potępiania y wyklinania przez nie, куповъ не признавали и не признаваinszych zwierzchność nad wszytkiego ютъ, — еслижъ тежъ, взглядомъ скиświata biskupy y kościoły może im być данья и выклинанья черезъ нихъ, инsłusznie przypisowana? Те trzy rzeczy шихъ звирхность надъ всего свъта би-

w części 2, rozdz. 3. PYCCRAS HCTOPHURCEAS BHBJIOTEKA.

szy, za tym sam do porzadnego przytoczonych przez dziejopisa przykładow vważenia przystepuie.

Co się naprzod tycze zaklęcia przez Wiktora, Rzymskiego biskupa, Azyatickich kościołow, dziwno mi, iako się tego przykładu na czele postawić nie wstydał dziejopis, ktoremu, że Ireneus zaraz przyganił, samże przyznawa, aleć nie tylko Ireneus, ale y że inszych siła biskupow to Wiktorowi ganili v vpor mu nieprzystoyny y nievważny z tey miary przypisowali. Mogł sie tego dzieiopis ieśli nie w tymże Ewzebiuszu, z ktorego ten przykład przytoczył, tedy wżdy w «Aktach Conciliorum», przez sweż Łacinniki wydanych, doczytać, gdzie miedzy inemi y te się słowa navduia: «biskupi, naprzeciwko temu piszac, Wiktorowi roskazowali (w Łacińskim iest: iubebant), aby raczev to. co pokoiowi służy, czynił y zgody a iedności przestrzegał. Y sa tych biskupow listy, w ktorych surowie gromia v ofukiwaia (w Łacińskim iest: obiurgant) Wiktora, iako niepożytecznie o pożytkach kościoła radzacego» etc. 1 To raczey, moy miły dziejopisie, vważać sie godziło, że Ireneus o to kościołow Azyatyckich nie właśnie wyklecie, ale tylko się od spoleczności z nimi odłaczenie (bo ie tak historia zowie) biskupa Rzymskiego ganił beśpiecznie, v inszy biskupi roskazowali mu y ofukiwali go śmiele! Stąd mogłeś się łatwie obaczyć y vznać, ieśliż biskupa Rzym-

każdemu bacznemu ku vważeniu podaw- скупы и костелы може имъ быти слушне приписована? Тые три речи каждому бачному ку уваженью подавши, затымъ самъ до порядного приточоныхъ черезъ дѣениса прикладовъ уваженья приступую.

Што ся напередъ тычетъ заклинанья черезъ Викторіа, Римского бискупа. Азіатицкихъ костеловъ, дивно ми, яко ся того прикладу на чолъ поставити не встыдаль двепись, которому, ижъ Ириней заразъ приганилъ, самъ же признаваетъ, але не толко Ириней, але ижъ и иншихъ много бискуповъ то Викторови ганили, и упоръ ему непристойный и неуважный съ тоей мвры приписовали. Могъ ся того дееписъ если не въ томъ же Евсевіи, съ которого тоть же прикладъ приточилъ, тогды въ «Дѣяніихъ Соборовыхъ», черезъ своижъ Латинники выданыхъ, дочитати, гдв межи иншими и тые ся слова найдують: «бискупи, напротивъ тому (об. 131) пишучи, Викторови росказовали, абы лѣпѣй то, што покоеви служить, чиниль и згоды и едности перестерегалъ. И суть тыхъ бискуповъ листы, въ которыхъ сурове громятъ и офуковають Виктора, яко непожиточне о пожиткахъ костела радячого» 2. То лѣпѣй, мой милый дѣеписе, уважатися годило, же Ириней, о тое костеловъ Азіатицкихъ не власное выклятье, але толко ся отъ сполечности зъ ними отлученье (бо ихъ такъ исторія зоветь) бискупа Римского ганилъ беспечне, и иншіе бискупи росказовали ему и офуковали его смёле! Оттоля могъ еси лацно обачити и узнатися, еслижъ бискуskiego inszy biskupi w ten czas za на Римского иншіе бискупи въ тотъ zwierzchność swoię y za iedynowładcę часъ за зверхность свою, и за едино-

<sup>1</sup> Tomo 1 Concil. Coloniæ excusso, anno 1551, fol. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ першей части Собор[овъ], въ Колнъ друкованыхъ року 1551, листъ 96.

kościelnego poczytali, y ieśliż mu moc владцу востелного почитали, и еслижъ v jurisdycva taka, o jakiev tv bajesz, przyznawali?

Drugi przykład o Athanazyusie fałszy (201) wie iest przez cię przytoczony. Bo, naprzod, co się tycze zrzucenia y wygnania Athanazyusowego, Sokrates, historyk kościelny, iawnie ie Konstantynowi cesarzowi przypisuie 8. Skąd to vznać możesz, że cesarze w zrzucaniu biskupow zwierzchności zażywali. A iako od Konstantina cesarza oyca był zrzucony y wygnany, tak też iż od syna iego Konstantyna, a nie od papieża przywrocony-tenże Sokrates świadczy, y tegoż poświadczaią listy rozne, pod tym czasem pisane 4. Naprzod z historiev to wiemy [iż] Walens cesarz, ktory na zachod słońca panował 5 y ktorego Athanazyus żadał, pomocy zrzucony sprawe Athanazyusowe Konstantinowi bratu, ktory w ten czas na wschod słońca panował, przez list zalecał, v onego vsilnie prosił, aby Athanazyusa przywrocił. Przy prosbie przyłaczył grożbę, że gdzieby tego nie był vczynił, on z woyskiem do Alexandrycy ciągnąć y tam Athanazyusa odprowadzić miał. Ten list wziawszy od brata, Konstantius cesarz, pisał do Athanazyusa, aby co-pręcey na iego dwor przybieżał, aby zatym od niego przywrocon być mogł. Za tym listem gdy przyjechał do Konstantiusa Athanazyus, Konstantius posłał list do duchowieństwa y do ludu Alexandriyskiego, roskazuiąc, aby go chętnie przyięli, znioższy swe przeszłe przeciwko niemu dekrety. List sam tu

моць и звирхность такую, о якой ты баешъ, признавали?

Другій прикладъ о Аванасіи фалшиве есть черезъ тебе приточеный. Бо напередъ, што ся тычетъ зверженья выгнанья Аванасіевого, костелный, явне оное Конисторикъ цесарови приписуетъ  $^{6}$ . стантинови Отволя узнати можешъ, же цесари въ зверженью бискуповъ зверхности заживали. А яко отъ Константина цесара отца быль зверженый и выгнаный, такъ тежъ и отъ сина его Константина, а не отъ папъжа былъ приверненый — тотъ же Сократъ сведчитъ, и тогожъ посвъдчають листы розные, подъ тымъ часомъ писаные 7. Напередъ зъ исторіи то відаемо, же Валенсь цесаръ, который 11(132) на заходъ солнца пановалъ 8 и которого помочи зверженый Асанасій жадаль, справу Асанасіеву Константіови брату, который въ тотъ часъ на всходъ солнца пановалъ, черезъ листъ залецалъ, и оного усилне просилъ, абы Аванасіа привернулъ. При прозбѣ прилучилъ грозу, же гдѣ бы того не быль учиниль, онь зъ войскомъ до Александріи тягнути и тамъ Аванасіа отпровадити міль. Тоть листь взявши отъ брата, Костантій цесаръ писаль до Аванасіа, абы што-найпрудше на его дворъ прибътъ, абы затымъ отъ него приверненъ быти могъ. За тымъ листомъ кгды прівхаль до Константіа Аванасій, Константій послаль листь до духовенства и до люду Александрійского, росказуючи, абы его хутwpisować wszytek długo by było, ale ливе приняли, знесши свои прошлыи miedzy inszymi w nim vżywa cesarz противъ нему декреты. Листъ самъ тутъ tych słow: «niech znowu Athanazyus, вписовати весь долго бы было, але ме-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> lib. 2, cap. 3. <sup>4</sup> Sozomenus, lib. 3, cap. 20. <sup>5</sup> Theodoret., lib. 2, cap. 8 et 11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Въ книгъ, 2, глава 3. <sup>7</sup> Созоменъ, въ книгъ 3, глава 20. <sup>8</sup> Осодоритъ, 2, глава 8 и 11.

ovczyzne swa zaraz v kościoł obeymie». Y potym tamże w tym liście: «wszyscy biskupa, niebieskim rozsadkiem a zdaniem naszym naznaczonego, chętnie y nabożnie przyimuycie». Y powieda Kassyodorus, kościelny historyk 1: «temu listowi dufaiac, Athanazvus wraca sie na wschod słońca». Biskupi też, ktorzy pod tvm czasem ziechali sie byli do Ierusalem na concilium (202), wziawszy wiadomość o iego się zwroceniu, posłali list do ludu Alexandryiskiego, w ktorym radość swa, ktora stad odnosili, oświadczając 2: «powinniście (powiedaia) za cesarze vstawicznie się modlić, że oni, wasze checi znaiac, Athanazyusa wam przywrocili». A Theodoretus3, o tymże Athanazyusowym przywroceniu piszac, tak powieda: «senatorow żony dla Boga meżow swych prosiły, aby cesarzowi o to dokuczali, żeby Athanazyusa trzodzie iego przywrocił».

Nie papież tedy Rzymski, ale cesarz Athanazyusa właśnie przywrocił! To prawda, że Iulius papież rozumiał y opowiedał, że Athanazyus był przywrocenia godzien, iako też y Maximus nieiaki to czynił, czego względem Kassvodorus napisał 4. «Maximus przywrocił błogosławionemu Athanazyusowi społeczność y dostoieństwo». To prawda, przyczyniał do cesarza, ale też y inszy czynili. A między inszymi y Ian, Kon- чинили. А межи иншими Іоанъ, Кон-

za wolą Bożą, у za naszym rozsądkiem, жи иншими въ немъ уживаетъ цесаръ тыхъ словъ: «нехай знову Аванасій. за волею Божею и за нашимъ розсудкомъ, отчизну свою заразъ и Церковъ обыйметь». И потомъ тамже въ томъ листь: «всь епископа, небеснымъ розсудкомъ а зданьемъ нашимъ назначоного, хутливе и набожне пріймуйте». И пов'вдаеть Касіодорь, костелный историкъ 5: «тому листу уфаючи, Аванасій ворочается на всходъ солнца». Епискони тежъ, которые подъ тимъ часомъ ъъвхалися были до Герусалима на соборъ, взявши вѣдомость, ижъ ся вернуль, послали листь до люду Алексан-(об. 132)дрійского, въ которомъ радость свою, которую оттоля относили. освѣдчаючи 6: «повинни есте (повѣдастъ) за цесари уставичне ся молити, же ови, ваши хути знаючи, Аванасіа вамъ привернули». А Өеодорить о томъ же Аванасіевомъ приверненью пишучи. такъ поведаеть: «сенаторовъ жоны для Бога мужовъ своихъ просили, абы цесарови о тое докучали, жебы Аванасіа чередъ его привернулъ».

Не папежъ тогды Римскій, але цесаръ Аванасіа власне привернулъ! То правда, же Іулій папежъ розумѣлъ и оповедаль, же Аванасій быль приверненья годенъ, яко тежъ и Максимъ нѣякій то чинилъ, чого взглядомъ Касіодоръ написаль: «Максимъ привернулъ благословеному Аванасію и сполечность и достоинство». То правда, же że Iuliusz papież za Athanazyusem się Іулій папъжъ за Аванасіемъ ся причинялъ до цесара, але тежъ и иншіе biskupi to, nawet у świetscy ludzie епископи тое, наветъ и свъцкіе люде

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cassiodorus, lib. 4, cap. 30 et 31. <sup>2</sup> Cassiodorus, lib. 4, cap. 39. <sup>3</sup> lib. 2, cap. 17. <sup>4</sup> lib. 4,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Касіодоръ, въ книгв 4, глава 30 и 31. <sup>6</sup> Касіодоръ, 4, глава 39.

stantinopolski patriarcha 7, ktorego mia- стантинополскій патріарха, которого миnowicie o przyczyne do cesarza w tey mierze duchowieństwo miasta Antiochiey przez list prosiło. Prawda, że na synodzie, dla tego złożonym, iego sprawe promowował, ale z tymże się przeciwko niemu y inszy biskupi, na tym synodzie zgromadzeni, popisali. Ale przywrocenie iego nie kto inszy właśnie wykonał, ieno sam Konstantius cesarz.

Niesłusznie tedy dsieiopis przywrocenie Athanazyusa Juliuszowi papieżowi przywłaszcza! A ieszcze niesłuszniev na tym fundamencie przywrocenia zwierzchność nad wszytkiego światy kościoły y iedynowładztwo kościelne Rzymskich biskupow budować vsiłuie!

A żeby w tey mierze tym snadniey się obaczył, przypomnie mu k temu dwa przykłady przywroconych duchownych, nie przez Rzymskie biskupy, ale przez cesarze. Naprzod: a zaś nie czy (203)tał co o Gracyanie cesarzu, Walentinianowym synu, historicy kościelni 8 napisali, co też y w aktach Łacińskich Concioliorum wpisano? «Napisał (powiedaią) prawo roskazuiąc, aby wygnani pasterze do swoich owczarń się wrocili, y żeby im święte kościoły były przywrocone» 9. A zaś nie czytał 10, że Flawiana, od Arianow wygnanego, nie papież, ale cesarz przywrocił? Co sam Leo papież, do cesarzowey Pulcherriey pisząc, wyznawa, mowiąc 11: Wyście kapłany prawdziwe, katolickie, ktorzy z kościołow swoich niesprawiedliwym wyrokiem byli wyrzuceni, przywrocili» etc. Co się tycze postępku Inновите о причину до цесара въ той мъръ духовенство мъста Антіохіи черезъ листъ просили. Правда, же на соборь, для того зложономъ, его справы форитоваль; але съ тымъ, же ся противко нему и иншіе епископи, на томъ соборѣ згромаженые, пописали. Але приверненье его не хто иншій власне выкональ, одно самъ Константій цесаръ.

Неслушне тогды двепись привороченье Аванасія Іуліеви папежу привлащаеть! А еще неслушне на томъ фундаментъ привороченья зверхность ((133) надъ всего свъта Церковью, и единоначалство церковное Римскихъ еписконовъ будовати усилуетъ!

А жебы въ той мфрф тымъ снаднфи ся обачилъ, приведу ему на память два приклады приверненыхъ духовныхъ, не презъ епископы Римскіе, але презъ цесари. Напередъ: азажъ не читалъ што о Кгратіан'в цесари, Уалентиніановомъ сыну, лътописци церковніи 12 написали, што тежъ и въ дваніихъ Латинскихъ соборовъ написано? «Написалъ (повъдаеть) право росказуючи, абы изгнаные пастыры до своихъ овчарень вернулися, ижъ бы имъ святые церкви были привернены». 13 Азажъ не читалъ 14, же Флавіана, отъ Аріановъ выгнаного, не папежъ, але цесаръ привернулъ? Што самъ Леонъ папежъ, до цесаревой Пульхеріи пишучи, вызнаваеть, мовячи 15: «вы есте священници правдивые, каюолическіе, которыи отъ церквей своихъ неправеднымъ изверженьемъ были отлучени, привернули». Што ся тычетъnocentiusza papieża o krzywdę ś. Chrizo поступку Инокентіа панежа о кривдъ

<sup>7</sup> Concil. constit. 5, actione 1. 8 «Tripartitæ Historiæ», lib. 9, cap. 2. 9 Theodorus, lib. 5, cap. 2. 10 Tomo 1 «Concil.», fol. 405. 11 Epistola 39.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Въ третей части «Исторіи», книга 9, глава 2. <sup>18</sup> Өеодоръ, книга 5, глава 2. <sup>14</sup> Книги первые «Соборовъ», листъ 405. 15 Посланье 39.

stoma, baczymy z historiy, że w nim святого Златоустого, бачимо съ повъсти

Jakoż kolwiek-badź, rzecz pewna iest, że wyklinanie nie iest znakiem, ani dowodem iedynowłactwa kościelnego, ani zwierzchności nad wszytkimi kościoły, gdyż nie samym papieżom Rzymskim, ale y inszym biskupom iednako należało, v wolnie go zawsze przeciwko wystepnym wszytkie kościoły, do pychy y wynoszenia sie sstad przyczyny nie biorac, vżywali. Abowiem że y do tych iuż inszych, przez dzieiopisa przypomnionych, przykładow się przymowię, y insze osobne k temu przytocze.

Czytamy 1, że Antimus y z swymi nie od Agapita papieża Rzymskiego, ale od wszytkich poiedynkiem patriarchow, Paulus Antiocheński Samosatensis (ktorego podobno dzieiopis Piotrem-niewiem, czy za omyłką, czy za szalbierstwem nazwał) nie od Felixa papieża Rzymskiego, ale, iako pisze Niceforus 2, od wszytkich, co ich iedno było na świecie biskupow, Auxentius y lowianus od Ambrożego 3, Dioszkorus z Iuwenaliszem nie od Leona papieża, ale od concilium 4 Kon (204)stantinopolskiego, Cirillus, choć prawowierny y pobożny biskup od wszytkich Orientalnych biskupow 5, Theodozyus cesarz od Ambrożego był wyklęty 6.

Czytamy, że Anastasius, Antiocheński

polegał nie na swey własney dumie у церковной, же въ немъ полегалъ не на powadze, ale na zdaniu synodu, w ziemi своей власной думъ и повазъ, але на Włoskiey odprawowanego, z ktorego у зданью синоду, во Италін 7 отправоваposłowie na wschod słońca byli posłani. ного, съ которою и посланци на Востокъ были послани.

Якожъ будь колвекъ, речъ невная есть, же клятва не есть знакомъ, ани доводомъ единоначалства церковного, ани звирхности надъ всеми церквами, ижъ не самымъ папежомъ Римскимъ, але и иншимъ епископомъ однако належало и волно ее завше противко -(об. 133) выступнымъ всей Церкви, до пыхи и превозношенья себе оттоль причины не беручи, уживали. Абовъмъ же и до тыхъ уже иншихъ, деписомъ припомненыхъ, прикладовъ примовлюся, и иншіе особные ку тому приточу.

Читаемо 8, же Анфимъ и зъ своими не отъ Агапита папежа Римского, але отъ всёхъ поединкомъ патріарховъ, Павель Антіохійскій Самосатскій (которого подобно двенисъ Петромъ-невъдаю, чи за омылкою, чи за шальбърствомъ назвалъ) не отъ Феликса пап'ьжа Римского, але, яко пишеть Никифоръ 9, отъ всёхъ, што ихъ едно было на свътъ епископовъ, Авксентій и Іовиніанъ отъ Амбросіа 10 Діоскоръ и зъ Ювеналомъ не отъ Леона папы, але отъ собору 11 Костантинополского, Кирилъ, хотя православный и благочестивый епископъ, отъ всёхъ Восточныхъ епископовъ 12, Өеодосій цесаръ оть Амбросіа быль проклять <sup>13</sup>.

Читаемо, же Анастасій, Антіохійскій biskup, о Iustinianie cesarzu iawnie епископъ, о Іустиніанъ цесари явне w kościele onych słow vżywał: «Ktokol- оныхъ словъ уживалъ: «хто колвекъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Concil. constit. (sic) 5, actione 1 (sic). <sup>2</sup> Niceph. lib. 6, cap. 28. <sup>3</sup> Amb., lib. 10, epist 81. 4 Concil. Const. 5, act. 5. 5 Concil. Chalc. act 10. 6 Niceph. lib. 3, cap. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> На пол'в пояснено: «ве Влошехъ». <sup>8</sup> Соборъ Констан. (sic) 5, прав[ило] 10 (sic). <sup>9</sup> Никифоръ, книга 6, глава 28. 10 Амбросій, книга 10 посланье 81. 11 Соборъ, устав. 5, прав[ило] 5. 12 Соборъ Халкид[онскій], прав[ило] 10. 13 Никифоръ, книга 3, глава 24.

wiek inszev ewanieliey nasladuie, niech иншей евангеліи наслідуеть, да будеть bedzie anathema» 14. Co też poniekąd анасема». 21 Што́ ся до проклятства wykleciem pachneło.

Czytamy 15, że Nestorius nie od Celestina papieża, ale od wszytkiego Efeskiego concilium, ktore przeciwko iego kacerstwu było zebrane, potępiony y z stolice zrzucony iest Flawian, patriarcha Antiocheński, żeby przez Damaza papieża miał być z stolice zrzucony 16, y żeby dla tego do Rzymu miał ieździć-nie czytamy. To tylko czytamy, że go Theofil Alexandriyski patriarcha przez Izidora prezbitera z Damasem iednał etc. O Egiptskich też Arabach, y Cypriyczykach czytamy, że tego Flawiana z Antiochiey wygnać pragnęli, ale tamże napisano, że Palestini, Phenices, Syriza z Flawianem trzymali 17.

Czytamy 18, że pospolity lud w Antiochiey, chroniąc się go, przeciwko niemu ordinował był na biskupstwo Ewagriusza. Ale gdy Ewagriusz vmarł, tedy iuż sam się Flawian na biskupstwie został 19.

Nieprawdziwie tedy dzieiopis samym papieżom Rzymskim władzą y moc wyklinania, potepiania v zrzucania a składania z stolic biskupow przypisał.

Co aby się tym znaczniey ieszcze pokazało, przypominam mu Leona papieża, ktory, nierzkąc aby był miał patriarchy swą władzą z stolic zrzucać, ale samże wyznawa 20, że nędznego mnicha Ewtychesa z klasztoru iego wyrzucić nie mogł, aż cesarzowey Pul- хіа зъ монастыря его выгнати не могъ.

CTAPAJO.

Читаемо, же Несторый не оть Келестина папы, але отъ всего Ефеского собору, который противко его еретицству быль собрань, отлучень и съ престола изверженъ есть. Флавіанъ, патріарха Антіохійскій, жебы презъ Ламаса папежа мъль быти отъ престола изверженъ 22, и жебы для того до Риму мвлъ вздити — не читаемъ. (134) То толво читаемо, же его Өеофиль, Александрійскій партріарха, презъ Исилора презвитера зъ Дамасомъ едналъ. О Египтянъхъ тежъ, Арапъхъ и Кипрійчивахъ читаемо, же того Флавіана изъ **Антіохіи выгнати прагнули. Але тамъ**же написано, же Палестиняне, Финикіане, Сиріане за Флавіаномъ лержали 28.

Читаемо <sup>24</sup>, же посполитые люде, хоронячися его, противко ему поставили были на епископьство Евагріа. Егдаже Евагрій преставился, тогда уже самъ Флавіанъ на епископьствъ ся осталъ 25.

Неправдиве теды двеписъ самымъ папежомъ Римскимъ власть и моцъ проклятіа, отлученья и зверженья изъ столицъ епископовъ приписалъ.

Што абы ся тымъ значнъй еще показало, привожу ему на паметь Леона папежа, который, не рекучи абы быль мѣлъ патріархи своею властью отъ престоловъ извергати, але самъ же вызнаваеть 26, же нищетного инока Евти-

<sup>14</sup> Theodor. lib. 6, cap. 18. 15 Euagrius, lib. 4, cap. 40. 16 Euagrius, lib. 1.cap. 2. 17 cTripart. Hist. . , lib. 9, cap. 6 n 20. 18 Concil. tomo 1, fol. 409. 19 «Tripart. Hist. . , lib. 9, cap. 6. 20 Epistola 45. <sup>21</sup> Өеодоръ, книга 6, глава 18. <sup>22</sup> Евагрій, книга 1, глава 2. <sup>23</sup> «Тричастной Пов'ясти»,

книга 9, гвава 6 и 20. <sup>24</sup> Собор. книга 1, листъ 409. <sup>25</sup> «Тричас[тной] Повъс[ти]», книга 9, глава 6. <sup>26</sup> Епистол[ia] или посланье 45.

tad ruszyła.

Przypominam Innocentiusza papieża 1, ktory, chcac potępić Pelagiusza, aż się na listy przeciw niemu v cesarzow zdobywał. Y zatym o nim tak mowi: «iakież (205) wżdy wziąwszy listy, abo kiedy podda się naszemu rozsądkowi» 2.

Przypominam Felixa papieża, ktory od Zenona cesarza przeciwko Antymowi Carogrodzkiemu ratunku prosił, ktoremu cesarz odpowiedział: «dopuściliśmy złoženia Antymowego» 3. Skąd znać, że papieski wyrok bez cesarskiego nie był ważny.

Przypominam Konstantina cesarza, ktory tak o sobie mowi: «ieśliby ktory z biskupow nievważnie mieszaniny czynił, sługi Bożego, to iest moią exekucya - iego śmiałość będzie hamowana» 4.

Przypominam nakoniec Iustiniana cesarza, ktory takie prawo postanowił: «ieśliby ktory biskup naznaczonego czasu omieszkał a do domu przywołany przyść nie chciał, niech będzie ruszony y kościoła swego pozbawion, a inszy łepszy na iego mieysce niechay będzie obran, a to moca prawa tego» 5.

Co wszytko iawnie tego poświadcza, że zwierzchności nad biskupami w zrzucaniu ich z stolic nawięcey cesarze zażywali. Ktorych gdy przeto za iedynowładce kościelne—tak mniemam—poczytać nie zechce dziejopis, niechayże z tey

cheryey prosił, aby go ona była stam- але цесаровой Пулхеріи просилъ, абы его она оттамтоль выгнала.

> Привожу на паметь Иннокентіа панежа <sup>6</sup>, который, хотячи отлучити Пелагіа, ажъ ся на листы противко ему у цесаровъ здобывалъ. И затымъ о немъ такъ мовить: «якіежъ вжды взявши листы, або коли поддасться нашому розсудкови» 7.

> Привожу на паметь Феликса папъжа, который отъ Зинона цесара противко Анеимови Царигород (об. 134)скому ратунку просиль, которому цесаръ отновѣдалъ: «допустилихмо зверженіа Анвимового». 8 Отколь знати, же папескій вырокъ безъ цесарского не быль важный.

Припоминаю Костантина цесара, который о собъ такъ мовитъ: «еслибы который зъ епископовъ неуважне мѣшанины чинилъ слуги Божего, то есть моимъ конечнымъ зданьемъ-такового смѣлость будеть гамована». 9

Припоминаю наконецъ и Іустиніана цесара, который такое право постановиль: «еслибы который епископъ назначоного часу омѣшкалъ, а до дому позваный прійти не хотёль, да будеть отлученъ и церкви своей отдаленъ, а иный лешій на его месце нехай будетъ выбранъ, а то моцью того правила». 10

Што все явне того посведляетъ, же зверхности надъ епископы възверженью ихъ изъ престоловъ найболше цесари заживали. Которыхъ кгды для того за единовластника церковного-такъ мивмаю - почитати не схочеть двенись, miary у Rzymskich biskupow, ktorzy нехайже съ той мъры и Римскихъ епи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inxta «Doctrinam Innocentij», <sup>2</sup> Concil. Const. act. 1. <sup>3</sup> Concil. Const. 5, act. 4. <sup>4</sup> Theodor, lib. 1, cap. 19. 5 Authen. de Eccles. diuersis capitul.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Въ «Наукахъ Инокентіевыхъ». <sup>7</sup> Соборъ Констан[тинополскій], правило 1. <sup>8</sup> Соборъ Констан[тинополскій] 5, правило 4. <sup>9</sup> Өеодоръ, книга 1, глава 19. <sup>10</sup> Въ самыхъ книгахъ о Церкви, во различныхъ главахъ.

takiey zwierzchności, iako cesarze, nie своповъ, которые таковой звърхности, zażywali, za iedynowładzce kościelne nie vdaie.

A toć w tym rozdz. o papieżow Rzymskich nad wszytkiego świata kościoły, osobnwie w stanowieniu, wyklinaniu, zrzucaniu, y przywracaniu biskupow zwierzchności, krotce zdało sie przypomnieć. A w przyszłych rozdzialech o teyże ich zwierzchności v władzy, względem appellacycy y synodow, porządnie mowić będziemy.

(206) Trzeciey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ V.

Ieśliż to prawda, iako synodowy dzieiopis twierdzi, że biskupi ze wszytkiego chrześciaństwa Rzymskiego biskupa appellowali, y o prawie kościelnym o tym napisanym.

Chcac dzieiopis tym barżiey Rzymskiego papieża zwierzchność a iedynowładztwo kościelne iemu przypisać, iż biskupi ze wszytkiego chrzesciaństwa do Rzymu appellowali, y że iest o tym prawo kościelne napisane, a w Ruskich «Prawidlach» oycow s. nalezione, — za szczyra prawde vdaie. Z tych iednak wszytkich biskupow, co to ze wszytkiego chrześciaństwa do Rzymu, wedle iego powieści, appellowali, v iednego nie wspomina; tylko z «Prawidł» oycow s. rzkomo o tym napisane prawa przytacza. Skąd każdy snadnie o iego prawdzie sądzić może. Lecz żeby własna prawda się okazała, pilnie w tey appellacycy materią weyźrzę, y dzieiopisa o niektore rzeczy według zwyczaiu swego pytać będę.

Naprzod, ieśli to iest zdanie iego, że

якъ цесари, не заживали, за едноначалника церковного не удаетъ.

А то въ томъ роздълъ тобъ о папежохъ Римскихъ надъ всего свъта перквы особливе въ рукоположении, клятвъ, и зверженію, и приворочанью епископовъ зверхности-вкротит здалося привести на память. А въ пришлыхъ роздвлехъ о томъ же ихъ началствъ и власти, взглядомъ апеляцыи и синодовъ, порядне мовити будемо.

(135) Третей части отповъди

## Роздълъ 5.

Если то правда, яко синодовый двеписъ твердитъ, же епископи зо всего христіанства до Римского епископа на судъ отзывалися и о правиль церковномъ о томъ написаномъ.

Хотячи двепись тымъ болшей Римского папежа зверхность оказати а единоначаліе церковное ему приписати ижъ епископи зо всего христіанства ло Риму судитися отзывали, и же есть о томъ правило цервовное написано, а въ Рускихъ «Правилахъ» святыхъ отновъ найденое, — за щирую правду удаеть. Съ тыхъ еднавъ всвхъ епископовъ, што то зъ всего христіанства до Риму, велле его повъсти, на судъ ся отзывали. и одного невспоминаетъ; толко съ «Правиль» отцовъ святыхъ рекомо о томъ написаные правила приточуеть. Отколя кождый снадне о его правдъ судити можеть. Але жебы власная правла си оказала, пилне въ тую отозванья ся на судъ матерію угляну, и двеписа о нвкоторые речи ведлугь звычаю своего пытати буду.

Напередъ, если то есть разумъ его,

cilium onym pierwszym Niceńskim, na ktorym taki dekret iest vczyniony: «od iednych exkommunikowani, od drugich do spoleczności niechav nie beda przvimowani» 1? Ktorvm dekretem gdvž od iednych exkommunikowanych drugim przyimować zabroniono. A zaż nie widzi, że zaraz nim, y do appellaciy postronnych przyimowania zagrodzono droge. iako wszytkim, tak y Rzymskim biskupom, ktorym na tymże concilium (207) iako sie w przeszłym rozdz, przypominało, kościoły tylko Rzymowi przyległe zawiedywać poruczono? A żeby kto tym, że biskup biskupa, abo z omyłki, abo y ze złości niesłusznie exkommunikować może, narabiać a tak Rzymskiego biskupa w tey mierze iurisdycyey gruntować nie mogł,-tenże synod Niceński lekarstwo na to obmyślił: appellacyą nie do Rzymskiego papieża, ale do synodu prowincyalnego tey prowincyey, w ktorey by sie to niesłusznie exkommunikowanie abo wyklęcie przytrafiło. Te są słowa synodu: «a tak aby sie mogło przynależnym pytaniem wybadać, za rzecz dobrą y słuszną się nam zdało, aby na każdy rok w każdev prowincycy dwakroć przez rok biskupow synod bywał, aby społem na iedno mieysce się zieżdżaiąc społney prowincycy takie questie examinowali».

Druga: pytam go, ieśli to prawda, co twierdzi, że ze wszytkiego chrześciaństwa do Rzymu iść miały appellacye.iakoż się owo prawo ostoi, ktore Iusti-

appellacye do papieżow sa prawne у же апеляціи до папежовъ суть правны słuszne,-pytam go: co rozumie o con- и слушны,-пытаю (об. 135) его: што розумветь о соборв ономъ первиюмъ Никейскомъ, на которомъ такій декреть естъ учиненый: «отъ одныхъ отлученые. отъ другыхъ до общеніа да не пріймутся» 2? Которымъ декретомъ ижъ отъ одныхъ отлученыхъ другимъ пріймовати заборонено. Азажъ не видитъ, же заразъ нимъ и до отозванья ся на судъ посторонныхъ пріймованья загорожено дорогу, якъ всвиъ, такъ и Римскимъ епископомъ, которымъ на томъ же соборъ, яко ся въ прошломъ роздёлё приноминало, церкви толко Римови прилеглые завѣдовати вручено? А жебы хто тымъ, же епископъ епископа або зъ омылки, або и зе злости неслушне отлучити можеть, наробяти а такъ Римского епископа въ той мъръ уряду кгрунтовати не моглъ, -той же соборъ Никейскій лікарство на то обмыслиль: отозванье на судъ не до Римского панежа, але до синоду епаршеского тоее епархіи, въ которой бы ся тое неслушне отлучение або проклятье случило. Тые суть слова синоду: «а такъ абы ся могло пристойнымъ пытаньемъ изыскати, за речъ добрую и слушную намъ ся здало, абы на кождое лъто въ кождой епархіи два разы на рокъ епископскій соборъ бываль, абы посполь на едино мъсце зъвжджаючися сполной епархіи таковыи взысканія истязовали».

Другая: пытаю его, если то правда, што твердить, же зъ всего христіанства до Риму ити мѣли отзываньяся на судъ, -- якожъ ся овое правило остоитъ, nianus cesarz z strony tych appellaciy которое Іустиніанъ цесаръ стороны w rzeczach kościelnych postanowil? Kto- тыхъ отзываньяся на судъ въ речахъ

<sup>1</sup> Canone 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Правило 5.

prześwietych biskupow tego synodu watpliwość iaka z drugimi ma abo o koscielne prawo, abo o insze iakie rzeczy,naprzod metropolita ich z inszymi swego synodu biskupami niechay kauze ich rozezna v rozsadzi. A ieśliż na tym rozsadku oboia strona nie przestanie, tedy nabłogosławieńszy patriarcha oney diocezycy niechay miedzy nimi tey sprawy przesłucha, y one zgadzając się z kościelnymi kanonami y prawy niech rozstrzygnie v skończy. A żadna strona przeciwko iego wyrokowi daley niech nic mowić nie może. Takie prawo Iustinianowe a zaż appellacyam twoim iawnie nie iest przeciwne? Bo ieśliż czynienie ostatecznego w sprawach dekretu patriarchow każdemu w swey diocezycy służyło y ie||(208)śliż przeciw ich dekretowi mowić stronam nie było wolno, -- iakoż y do Rzymu appellować miało się im godzić?

Pytam daley dzieiopisa: co rozumie-Honorius v Theodozvus cesarze czy nie iawnie appellacyam do papieża Rzymskiego zabieżeli onym prawem, ktorego te są słowa 4: «wszelka nowotną odmiane znoszac, roskazuiemy, aby starożytność y kanony stare kościelne, ktore, aż dotąd trwały, po wszytkich Illirickich prowinciach były zachowane; żeby, gdy iaka watpliwość przypadnie, była rzecz powinna, nie bez zdania nawielebnieyszego świętego zakonu biskupa kościoła miasta Konstantynopolskiego, z przerocieszącego się, tę watpliwość ziazdowi сти Риму Старого тышачогося, тое не-

rego te sa slowa 3: «ieśliże ktory z | церковныхъ ||(136) постановилъ? Которого тые слова 5: «а если который отъ преосвященыхъ епископовъ того собору вонтпливость якую съ другими маеть або о церковномъ правилъ, або о иншей якой речи, --- напередъ митрополить ихъ зъ иными своего синоду епископы нехай вину ихъ розознаетъ и розсудитъ. А еслиже на томъ розсудку обоя сторона не перестанеть, тогды блаженъйшій патріарха оной прономіи нехай межи ими тую справу переслухаеть. и онъхъ згожаючися съ церковными каноны и уставами нехай розсудить и скончить. А жадная сторона противко его выроку дальй нехай ничого не можетъ мовити. Такое правило Іустиніаэнав синоат сиканвансто сжеен овон не есть противное? Бо если чиненье остаточного въ справахъ декрету патріархомъ кождому въ своей прономін служило, и еслижъ противъ ихъ декретови сторонамъ мовити не было волно, явожъ и до Риму отзыватися на судъ мъло ся имъ годити?

Пытаю дальй двеписа: што розумъетъ-Онорій и Осодосій цесари чи не явне апеляціямъ до папежа Римского забъгли онымъ правиломъ, которого тые суть слова 6: «всякую новотную отивну зносячи, росказуемо, абы старожитность и каноны старые церковные, которые, ажь потоля трывали, по всъхъ Иллирицкихъ епархіяхъ были захованы; жебы, егда якое недоумвніе припадаетъ, была речъ повинная, не безъ зданья всеблаженъйшаго святого закону епископа церкви мъста Костанabo zacności Rzymu Starego тинополского, и изищства або зацно-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Authen. de S. Episcopis Collatione 9. Si quis wero. <sup>4</sup> Codice «De sacrosanctis Eclesiis». Omni.

Въ заповъди Іустиніана царя. Въ внигахъ «О священосвятыхъ церквахъ».

kaplańskiemu y świętemu rozsądkowi доумѣніе зъѣздови светителскому и свяzachować».

Pytam daley: Leo cesarz czy ieszcze iawniey tychże appellaciy do Rzymu nie wywrocił owym prawem tak napisanym 1: «wszyscy ktorzy iedno kedykolwiek sa, abo potym beda prawdziwey wiary kapłani y klerykowie ktoregokolwiek stopnia y mniszy w sprawach świetskich, żadnym zgoła lubo wietszego, lubo mnievszego sedziego wyrokiem napominalnym do postronnych sadow niechay nie będą pociągani, ani do wyszcia z prowincycy z mieysca, y z krainy, w ktorey mieszkaia, przymuszani».

Słyszysz tu, dziejopisie? A gdzież tu twoie ze wszytkiego chrzańciesstwa do Rzymu appellacye? A gdzież tu owa twoia prawda, że prawem kościelnym te appellacye do Rzymu sa vgruntowane? Rzeczesz podobno, że to nie kościelne prawa, ktore cesarze stanowili? Ale ktoż się w tym z toba zgodzi? Nikt! Chyba niebaczny! Bo wszyscy baczni prawy kościelnymi prawa te nazywaią, ktore dla rządu v pożytku kościelnego, choć od świetskiev, kiedy iedno pobożney, zwierzchności są vczynione. K temu, a tom ci iuż v z postanowienia Ni (209) ceńskiego concilium (ktoremu z żadney miary powagi prawa kościelnego vwleć nie możesz) kanon tegoż poswiadczaiący przytoczył.

A ieśliż na tym niemasz dosyć, więc cię ieszcze zapytam: ieśli to prawda, że prawem kościelnym appellacye do Rzymu ze wszytkiego chrześciaństwa sa Teleńskim w Hispaniey, za Zozyma pa- Испаніи, за Зосима пап'яжа отправова-

тому розсудкови заховати».

Пытаю дальй: Леонъ цесаръ чи еще явнъй тыхъ апеляцій до Риму не вывернулъ овымъ правиломъ, такъ написанымъ 2: «вси которыи едно гдѣколвекъ суть, або потомъ будутъ правдивой ((об. 136) вёры святители и причетници которого колвекъ стецени и стану и моци, въ справахъ свецкихъ, жалнымъ згола или болшого, или меншого судьи вырокомъ напоминалнымъ до посторонныхъ судовъ нехай не будутъ потягани, ани до выйтя изъ епархіи зъ мѣсца, и зъ краины, въ которой мънкаютъ, примушани».

Слышишъ же ту, двенисе? А гдвжъ ту твои зъ всего христіанства до Риму апеляціи? А гдёжь туть оная твоя правда, же правиломъ церковнымъ тые апеляціи до Риму суть обставлены? Змовишъ подобно, же то не церковные правила, которые цесари постановили? Але хтожъ ся въ томъ съ тобою згодитъ? Нихто! Хиба небачный! Бо всв бачные правилами церковными тые правила называють, которые для порядку и ножитку церковного, хотя отъ свъцкой, коли одно благочестивой, зверхности учинены суть. Ку тому, а томъ уже тобъ съ постановенья собору Никейского (которому жаднымъ способомъ чести права церковного уняти не можешъ) канонъ тогожъ посвѣдчаючій приложилъ.

А еслижъ на томъ немаешъ досыть, то тебе еще понытаю: если то правда, же правиломъ церковнымъ апеляціи до Риму зо всего христіанства суть утвержеvtwierdzone, — czemuż na concilium ны, —чомужъ на соборѣ Теленскомъ въ

<sup>1</sup> Codice «De episcopis et clericis». Omnes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ книгахъ «О епископъхъ и клириксхъ»,

pieża odprawowanym, taki dekret iest номъ, такій декретъ естъ vczyniony: «prezbiterowie y klerykowie niechav nie appelluia, tylko na Afrykańskie synody» 8.

Pytam: czemu Milewitańskie concilium taki kanon postanowiło 4: «ieśliżby ktorym od biskupow appellować sie zdało, niechay nie appelluia, chyba tylko na Afrikańskie concilia, abo do starszych prowinciy swoich. A do zamorskich kraiow ktorzyby się ważyli appellować, od żadnego w Africe do spoleczności niech nie będą przyjmowani».

Pytam: czemu na Afrikańskim concilium tak postanowiono 5: «ieśli będzie zachodzić appellacya, niechay zaraz obierze sobie ten, co będzie appellował, sedzie, a z nimi społem y ten, przeciwko ktoremu appellacycy zażywać będzie, - aby od tych przez nie dobrowolnie obranych sędziow żadnemu nie było wolno appellować».

Pytam: czemu na tymże Afrikańskim concilium kanon, wyższey iuż przypomniony, Milewitańskiego synodu powtorzono, y appellaciy wszelkich za morze zabroniono 6?

Pytam: czy mogą społem stać te dwie rzeczy: wolność appellowania do Rzymu, a dokad inad okrom Afrikańśkich synodow, a zwłaszcza do kraiow zamorskich (w iakich y Rzym był) appellacyey wszelkiey zabronienie?!

Trzeba tu będzie, dzieiopisie, pilnie myślić, iakobyś to miał wykręcić, żebyš z swoią o appellaciach prawdą iawnie w kłamstwie nie został. Acz «презвитери и влирипи нехай ся не отзывають на судъ, толко на Африканскіе синоды» 7.

Пытаю: чому Милевитанскій соборъ такое правило постановилъ: 8: «еслибы которымъ епископомъ отзыватися на судъ здало, ((137) нехай ся не отзывають на судъ, опрочъ толко на Африканскіе соборы, або до старъйшихъ епархіи своей. А до заморскых в сторонъ который бы ся важиль отзывати на судъ, отъ жадного въ Африкіи до общеніа да не пріймуется».

Пытаю: чому на Африканскомъ соборъ такъ постановлено 9: «если будетъ заховати отзываньеся на судъ, нехай заразъ обереть собъ той, воторый будеть ся отзывати на судъ, судьи, а зъ ними посполу и той, противъ которому апеляцыи заживати будеть, — абы отъ тыхъ доброволне обраныхъ судей жадному не было волно отзыватися на судъ».

Пытаю: чому на томъ же Африканскомъ соборъ канонъ, вышше уже припомненый, Милевитанского собору повторено, и отзыванья ся на судъ вшелявого за море заборонено <sup>10</sup>?

Пытаю: чи могуть посполь стати тыи двъ речи: волность отзываньяся на судъ до Риму, а гдв индв опрочъ Африканскихъ синодовъ, а звлаща до сторонъ заморскихъ (въ яковыхъ и Римъ быль) апеляціи всякой забороненье?!

Потреба туть будеть, двеписе, пилне мыслити, якобысь то мёль вывернути, жебысь и зъ своею о апеляціахъ правдою явне въ кламствъ не зосталъ. niewiem, na coc się to przyda? Bo byś Ачъ не въдаю, на што тобъ ся тое nabaržiey kręcił, ||(210) przedsię się nie | придасть? Бо бысь найболше выворо

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Canone 17. <sup>4</sup> Canone 22. <sup>8</sup> Canone 62. <sup>6</sup> Canone 92.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Правило 17. <sup>8</sup> Правило 22. <sup>9</sup> Правило 62. <sup>10</sup> Правило 92.

wykręcisz, owszem tym barźiey odkry- чалъ, предся не выкрутишъ, овшемъ iesz przy fałszu niewstydliwość swoię, тымъ болшей открыешъ при фалшу неz ktoraś się iuż y tak w przytaczaniu z «Prawidł» Ruskich dowodow dosyć znacznie popisał, a zaraześ y to okazał, iakoś w słuszne swoiev niepewney prawdy podpory niedostateczny!

Przytoczyłeś bowiem naprzod z Soboru Karthagineńskiego te słowa: «prezbitera sobor z iego dostovności złożył; on potym do Celestina, papy Rzymskiego, vciekł się od ktorego był przyięt, y list odzierżał, aby iemu zaś przywierniono iego prestoł».

A toż, moy dzieiopisie, prawo kościelne, appellacye ze wszytkiego chrześciaństwa do Rsymu vtwierdzające?! A zaż na ten xtałt kanony na soborach pisano? A zaż za prawo poczytan być ma iedney osoby postepek? A ieszcze iaki postępek! Taki, ktory smrodliwą Rzymskich biskupow pychę, obrzydła panowania chciwosć, sprosna w fałszowaniu synodowych kanonow niewstydliwość ludziom przed oczy kładzie!! Niechciałem był w tym postępku tak dalece gmyrać, ale żeś sam do tego dał przyczynę, vczyniwszy wzmiankę o tym prezbiterze,-nielza iedno czytelnikowi przełożyć, co się to w tym działo.

Tak sie rzecz ma:

Ten, ktorego w tym prawidle wspominaia, prezbiter (ktory był prezbiterem Kościoła Socceńskiego (sic) w Africe, a zwano go Apiariuszem) od biskupa swego y od siłu inszych biskupow, ktorzy się byli na concilium ziechali, bedac prawnie za wystepki swe z dostoyności zrzucony, vdał się naprzod do

встыдливость свою, съ которою ся уже и такъ въ приточенью съ «Правилъ» Рускихъ доводовъ досыть значне пописалъ, а заразъ еси и тое оказалъ, якъ еси недостаточенъ въ слушные доводы своей (об. 137) непевной прав-

Приточилесь бовъмъ напередъ и зъ собору Кареагенского тые слова: «презвитера соборъ зъ его достоинства извергъ; онъ потомъ до Келестина, папы Римского, утекся, отъ которого былъ принять, и листь одержаль, абы ему опять привернено его престоль».

А, тожъ то, мой двенисе, правило церковное, зъ всего христіанства апеляціи до Риму утвержаючее?! Азали на той способъ каноны на соборахъ писано? Азали за правило почитанъ быти маеть одной особы поступокъ? А еще якій поступокъ! Такій, который смердячую Римскихъ епископовъ гордость, мерзеную панованья хуть, спросную въ фалшованью соборныхъ каноновъ невстыдливость людемъ предъ очи кладетъ!! Не хотвлемъ быль такъ много въ томъ поступку забавлятися, але жесь самъ до того далъ причину, учинивши змћику о томъ презвитери-нѣлзе одно чителникови переложити, што ся то въ томъ дѣяло.

Такъ ся речъ маетъ:

Той, которого въ томъ правиль споминають, презвитерь (который быль презвитеромъ церкви Сикійскіа во Африцѣ, именемъ Апіарій) отъ епископа своего и отъ иншихъ епископовъ, которые ся были на соборъ зъвхали, изверженъ будучи правне зъ достоинства за свои выступки, удался напе-Zozyma na ten'czas papieża Rzymskiego. редъ до Зосима папы Римского. Котоnia przeciw kanonom kościelnym swev iurisdiciey, sobie przez tego zbiega podaney, rad bedac, skwapliwie, nierozmyślnie, nie wsiąwszy żadney sprawy o postępkach tego Appiariusza, onego niewinnym być osadził v ta moca, ktorev nie miał, onego do pierwszev (211) dostovności przywrocił. A dowiedziawszy się, iż pod tym czasem w Africe było concilium, posłał tam Faustina, biskupa Polentineńskiego, v Filippa y Azella prezbiterow Rzymskich, poruczywszy im, aby nie tylko o predkim przywroceniu Apiariusza do iego prezbiteriev staranie czynili, ale też żeby iawnie z synodem o tym traktowali, żeby każdemu prezbiterowi od swego biskupa, od metropoliev, a nawet y od synodu do Rzymskiey iako apostolskiey, stolice appellować wolno było. Na to poselstwo Afrykańscy biskupi powiedzieli, że to, czego się Zozymus domagał, żadnym prawem nie iest roskazano. Faustinus począł twierdzić, że na concilium Niceńskim pierwszym to postanowiono, przytoczywszy kanon, o ktorym na Niceńskim concilium, iak żywo, wzmianki nie było. Ale tylko od Rzymskiegoż papieża był zmyślony, to iest ow, ktory też Iulius papież w liściech, do Orientalnych biskupow pisaprzypomina. nym, Ktory list aktach Lacinskich «Conciliorum» wpisany, mianowicie w pierwszym tomie druku Koleńskiego 1. Gdzie to iest rzecz vważenia godna, że ten, co te «Acta Conciliorum» zbierał, tam, gdzie Iulius o kanonie Niceńskim wzmiankę czyni, na kraiu przypisał te słowa:

Ktory Zozymus tey okkazyey do rościąga- рый Зосима той причинъ з до ростяганья противко канономъ перковнымъ своего уряду, собъ презъ того збъга поданого, радъ будучи, сквапливе, нерозсудне, ((138) не взявши жадной справы о поступкахъ того Апіаріа -оного невиннымъ быти осудилъ и тоею моцью, которой не мёлъ, оного до первого достоинства привернулъ. А довъдавшися, ижъ подъ тымъ часомъ въ Африкіи быль соборь, послаль тамъ Фаустина, епископа Полентиненского. и Филиппа и Асиллу, презвитеровъ Римскихъ, поручивши имъ, абы не толко о прудкомъ привороченью чинили, але тежъ абы явне зъ синодомъ о томъ справу мели, жебы кождому презвитерови отъ своего епископа, отъ митрополима, а на остатокъ и отъ собору до Римской, яко апостолской, столици отзыватися на судъ волно было. На тое посолство Африканстін епископи повъдили, же то, чого ся Зосима домагаль, жаднымь правиломь не есть росказано. Фавстинъ почалъ твердити, же на першомъ соборъ Никейскомъ то постановлено, приточивши канонъ, о которомъ на Никейскомъ соборъ, яко живъ, змънки не было. Але толко отъ Римского папежа быль змышленый, то есть овый, который тежъ Іюліе папа вълиствж, до Восточныхъ епископовъ писанымъ, припоминаетъ. Который листъ есть въ «Авяніихъ Латинскихъ соборовъ» вписаный, меновите въ першихъ книгахъ друку Колонского. Гдф то есть речь уваженью годная, же той, што «Дѣянія соборовь» збираль, тамъ, гдѣ || (об. 138) Іюлій о правиль Никейскомъ взибнку чинитъ, на враю приписаль тые слова:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> fol. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> На полъ пояснено: «оказін».

Nicenis 5 et 6 cap, verum aperte non inuenitur». «To postanowienie (powieda) tylko przywiedzione być może do Niceńskich piątego y szostego rozdziałow, ale sie iawnie nie nayduie». Z tym to takim nienavdującym sie miedzy kanony Niceńskimi a w rzeczy Niceńskim postanowieniem, pomieniony Faustinus, poseł papieża Rzymskiego, gdy wyiechał na plac na Karthagineńskim concilium, -biskupi, ktorzy na nim byli, a miedzy inszymi ś. Augustyn, postrzegszy fałszu, powiedzieli 1: «że poślą do Alexandryev, do Antiochiev v do Konstantinopola po archetipa al (212)bo originały concilium Niceńskiego, a tym czasem starego zwyczaiu trzymać się bedas. Potym gdv im Cirillus Alexandrviski v Attikus Konstantinopolski, patriarchowie, originaly poslali 2, iawnie wszyscy postrzegli, że papież on świętobliwy synod pofałszował y, dla wywyższenia stolice swey, przywileie fałszywe sobie zmyślał y przywłaszczał. Zatym do Celestina, ktory po Zozymie na ten czas był biskupem Rzymskim v poselstwa Zozymowego popierał, w te słowa odpisali 3: «dekreta Niceńskie lubo niższego stopnia kleryki, lubo v biskupy ich metropolitom iawnie poruczyli. Abowiem barzo rostropnie y sprawiedliwie przeglądali to, iż wszelkie sprawy na swych mieyscach, gdzie się wszczęły, хіи не мъло шкодити на благости Дуkończone być miały, y że każdey prowincyey, nie miało zchodzić na łasce Ducha S., za ktoraby od Christusowych и статечне захована была. Звлаща же kapłanow słuszność y widziana, y sta- кождому еслибы былъ судомъ ураженъ tecznie zachowana była. Zwłaszcza że розознаваючихъ, позволено на синоды każdemu ieśliżby był sądem vrażon roze- своее епархіи, або и на вселенскій со-

«Hoc statutum solum reducibile est in «Тое постановенье (мовить) толко приведено быти не можеть до Никейскихъ пятой и шестой главъ, але ся явне не найдуетъ». Съ тымъ то такимъ ненайдуючимся межи каноны Никейскими а ркомо Никейскимъ постановеньемъ, помененый Фавстинъ, поселъ папежа Римского, кгды вывхаль на пляць на Кареагенскомъ соборъ, - епископи, которые на немъ были, а межи иными святый Августинъ постерегши фалшу, поведили 4: «же ношлють до Александріи, до Антіохіи, до Костантинополя по архетипа або оріиналы того собору Никейского, а тымъ часомъ обычаю старого держатися будутъ». Потомъ коли имъ Кирилъ Александрійскій и Аттикъ Костантинополскій, патріарси, архетипы оріиналы послали, явне вси постерегли, же папежъ оный соборъ святый пофалиювалъ и, для вывышенья столицы своее, привилья фалицивые собъ змышляль и привлашаль. Затымъ до Келестина. который по Зосим'в на той часъ быль епископомъ Римскимъ и поселства Зосимового попиралъ, въ тые слова отписали 5: «декрета Никейскіе либо иншого степени клерики, либо и епископи ихъ митрополитомъ явне поручили. Абов'ямъ барзо порядне и справедливе переглядали тое, ижъ всякіе справы на своихъ мъсцахъ, гдъ ся вщали, кончены быти мѣли, и же каждой епарха Святого, за которою бы отъ Христовыхъ іереовъ слушность и видима,

Concil. Carth. 6, can. 3 u 4. 2 Concil. Aphr. can. 102, 3 Concil. Aphri. can. 105.

<sup>4</sup> Соборъ Кареаген[скій] 6, грань 3 и 4. 5 Соборъ Африк[анскій], прав[ило] 105.

prowincyey, abo y na powszechne concilium appellować. Chybaby kto był, co by wierzył, iakoby Pan Bog iednego sprawiedliwościa kogokolwiek z nas rozsadka natchnąć a niezliczonym zgromadzonym na concilium kapłanom oney vmykać y zbraniać miał? Więc iakoż zamorski sad bedzie ważny, do ktorego świadkowie potrzebni abo prze płeć, abo prze starości niedołężność, abo prze insze zachodzące zawady przywiedzieni być nie będą mogli? Abowiem żeby ktorzy iakoby od twey świętobliwości boku posvlani być mieli, na žadnym oycow synodzie, nie należlismy takiego postanowienia. Abowiem coście niegdy przez tegoż społbiskupa naszego Faustina, iakoby z strony Niceńskiego concilium stamtad byli przysłali,-w konciliach prawdziwszych Niceńskich, od ś. Cyrilla społbiskupa naszego kościoła Ale||(213)xandriyskiego, y od wielebnego Attika, Konstantinopolskiego biskupa, z autentiku posłanych, niceśmy takiego naleść nie mogli. Exekutorow też kleriwaszych proszącym niechcieycie posyłać, abyśmy nadętey pychy świata tego nie zdali sie wprowadzać w Kościoł Christusow, ktory światłość prostości y dzień pokorności chcącym widzieć Boga wystawia, etc.

Słyszysz, dzieiopisie, te słowa?! Widzisz. · iakoś wyszczwał wilka z lasa?! Baczysz, iako się za okazyą twoiey bredniey, sztucznie y fortelnie apychą pachniące, twoich naswiętszych panow y iedynowładzcow kościelnych postępki okazały?! Baczysz, iako concilium Karthagineńskie, nierzkąc, żeby cię co w twoim o appellacyach do Rzymu twierdzeniu wspierać miało, ale ie iawnie wywraca?! Ia wierzę, być teraz znowu

znawaiacych, pozwolono na synody swey | боръ отзыватися на судъ. Хиба бы оди (139) дем обы вършав. (139) яко бы Господь Богъ одного кого колвекъ зъ насъ справедливостью розсудку надхнути а незличонымъ собранымъ на соборѣ іереомъ оной умыкати и збороняти мель? Бо а якожь заморскій суль будеть важный, до которого свъткове потребные або для плъти, або про недосугъ старости, або про иные находячіе завады приведены быти не будутъ могли? Абовъмъ жебы которіе якобы отъ твоего святителства боку посылани быти мъли, на жадномъ соборъ отческомъ незнашлихмо такового постановленья. А то, што есте некогда презъ того соепископа нашего Фаустина, якобы зъ стороны Никейского собору оттоль были прислали, - въ соборъхъ правдивыхъ Никейскихъ, отъ святого Кирила, соепископа нашого церкви Александрійское, и отъ преподобнаго Аттика, Костантинополского епископа, зъ власного зводу посланыхъ, -- ничого такого знайти не могли есмы. Ексекуторовъ тежъ (то есть выконывачовъ) клириковъ вашихъ просячимъ не посылайте, абысмо надутой пыхи свёта того нездалися вносити въ Церковъ Христову, которая свътлость простости и день смиреніа хотячимъ видети Бога выставляетъ.

Слышишъ, двеписе, тые слова?! Видишъ, якъ еси выщваль волка зъ лъса?! Бачишъ, якъ ся, за оказіею твоей бредић, штучне и фортелне а пыхою пахнучіе твоихъ найсвятщихъ пановъ и едновластниковъ костелныхъ поступки объявили?! Бачишъ, якъ соборъ Кареагенскій, не мовячи, жебы тя што въ твоемъ о апеляціахъ до Риму тверженью подпирати мъло, але ихъ явне выворочаеть?! Я въру, бы тобъ теперъ

o tym pisać przyszło, wolałbyś tego знову о томъ писати пришло, волълъ soboru zamilczeć.

O ińszych pismach, ktoreś rzkomo z «Prawidł» Ruskich przytoczył, niewiem coć inszego odpowiedzieć, iedno żeś to podobno sny swoie wspominał! Bo y w waszych własnych Łacińskich Aktach tych koncyliow, ktoreś przypomniał, takie słowa się nie nayduią, nierzkąc, aby sie w naszych prawdziwych naydować miały. Co też ty, dziejopisie, wiedzac, w swym «Synodu Obrony» roz. 7 napisaleś, że Grekowie takie rzeczy z xiag swoich wymiataia y wymazuia, abyš tak z fałszem 1 swoim, ktoryś o tych appellacyach, rzkomo z «Prawidł» oycow ś. napisał, vtaić się mogł.

To rzecz pewna, że ieśliż gdzie wzmianka sie dzieie o czynieniu appellaciy do papu Rzymskiego, tedy tam rzecz iest me o wszytkich wszytkiego świata biskupach, ale tylko o tych, ktorzy pape Rzymskiego nie za cudzego, ale za swego własnego pasterza mieli. Więc v to ku przestrodze wiedzieć potrzeba, że nie zawsze gdy Rzym wspominan bywa, rozumie się Włoski Stary Rzym, y owszem pod czas | (214) znaczy się tym nazwiskiem Konstantynopole, ktore Nowym Rzymem było zwane. Także nie zawsze gdy papa wspominan bywa, rozumie się papież Rzymu Starego, y owszem to nazwisko y inszym zwłaszcza co-znacznieyszym biskupom a pogotowiu patriarchom służyło. Y dla tego czytamy, że prezbiterowie y diakoni Rzymscy do Cypriana Karthagineńskiego biskupa pisząc, taki mu tytuł daią: «Cyprianowi раріе 2». O Galezvusie staroście czyta- ютъ: «Кипріанови папѣ» 3. || (140) O Гале-

бы еси того собору замовчати!

О иншихъ писмахъ, которые еси рекомо съ «Правилъ» Рускихъ приточилъ, не вѣмъ што тобѣ иншого отповъдати, одно жесь то подобно сны свои споминалъ! Во и въ вашихъ (об. 139) власныхъ Латинскихъ «Лѣяніихъ соборовъ в тыхъ, которыесь припомивлъ, такіе ся слова не найдують, не рекучи, абы въ нашихъ правдивыхъ найдоватися мвли. Што тежъ ты, лвенисе, ввлаючи, въ своемъ «Синод» Оборону», роздвлв семомъ еси написалъ, же Грекове такіе речи съ книгъ своихъ выметують и вымазують, абысь такъ съ фалшемъ своимъ, который есь о тыхъ апеляціяхъ, рекомо съ «Правилъ» отцевъ святыхъ написалъ, утантися могъ.

То речъ певная, же если гдв змвнка ся дветь о чиненью отзываньяся на судъ до паны Римского, тогды тамъ речъ есть не о всёхъ всего свёта епископѣхъ, але толко о тыхъ, которые напу Римского не за чужого, але за своего власне пастыря мѣли. Отожъ и тое ку пересторозѣ вѣдати потреба, же не завсегды коли Римъ вспоминанъ бываетъ, розумвется Италійскій Старый Римъ, и овшемъ подъ часъ значится тымъ назвискомъ Костантинополь, которого Новымъ Римомъ было звано. Также не завше коли папа вспоминанъ бываетъ. розумвется папежь Риму Старого, и овшемъ тое назвиско и иншимъ, звлаща што-назацивишимъ епископомъ, а поготовью патріархомъ служило. И для того читаемо, же презвитери и діакони Римскіе, до Кипріана Кареагенского епископа пишучи, таковый ему титулъ да-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: falszew. <sup>2</sup> Ciprian. lib. 2. epist. 7.

<sup>3</sup> Кипріанъ, въ послань 7.

my, że gdy przedeń dla pytania o wierze рін старостъ читаемъ, же коли передъ chrześciańskiey Cypriana było przytymi go słowy pytał: «a tyżeś to ty ten, ktorego chrześcianie swym papieżem mianuią 4>? Także czytamy między listami Augustyna s. list. do niego od Hieronima pisany, ktorego taki iest poczatek: «Hieronim nabłogosławieńszemu papie Augustynowi, 5.

Lecz tym się nie bawiąc, do czego pisma, fałszywie przez dziejopisa rzkomo z «Prawidł» Ruskich przytoczone. okazya dały, wracam się do przedsięwziętey rzeczy, a do przywiedzionych praw cesarskich, kanonow synodalnych, ktore appellacycy do Rzymu z wszego chrześciaństwą zabroniły.

Przydaię ieszcze słowa ś. Cypriana, na iednym mieyscu tak piszącego 6: «ponieważ słuszna y sprawiedliwa rzecz iest, aby każda sprawa tam była przesłuchana, gdzie się sstał występek, y ponieważ wszytkim poiedynkiem pasterzom pewna cząstka trzody iest naznaczona, aby ia każdy rzadził v sprawował. liczbe z postepku swego Panu Bogu majac vczynić, pilnować za tym potrzeba tego, aby ci, nad ktorymi przełożeni iesteśmy, to tam, to sam nie biegali, ani biskupow zgody dobrze spoioney swoią zdradliwą a fortelną smiałością wzruszali; ale żeby tam się sprawowali y kauzy swe odprawowali, gdzieby y oskarżające, v świadki swego występku mieć mogli» etc.

Iuż się tedy tak dotąd pokazało, że appellacye z wszyt|**|(215)**kiego chrześciaństwa do Rzymu nie tylko w «Prakościelnych wiech>

его для пытанья о въръ христіаньской Кипріана было приведено, тыми словы его пыталь: «ты ли то еси той, которого христіане своимъ папежемъ именують»? <sup>7</sup> Также читаемо межи листами Августина святого листъ, до него отъ Еронима писаный, которого есть початокъ: «Еронимъ блаженъйшому пап'в Августину» 8.

Але тымъ ся не бавячи, до чого писма, фалшиве презъ двеписа рекомо «Правилъ» Рускихъ приточеные, оказію або поводъ дали, ворочаюся до предсявзятой ржчи, а до приведеныхъ правилъ це сарскихъ, каноновъ синоловыхъ, которые отзываньяся на судъ до Риму отъ всего христіанства заборонили.

Придаю еще слова святого Кипріана. на едномъ мъсцу такъ пишучого 9: «поневажъ слушная и справедливая речь есть, абы кождая справа тамъ была переслухана, гдв ся сталь выстуновъ, и поневажъ всемъ поединкомъ пастыремъ невная часть паствы есть назначена, абы ее кождый рядиль и справовалъ, личбу съ поступку своего Господу Богу маючи учинити, пилновати затымъ потреба того, абы тыи, надъ которыми старъйшинство маемо, то туды, то сюды не бъгали, ани епископовъ згоды добре споеной своею лестною а фортелною смелостью взрушали; али жебы тамъ ся справовали и вины свои отправовали, гдв бы и оскаржаючіе, и свъдки своего выступку мъти могли».

Ужежъ ся такъ дотоля показало, же отзываньяся на судъ до Риму зо всего христіанства не толко въ «Правилахъ» fundamentu nie церковныхъ фундаменту не мають, але

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pontius in «Passione Cipriani». <sup>5</sup> Epist. 11. <sup>6</sup> lib. 1., epist. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Понтій, во «Мученія Кипріановы». <sup>8</sup> Посланье 11. <sup>9</sup> Кинга 1, посланье 3.

maia, ale iawnie nimi sa zabronione. ясне оными суть забороненые. Але ту Lecz tu podobno, dzieiopisie, narabiać zechcesz historiami o czynionych do Rzymu z roznych kraiow appellacyach, wzmianke czyniacymi. O czym ia tak dalece sporu wieść z toba nie bedę (v owszem, że moga się przykłady tych appellaciy pokazać, przyznawam) 1. Ale na to powiedam to zaraz, ze nie tak w to, co było, iako w to, co być słusznie miało, patrzyć v raczev prawem, niż przykłady, madremu narabiać potrzeba.

Przyznawam, ale powiedam, że te appellacye ludzie baczni ganili. Y ku potwierdzeniu tego przypominam słowa owe Bernardowe do Eugeniusza papieża 2: «dokąd że wżdy nie ocknie się vważenie twoie na taka appellacyev mieszaninę, ambicya abo panowania chciwość przez cię kusi się w kościele krolować, mimo prawo y słuszność, przeciw zwyczaiowi y porzadkowi się dzieia (такъ). Naleziona rzecz dla lekarstwa navduje się służić ku śmierci. Lekarstwo obrociło się w truciznę. Szemranieć, powiedam, y narzekanie pospolite kościolow: wołaia. że ochramiani y okaleczeni bywaią. Abo żadnych niemasz, abo barzo mało takich, ktoreby abo nie bolały na te rane, abo sie iey nie obawiali», etc.

Przyznawam (iakom raz powiedział) 3 że te appellacye bywały. Przyznawam, że pod czas dobrzy biskupi, vtrapiemiem przyciśnieni, do Rzymu się vciekali. Ale to zaraz powiedam z Bernardem, że skąd dobrzy lekarstwo brali, stąd zaś zli, przykład wziąwszy, truciznę czer-

подобно, 11 (об. 140) двенисе, наробяти схочешъ исторіами о дъемыхъ апеляціахъ до Риму зъ розмантыхъ сторонъ, взивнку чинячими. О чомъ я такъ далеко спору вести съ тобою не буду. Але на то заразомъ то поведаю, же не такъ въ тое, што было, якъ въ тое, што быти слушне мѣло, углядовати и лѣпѣй правилы, нижъ прикладомъ мудрому наробяти потреба.

Признаваю, однакъ, же тые ваньяся на судъ, а яко у васъ зовутъ апеляціи, люде бачніи ганили. И ку потверженью того припоминаю слова овые Бернардовы до Евгеніа нап'яжа 4: «а поки вжды не обудится уваженье твое на таковую отзываньяся на судъ мѣшанину, надутость або панованья хуть презъ тебе кусится въ церкви царствовити, мимо право и слушность, противъ звычаю и порядкови ся дветъ. Знайденая рючъ для лекарства найдуется служити къ смерти. Лекарство обернулося въ тругизну. Шамранье мовлю, и нареканье посполитое церквей: кричать, же охромляны и окалечени бывають. Або жадныхъ немашъ, або велми мало такихъ, которые бы або не болвли на тые раны, або ся ей не обавляли».

Признаваю то, же тые апеляціе бывали. Признаваю, же подъ часъ добрыи епископи, бѣдою притисненыи, до Риму ся утекали. Але то заразъ мовлю зъ Бернардомъ, же отколя добрые лъкарство брали, оттоля зась злыи, прикладъ взявши, тругизну терпфли. Признаваю, pali. Przyznawam, że biskupi Rzymscy же епископи Римскіи утекаючихся до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Взятаго въ скобки нътъ въ Западно-Русскомъ переводъ. <sup>2</sup> Ad Eugenium «De Considerat.» lib. 3. <sup>3</sup> Взятое въ скобки опущено въ Западно-Русскомъ переводъ.

<sup>\*</sup> Ко Евгенію «О смотрѣніи», книга 3.

kupow podpomogiwali. Ale też czasem pod tym pretextem y złych na dobre niebacznie wsadzali. Czego iako w siłu inszych, tak v w Ewtichesa heretika z Flawianem Konstantinopolskim patriarcha sprawie przy (216)kład mamy. Tego to bowiem Ewtichesa, od Flawiana o heretictwo potępionego, do siebie się vciekaiącego, że Leo papież Rzymski niebacznie stronę trzymał, y zatym że Flawiana o potepienie iego strofował, a tak do rozszyrzenia się iego kacerstwa przyczynę dał — w historiach czytamv.

Przyznawam nakoniec, że papież Rzymski sprawy przez appellacye, przed się wytoczone, sądzywał. Ale zaraz na to powiedam to, naprzod, że takoweż sady sami cesarze odprawowali, iako ci, do ktorych nawięcey takie appellacye zakraczały 5.

Druga: że te sprawy przez appellacye, przed się wytoczone, papież sadzywał za roskazaniem cesarskim.

Trzecia: że ie sądzywał nie sam, ale z-przystawami.

Czwarta: że od dekretu, przezeń vczynionego, appellacye zakraczały, a tak sprawy, przezeń raz rozsądzone, na inszych sędziow sąd przychadzały.

Czemu ieśli, dzieiopisie, nie wierzysz, słuchayże z historiy kościelnych przykładow. Athanazyus, na concilium Thiriackim potępiony, do cesarza Konstandozyusa y Walentiniana cezarzow 7; Do-| до Өеодосія и Уалентиніана цесаровъ 9;

vciekaiacych sie do siebie dobrych bis- себе добрыхъ епископовъ ркомо подпомаговали. Але тежъ часомъ подъ такою заслоного и злыхъ на добрыхъ || (141) небачне усажали. Чого якъ въ многихъ иншихъ, такъ и въ Евтихія еретика съ Флавіаномъ Костантинополскимъ тріархою справы прикладъ маемъ. Того то бовъть Евтихіа, отъ Флавіана о еретичество зверженого, до себе утекаючогося, же Леонъ папежъ Римскій небачне сторону держалъ и за тымъ же Флавіана о зверженью его обличаль, а такъ до розширенья его еретицтва причину даль-вь исторіяхь читаемо.

> А хотя бы и такъ было, яко деписъ усилуетъ показати, же папежъ Римскій справы презъ апеляціе, передъ себе выточеные, сужоваль, - мало то поможеть! Бо тежъ таковыежъ суды сами цесари отправовали, яко тые, до которыхъ найболше такіе апеляціи закрачали.

> Другая: же тые справы презъ отзываньеся на судъ, передъ себе выточеные, напежъ суживаль за росказаньемъ цесарскимъ.

> Третяя: же ихъ суживалъ не самъ, але съ приставами.

> Четвертая: же отъ декрету, презъ его учиненого, апеляціе закрочали, а тавъ справы презъ его розсужаные, на иншихъ судей судъ приношены бывали.

Чому если, двеписе, неввришъ, слухай же изъ исторій церковныхъ прикладовъ. Аванасій, на соборѣ Туріацкомъ зверженъ будучи, до цесара Конtina appellował 6; Flawianus do Theo- стантина отозвался на судъ 8; Флавіанъ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Этотъ «абзацъ» значительно разнится отъ Западно-Русскаго перевода. <sup>6</sup> Afhanas. Apol. 2. 7 Socrates, lib. 1, cap. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Аевнасій, отвътъ 2. <sup>9</sup> Сократъ, книга 1, глава 23.

Konstans cesarz do brata swego Konstantiusa pisał 2, aby biskupow Orientalnych przypozwał, y od nich wziął sprawę z strony postępkow ich przeciwko Athanazyusowi. Konstantius cesarz za vskarżaniem się Athanazyusowym roskazał przed soba stanać biskupom. ktorzy byli na concilium Tyriackim. Mandatu iego te były słowa 3: «ktorzyściekolwiek synod w Tyrze odprawowany napełniali, bez mieszkania do pobożności naszey obozu pospieszaycie się, y rzeczą samą, iakoście szczyrze y dobrze sadzili, okażcie; a to przedemna, ktorv, żem iest szczyrym Bożym sługa, y wy podobno tego nie zaprzycie», etc. Augustyn \$. 4 na iednym mievscu, o Parmenianowey do Konstantina appellacvev piszac, powiel (217)da: «że ten to Parmenian dobrowolnie dopuścił swoim vcieć się do Konstantina». A na drugim mieyscu 5 tych słow vżywa: «przytaczam ieszcze v słowa Konstantina z listu iego. w ktorym że między stronami rozeznanie czynił, y że Cecyliana niewinnym nalazł, poświadcza». A indzie 6: «azaż (powieda) o religiey nie godzi się sądzić cesarzowi? A czemuż v cesarza posłowie waszy byli?» Y zasię: «ieśliż (powieda) nie maią w takich sprawach cesarze roskazować, ieśliż do cesarzow chrześciańskich to staranie należeć nie ma, ktoż przymuszał starszych waszych, aby sprawe Cecylianowe do cesarza byli odsyłali?»

Co wszytko poświadcza tego, że do

natus a Casis Nigris do Konstantina 1. | Донать-Акасій-и-Нигръ до Константина <sup>7</sup>. ||(об. 141) Конста[нсъ] цесаръ до брата своего Константіа писалъ 8, абы епископовъ Восточныхъ припозвалъ, и отъ нихъ взялъ справу зъ стороны поступковъ ихъ противко Аванасіа. Константинъ цесаръ за ускаржаньемъ Аванасіевымъ росказалъ передъ собою станути епископомъ, которые были на соборѣ Туріацкомъ. Догмы 9 его тые были слова: «которыи есте колвекъ соборъ въ Тирв отправованый наполняли безъ мъшканья до благочестія нашого обозу поспъшайтеся, и речью самою, якъ есте щире и добре судили, окажъте; а тое предо мною, который жемъ естъ щирымт. Божимъ слугою, и вы подобно тому не заприте, ознаймъте». Августинъ 10 святый на одномъ мъсцу, о Парменіановомъ до Константина отозваньюся на судъ пишучи, повъдаетъ: «же той то Парменіанъ доброволне допустилъ своимъ утечися до Константина». А на другомъ мѣсцу 11 тыхъ словъ уживаетъ: «прикладаю еще и слова Константина зъ листу его, въ которомъ же межи сторонами розознанье чинилъ, и ижъ Киликіана невиннымъ знашолъ, посвѣдчаетъ». А индѣ 12: «аза (мовитъ) о въръ негодится судити цесарови? А чомужъ у цесара послове ваши были?» И зась: «если же (мовить) не мають въ таковыхъ справахъ цесари росказовати, еслижъ до цесаровъ христіанскихъ тое старанье належати не маетъ, хтожъ примушалъ старшихъ вашихъ, абы справу Киликіанову до цесара были отсылали?»

Што все посвъдчаеть того, же до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cassiodorus, lib. 4, cap. 20. <sup>2</sup> Ambros., lib. 10, epist. 78. <sup>3</sup> Inter decreta Julij e Sozomeno-<sup>4</sup> Augustinus, epist. 162. <sup>5</sup> Contra epist. Parmen. lib. 1, cap. 5 et 7. <sup>6</sup> Contra Cresconium Grammat. lib. 3, cap. 71.

<sup>7</sup> Касіодоръ, книга 4, глава 20. 8 Амбросій, книга 10. глава 78. 9 На полѣ пояснено: «мандату». 10 Августинъ, посланье 162. 11 Противу посланья Парменіана, книга 1, глава 5 и 7. <sup>12</sup> Противко Кресконіа Граматика, книга 3, глава 71.

cesarzow bywały w sprawach kościel-| nych appellacye, y że ie oni rozsądzali.

A że papieże nie sami, ale z drugimi, a k temu nie tak z swey mocy, iako z cesarskiego roskazania sprawy przez appellacyą do siebie wytoczone sądzili, -- poświadcza tego Grzegorz biskup 18, ktory, iako list iego świadczy, za roskazaniem cesarskim, Aquilenskiego biskupa do Rzymu przyzwawszy, sam przez się, ale zebrawszy pierwey na to synod, sądził o kontrowersią z strony wiary, ktora między nim a inszymi niektoremi była się wszczęła. A osobliwie poświadcza tego wyższey przypomniana Cecilianowa sprawa, ktora iako się toczyła-z Augustina s. listow; a osobliwie z listu 162, snadnie obaczyć. Karthaginenskiego biskupa oskarżył był Donatus a Casis Nigris. Za ktorym oskarżeniem był potępiony, nie dawszy o sobie sprawy. Abowiem wiedząc, że biskupi przeciwko niemu się byli zprzysiegli, niechciał stanąc. Wytoczyła się zatym sprawa przed Konstantina cesarza. Cesarz, chcac aby ta sprawa kościelnym rozsądkiem była rozstrzygniona, poruczył to rozstrzygnienie Melciadowi, Rzymskiemu biskupowi, przydawszy mu w tey mierze niektore biskupy (218) za kollegi. Ktorego poruczenia abo raczey mandatu cesarskiego te były słowa, iako z Nicefora y Ewzebiusza historikow 14 kościelnych dochodzimy: «Konstantyn cesarz Miltiadesowi, biskupowi Rzymskiemu, y Markowi. Iż siła do mnie listow przyszło od Anilina Mo: oswieconego Africkiego starosty, w kto- епископу Римскому, и Марку. Ижъ мноrych pisze, że Cecilianus Karthagiński го до мене листовъ пришло отъ Ани-

цесаровъ бывали въ справахъ церковныхъ отзываньяся на судъ и же ихъ они розсужали.

А ижъ папежи не сами, але зъдругими, а ку тому не такъ и зъ своей моцы, яко съ цесарского росказанья справы пре отозваньеся на судъ до себе ||(142) выточеные судили, - посвъдчаеть того Григорій епископъ 15, который, яко листь его свёдчить, за росказаньемъ цесарскимъ, Аквилинского епископа до Риму призвавши, не самъ презъ себе, яле зобравши на то первъй синодъ, судилъ о споръ зъ стороны въры, который межи имъ а иншими нъкоторыми была ся вщала. А особливе посвъдчаетъ того вышшей припомненая Киликіанова справа, которая явъ ся точила-изъ Августина святого листовъ, а особливе зъ листу 162, снадне обачишъ. Киликіана Кареагенского епископа оскаржиль быль Донать - а -Касій-Нигръ. За которымъ оскарженьемъ былъ изверженъ, не давши о собъ справы. Абовемъ ведаючи, же епископи противко ему были ся сприсягли, не хотълъ станути. Выточилася за тымъ справа передъ Костантина цесара. Цесаръ, хотячи абы тая справа церковнымъ розсудкомъ была скончена, поручилъ тое сконченье Милтіаду, Римскому епископу, придавши ему въ той мъръ нъкоторыхъ епископовъ за сполечные розсудци. Которого порученья або слушнъй догмы, цесарского тые были слова, якъ зъ Никифора и Евсевіа историковъ 16 церковныхъ доходи-«Константинъ цесаръ Милтіаду,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> lib. 2, epist. 16. Theodo. lib. 5, cap. 9. <sup>14</sup> Niceph. lib. 7, cap. 43. Euseb. lib. 10, cap. 5. 15 книга 2, посланье 16. <sup>16</sup> Никифоръ, книга 7, глава 43. 43. Евсевій, книга 10, глава 5.

dziesiącia biskupow, obwinicielow swoich, y z drugimi dziesiącią, ktorych on do swey sprawy potrzebnych być bedzie rozumiał, do Rzymu żeglował, aby tam od was y od Reticyusa Materna y Marina, kollegow waszych, ktorymem dla tego do Rzymu iechać kazał, przesłuchan być mogł etc. Za takim mandatem cesarskim zasiadł na sprawi Cecylianowey Rzymski biskup Milciades y z kollegami swymi. Skazano za Cecylianem. Donatus a Casis Nigris przegrał y za potwarcę osądzon. Za czym od dekretu Rzymskiego biskupa v kollegow iego appellował. Konstantin cesarz biskupowi Arelatońskiemu poruczył rozsadek o tey apellacyey. Ktory biskup siedział na tey sprawie y sądził ia po Rzymskim biskupie, za appellacyą od niego wytoczoną.

To tak przełożywszy, pytam dzieiopisa: ieśliż Rzymski biskup był iedynowładcą kościelnym, czemuż aż za cesarskim roskazaniem sprawy kościelne sądził? Pytam: ieśliż mu samemu, iako ultima instantia (iako to zowa) sedziemu y iako zwierzchniemu nad wszytkimi biskupy sad appellacyey należał-czemuż dopuszczał sobie insze kollegi do czynienia rozsądku przydawać? Czemu, dekret vczyniwszy, appellacycy nie bronił? Czemu na to milczał, gdy Arelateński biskup nadeń iakoby przekładan był, y o dekretach iego rozsądek czynił? Zda надъ него якобы перекладанъ былъ, и

od niektorych kollegow swych w siłu лина освецоного Африцкого старосты, rzeczach bywa winowan, - zdała mi się въ которыхъ пишетъ, же Киликіанъ to słuszna rzecz, aby Cecilian sam z Кареагенскій отъ нѣкоторыхъ товаришовъ своихъ въ многихъ речахъ бываетъ винованъ, ||(об. 142)-здаламися то слушна речъ, абы Киликіанъ самъ зъ десетма епископы, оглаголниковъ своихъ, и съ другими десятми, которыхъ овъ до своее справы потребныхъ быти будетъ розумълъ, до Риму поплыль, абы тамъ отъ васъ и отъ Ретикія Матерна и Марина, товаришовъ вашихъ, которымъ для того до Риму вхати казалемъ, переслуханъ быти моглъ». За такимъ догматомъ або мандатомъ цесарскимъ засѣлъ на справѣ Киликіановой Римскій епископъ Милтіадъ съ товаришами своими. Сказано за Киликіаномъ. Донатъ-а-Касій-Нигръ утратилъ и за потварцу осужонъ. Зачимъ отъ декрету Римского епископа и споледнях ему судей отозвался на судъ. Константинъ цесаръ епископу Арилатонскому поручилъ розсудокъ о томъ отозваньюся на судъ. Который епископъ седълъ на той справъ и судилъ ее по Римскомъ епископъ, за отозваньемъ ся на судъ отъ него выточонымъ.

> Тое такъ переложивши, пытаю дъеписа: если Римскій епископъ былъ единоначалникомъ церковнымъ, мужъ ажъ за цѣсарскимъ росказаньемъ справы церковные судиль? Пытаю: если ему самому, яко судьи досконалому и яко верховному надъ всеми еписконы судъ апеляціи належаль, - чомужъ допущалъ собъ иншіе сполечные сульи до чиненья розсудку придавати? Чому, декретъ учинивши, отозватися на судъ иный не боронилъ? Чому на тое молчалъ, коли Арилатонскій епископъ

mi się, dzieiopisie, że to na cię II (219) I о декретахъ его розсудокъ чинилъ? kostka, ktorev nieladajako przekasisz?!

Teraz iuż zawierając ten rozdział, na wyższey przypomnionych dowodow fundamencie te konkluzya stawie. Cesarze o appellacyach w roznicach biskupich prawa stanowili; do cesarzow od biskupow appellacye bywały; cesarze sad o tych appellacyach częścią sami odprawowali, częścia inszym poruczali; v od dekretow cesarzow appellacya daley nie szła; a przedsię dla tego za iedynowładcze kościelnego nie iest żaden poczytany. Przetoż pogotowiu papieże Rzymscy (iako ci, ktorym kanony synodowe y prawa kościelne sądow wszytkich appellacyey zabroniły, iako ci, ktorzy sady spraw przez appellacya przedsie wytoczonych, nie względem mocy swev, ale z roskazania cesarzow odprawowali, y iako ci, od ktorych dekretow appellacye do inszych zakraczały) za iedynowładce kościelnego poczytani być nie mogą.

## Trzeciey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ VI.

Ieśli to prawda, że sam Rzymski biskup synody składał y że bez iego pozwolenia żaden synod porządny y moc maiący być nie może, iako dzieiopis twierdzi?

Nad te słowa dziejopisowe, że sam Rzymski biskup synody składał у żе Римскій епископъ синоды складалъ и bez iego pozwolenia zaden synod po- же безъ его позволенья жаденъ синодъ rządny у moc maiący być nie może, — порядный и моцъ маючій быти не мо-

Здаетъ ми ся, двеписе, (143) же то на тебе костка, которую неледалко перекусишъ?

Теперъ уже замыкаючи той роздёдъ. на вышшей припомненыхъ **ДОВОДОВЪ** фундаментъ тое замкненье становлю. Песаре о апеляціахъ въ рознинахъ епископскихъ права становили; до цесаровъ отъ епископовъ отзываньяся на розсудки бывали; цесари судъ о тыхъ отозваньяхься на суды частью сами отправовали, частью и иншимъ поручали: и отъ декретовъ цесарскихъ отозваньеся на судъ далей не шло; а предся для того за единовладцу церковного не есть жаденъ иесаръ почитанъ. Протожъ поготовю папежи Римскіе (яко тые, которымъ каноны соборовые и правила церковные судовъ всёхъ отзываньяся на розсудокъ заборонили, яко тые, которые суды справъ презъ отозваньяся на розсудовъ передъ себе выточеные, не взглядомъ своее, але зъ росказанья цесаровъ отправовали, и яко тые, отъ которыхъ декретовъ отозваньяся на розсудокъ до иншихъ закрачали) за едновластники церковные почитаны быти не могутъ.

### (об. 143) Третей части отновъди

## Роздълъ 6.

Если то правда, же самъ Римскій епископъ синоды складаль и же безъ его позволенья жаденъ синодъ порядный и моцъ маючій быти не можетъ, яко лѣеписъ твердить?

На тые слова двеписовы, же самъ

Iednak iż ie za szczyra prawdę vdaie (co niewiem, czy mu z omyłki, czy raczev z niewstydliwości v nałogu kłamania przychodzi), przetoż lubo dla obaczenia, lubo dla zawstydzenia iego przy (220) pomnie mu przez pytanie krotce: synody nie przez papieże Rzymskie, a drugdy mimo wola ich składane, ktore iednak za porządne a moc maiące przyimowano.

Naprzod pytam cię, moy miły dzieiopisie: synod on pierwszy Niceński, od ktorego symbolum spisanego vżywamy, co rozumiesz-czy miał y ma mieć moc, gdyż go nie papiez Rzymski, ale Konstantin cesarz złożył? Co rozumiesz o svnodzie Konstantinopolskim, ktory Theodozyus Pirwszy cesarz, -co rozumiesz o Efeskim, ktory Theodozyus Wtory,-co rozumiesz o Chalcedońskim, ktory Marcyan cesarz złożył? Co o inszych siłu wielkich synodziech, też przez cesarze składanych? A ieśli w tym watpisz, azażeś nie czytał co ono Sokrates w przedmowie piątych xiąg swey «Kościelney Historiey» napisał: «dla tegom cesarze w historiey zamknał, abowiem od tego czasu, iako poczeli być chrześcianie cesarzami, kościelne sprawy na nich zawisły, y nawiętsze concilia z ich zdania działy się v dzieia».

Czyś nie czytał, iako biskupi, ktorzy sie na Konstantinopolskie concilium byli ziechali, sami zeznawaia, że to za listownym cesarskim roskazaniem vczynili, v za tym do Theodozyusa tak pisza: «listem, ktorymeś nas zwołał, vczciłeś kościoł?» 1.

niewiem, co by fałszywszego być mogło? жетъ, не въдаю, што бы фалшившого быти могло? Однакъ ижъ ихъ за ширую правду удаеть (што не въдаю. если ему изъ омылки, если зъ невстылливости и налогу кламанья приходить). протожъ або для обаченья, або для посоромоченья его, приномню ему презъ пытанье коротко: синоды не презъ папежи Римскіе, а другые мимо волю ихъ складаны, которые однакъ за порядные а моцъ маючіе пріймовано.

Напередъ пытаю тя, мой милый двеписе: синодъ оный першій Никейскій. отъ которого символу списаного уживаемо, што розумвешъ - чи мвлъ и маеть мъти моцъ, ижъ его не напежъ Римскій, але Костантинъ цесаръ зложилъ? Што розумвешъ о синодв Костантинополскомъ, который **Өеолосій** Першій ((144) цесаръ, - што розумвешъ о Ефескомъ, который Өеодосій Вторый, - што розумжешъ о Халкидонскомъ, который Мартіанъ цесаръ зложилъ? Што о иншихъ многыхъ синодъхъ, тежъ презъ цесари складаныхъ? А еслижъ въ томъ недоумъваешъ, азажъ еси не читалъ што оно Сократъ въ пре д мовъ пяти книгъ своихъ «Перковной Исторіи» написаль: «для тогомъ цесари во исторіи замкнуль, абовъмъ отъ того часу, якъ почали быти христіане цесарами, церковные справы на нихъ зависли, и найболшіе соборы зъ ихъ догмы <sup>2</sup> дѣялися и дѣютъ».

Чи не читалесь, якъ епископи, которые ся на Костантинополскій соборъ были зъбхали, сами сознавають, же тое за листовнымъ цесарскимъ росказаньемъ учинили, и за тымъ до Өеодосіа такъ пишуть: «листомъ, которымъ еси насъ созваль, почтилесь церковъ» 3.

<sup>1</sup> Theodor. lib. 5, cap. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На пол'в пояснено: «волею». <sup>3</sup> Өеод[оръ], книга 5, глава 9.

Czyś nie czytał, iako Leo papież, pragnąc synodu, nie tylko sam się on v cesarza starał, ale y list do duchoweństwa y ludu Konstantinopolskiego pisał, namawiaiąc ich, aby też oni cesarza o concilium powszechne prosili: «żadaycie (powieda), aby prośbie naszey, przez ktorą zupełnego synodu złożenia żądamy, namiłościwszy cesarz mieysce raczył zostawic> 4, etc.

Czys nie czytał co Liberatus pisze <sup>8</sup>: dze Leo papież Rzymski z siłą inszych Włoskich biskupow, vpadszy na kolana swoie, uniżenie prosił Walentiniana cesarza y Ewdoxiey cesarzowey o złożenie concilium, a || (221) przedsię tego v nich odzierżeć nie mogł <sup>6</sup>.

Potym, czyś nie czytał, iako Theodozyusa cesarza y Pulcherriey cesarzowey o złożenie gdziekolwiek w ziemi Wloskiey synodu prosił? Azaż to odzierżał? Y owszem mimo wolą iego cesarz w Efezie synod złożył.

Czyś nie czytał, iako tenże Leo o toż złożenie we Włoskiey ziemi synodu Marcyana cesarza prosił? Azaż to odzierżał? Y owszem cesarz w Chalcedonie synod odprawować roskazał??

Do tego choć obudwu pomienionych cesarzow tenże biskup o to prosił, aby byli na dalszy czas synody poodkładali, prędkość czasu naznaczonego, obłędżenie drog przez nieprzyłacioły, a zatym zieżdżanie się biskupow niebespieczne przypominaiąc, przedsię żadnego z nich do tego przywieść nie mogł, aby w czasie odmianę iaką byli vczynili. Obay przedsię na dzień raz przez się naznaczony zieżdżać się kazali.

Чи не читалъ еси, якъ Левъ папежъ Римскій, жадаючи синоду, не толко ся онъ самъ у цесара старалъ, але и листъ до духовенства и людей Костантинополскихъ писалъ, намовляючи ихъ, абы тежъ они цесара о соборъ вселенскій просили: «жадайте (мовитъ), абы прозбѣ нашей, презъ которую зуполного синоду зложенья жадаемъ, милостивый цесаръ мѣсце рачилъ зоставити» 8.

Чи не читаль еси што Либерать пишеть 9: «же Левъ папежъ Римскій, зъ многими иншими Италійскими епископы, преклонивши кольна свои, умилне просиль Уалентиніана цесара и Евдоксіи цесаревой о зложенье собору, а предся того у нихъ одержати не могъ» 10.

Потомъ, чи не читалъ еси, якъ Өеодосія цесара и Пулхеріи цесаревой о зло||(об. 144)женье гдѣ колвекъ въ земли Италійской синоду просилъ? Азажъ то одержалъ? И овшенъ мимо волю въ Ефесѣ цесаръ синодъ зложилъ!

Чи не читаль еси, якъ той же Левь о тоежъ зложенье во Италійской земли синоду Мартіана цесара просиль? А зажъ то одержаль? И овшемъ цесарь въ Халкидонъ соборъ отправовати казаль 11.

До того котя обохъ помененыхъ цесаровъ тойже епископъ о тое просилъ, абы были на далшій часъ синоды пооткладали, прудкость часу назначеней, а затымъ зъёханьеся епископовъ небезпечное припоминаючи,—предся жадного зъ нихъ до того привести не могъ, абы въ часъ отмъну яковую были учинили. Обадва предся на день презъ себе назначеный зъёждатися казали.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Leo, epist 23. <sup>5</sup> cap. 12. <sup>6</sup> Leo, epist. 11. <sup>7</sup> Epistola 13, 44, 50, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Левъ, посланье 23. <sup>9</sup> глава 12. <sup>10</sup> Левъ, посланье 11. <sup>11</sup> Посланье 13, 44, 50, 58.

Azaś nie czytał o Chałcedońskim synodzie, na poczatku piatego synodu, onych słow: «święty wielki y powszechny synod, za Bożą łaską y za świętym roskazaniem napobożnieyszych y Boga miłujących cesarzow naszych, zebrany w Chalcedonie w metropoliev Bithyniey». Y tamże trochę niżey: «Christus Pan nasz, narod ludzki opatrznościa swoia sprawujac, napobożnieyszego v nachrześciańścieyszego do gorliwości pobudził cesarza, że zewsząd przednieysze kapłany do siebie zezwał».

Zaś nie czytał onych słow Agathona papieża Rzymskiego, następnika Leonowego, w liście do cesarza: «świety powszechny y wielki szosty synod, ktory za wola Boża w. m. zwołała, y na ktorym, na Boskim mieyscu vsługuiąc, przodek trzymała» etc.

Zaś nie czytał o piątym Konstantinopolskim synodzie w dzieiach iego tych słow: «tych blisko przeszłych dniow, za poprzedzeniem pobożnego roskazania od Christusa vmiłowanego v II (222) od Boga strzeżonego cesarza naszego, zebrał się teraźnieyszy ś. synod».

A zaś w liście Hieronimowym do Eustachiusa w epithafium Pauła matki nie czytał onych słow: «gdy Orientalnych y Okcydentalnych biskupow dla niektorych kościelnych niezgod do Rzymu cesarski list zebrał».

K temu w liście Flawiusza Konstantinopolskiego cesarza do Agathona Rzymskiego biskupa (ktory list w aktach szostego synodu naprzod położono) azaś nie czytał onych słow, ktorymi go do posłania posłow na synod pobudza: «nade wszytko (powieda) roskazuiemy, abyś wasza oycowska miłość nie sstawała

Азажъ еси не читалъ о Халкидонскомъ соборъ, на початку пятого собору, оныхъ словъ: «святый великій вселенскій соборъ, за милостію Божею и за святымъ росказаньемъ благочестивыхъ и боголюбивыхъ цесарей нашихъ собраный въ Халкидовъ въ митрополіи епархіи Виеинейской». И тамъ же трохи нижей: «Христосъ Господь нашъ, родъ человъческій смотръніемъ своимъ строячи, благоговъйнъйшого и христіаивишого до горливости побудиль несара нашого, ижъ отвеюль преднъйшихъ святителей до себе созвалъ».

Изажъ еси не читалъ овыхъ словъ Агаеона папежа Римского, наступника Леонового, въ листъ до цесара: «святый вселенскій и великій шостый соборъ, который за волею Божею чесность ваша созвала ((145) и на которомъ, на божественомъ мъсци услугуючи, продекъ держала».

- Азажъ еси не читалъ о пятомъ Костантинополскомъ синодѣ въ дѣяніихъ его тыхъ словъ: «тыхъ близко прошлыхъ дней, за попереженьемъ благоговъйного повельныя отъ Христомъ возлюбленного и Богомъ хранамого песара нашего, собрался настоящій святый соборъ».

А зась въ листъ Іеронимовомъ до Евстафіа въ надгробіи Павла матки не читалъ оныхъ словъ: «егда Восточныхъ и Западнихъ епископовъ для нъкоторыхъ церковныхъ незгодъ до Риму цесарскій листъ собраль».

Ку тому въ листъ Флавіа Костантинополского цесара до Агаеона Римского епискона (который листъ въденніихъ шостого собору напередъ положено) азажъ еси не читалъ оныхъ словъ, которыми его до посланья пословъ на соборъ побужаетъ: «надъ все (мовить) росказуемо, абы ваша отцевsię zawadą woley Bożey, ale abyś ich ская милость не становился завадою

łasce, że iako On chciał, aby ta sprawa była teraz poruszona, tak też przez Ducha S. Sam to sprawi, aby sie prawda okazała v żeby byli wszyscy nauczeni».

A w pierwszey akcyey tego pomienionego synodu azas tych słow nie czytał: «za ziechaniemsię ś. y powszechnego synodu, ktory wedle cesarskiego postanowienia złożon iest w tym krolewskim mieście».

A w akcyey zaś czwartey tegoż szostego synodu w liście papieża Rzymskiego Agatona do cesarzow, za ktorych roskasaniem był zebrany synod, azaś owych słow nie czytał: «a tak nachrześciańszczeyszy panowie, synowie wedle navpobożnievszego roskazania skromności waszey, wedle posłuszeństwa ktoreśmy powinni, te to sługi nasze posyłamv» etc.

Mogłbym v siła inszych słow z historiy kościelnych y z własnych że Łacińskich akt «Conciliorum» przypomnieć, ktore tego poświadczaią, że synody nie przez papieże Rzymskie, ale przez cesarze, a k temu nie wedle wolev papieżow składane y zbierane bywały. Lecz tak rozumiem, łaskawy czytelniku, że na tych pomienionych będzieszmiał dosyć. Na ktorych fundamencie te przeciwko dzieiopisowi konkluzya stawię:

syno (223) dy Cesarze powszechne wedle woley swey składali, a przedsię ли своее складали, а предся жаденъ żaden z nich za iedynowladce kościelnego nie był poczytany. Przetoż pogotowiu Rzymscy papieże (iako ci, ktorzy Punckie папежи (яко тые, которые не nie sami synodow składali, ale ich v сами соборы силадовали, але ихъ у цеcesarzow żebrali, k temu iako ci, mimo саровъ просили, ку тому якъ тые, ми-

wyprawił. Во mamy nadzieję w Iego волъ Божее, але абысь ихъ выправилъ. Абовънъ надъемся на милость Его, же явъ Онъ хотвлъ, абы тая справа была теперъ порушена, такъ тежъ Духомъ Святымъ Самъ тое справить, абы ся правда оказала и жебы были вси наученіи».

> А у первомъ дъяніи того помененого синоду аза тыхъ словъ еси не читалъ: «за зьѣханьемся святого и повшехного 1 собору, который ведле цесарского постановенья зложень есть въ томъ кролевскомъ мѣстѣ».

> А въ дъяніи зась четвертомъ тогожъ шестого собору, въ листъ напежа Римского Агаоона до цесаровъ, за которыхъ росказаньемъ былъ собраный соборъ, азажъ еси тыхъ словъ не читалъ: «а такъ христіан вишіи панове, сынове по благочестивъйшому повельнію скромности вашей, по послушанію котороесмо повинни, тые (об. 145) то слуги наши посылаемъ».

> Могъ бымъ и многихъ иншихъ сдовъ зъ исторій церковныхъ и зъ власныхъ же Латинскихъ «Ділній соборовыхъ» припомнъти, которые того посвътчають, же соборы не презъ папежи Римскіе, але презъ цесари, а до того не по воли папезской складаны и збираны бывали. Але такъ розумбю, ласкавый читателю, же на тыхъ помененыхъ будешь міти досыть. На которыхъ фундаментъ тое противко дъеписови замкненье ставлю:

> Цесари синоды вселенскіе ведле возъ нихъ за единоначалника перковного не быль почитань. Протожь поготовыю

<sup>1</sup> На полѣ пояснено: «вселенскаго».

ktorych wolą czasy y mieysca synodow мо которыхъ волю часы и мъстна соbyły naznaczone, a naostatek iako ci, ktorzy na synody za cesarskim roskazaniem y sami przyieżdżali y posły wedle posłuszeństwa powinnego posyłali) za iedynowładce kościelne poczytani być nie moga.

Trzeciev części odpowiedzi ROZDZIAł VII.

Ieśliż to prawda, co synodowy dziejopis twierdzi, że biskup Rzymski na głownych synodach pierwsze mieysce zawsze miewał abo, iako to zową, presidował y że postanowienia synodowe, ktore ważne być miały, potwierdzał?

Na dwie części, dla snadnieyszego poięcia rzeczy, ten rozdział rozdzielę. W pierwszey - o prezydowaniu na synodach, w drugiey-o potwierdzeniu synodow mowić bede.

Co sie tycze pierwszey cześci, ieśliż to prawda, dzieiopisie, co twierdzisz o prezydowaniu na synodach Rzymskich biskupow,-pytam cie: co rozumiesz o ziezdzie biskupow wSardyce? Czysynodem ma być nazywan, czyli nie? Bo na nim nie Rzymski, ale Hozyus Kordubeński biskup przezydował. Co rozumiesz o ziezdzie biskupow w Karthaginie? Czy też za synod ma być poczytan? Bo na nim nie Rzymski 1, ale Aurelius Karthagiński biskup presidował. Co rozumiesz o ziezdzie biskupow w Aquieliey? Czy też za synod ma być poczytan? Bo na nim nie Rzymski, ale Ambrozy Mediolański | (224) biskup prezydował?

боровъ были назначованы, -а на-остатокъ якъ тые, которые на соборы и сами за цесарскимъ росказаньемъ пріъжджали и послы ведле послушенства повинного посылали) за единовластники церковные почитаны быти не могутъ.

**||(146)** Третей части отповѣди

Роздълъ 7.

Если то правда, што синодовый двеписъ твердитъ, же бискупъ Римскій на головныхъ синодахъ першое мъсце завсегды мъвалъ албо. яко то зовуть, президоваль и же постановенья синодовые, которые важны быти мъли, потвержалъ?

На двѣ части, для снаднѣйшого понятья речи, тотъ роздаль роздалю. Въ першой-о президованью на синодахъ, въ другой-о потверженью синодовъ мовити буду.

Што ся тычетъ першей части, еслижъ то правда, двеписе, што твердить о президованью на синодахъ Римскихъ бискуповъ, - пытаю тя: што розумвешъ о зъйздв бискуповъ въ Сардикіи? Чи синодомъ маетъ быти называнъ, чили нътъ? Бо на немъ не Римскій, але Госій Кордубенскій бискупъ нершее м'всце мёль. Што розумвешь о зъёздё бискуповъ въ Кароагенъ? Чи тежъ за синодъ маеть быти почитань? Бо на немъ не Римскій, але Аврилій Кароагенскій бискупъ першее мъсце мълъ. Што розумъешъ о зъбздв бискуповъ въ Аквиліи? Чи тежъ за синодъ маетъ быти почитанъ? Бо на немъ не Римскій, (об. 146) але Амбросій Медіоламскій бискупъ першее місце мѣлъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ старопечатномъ экземплярѣ опечатка: Rzymscy.

A ieśliżbyś te synody za mniey głowne i poczytał, więc cię pytam o pierwszym biskupow ziezdzie w Nicei: czy go za synod glowny niemasz przeto, iż na nim Rzymski biskup nie tylko nie presidował, ale też posłowie iego Witus v Wincentius aż czwarte mievsce odzierżeli? Nuż ow ziazd biskupow w Konstantinopolu, na ktorym Menna Konstantinopolski patriarcha presidował, czy też v ciebie synodem nie iest, choć go wszyscy Łacinnici powszechnym piątym synodem zową?

Przypomniałbym ci y Efeski wtory synod, na ktorym choć byli przytomni Leona papieża Rzymskiego posłowie, przedsię nie oni, ale bez wszelkiego ich sporu Alexandryiski patriarcha presidował. Ale milczę o tym (wiedząc, że tego synodu insze postępki są nagany godne, acz wprawdzie do tego nic nie maią) 2. Bo choć koniec synodu był zły, iednak zwoływanie y zbieranie y początek iego nie inakszy był, iedno iako inszych ś. synodow; także na nim, iako y na inszych, wszelcy biskupi swoie mieysca osiegali, y Rzymskiego biskupa posłowie na nim nie inaczey, iedno iako na ś. soborze zasiadali.

Tego wszytkiego gdyż ty, dzieiopisie, dobrym sumnieniem przeć nie możesz: bo lubobyś chciał przeć, łatwie cię będzie z vporu zbość historiami kościelnymi y własnymi Łacińskimi aktami «Conciliorum». Przetoż sądz, iakieś ty to fałsze za szczyrą prawdę ludziom vdawać śmiał!

Przypomniszli z drugiey strony synody, na ktorych biskup Rzymski presidował? Ia o tym z tobą nie wiodł sporu, y teraz nie wiodę. Tego tylko не буду вести спору, и теперь не веду.

А еслижъ бысь тые синоды за менше о октип вт иклот , аквтироп схинвокол першомъ бискуповъ зъбадъ въ Никеи: чи его за синодъ головный не маешъ про то, ижъ на немъ Римскій бискупъ не только першего мъсца не мълъ, але тежъ з послове его Витусъ и Викентій ажъ четвертое пъсце одержали? Нужъ оный зъвздъ епископовъ въ Костантинополю, на которомъ Мина Костантинополскій патріарха першее м'всце м'влъ, чи тежъ у тебе синодомъ не естъ, хотя его всв Латинницы вселенскимъ пятымъ синодомъ зовутъ?

Припомянуль бымъ ти и Ефескій вторый соборъ, на которомъ хоть были притомни Леона папежа Римского послове, предся не они, але безъ всякого ихъ спору Александрійскій патріарха першее мъсце мълъ. Але мовчу теперь о томъ. Во хоть конецъ синоду былъ неправе добрый, однакъ зволыванье и збиранье и початокъ его не инакшій быль, одно яко иншихъ святыхъ синодовъ; также на немъ, яко и на иншихъ, всв бискупы свои мъсца осягали, и Римского епископа послове на немъ не иначей, едно яко на святомъ соборъ засъдали.

Того всего кгдыжъ ты, двенисе, добрымъ сумнъньемъ пръти не можешъ: бо любо бысь хотель прети, лацией тя буде зъ упору спарти исторыями костелными ||(147) и власными Латинскими дъями соборовыми. Протожъ суди, якіесь то фалши за щирую правду людемъ удавати смѣлъ!

Припомнишъ ди зъ другой стороны синоды, на которыхъ бискупъ Римскій на передъ съдалъ? Я о томъ съ тобою

Взятаго въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Въ старопечатномъ экземплярѣ опечатка: «тезъ».

prze, żeby, iakoś ty napisał, na wszyt- Того толко пру, жебы, якось ты наkich siedmi soborach s. pierwsze mieysce miewać miał papież Rzymski v posłowie iego. Osobliwieć to przyznawam, że się o to pierwsze mievsce v presidowanie wszelkim sposobem, a na synodziech drugdy nie bez fortelow (225) Rzymscy biskupi starali.

Przykład tego mamy na concilium pierwszym Efeskim, na ktorym gdy przeczuł papież Rzymski Celestinus, że prezidowanie Cyrillusowi Alexandriyskiemu patriarsze od biskupow wszytkich poruczone być miało, pisał do Cyrillusa, aby iego mieysce zasiadł, chcac tym pisaniem swoie imię iakożkolwiek do pierwszey stolice przytknać. Wszakże iednak posłowie iego dobrze niżey siedzieli; zdanie swe między inszemi powiedali; na postanowienie synodowe swym porządkiem się podpisowali; tylko przedsię Ciryllus, dla xtałtu, dogadzając prośbie, imię iego do swego przymieszał.

Na Chalcedońskim głownym powszechnym synodzie, prawda, że posłowie Rzymskiego biskupa pierwsze mieysce za pozwoleniem cesarskim otrzymali. Ale że się to nie sstało wzgledem powinności abo prawa iakiego, ktoreby na to było Rzymskim biskupom służyłosam Leo Rzymzki biskup iawnie swym postepkiem przyznał y pokazał. Abowiem gdy o to prosi Marcyana cesarza y Pulcherryey cesarzowey, nie potrząsa tym, że mu to pierwsze mieysce y prezidowanie należy. Ale co? To za soba pociaga, že Orientalni biskupi, ktorzy na Efeskim wtorym synodzie rząd trzymali, wszytko byli pomieszali y zle mocy swey vżywali. A iż rządziciela poważnego synod potrzebował, a ci, ktorzy raz płochymi się pokazali, nie zdali się do tego 'sposobnymi, - przetoż prosi, aby ся показали, не здалися до того споwzględem inszych występku y niespo- собными, - протожъ проситъ, абы взгля-

писалъ, на всехъ седми соборахъ святыхъ першее мъсце мъвати мълъ паивжъ Римскій и послове его. Особливе тобъ то признаваю, же ся о тое першее мъсце и первосъданье на синодъхъ всякимъ способомъ, а иногды не безъфортеловъ Римскіе бискупы старали.

Прикладъ того маемо на соборѣ першомъ Ефескомъ, на которомъ кгды постерегъ панежъ Римскій Келестинъ, же першее съданіе Кирилови Александрійскому патріарсь оть епископовъ всёхъ поручено быти мёло, писалъ до Кирила, абы его мъсце засълъ, хотячи тымъ писаньемъ свое имя якожъ колвекъ до першее столицы приткнути. Однакъ послове его добре нижей седели; зданье свое межи иншими повъдали; на постановенье синодовое своимъ порядкомъ ся подписовали; только предся Кирилъ, для кшталту, догожаючи прозбъ, имя его до своего нримвшалъ.

На Халкидонскомъ головномъ вселенскомъ синодъ, правда, же послове Римского бискупа першіе м'єца позволеньемъ цесарскимъ одержали. Але ся то (об. 147) не стало взглядомъ повинности, албо права якого, которое бы на то было Римскимъ бискупомъ служило —самъ Левъ Римскій бискупъ явне своимъ поступкомъ призналъ и показалъ. Абовъмъ, когды о то просилъ Маркіана цесара и Пулхерій цесаровой, не потрясаеть тымъ, же ему тое першее мъсце и першее съданье належить. Але што? То за собою потягаеть, же Восточнін епископи, которые на Ефескомъ второмъ соборѣ рядъ держали, все были помѣшали и зле моци своей уживали. А ижъ рядителя поважного синодъ потребовалъ, а тые, которые разъ плохи

na ten czas przełożone.

Stad znać, że iako nie zawsze prezidował na synodziech Rzymski biskup, tak ani prawa żadnego trwałego na to presidowanie nie miał. Może się tedy iuż pierwsza część tego rozdziału tak zawrzeć:

Na koncyliach y synodziech-Kordu-Karthagineński, Medyolański, beński, Antiocheński, Konstantinopolski y Alexandriy||(266)ski biskupowie presidowali; a przedsię żaden z nich za iedynowładce kościelnego nie iest poczytan. Przetoż y biskupom Rzymskim, iako prawa żadnego na to presidowanie niemaiącym, nie może być iedynowładztwo kościelne z tey miary, że na niektorych synodach presidowali, przywłaszczane.

Co się tycze drugiey części rozdziału tego, przyznawam ia to, że synody papież Rzymski swym pozwoleniem potwierdzał. Ale zaraz przeciwko temu powiedam: naprzod, że nie sam takich synodow potwierdzącym był, ktoremu że niektore synody choć przezeń niepotwierdzone były, y są ważnymi.

Że nie sam Rzymski biskup synodow potwierdzącym był, to sstąd się iawnie pokazuie, że y cesarzom świetskim toż służyło. W Chalcedońskim synodzie tak napisano 1: «świętey pamięci cesarz Theodozius potwierdził wszytko, co było od s. y powszechnego synodu osądzono generalnym prawem. Marcyana zaś cesarza takie słowa czytamy 2: «świętym iasności naszey wyrokiem wielebny sypisze Euzebiusz 3, że dekreta concilium тинъ тежъ пишетъ Евсевій 6, же де-

sobności to rządu czynienie nam było домъ иншихъ выступку и неспособности тое ряду чиненье намъ было на тотъ часъ преложено.

> Оттоля знати, же яко не всюгды першее мъсце мъль на синодъхъ Римскій бискупъ, такъ ани права жадного трывалого на тое першее съданье не мълъ. Може ся тогды южъ першая часть того роздёлу такъ замкнути:

> На соборъхъ и синодъхъ-Кордубенскій, Кароагенскій, Медіоланскій, Антіохійскій, Костантинополскій и Александрійскій епископове першее съданіе міли; а предся жадень зь нихь за одновладцу костелного не есть почитанъ. Протожъ и бискупомъ Римскимъ, яко права ((148) жадного на то першее съданіе немаючимъ, не можеть быти одновладство востелное съ тоей мъры, же на некоторыхъ синодахъ першее мъсце мъли, привлащано.

> Што ся тычетъ другое части роздѣлу того, признаваю я то, же синоды папъжъ Римскій своимъ позволеньемъ потвержалъ. Але заразъ противъ тому повъдаю: напередъ, же не самъ такихъ синодовъ потвержачемъ былъ; ку тому, же нъкоторые синоды хоть черезъ него непотвержоными были, а суть важными.

Же не самъ Римскій бискупъ синодовъ потвержачемъ билъ, то оттоля явне ся показуеть, же и цесаромъ свътскимъ тожъ служило. Въ Халкидонскомъ синодъ такъ написано 4: «святой памяти цесаръ Өеодосій потвердиль все, што было отъ святого и вселенского собору осужоно головным правомъ». Маркіана цесара такіе слова читаемо 5: ссвятымъ ясности нашей вырокомъ веnod potwierdzamy». О Konstantynie też лебный синодъ потвержаемо». О Костан-

<sup>1</sup> Concil. Chalc. act. 1. 2 Concil. Chalc. act. 3. 2 Eusebius in Vita Constant.

<sup>4</sup> Соборъ Халкид[онскій], справа 1. 5 Соборъ Халкид[онскій], справа 3. 6 Евсевій, въ «Животв Костан[тина]».

Konstantinopolskiego concilium do Teodoziusa czytamy że tak pisali 1: «prosimy twey miłości, abyś przez list pobożności swoiev raczył vmocnić v potwierdzić synodowy dekret».

A iako świetskie osoby do potwierdzania dekretow y vchwał synodowych należały, tak pogotowiu wszyscy biskupi, a pogotowiu patriarchowie do tego należeli. Y sstad owo Theodoretus napisał 2: «że wyroki Niceńskiego concilium do biskupow, ktorzy nie byli przytomni, były przesłane». Sstąd też Wiktorius napisał : «że niezliczona rzecz biskupow on synod approbowało y nań sie podpisało», etc.

Że synody bywały ważne, choć papieże Rzymscy na nie niepozwalali 4, po (227) świadcza tego to, że na niektorych synodach przeciw Rzymskim biskupom dekreta, onych potępiaiące, są ferowane, y na mieyscu się swym zostawały, ktorych oni bezpochybnie nie potwierdzali. Przykłady takich synodow wyższev się w wtorey części rozdziale 3 przypomniały.

K temu z historiy dochodzimy, że concilium Karthagineńskiego v Afrikańskiego papieże Rzymscy, wiedząc że appellacyey do nich na nich zabroniono, nie tylko potwierdzić nie chcieli, ale też te, ktorzy na nich byli biskupy, a za tym y ś. Augustina szkalowali, diabelską śmiałość, pychę y vpor, z poduszczenia szatańskiego im przypisuiąc. A przedsię to oboie concilium v z swymi vchwałami za słuszne y wążne iest poczytane, etc.

Niceńskiego potwierdzał. Biskupi też крета собору Никейского потвержалъ. Епископи тежъ зъ Костантинополского собору до Өеодосіа цесара читаемо же такъ писали 5: «просимо твоей милости, абысь черезъ листь побожности своей рачилъ умоцнити и потвердити синодовый декреть».

> А яко свътскіи особы до потверженья декретовъ и уфалъ синодовыхъ належали, такъ поготову всв епископи, а поготову патріархове до того належали. И оттоля Өеодорить написаль 6: «же выроки Никейского собору до епископовъ, которіи не были притомни, ((об.148) были посыланы». Оттоля тежъ Викторій написалъ 7: «же незличоная речъ епископовъ оный соборъ потвердили и на него ся подписали».

Ижъ синоды были важные, хоть пап'вжове Римскіе на нихъ непозво лювали 8, посведчаетъ того то, же на некоторыхъ синодахъ противъ Римскимъ бискупомъ декрета, оныхъ потопляючіе, суть чиненыи, и на мъсцу ся своимъ зоставали, которыхъ они безпохибне не потвержали. Приклады такихъ синодовъ вышше ся въ второй части въ роздёлё третемъ припомянули.

Ку тому зъ исторій доходимо, же собору Кареагенского и Африканского папѣжове Римскіе, вѣдаючи же апеляціи до нихъ на нихъ заборонено, не толко потвердити не хотвли, але тежъ тыи, которые на нихъ были епископи, а за тымъ и святого Августина шкаловали, діаволскую см'влость, ныху и упоръ съ подущенья шатаньского имъ приписуючи. А предся тые оба соборы и зъ своими уфалами за слушные и важные суть почитаны, и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inter acta concil, Constant, 5. <sup>2</sup> lib. 1, cap. 9. <sup>3</sup> Et lib. 2, cap. 8. <sup>4</sup> lib. 2.

<sup>5</sup> Въ Дван[іяхъ] собора Костан[тинополского] 5. 6 Книга 1, глава 9. 7 Книга 2. глава 8. 8 Въ книге 2.

Także y o tym czytamy , że gdy concilium Chalcedoneńskie postanowiło, aby Konstantinopolski biskup pierswszym był po Rzymskim biskupie, y żeby metropolie Azytiyskie, Pontiyskie v Traiackie poświącał,—Leo biskup Rzymski na to postanowienie barzo sarkał 10 y na nie pozwolić nie chciał. A przedsię to concilium v z tvm postanowieniem zawsze ważne y za słuszne a prawowierne poczytane było. O czym Liberatus tak napisał 11: «gdy Anatholius za pozwoleniem concilium pierwszość otrzymał, a posłowie Rzymskiego biskupa przeciw temu mowili y przeczyli,—od sedziow y biskupow wszytkich ono przeczenie nie iest przyjęte. Y choć stolica apostolska v dotad przeciw temu mowi, iednak co od synodu iest raz vtwierdzono, za cesarską obroną trwa».

Iuż tedy tak wtorą część rozdziału tego zamykam: cesarze, xiążęta świetscy y rozliczni roznych kątow świata biskupi synody potwierdzali, a przedsię żaden z nich za iedynowładcę kościelnego z tey miary nie iest poczytan. Przetoż y Rzymscy papieże, względem potwierdzenia przez nie synodow, za iedyno||(228) władce kościelne nie mogą być poczytani: gdyż zwłaszcza niektore synody choć oni ich nie approbowali y owszem im przeczyli, na swym się mieyscu, iako słuszne y ważne, zostawały.

Также и о томъ читаемо 12, же кгды соборъ Халкидонскій постановиль, абы Костантинополскій епископъ першимъ быль по Римскомъ бискупъ и жебы митрополін Азитійскіе, Понтскіе и Трацкіе посвячаль, — Левъ бискупъ Римскій на то постановенье барзо шаркалъ 13 и на него позволити не хотълъ. А предся той соборъ и съ тымъ постановленьемъ завше важный и за слушный !!(149) а правовърный почитанъ былъ. О чомъ Либератусъ такъ написалъ 14: «кгды Анатолій за позволеньемъ собору першость одержалъ, а послове Римского бискупа противъ тому мовили и перечили, -- отъ судей и бискуповъ всъхъ оное переченье не есть принято. И коть столица апостолская и дотоля противъ тому мовить, однако што отъ собору есть разъ утвержоно, за цесарскою обороною трываетъ».

Южь тогды такъ вторую часть роздълу того замыкаю: цесари, княжата свъцкіе и розличные розныхъ кутовъ свъта бискупи синоды потвержали, а предся жаденъ зъ нихъ за одновладцу костелного съ тоей мъры не естъ почитанъ. Протожъ и Римскіе папежове, взглядомъ потверженья черезъ нихъ синодовъ, за одновладцы костелные не могутъ быти почитаны: кгдыжъ звлаща нъкоторые синоды, хоть они ихъ не потвердили и овшемъ онымъ перечили, на своимъ ся мъсцу, яко слушные и важные, зоставали.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Inter decreta Bonifacij 2 ad Eulalium. <sup>10</sup> Leo, epist. 13. <sup>11</sup> Cap. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> У Вонифат[ія]. <sup>13</sup> Лео, листъ 13. <sup>14</sup> Глава 13.

Trzeciev cześci odpowiedzi

ROZDZIAł VIII.

Ieśliż to prawda, co synodowy dzieiopis pisze z strony życia patriarchow Carogrodzkich w iedności kościelney y pod posłuszeństwem papieża Rzymskiego y z strony odrywania się ich y wracania do niego?

Że patriarchowie Carogrodzcy zwierzchności papieża Rzymskiego nie podlegali, a zatym że pod iego posłuszeństwem nie żyli—o tym snadnie każdy sprawić się może z rozdziału 4 tey trzeciey części odpowiedzi. W ktorym okazało się, że nad niektorymi tylko Okcydentalnymi biskupy zwierzchności Rzymski biskup zażywał. Gdzie zaraz przypomniały się kanony synodowe y prawa kościelne cesarskie, ktoremi Konstantinopolscy z Nowego Rzymu patriarchowie do iednakiey (prerogatiwy) 1, zacności, przednieyszości y zawołania z biskupami Starego Rzymu są przypuszczeni. Ktorych tu niepotrzebnie powtarzać nie chcę; y zatym osobnego tego o patriarchach Carogrodzkich rozdziału nie byłbym przypisał,-tylko że dziejopis na tym siodmey swey «Synodu Obrony» rozdział strawił, zamilczeć mi nie godziło, ozywaiąc się krotce a nie wdaiac się niepotrzebnie w rostrzasanie historiev, ktore nie bez przysad a przyczynkow przytacza.

Przyznawam to | (229) dzieiopisowi, że Grecy y patriachowie Carogrodzcy z и патріархове Царигородскіе, зъ Рим-

Третей части отповѣди

Роздълъ 8.

Если то правда, што синодовый двеписъ пишетъ зъ стороны житія патріарховъ Царигородскихъ въ едности костелной и подъ послушенствомъ папъжа Римского и зъ стороны отрываньяся ихъ и ворочанья до него?

**(06. 149)** Же натріархове Царигородскіе звирхности пап'єжа Римского не подлегали, а затымъ же подъ его послушенствомъ не жили-о томъ снадне каждый справитися можеть зъ роздёлу четвертого тоей третей части отповъли. Въ которомъ оказалося, же надъ нѣкоторыми толко Окциденталными <sup>2</sup> бискупы звирхности Римскій бискупъ заживалъ. Гдв заразъ припомивлися каноны синодовые и права костелные цесарскіе, которыми Константинополскіе Нового Риму патріархове до однаковой зацности, преднъйшости и заволанья зъ бискупами Старого Риму суть припущени. Которыхъ тутъ непотребне повторяти не хочу; а затымъ особного того о патріархахъ Царигородскихъ роздѣлу не былъ бымъ приписалъ, толко же двепись на томъ семый свой «Синоду Обороны» роздёлъ стравиль, замолчатимися не годило, озываючися коротко а невдаваючися непотребне въ рострясанье исторіи, которой не безъ присадъ а причинковъ приточаетъ.

Признаваю то двенисови, же Грекове

<sup>1</sup> Этого слова въ Западно-Русскомъ переводъ нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На пол'в пояснено: «Западными».

ney długo żyli; ale tego nie przyznawam, żeby kiedy pod posłuszeństwem iego żyć mieli.

To przyznawam, że sie zdawna o rościagnieniu nad nimi Rzymscy papieże wszelkimi sposoby y fortelmi starali; ale tego nie przyznawam, aby kiedy tego wedle woley swey dopiać byli mogli.

Przyznawam, że, dufaiąc w możność swoie, w przychylność cesarzow, drugdy patriarchy Carogrodzkie w ich iednakiev z soba prerogatywie nachylali; ale ich iednak nigdy, iako pragnęli, przełomić nie mogli.

Przyznawam, że iedność kościelna miedzy Greki v Carogrodzkimi patriarchami z iedney, a między papieżem Rzymskim z drugiey strony nie raz rozrywana y zaś zlepiana bywała; ale tego nie przyznawam, aby to zlepianie iedności y iednanie z Rzymskimi papieżami ku podporze iedynowładztwa kościelnego Rzymskich papieżow pociągać się mogło, gdyż iednanie v między rownemi bywa.

Wiec y tego nie przyznawam, aby do iedności rozrywania Grecy przyczyne dawać mieli, y owszem śmiele to mowię, że papieżow Rzymskich brzydka pycha y nadętość niewstydliwa panowania nienależney iurisdycyey rościągania chciwość, (wrzęda y ciekawość,) a za tym idace synodow s. fałszowanie y odmienianie, y co-raz to nowszych rzeczy pod pretextem apostolskiey władze w Kościoł Boży wtrącanie-tę iedność kościelną rozerwało.

Poświadcza tego, choć podobno niechcąc, dzieiopis, postępki papieżow Rzym- хотячи, двенисъ, поступки напъжовъ

Rzymskimi biskupy w iedności kościel- скими бискупы въ едности костелной долго жили; але того не признаваю. жебы коли подъ послушенствомъ его жити мѣли.

> То признаваю, же ся злавна о ростягненье надъ ними Римскіе папъжове всякими способы и фортелми старали: але того не признаваю, абы коди того (150) ведле воли своей допяти были могли.

> Признаваю, же, дуфаючи въ можность свою, въ прихилность цесаровъ, иногды патріархи Царигородскіе въ ихъ однакой зъ собою зацности нахиляли; але ихъ однавъ николи, яко прагнули, переломити не могли.

> Признаваю, же едность костелная межи Греви и Царигородскими патріархи зъ одной, а межи папежомъ Римскимъ зъ другой стороны не разъ розрывана, и зась злвилевана бывала; але того не признаваю, абы то злёпянье едности еднанье зъ Римскими папежами ку подпоръ единовладства костелного Римскихъ папежовъ потягатися могло, кгдыжъ еднанье и межи ровными бываетъ.

Также и того не признаваю, абы до едности розрыванья Греки причины давати мѣли, и овшемъ смѣле то мовлю, же папежовъ Римскихъ брыдкая пыха и надутость невстыдливая панованья неналежной звирхности ростяганья хтивость, а затымъ идучее синодовъ святыхъ фалшованье и отмененье, и што-разъ то новъйшихъ речей подъ заслоною апостолской власти въ Костелъ Божій втручанье тую едность церковную розорвало.

Посвъдчаеть того, хотя подобно не

<sup>3</sup> Взятое съ скобки не находится въ Западно-Русскомъ переводъ.

rogrodzkim Ignatiusowi, Phokasowi y inszym, nierozmyślne ich w ich vrzędzie przenagabywaiac, zażywali, - wypisuiac a przytym przypominaiac, gdy się te wrzędne postępki ich Grekom vprzykrzyły, iako do rozprocia iedności kościel-| (230)ney przyszło.

By był Rzymski papież granic sweich nie przeskakował, by był w cudze żniwo swego sierpa nie wpuszczał, by był odmiany w synodziech y w sakramentach a obrzedach kościelnych nie czynił, by się był z obrzydła pycha, ktorey skutki niżey 1 sie przypomiona, tak znacznie nie popisował,-a co wietsza-by był społsłużebnikow swych, zwierzchność nad nimi y panowanie Christusowi Samemu służące sobie przywłaszczaiąc, nie niewolił,-y dotad była by nierozerwana iedność kościelna trwała. Od niewoley każdy vciekać musi. Pychą każdego a osobliwie siedzacego w Kościele Bożym, każdy, bojacy się antichrista, brzydzić się musi. Owca każda Christusowa głosu Iego słuchać, a od przeciwnego vciekać musi. Czysta oblubienica Iego w kleynotach, od Niego sobie zostawionych, kochać się, a przed tym, co tey ie wydzierać y fałszować chce, chronić się musi.

Nie Grecy tedy winni rozerwania zgody kościelney, ale Rzymscy papieże, ktorzy mimo nauki pisma ś., mimo zwyczay pierwszego kościoła, mimo kanony synodalne, iedność kościelną w samym oddawaniu sobie posłuszeństwa nowot-

skich, ktorych przeciw patriarchom Ca- Римскихъ, которыхъ противъ патріархомъ Царигородскимъ Игнатіеви, Фокашави и иншимъ, нерозмысльное ихъ въ ихъ урядв пренагабаючи (об. 150) заживали, - выписуючи а притомъ прицоминаючи, кгды ся тыи вымысльные поступки ихъ Грекомъ уприкрили, яко до роспоротья едности костелной пришло.

> Бы быль папажь Римскій границь своихъ не перескаковалъ, бы былъ въ чюжее жниво серца своего не внущалъ, бы быль отмёны въ сенодёхъ и въ сакраментахъ а обрядахъ костелныхъ не чинилъ, бы ся былъ зъ обридлою пыхою, которой скутки нижей 2 ся припомнять, такъ значне не пописовалъ, -а што найболша — бы быль сполслужебниковъ своихъ, зверхность надъ ними и панованье Христови Самому служачое собъ привлащаючи, не неволилъ, - и дотоля была бы нерозервана едность костелная трвала. Отъ неволь каждый утекати муситъ. Пыхою каждого а особливе седячого въ Костелъ Божомъ, каждый, боячися антихриста, бридитися муситъ. Овца каждая Христова голосу Его слухати, а отъ противного утекати муситъ. Чистая облюбеница Его въ клейнотахъ, отъ Него собъ зоставленыхъ, кохатися, а предъ тымъ, што ей оные выдирати и фалшовати хочетъ, хоронитися муситъ.

Не Грекове тогды винни розорванья згоды кестелной, але Римскіе пап'яжове, которые мимо науки Писма Святого, мимо звычай першого костела, мимо каноны синодалные, едность костелную въ самомъ отдаванью | (151) собъ поsposobem zasadzili, nieuważnie слушенства новотнымъ способомъ засаwszytkich z nadętości odrzucając, wszyt- дили, и неуважне всъхъ зъ надутости kimi gardząc, wszytkich wyklinając, откидаючи, всеми гордячи, всехъ вы-

<sup>1</sup> W części 4, rozdz. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ части 4, роздёлъ 3,

wszytkich kaceruiąc, wszytkich schiz- клинаючи, всёхъ кацеруючи, всёхъ matykuiac, ktorzykolwiek chwały, Samemu Christusowi należącev, im oddać. a za głowy kościelne onych przyznawać niechcieli v niechca. Te ich nieuważne a harde postępki, złączone z przeszkadzaniem Grekom do wszytkiego dobrego y do wszelkiey od chrześcian pomocy. ieśliż v opanowania przez Turka Orientu nie są przyczyną? Choć ludzie o tym milczą, Bog czasu swego sądzić będzie.

Ia o tym wiecey tu mowić niechce, gdyż zwłaszcza w czwartey części o tey kościelney zgodzie szyrzey mowić przydzie. To, co się tu przy||(231)pomniało, prypomniało się ku przestrodze, na vdawania dzieiopisowe z strony oderwania się Grekow y patriarchow Carogrodzkich od iedności kościelney.

Trzeciev części odpowiedzi

#### ROZDZIAŁ IX.

Ieśli temu cale się wierzyć ma, co o ziednoczeniu Grekow z Rzymskim kościołem na synodzie Florentskim dziejopis pisze?

Historia o ostatnim ziednoczeniu Grekow na synodzie Florentskim, ktore Грековъ на синодъ || (об. 151) Флоренdziejopis prawy, iako baczę, wzięta jest namniey z Łacińskich akt «Conciliorum» a nieiakiego Gennadiusza. Za сzym скихъ «Двевъ Соборовыхъ» а нвякого ieśliż v nas słusznie wiarę ma naydo- Генадіа. Зачимъ если у насъ слушне wac, abo nie, — łatwie się resolwowac: въру масть найдовати, албо нъть, wyższey <sup>8</sup> iuż się pokazało, że ten, kto- латво ся розвязати: вышше <sup>4</sup> южъ ся rego wspomina Gennadius, nie może показало, же тотъ, которого вспомиbyć za prawdziwego onego Gennadiusza насть Генадій, не можеть быти за Carogrodzkiego patriarche poczytany, правдивого оного Генадіа Царигород-

схизматикуючи, которые колвекъ хвалы, Самому Христови належачіе, имъ отдати, а за головы костелные оныхъ признавати не хотёли и не хотятъ. Тые ихъ неуважные а гордые поступки, злучоние съ прешкоженьемъ Грекомъ до всего доброго и до всякой отъ христіанъ помочи, еслижъ и опанованья черезъ Турка Востоку не суть причиною? Хотя люде о томъ мовчать, Богь часу своего судити будетъ.

Я о томъ болше тутъ мовити не хочу, кгдыжъ въ четвертой части о той костелной згодъ ширей мовити прійде. То, што ся туть припомнёло, припомнълося ку престорозъ, на удаванья лъеписово зъ стороны оторваньяся Грековъ и патріарховъ Царигородскихъ о[дъ] едности костелной.

Третей части отповѣди

Роздълъ 9.

Если тому цъле ся върити маетъ, што о зъедноченью Грековъ зъ Римскимъ костеломъ на синодъ Флоренскомъ двеписъ пишетъ?

Исторіа о остатнемъ зъедноченью скомъ, которую двеписъ правитъ, яко бачу, взята есть найболие зъ Латин-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> W części 3, rozdz. 2.

<sup>4</sup> Въ части 3, роздёлъ 2.

zmyślonym. Y dla tego świadectwa, z niego przytaczane, za niegodne odpowiedzi poczytawam.

Co sie tycze Łacińskich akt «Conciliorum», my, Greckiey religiey ludzie, obyczaynie im wierzyć musimy, a prawie tylko iedno w ten czas, gdy też co tam wpisano-gdzie indziev v autorow, wiary godnych, nayduiemy. Przyczyna tego ta iest, że wiemy, że w tych aktach, przez pochlebce dworu Rzymskiego w kupę złożonych, siła się takich rzeczy nayduie, ktore fundamentu prawdy nie maia; siła tam listow iest, roznym osobam przypisanych, o ktorych oni za żywota nie myślili; siła pod roznemi tytułami takich rzeczy | (232) napleciono, ktore baczny każdy sam przez się fałszywemi osadzic może.

Iako, na przykład, iest list ow w rzeczy Athanazyusow do Marka papieża Rzymskiego, w ktorym rzkomo spalenie kanonow, ktore po śmierci iego w dziewieć lat było, opłakuie. O ktorym się wyższey 1 przypomniało.

Iako iest donacya abo darowizna Konstantina Pierwszego cesarza, rzkomo Sylwestrowi biskupowi Rzymskiemu vczyniona. W ktorey Konstantinopolską stolice wspomina 2, choć ieszcze w ten czas, gdy Konstantin Pierwszy żył, Konstantinopola nie zwano Konstantinopolem, ale Bizantium. Ktore dopiero syn Konstantinow Konstantin II naprawił, y od swego imienia Konstantinopolem nazwał.

ale iest podmiotem, od iednego mnicha ского патріарха почитаный, але есть подмѣтомъ, отъ едного мниха змышленымъ. И для того сведецства, зъ него приточоные, за негодные отповеди почитаю.

> Што ся тычеть Латинскихъ «Лѣовъ Соборовыхъ», мы, Греческой релви люде, обычайне имъ върити мусимо, а праве толко одно въ тотъ часъ, кгды тежъ што тамъ вписано - гдв индв у авторовъ 8, въры годныхъ, найдуемо. Причина того тая есть, же въдаемо, ижъ въ тыхъ актахъ, черезъ похлъбцы двору Римского въ купу зложоныхъ, много ся такихъ речій найдуетъ, которые фундаменту правды не маютъ; много тамъ листовъ есть, рознымъ особамъ приписаныхъ, о которыхъ они за живота не мыслили; много подъ розными титулами такихъ речій наплетено, которыхъ бачный каждый самъ черезъ себе фалшивыми осудити можетъ.

> Яко, на прикладъ, есть листъ оный ркомо Аванасіевь до Марка пап'ьжа Римского, въ которомъ рекомо спаленье каноновъ, которое 4 (152) по смерти его въ девять лътъ было, оплакуетъ. О которомъ ся вышше 5 припомивло.

> Яко есть даровизна Костантина Першого цесара, рекомо Селивестрови бискупови Римскому учинена. Въ которой Костантинополскую столицу вспоминаеть 6, хотя еще въ тоть часъ, кгды Костантинъ Первый жилъ, Костантинополя не звано Костантинополемъ, але Византіа. Которое м'єсто ажъ сынъ Константиновъ Костантинъ Втерый направилъ, и отъ своего имени Костантинополемъ назвалъ.

<sup>1</sup> W części 3, rozdz, 3. 2 Tomo 1 «Concil.» Coloniae excusso, fol. 226 (sic).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На пол'в пояснено: «творцовъ». <sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземпляр'в опечатка: «которме». <sup>5</sup> Въ части 3, розделъ 3. <sup>6</sup> Въ книг[ахъ] 1 соборовыхъ, друкованыхъ въ Колнъ, дистъ 225 (sic).

Iako iest list Klemensa I 7, rzkomo do s. Iakuba pisany, w ktorym oznaymuie mu o smierci Piotra s. A ono rzecz iest pewna, iako własny Rzymskiż prezbiter poświadcza 8. że Iakub ś. siedmią lat pierwey smierć podiął, niż s. Piotr!

Iako iest list rzkomo Anthera papieża, w ktorym o Ewzebiuszu Alexandriyskim y o Felixie Efezińskim, biskupach, wzmiankę czyni. A ono obay ci za Anthera, nierzkac aby biskupami być mieli, ale ani się byli porodzili. Czego każdy, w chronelogią weyźrzawszy, łatwie postrzeże.

Iako iest list wtory rzkomo Marcellina papieża, w ktorym pisze te słowa 10: <nie godzi się cesarzowi y inszemu każdemu, pobożności służącemu, nic czynić przeciwko roskazaniu Bożemu y przeciwko ewangelickim, prorockim y apostolskim regułom». A ono rzecz iest pewna, że y przed Marcellinem y za Marcellina cesarza żadnego nie bylo, ktoryby był Christusa poznał, abo ewangelią rozumiał.

Iako iest list Zefirina papieża, w ktorym pisze, że Christus Pan roskazał był apostołom, aby byli obrali siedmdziesiąt y dwa zwolennikow 11. A ono z Łukasza ewangelisty wiemy, . || (233) że ie Sam Pan Christus obrał.

Iako iest list rzkomo Melciada papieża, w ktorym pisze, że Christus Pan żolnierzom pytaiacym się odpowiedział: <nikogo nie biycie y nie potwarzaycie, ale повъдилъ: «никого не бійте и не по-

Яко есть листъ Клемента Першого 12, рекомо до святого Іякова писаний, въ которомъ ознаймуеть ему о смерти Петра святого. А то речъ есть певная, яко власный Римскій презвитеръ посвъдчаеть <sup>18</sup>, же Іяковъ святый въ седмъ дътъ первъй смерть поднядъ, нижли святый Петръ!

Яко есть листъ 14 рекомо Антера панъжа, въ которомъ о Евсевій Александрійскомъ и о Феликсь Ефескомъ, бискупахъ, взивнку чинитъ. А оно обадва тые за Антера, не рекучи абы бискупами быти мѣли, але ани ся были породили. Чого каждый, въ хронологію вглянувши, латво постережетъ.

Яко есть листъ вторый ркомо Маркелина папъжа, въ которомъ пишетъ тые слова <sup>15</sup>: «не годится цесарови и иншему каждому, побожности служачому, ничого чинити противъ росказанью Божему и противъ евангелскимъ, пророческимъ и апостолскимъ рекгуламъ» <sup>16</sup>. А оно речъ есть певна, же и предъ Маркелиномъ и за ||(об. 152) Маркелина цесара жадного не было, который бы быль Христа позналь, албо евангеліе розумвль.

Яко есть листъ Зеферина папъжа, въ которомъ пишеть, же Христосъ Господь роскаваль быль апостоломъ, абы были обрали седмъдесять и два апостоловъ 17. А оно зъ Луки евангелисты въдаемо, же ихъ Самъ Господь Христосъ обралъ.

Яко есть листь рекомо Мелкіада папъжа, въ которомъ пишетъ, же Христосъ Господь воиномъ пытаючимся от-

<sup>7</sup> Tomo 1 «Concil.», fol. 31. 8 Hieronimus, «De Eccl. scriptor.». Tomo 1 «Concil.», fol. 110. <sup>10</sup> Tomo 1 (Con.), fol. 187. <sup>11</sup> Tomo 1 (Concil.), fol. 97.

<sup>- &</sup>lt;sup>13</sup> Въ книг[ахъ] 1 собор[овыхъ], листъ 31. <sup>13</sup> Еронимъ, «О писа[теляхъ] церк[овныхъ]». 14 Въ книг[ахъ] 1 собор[овыхъ], дистъ 110. 15 Въ книг[ахъ] 1 собор[овыхъ], дистъ 187. 16 На полъ пояснено: «правленіямъ». 17 Въ вниг[ахъ] 1 собор[овыхъ], листъ 97.

ono z ewanieliey wiemy, że to nie Pan Christus, ale Ian Chrzciciel mowił.

Y inszych siła tym podobnych plotek w tych pomienionych Łacińskich aktach «Conciliorum» navduie sie, ktorych, dla przedłużenia, nie przypominam. Te dla tegom dziejopisowi przytoczył, aby nie miał y z swemi za złe, gdy tym ich aktom nie dowierzamy. Gdy z tych plotek przytoczonych wybrnie v one nam prawdziwemi być wywiedzie (czego, wiem, nigdy nie dokaże), tedy dopiero w ten czas y temu wszytkiemu, co o synodzie Florentskim z tych akt prawi, wierzyć bedziem mogli.

Acz ma li się prawda rzec, choć by v nas te acta nie były tak podeyźrzane, iako słusznie sa,-tedy iednak wgladając w nie a w historie synodu Florentskiego, słowa z słowami stosując, obyczayno byśmy tey dzieiopisowey powieści wiarę dawać musieli. Abowiem co dzieiopis przypomina, że o piąci artykułach na tym synodzie Grecy y Łacinnikowie traktowali y zgodzili się, to tam w tychże aktach Łacińskich 2 napisano mowę Grekow do papieża Rzymskiego, w ktorey twierdzą, że tylko dla iedney questiey o pochodzeniu Ducha Ś. synod ten był zebrany. Ktora ich mowa ieśliż nie była prawdziwa, czemuż nie piszą tam, aby przeciwko nim co papież rzec był miał?

Zasię co dzieiopis testament Iozefa Florencyey przezeń spisany, przypomina,

przestawaycie na żołdzie waszym» 1. А тваряйте, але переставайте на данинъ вашой» 3. А оно зъ евангеліи вѣдаемо, же то не Господь Христосъ, але Іоанъ Креститель мовиль.

> И иншихъ много тымъ полобныхъ плетокъ въ тыхъ помененыхъ Латинскихъ «Дъяхъ Соборовыхъ» найдуется. которыхъ, для продолженья, не припоминаю. Тые для тогомъ двенисови приточилъ, абы не мѣлъ и зъ своими за зле, кгды тымъ ихъ актомъ не довъряемо. Кгды съ тыхъ плетокъ приточоныхъ выбридетъ и оные намъ правдивыми быти выведеть (чого, въдаю, николи не докажеть), тогды ажъ въ тотъ часъ и тому всему, што о синодъ Флоренскомъ съ тыхъ актъ правитъ, върити будемо могли.

> Ачъ маетъ ли ся правда речи, хоть бы у насъ тые акта не были такъ подозрѣные, яко слушне суть, -тогды однакъ вглядуючи въ нихъ и въ исторіи синоду Флоренского, слова зъ словами стосуючи, обычайне бысмы той двеписовой повъсти въру ((153) давати мусвли. Абовъмъ што двенисъ припоминаетъ, же о пяти артикудахъ на томъ синодъ Грекове и Латинници мовили и згодилися, то тамъ въ тыхъ же актахъ Латинскихъ 4 написано мову Грековъ до папежа Римского, въ которой твердять, же толко для одной гадки о похоженью Духа Святого синодъ тотъ быль собранъ. Которая ихъ мова еслижъ не была правдива, чомужъ не пишутъ тамъ, абы противъ нимъ што папежъ речи быль мѣль?

Зась што двепись тестаменть Іосифа patryarchy Carogrodzkiego, tamże we патріархи Царигородского, тамъ же ве Флоренціи черезъ него списаный, приw ktorym papieża Rzymskiego Christusa поминаетъ, въ которомъ папъжа Рим-

<sup>1</sup> Eodem tomo, fol. 219. 2 Tomo 3 «Concil.» fol. 447 (sic).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ вниг[ахъ] 1 собор[овыхъ], листъ 219. <sup>4</sup> Въ книг[ахъ] 3 собор[овыхъ], листъ 474 (sic).

Pana namiestnikiem być y że iest czy- ского Христа Господа намъстникомъ быściec przyznać miał, — y to że nie za ewangelia poczytano być ma-z tychże akt «Conciliorum» łacno się sprawić. żе patri (234) archa Trefna to. smierci (do ktorey ieśliż mu iako ociętnemu niepomożono — Bog niech sądzi!) przyznał to testamentem, czego za żywota przez cały rok w Ferarzu y we Florencyey teskliwie mieszkaiac, przyznać niechciał. Trefnieysza ieszcze to, że, maiac też około siebie tamże we Florencyey niezliczona liczbe swoich Greckich biskupow, vstnie przed nimi z napomnieniem ich do tegoż rozumienia testamentu tego nie vczynił, ani świadkow żadnych do vtwierdzenia iego nie vżył. Ale to natrefnieysza, że ten rzkomo iego testament na świat tak iest puszczony, że nawet y datę w nim wyrażono, rzkomo przez nieboszczykasz przypisana: «dan we Florencyey osmego dnia miesiąca czerwca, roku Pańskiego 1439». Toć taka rzeczą ten testament był iuż dostatecznie przez patriarchę dopisany. Lecz iakoz się z tym owo rymuie, co tamże w pomienionych Łacińskich aktach «Conciliorum» przed samym wpisaniem tego testamentu napisano:

Dum haec agerentur, inclinante iam die increbuit Patriarcham mortem obijsse, accurrimus, ac ipsum mortuum vidimus, et nobis causam tam subitae mortis quaerentib. eius famuli responderunt, ipsum postquam coenasset, in penetrale domus scribendi causa (ut sui moris erat) intrasse, dum vero scriberet, tremore ac animi languore affectum statim occubuisse: Cupientes autem ipsi videre, quidnam tum litteris mandaret, has litteras iam scriptas offendimus. To iest: dził,—gruchnęło, że patriarcha śmiercią дилъ, грухнуло, же цатріарха смертью

ти и же естъ чистецъ признати мѣлъ,-и то, же не за евангелію почитано быти маетъ — съ тыхъ же «Двевъ Соборовыхъ» лацно ся справити. Трафна то, же патріарха по смерти (до которой если ему яко оттятому не поможено-Богъ нехай судить!) призналъ то тестаментомъ, чого за живота, черезъ цалый рокъ въ Ферару и въ Флоренпін тескливе мъшкаючи, признати не хотьль. Трафньйшая еще то, же, мапчи тежъ около себе тамъ же въ Флоренціи незличоную личбу своихъ Греческихъ епископовъ, устне передъ ними зъ напомивныемъ ихъ до тогожъ розумънья тестаменту того не учинилъ, ани свъдковъ жадныхъ до утверженья его не ужилъ. (об. 153) Але то найтрафнъйша, же тотъ рекомо его тестаментъ на свъть такъ есть пущеный, же наветь и дату въ немъ выражоно, рекомо черезъ небожчика приписаную: «данъ въ Флоренціи іюня 8 дня, року Божего 1439». То такою речью тотъ тестаментъ былъ южъ достатечне черезъ патріарху дописаный. Але яко ся сътымъ тое згожаеть, што тамъ же въ помененыхъ Латинскихъ «Актахъ Соборовыхъ передъ самымъ вписаньемъ того тестаменту написано:

«Gdy sie to działo, a dzień iuż zcho- «Кды ся тое дъяло, а день южъ схо-

nagłą vmarł! Przybieglismy, у vmarłe- наглою умерь! Прибъглисмы, и умерtak nastretnev šmierci pytali, słudzy iego odpowiedzieli, że skoro po wieczerzy do pokoiu pisać (iako miał zwyczay) wszedł; a gdy pisał, drzeniem a mdłościa ziety, zaraz vmarł. A gdyśmy chcieli widzieć co by był pisał, teneśmy list iuż napisany zastali».

Tu pytam: ieśli patriarcha ten testament pisał, y onego aż v z data | (235) dopisał, iako twierdzą,-iakoż to prawda, co oto napisano, że «gdy ieszcze pisał, drzeniem a mdłościa ziety vmarł?» Czemu nie napisano, że «dopisawszy» vmarł? Bo ieśliby kto rzekł, że mogl co drugiego po napisaniu testamentu pisać, to, wedle pomienioney historiey, stać nie može, w ktorev dołożono tego, że sie z pilnością pytali; co by pisał, a tylko wspomina, że ten testament pisany zastali.

Słabeć się to tobie podobno będą zdały, dzieiopisie, koniektury! Ale atoli nam, Greckiey religiey ludziom, za nawiętsze stoią, y są nam do tego przyczyną, że ten testament za zmyślony mieć, y z onemi przypomnionymi Athanazyusowym, Konstantinowym, Klemensowym, Anterowym, Marcellinowym, Zefirinowym y Melciadowym listami za rowne kłaść musimy. Zwłaszcza wiedząc, że to papieżom Rzymskim y ich kochankom nie nowina -w pismach fałsze czynić, a słowami vmarłych, ktorych pewnie za żywota na świadectwo za sobą nie byliby wyciągneli, swych rzeczy, a osobliwie iurisdycyey, podpierać. To krotcena dzieiepisową powieść o dzieiach Florentskich.

gochmy zastali. A gdyśmy się o przyczynę лого смы застали. А кгдысмы ся о причину такъ прудкой смерти пытали, слуги его отповѣли, же скоро по вечери до покою писати (яко мёлъ звычай) вшолъ; а кгды писалъ, дрыженьемъ а мдлостью знятый, заразъ умеръ. А кглысмы хотвли въдати, што бы былъ писалъ, тотъ есмы листъ южъ написаный застали.

> Туть нытаю: если патріарха тоть тестаментъ писалъ, и оного ажъ и зъ датою дописаль, яко твердять, - якожь то правда, што ото написано, же «кглы еще писаль, дрыжаньемъ а малостью знятый умеръ?» Чому не написано, же «дописавши» умеръ? Бо если бы кто рекъ, же могъ што другого по нанисанью тестаменту писати, то, ведле помененой исторіи, стати не можеть, въ которой доложоно того, же ся съ пилностью пытали, што бы писаль; а толко въспоминаетъ, же тотъ тестаментъ писаный застали.

> Слабые ся то тоб'в подобно будутъ (154) здали, двенисе, дорозумвныя! 1 Але атоли намъ, Греческой релви людемъ, за найболшіе стоятъ, и суть намъ до того причиною, же тотъ тестаментъ за змышленый мъти, и зъ оными прииомнеными Аванасіовымъ, Костантиновымъ, Клементіовымъ, Антеровымъ, Маркелиновымъ, Зефириновымъ и Мелкіадовымъ листами за ровные класти мусимо. Звлаща въдаючи, же то папъжомъ Римскимъ и ихъ коханкомъ не новина-въ писмахъ фалши чинити, а словами умарлыхъ, которыхъ певне за живота на сведецтво за собою не были бы вытягнули, своихъ речій, а особливе звирхности, подпирати. То коротко на дѣеписову повѣсть о дѣяхъ Флоренскихъ.

На полъ пояснено: «домышлянья».

Po Florentskim synodzie, co o Izydorze metropolicie Kijowskim pisze, o tym sporu z nim nie wiodę. Okromie tego, nie przyznawam, żeby prawowiernym miał był pomagać. Ia rozumiem, że, zostawszy apostatą, krzywowiernym pomagał. Szkoda, żeś, dzieie tego Izidora wypisuiac, y tego nie tknał, iako się mu iego apostazya zapłaciła, żeby sobie y teraznievszy metropolit z swym towarzystwem miał był co brać w rozum! Ale prawda: kto Boga, ten y ludzi się nie boil Acz ci nowotni oderwańcy słuszniey by się y Boga bać y ludzi wstydać mieli, gdyż niż Izydor był we Florencey zaszedł, daleko głębiey zabrnęłi. Iako się to w pierwszey części w rozdziale siodmym pokazowało, dokąd czytelnika, dalszev wiadomości vniey Flo (236) rentskiev potrzebuiącego, odsyłam.

Teraz iuż ten rozdział, a przytym zaraz v trzecią cześć odpowiedzi naszev kończąc, tak zamykam:

Ponieważ Sam Christus P[an] iest Iednym zawsze trwaiącym, zawsze przytomnym, zawsze wierne swe obżywiaiącym, y rządzącym Iedynowładzcą y Głowa Kościoła Swego; ponieważ zatym y Piotrowi s. to iedynowładztwo nienależało, y choćby było należało, ponieważ przywiley Piotra ś. z żadney miary y z żadney słuszney przyczyny papieże Rzymscy przywłaszczać sobie nie mogą, ani ich zażywali; ponieważ władza ich y iurisdycya prawy y kanonmi kościelnymi iest ograniczona; a zatym, poniewat, zupełney, swobodney, doskonałey a iakoby sobie tylko samym służącey nad wszytkimi wszytkiego świata kościoły y biskupy w poświęcaniu, stanowieniu, zrzucaniu, w wyklinaniu y w przywracaniu ich, w przyimowaniu y sądzeniu appellaciy, tudzież też w składaniu y potwierdzaniu ихъ, въ пріймованью и суженью апе-

Но Флоренскомъ синодъ, што о Исидоръ митрополитъ Кіевскомъ пишетъ, о томъ спору зъ нимъ не веду. Окромъ того, не признаваю, жебы правовърнымъ мѣлъ былъ помагати. Я розучью, же, зоставши змённикомъ, кривовёрнымъ помагалъ. Шкода, жесь, дви того Исидора выписуючи, и того не ткнулъ, яко ся ему его змѣнництво заплатило, жебы собъ и теперешній митрополить зъ своимъ товариствомъ мёль быль што брати въ розумъ! Але правда: хто Бога. тоть и людей ся не боить! Ачь тые новотные оторванцы слушнъй бы ся Бога бояти и людей встыдати мѣли, кгамжъ нижъ Исилоръ быль ве Флоренціи зашоль, далеко ((об. 154) глубъй забрыли. Яко ся то въ першой части, въ роздълъ семомъ показало, гдъ чителника, далшей вѣдомости о унѣи Флоренской потребуючого, отсылаю.

Теперь южъ тотъ роздълъ, а притомъ заразъ и третюю часть отповъди нашей кончачи, такъ замыкаю:

Понеже Самъ Христосъ Господь есть Еднымъ, завсегды трываючимъ, завсегды притомнымъ завсегды върным свои оживляючимъ, и рядячимъ Единовладцею 🛊 Головою Церкви Своей; понеже тымъ и Петрови святому то единовладство неналежало, и хотя бы было належало, понеже привилей Истра святого зъ жадной мфры и зъ жадной слушной причины папъжове Римскіе привлащати собъ не могутъ, ани ихъ заживали; понеже власть ихъ и зверхность правы и каноны костелными есть ограничона; а затымъ, понеже, зуполной, свободной, досконалой а якобы собъ толко самымъ служачой надъ всвми всего свъта костелы и бискупы въ посвяченью, становенью, въ зверженью, въ выклинанью и въ привороченью synodow y w prezidowaniu na nich, ляціи, также тежъ въ складанью и

zwierzchności nigdy nie mieli y nie vży- цотверженью синодовъ, и въ первосъsłow Christusa Pana, z podrzuconych sfałszowanych testamentow y z inszych niepewnych pism czerpnionemi świadectwy dowodzą,-przeto Rzymscy biskupi za iedynowładzce kościelne nie mogą, ani maią być poczytani.

A zatym metropolit odstępny y z swymi towarzyszmi władykami niepotrzebnie, niesłusznie, niesprawiedliwie y niepobożnie to vczynił, że, odstapiwszy zwierzchności patryarchow Orientalnych, pod zwierzchność się Rzymskiego papieża poddał, a pogotowiu y list vniey Brzeskiey, przez nie spisany, ktory dzieiopis w swych xiażkach przypomniał, za prawdziwy rozumian być nie może.

# II (237) ODPOWIEDZI CZĘŚĆ CZWARTA.

O NAGANACH PATRIARCHIEY CARO-GRODZKIEY Y POCHWAŁACH IEDNOŚCI a społeczności z kościołem Rzym-SKIM, PRZEZ SYNODOWEGO DZIEIOPISA PRZYPOMNIONYCH.

#### PRZEDMOWA.

Rozumieiac dziejopis, że barzo osob-

wali; v ponieważ iey pochlebcy ich, z данью на нихъ, звирхности николи не ktorych liczby iest y dzieiopis, niepra- мъли и не уживали; и понеже ее поwdziwemi, ani gruntownymi, ale z od- хльбцы ихъ, съ которыхъ личбы есть mienionych a sztucznie z opakowanych и двеписъ, неправдивыми, ане вгрунтовными, але зъ отмъненыхъ а штучне doktorow, z zmyslonych kanonow, z зъ опакованыхъ словъ Христа Госпола. съ подвиданыхъ докторовъ, [зъ] змышленыхъ || (155) каноновъ, съ фалшованыхъ тестаментовъ и зъ иншихъ непевныхъ писмъ черпнеными свъдоцтвы доводять, -прото Римскіе бискупы за одновладцы костелные не могуть, ана мають быти почитаны.

> А затымъ митрополитъ отступный и зъ своими товаришми владыками непотребне, неслушне, несправедливе и непобожне то учинилъ, же, отступивши звирхности патріарховъ Восточныхъ, подъ звирхность ся Римского папъжа поддаль, а поготову и листь унви Берестейской, черезъ нихъ списаный, который депись въ своихъ книжкахъ припомянулъ, за правдивый розумень быти не можетъ.

## ||**(об. 155)** ОТПОВЪДИ ЧАСТЬ ЧЕТВЕРТАА.

О наганахъ патріархій Цариго-РОДСКОЙ И ПОХВАЛАХЪ ЕДНОСТИ А сполечности зъ Римскимъ коствломъ, черезъ синодового дъеписа припомненыхъ.

#### Предмова.

Розумѣючи дѣеписъ, же велми особliwie nam, Greckiey religiey ludziom, ливе намъ, Греческой релви людемъ, wywiodł iedynowładztwo kościelne Rzym- вывелъ одновладство костелное Римskich biskupow, obraca rzecz swoie do скихъ бискуповъ, оборочаетъ речъ свою nas, a osobliwie do Ruskiego narodu ludzi, до насъ, а особливе до Руского народу radząc, namawiaiąc у vpominaiąc, aby людей, радячи, намовляючи и упомиsię do Rzymskiego kościoła przyłączyli наючи, абы ся до Римского костела a temu iedynowładzcy iego chętnie posłuszeństwo oddali. Temu napominaniu iego w przeszłey trzeciey części odpowiedzi iuż się iawnie wstręt sstał, gdyż się pokazało, że słabe barzo tego iedvnowładztwa papieskiego podpory przytoczył. Wszakże iż w tym vpominaniu, na fałszywym iedynowładztwie kościelnym vfundowanym, zażywa v inszych sposobow perswadowania, zasadzaiąc ie w zalecaniu iedności z kościołem Rzymskim, iakoby nie tylko nieszkodliwey, ale też zbawienney y cześć kapłaństwa za sobą ciągnącey; a przytym w szkalowaniu patriarchiey Carogrodzkiey, iako tey, przeciwko ktoreyby brany piekielne przemoć, | (238) w ktorev przeklectwo, świętokupstwo, wielość patriarchow, nieuważne rozgrzeszanie, niezgoda, waśń, niedostatek pociechy, nauki, obrony, rządu v miłości v insze tym podobne wady v niedostatki navdowaćby sie miały, -- przetoż mu tu w tey czwartey części odpowiedzi na te wszytkie iego takie vdawania odpowiem y pokażę, że względem ich patriarchiey Carogrodzkiey nam sie odstapić nie godzi. Ku czemu že tež służą niektore Meletiusza, przed tym Alexandriyskiego, a teraz iuż Konstantynopolskiego patriarchy listy, przetoż ie w teyże części przypiszę. A iż też dziejopis na roznych pisania swego mieyscach tak to w nas, Greckiey religiey ludzie, wmawia, że nie tylko nie mamy sie o co frasować, ale też godzi się nam dziękować za to, iż nas do iedności z kościołem Rzymskim czasow teraźnieyszych przywodzą, —przetoż sposob tego przywodzenia zaraz przełoże, y pod rozsądek tak przyszłego, iako y terażnievszego wieku poddam.

A zatym v tev części czwartey, y

прилучили а тому одновладны его хутливе послушенство отдали. Тому напоминанью его въ прошлой третей части отповёди южъ ся явный отпоръ сталъ, вгдыжь ся показало, же слабые барзо того одновладства папъжского подпоры приточилъ. Однакъ ижъ въ томъ упоминанью, на фалшивомъ одновладствъ костелномъ уфундованомъ, заживаетъ иншихъ способовъ розумънья, засажаючи ихъ въ залецанью едности съ костеломъ Римскимъ, яко бы не толко нешкодливой, але тежъ збавеной и честь іерейства за собою тягнучой; а притомъ (156) въ шкалеванью патріархіи Царигородской, яко той, противъ которой бы броны пекелные перемочи, въ которой проклятство, святокупство, многость патріарховъ, неуважное розгрѣшенье, незгода, васнь, недостатокъ потъхи, науки, обороны, ряду и милости и иншіе тымъ подобные вады и недостатки найдоватися бы ся мёли, - протожь ему туть въ той четвертой части отповъди на тые всъ его такіе вдаванья отповѣмъ и покажу, же взглядомъ ихъ патріархіи Царигородской намъ ся отступити негодитъ. Ку чому же тежъ служать нѣкоторые Мелетіа, предъ тымъ Александрійского, а теперъ южъ Костантинополского патріархи листы, протожь ихъ въ той же части принишу. А ижъ тежъ двеписъ на розныхъ писанья своего месцахъ такъ то въ насъ, Греческой релви людей, вмовляеть, же не толко не маемо ся о што фрасовати, але тежь годится намь дяковати за тое, ижъ насъ до едности съ костеломъ Римскимъ часовъ теперешнихъ приводятъ,--протожъ способъ того привоженья заразъ предложу, и подъ розсудовъ такъ пришлого, яко и теперешнего въку поддамъ.

А затымъ и тоей части четвертой

wszytkiey moiey na xiążki dzieiopisowe и всей моей на книжки двенисовы отпоodpowiedzi, da Pan Bog, koniec vczynie.

Czwartey części odpowiedzi -

## ROZDZIAł I.

Ieśli prawdziwie y bacznie dzieiopis przeciwko Kościołowi Orientalnemu bran piekielnych przemoženie sstąd miarkuie, że Turek Grecyą zwoiował y posiadł, y ieśliż dla tego Rzymskiemu y Litewskiemu narodom godziłoby się patriarchow, w Grecyey bedacych, posłuszeństwa odstąpić?

O zwoiowaniu y posiedzieniu przez Turki Grecyey | (239) te sa słowa dzieiopisowe, ktorych w vpominaniu do Ruskich narodow vżywa: «niech cię wzruszy dostąpienie zbawienia twego, Ruski nabożny narodzie, ktorego bez iedności katolickiego kościoła mieć nie możesz! Bo jeśli jeden kościoł jest, jako w «Kredzie» go wyznawacie, a v Grekow, iuż od Turka za ich odstępstwo zwoiowanych, ten kościoł, ktory brany piekielne przemogły, być nie może. Musi(ć) ten kościoł gdzie indzie przebywać, tam, gdzie Piotra s. iest następnik, tam, gdzie fundament iest y opoka kościelna, ktorego brany piekielne nie przemogły, ani przemoga, ktorego się nie trzymać a od niego się wyłączać-zguba iest wieczna y cząstki z przeklętymi». Y potym niżey: «patrzcie, iako Pan Bog Greki y krolestwa ich o to pokarał, iż tę zgodę, od Christusa P. naszego roskazaną, targali. O! iako się ich Christus zaprzał, mowiąc: nie moić to vczniowie, ktorzy miłości spolney nie maią; odstępuie ich; bierz,

веди, дасть Господь Богъ, конецъ учиню.

(об. 156). Четвертой части отновъди

Роздълъ 1.

Если правдиве и бачне двеписъ противъ Церкви Восточной брамъ пекелныхъ преможенье оттоля мфркуетъ, же Турокъ Грецію звоевалъ и посвлъ, и еслижъ для того Рускому и Литовскому народомъ годило бы ся патріарховъ, въ Греціи будучихъ, послушенства отсту-?итип

О звоеванью и посягненью черезъ Турки Греціи тые суть слова двеписовы, которихъ въ упоминанью до Рускихъ народовъ уживаетъ: «нехай тя взрушить доступенье збавенья твоего, Рускій набожный народе, которого безъ едности святой канолицкого костела мѣти не можешъ! Бо если единъ костелъ есть, яко въ «Вѣрѣ» вызнаваете, а у Грековъ, южъ отъ Турка за ихъ отступство звоеваныхъ, тотъ костелъ, который браны пекелные премогли, быти не можетъ. Муситъ тотъ костелъ гдъ индв пребывати, тамъ, гдв Петра святого есть наступникъ, тамъ, гдф фундаментъ есть и опока костелная, которого браны пекелные не премогли, ани перемогуть, которого си недержати а оть него ся вылучати-згуба есть ввчная и частки съ проклятыми» 1. А потымъ нижей: «смотръте, якъ Господь Богъ Греки и королевства ихъ о то покаралъ, ижъ тую згоду, отъ Христа Господа нашего росказаную, торгали. О! якъ ся ихъ Христосъ Господь за-Turku, zabijay, poganinie, у rospraszay! прълъ, мовячи: не мои то ученицы, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. выше, стлбц. 991-й. <sup>2</sup> См. выше, стлбц. 991-992.

bo oni rospraszali a moia się iednościa brzydzili».

Załość, ktora my, Greckiev religiev ludzie, z tych takich słow odnosimy, wypowiedziana być nie może! Żal się, Boże! że człowiek, mieniący się chrzescianinem, przeciw chrześcianom takich słow vżywa, ktorymi też Turcy, bucąc się z szczęścia swego, vstawicznie przeciw chrześcianom krzyżowi podległym z vraganiem narabiaia! Cożby kusiciel szatan, on duszny nieprzyjaciel, ludzie do rospaczy przywieść pragnący, nad to wymyślnieyszego wyrwać mogł!? Żal się, Bożel v powtore mowie, że człowiek, mieniacy sie chrześcianinem, takich słow vżywa! Żal się, Boże! że ten, ktory się członkiem Christusowym być odzywa, członki drugie, krzyżem vciśnione, vtrapionym vtrapienia dodaiac, ta gorzka żołcią z Żydami bezbożnymi napawa! Ale coż rzec? Nielza, iedno tę żałość (240) Panu Nawyższemu oddawszy, cierpliwie znosić. Przydałbym: że nielza, iedno z milczeniem znosić; ale żeby nie rozumiał dziejopis, aby tą szatańską y Turecka mowa nas z drogi zbawienney stracić miał, ozwać się na nie y fałsz iey przez pytania okazać przydzie.

Naprzod, tedy, dzieiopisie, ieśliż to prawda, że przeciw temu kościołowi, ktorego członki są przez bezbożnika zwoiowane y posiedzione, brany piekielne przemogły, y zatym że taki kościoł za fałszywy poczytywać y od niego vciekać a do inszego niezwoiowanego garnać się potrzeba, - pytam cię: kiedy on lud Izraelski w Egiptcie od Faraonow był osiędziony y zniewolony,-także kiedy tenże lud Izraelski zwoiowany y do Ba-РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА.

торыи милости сполной не мають; отступую ихъ; бери, Турку! забирай, поганине, и роспорошай! бо они роснорошали а моею ся едностью брыдили».

Жалость, которую мы, Греческой релен люде, съ тыхъ такихъ словъ относимо, выповъдана быти не можетъ! Жалься, Боже! же чловъкъ, мънячися (157) христіаниномъ, противъ христіановъ такихъ словъ уживаетъ, которыми тежъ Турцы, надымаючися сшастья своего, уставичне противъ христіаномъ кресту подлеглымъ съ поруганьемъ наробяють! Штожъ бы искуситель сатана, оный душевный непріятель, люди до отчааніа привести прагнучій, надто вымысливишого вырвати могъ?! Жалься Боже! и повторе мовлю, же человъкъ, менуючійся христіаниномъ, такихъ словъ уживаетъ! Жалься, Боже! же тоть, который ся члонкомъ Христовымъ быти озываетъ, члонки другіе, крестомъ утисненые, утрапенымъ утрапенья додаючи, горкою тою жолчію зъ Жидами безбожными напаяетъ! Але штожъ речи? Нълза, одно тую жалость Господу Найвышшому отдавши, терпливе зносити! Придалъ бымъ: же нѣлза, едно зъ молчаніемъ зносити; але жебы не розумълъ дъеписъ, абы тоею шатанскою и Турецкою мовою насъ зъ дорогы збавеной струтити мѣлъ, озватися на нее и фалши ей черезъ пытанья оказати прійдеть.

Напередъ, тогды, двенисе, еслижъ то правда, же противъ тому костелови, котораго члонки суть черезъ безбожника звоеваны и посягнены, браны пекелные перемогли, и затымъ же такій костелъ за фалшивый почитовати и отъ него утекати а до иншого незвоеваного горнутися потреба, - пытаю тя: кгды оный (об. 157) людъ Израилскій, въ Египтъ отъ Фараоновъ былъ осягненый и зневоленый, - также кгды тотъ bilonu w niewolą wzięty, przez siedm- же людъ Израилскій звоеваный и до

skich krolow żył, - czy iuż zatym między onym ludem prawdziwego kościoła Bożego nie było? A ieśliż go tam nie było, gdzież wżdy był?

Pytam: przez trzysta lat po Christusie Panu, gdy ieszcze wszyscy cesarze, krole, xiażeta poganie byli, gdy ono w Rzymie prześladowania bywały, -czy był, czy nie był prawdziwy kościoł (Boży) na świecie?

Pytam nawet: kiedy ono we stu v czterdziestu lat od onych sprosnych, grubych, pogańskich narodow, Westrogotow, Ostrogotow, Herulow, Wandalow, Hunnow v Longobardow, sześćkroć był wziety. zwoiowany, spustoszony Rzym,-co rozumiesz: czy w ten czas brany piekielne przeciwko kościołowi były przemogły, zwłaszcza gdy y wielebne, wedle twego mozgu, kościelne głowy, papieże Rzymscy z Rzymu wylatywali? Ieśliż za tym zwoiowaniem były brany piekielne przeciw kościołowi przemogły, toć taka rzecza kościoł Rzymski nie był prawdziwym kościołem; a zatym, wedle ciebie, nie o nim to rzeczono, że brany piekielne przeciwko niemu przemoć nie miały.

(241) Ieśliż wiec to zwoiowanie Rzymu prawdziwości nie odcymowało kościołowi, - czemuż niewstydliwie przemożenie bran piekielnych przeciw Orientalnemu Kościołowi miarkuiesz y fałszywym go być vdaiesz, z tey miary, że Turek Konstantinopole zwoiował y Grecią osiadł? Czemu w sądy Boże wkraczaiąc, zwoiowania y osiędzenia tego przyczyne na to, że Grecy nie papieża Rzymskiego, ale Samego Christusa Pana za iedynowładcę kościelnego mieli, bezboźnie przyszyne zwalasz? «Niepościg-

dziesiat lat pod zwierzchnoscią pogań-| Вавилону въ неволю взятый, черезъ семдесять лать подъ зверхностью поганскихъ королевъ жилъ, --чи южь затымъ межи онымъ людомъ правдивого костела Божого не было? А еслижъ его тамъ не было, гдъжъ вжды былъ?

> Пытаю: черезъ триста лътъ по Христв Господв, гдв еще всв цесарв, король, княжата погани были, кглы оно въ Римъ преслъдованье бывало. — чи быль, чили не быль правдивый костель на свътъ?

> Пытаю наветь: коли оно въ сту и чотыридесять леть оть оныхъ спросныхъ, грубыхъ, поганскихъ народовъ, Вестроготовъ, Остроготовъ, Геруловъ, Вандаловъ, Гунновъ и Лонкгобардовъ, шестькроть быль взятый, звоеваный, спуштошоный Римъ, - што розумъешъ: чи въ тотъ часъ браны пекелные противко костелови были перемогли, звлаща кгды и велебные, ведлугъ твоего мозку, костелные головы, папъжове Римскіе зъ Риму выльтовали? Еслижъ за тымъ звоеваньемъ были браны пекелные противъ костелови перемогли, то такою речью костель Римскій не быль правдивымь костеломь; а затымъ. ведлугъ тебе, не о нымъ то речено, же браны пекелные противко нему перемочи не мѣли!

Еслижъ тогды тое звоеванье Риму правдивости (158) не отъимовало костелови, - чому невстыдливе преможенье бранъ пекелныхъ противъ Восточной Церкви мъркуешъ и фалшивымъ ею быти удаешъ, съ тоей мъры, же Турокъ Костантинополе звоевалъ и Грецыю освять? Чому въ суды Божіи вступаючи, звоеванья и осяженья того причину на тое, же Греки не папежа Римского, але Самого Христа Госнода за одновладцу костелного мъли, безбожне причину зваляешъ? «Непостигненые nione są (nieboże), sądy Pańskie y nie- суть (небоже), суды Господни и неиз-

Pański, abo Mu był poradnikiem»? Czegoć Bog nie obiawił, czemu za szczyra prawde vdawać śmiesz? Czemuś raczev na one wyroki pisma s. oczu y ciała y serca twego nie obrocił, ktore wiernym Pańskim krzyż, vciski, vtrapienia v niewola więcey, niż roskosz, szczeście abo panowanie na tym świecie obiecały. ktore przyczyny y cele vciskow, na kościoł dopuszczanych, daleko od twoiego zdania rozne pokazały, y ktore o zwyciestwie nie cielesnych, ale duchownych nieprzyjacioł otuchę członkowi Christusa Pana vczyniły?

Czemu cie od tego bezbożnego pisma prawdziwego kościoła tytuł względem vtrapienia wiernym Pańskim odeymuiacego, nie pohamowały owe słowa Zbawiciela naszego: «kto chce iść za Mna, niechay niesie krzyż swoy za Mna» 1. Nie iest sługa więtszy nad pana swego. Ieśliż Mnie prześladowali, y was ci prześladować będa. - Płakać v narzekać a smęcić się będziecie, a świat się bedzie weselił. -- Na świecie vtrapienie mieć będziecie, ale bądźcie dobrego serca, abowiememci Ia zwyciężył świat» 2.

Czemu cię nie pohamowały one słowa apostolskie: «Kogo miluie Pan, tego y karze, v siecze każdego syna, ktorego przyimuie. Ieśliż karanie odnosicie, sstad znać, żeć się wam Bog iako synom ofiacoby go ociec nie karat"? Wiec y owe: который есть сынъ, жебы его отецъ не

wybadane drogi Iego! Ktoż poznał zmysł слъдованы дорогы Ero! Ктожъ позналъ умъ Господень, албо Ему быль порадникомъ»? 3 Чого ти Богъ не объявилъ, чому за щирую правду удавати смвешъ? Чому есь лепей на оные выроки писма святого очей и тела и сердца твоего не обернулъ, которые 4 върнымъ Господнимъ крестъ, утиски, утрапенья и неволю болше, нижли роскошь, щастя або панованья на тымъ свъть объщали, которые причины и цёли утисковь, на костель допущаныхъ, далеко отъ твоего зданья розны показали, и которые о звитяжствъ не тълесныхъ, але духовныхъ непріателевъ отуху члонкови Христа Господа учинили?

> Чому тя отъ того безбожного писма правдивого костела титулъ взглядомъ утрапенья върнымъ Господнимъ отъимуючого, не погамовали оные слова Збавителя нашего: «кто хочетъ ити за Мною, нехай несеть кресть свой за Мною > 5. «Не есть слуга болшій надъ пана своего. Если мене преследовали, и васъ преследовати будутъ. — Плакати и нарекати а смутитися (об. 158) будете, а свътъ ся будетъ веселити.--На свъть утраненье будете мъти, але будете доброго сердца, абовъмъ язвытяжилъ свътъ» 6.

Чому тя не погамовали оные слова апостольскіе: «Кого милуетъ Господь, того и караетъ, и біетъ каждого сына, которого пріймуеть. Если же каранье относите, оттоле знати, же ся вамъ ruie; abowiem | (242) ktory iest syn, Богь, яко сыномъ оффруеть; абовъмъ «Walka nasza iest nie z ciałem, ani ze караль?» 7 Такъ и оное: «Валка наша

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marci, 8. <sup>9</sup> Ioan, 15 et 16.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Это взято изъ посланія апостола Павла къ Римлянамъ, гл. 11, ст. 33—34: «неиспытани судове его, и неизслёдовани путіе его. Кто бо разум'є умъ Господень? или кто совътникъ ему бысть?». 4 Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «которое». 5 Маркъ, гл. 8 [ст. 34]. <sup>6</sup> Іоаннъ, гл. 15 [ст. 20], гл. 16 [ст. 20, 33], <sup>7</sup> Это взято изъ посланія апостода Павла къ Евреямъ, гл. 12, ст. 6-7,

cia ciemności» 1.

Nie rozumiey, dzieiopisie, aby te aby niewola Turecka y rozliczne vtrapienia, ktore bracia naszy Grekowie cierpia, od iedyney głowy kościola, od prawdziwego Xiażecia pasterzow Christusa Pana nas odwabić a do oddania posłuszeństwa Rzymskiemu papieżowi przyciagnąć miały! Wierz mi, że vmieją vważać dobrze przyczyny vtrapienia swego, a co wietsza-vmieia, zwyciężonymi od Turka wedle ciała będąc, wedle ducha-świat, ciało y szatana z ich wszytkimi pokusami zwyciężać.

A na te twoie, podobne Tureckim 2, vragania, tak ci odpowiedając, mowią z Ianem s., że to iest ich «zwyciestwo, ktore zwycięża świat wiara ich». Mowia z Dawidem ś., że rozga y kiy (Pański) nie smucą, ale cieszą ich. Mowią z Pawłem ś. 3, że wszytkie rzeczy, a zatym y te vtrapienia posługuia im ku lepszemu. Mowią z wykrzykaniem: «ieśliże Bog z nami, ktoż przeciwko nam? Ktory własnemu Synowi nie zfolgował, ale Go za nas wydał, iakoż nam wszytkiego z Nim nie da? Ktoż będzie oskarżał wybrane Boże? Bog iest, Ktory vsprawiedliwia: ktoż ie będzie potępiał? Ktoż nas odłączy od miłości Christusowey: v zaż vtrapienie, y zaż vcisk, y zaż prześladowanie, y zaż głod, y zaż nagość, y zaż niebeśpieczeństwo, y zaż miecz? Dla Pana bywamy trapieni, zabijani na każdy dzień; maią nas, iako owce, odłączone na zamordowanie. Wszakże w tych изажъ

krwią, ale z duchownymi woyski xiążę- есть не съ тъломъ, ани съ кровію, але зъ духовными войски, князя темности» 4.

Не розумъй, дъенисе, абы тые твои twoie vragania bezbożne, nie rozumiey, уруганья безбожные, не розумъй, абы неволя Турецкая и розличные утраненья, которые братья наши Грекове терпятъ, отъ 5 одной головы костела, отъ правдивого Княжати пастыровъ Христа Господа часъ отвабити а до отданья послушенства Римскому папъжови притягнути мѣли! Вѣръ ми, же умѣютъ Грекове уважати добре причины утрапенья своего, а што болшая-умѣютъ, звитяжоными отъ Турка ведле тъла будучи, ведле духа-свъть, тъло и шатана зъ ихъ всеми покусами звитяжовати.

А на тое твое, подобное Турецкимъ, уруганье, такъ тобъ отповъдаючи, мовять изъ Іоаномъ святымъ 6: же то есть ихъ «звитяжство, которое звитяжаеть свёть, вёра ихъ. Мовять зъ Давидомъ святымъ 7, же розкга и жезлъ не смутять, але тышять ихъ. Мовять съ Павломъ святымъ 8, же всѣ речи, а затымъ и тые утраненья послугують ((159) имъ ку лѣпшому 9. Мовять зъ выкриканьемъ: ∝если же Богъ зъ нами, ктожъ противко намъ? Который власному Сынови не сфолкговаль, але Его за насъ выдаль, якожъ намъ всего зъ Нимъ не дасть? Ктожъ будеть оскаржати выбраные Божіе? Богъ есть, Который усправедливляеть: ктожъ ихъ будеть потопляти? Ктожъ нась отлучить отъ милости Христовы: изажъ утрапенье, изажъ утискъ, зажъ преследованье, изажъ голодъ, нагота, изажъ небезпеченwszytkich rzeczach więcey ieszcze niż ство, изажъ мечъ? Для Господа быzwyciężcami iesteśmy przez Tego, Ktory вамы трапены, забіаны на кождый день;

<sup>1</sup> Ephes. 6. <sup>2</sup> Въ старопечатномъ экземплярѣ буквы перепутаны: Teurckim. <sup>3</sup> Rom. 8 et 9. 4 Это взято изъ посланія того же апостола къ Ефесеямъ, гл. 6, ст. 12. <sup>5</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ грубая опечатка: «до». в Это взято изъ 1-го соборнаго посланія Іоанна, гл. 5, ст. 4. <sup>7</sup> Это взято изъ 22-го псалма, ст. 4: «жезлъ твой и палица твоя, та мя утёшиста». В Римя., гл. 8, 9. В Это взято изъ 8-й главы пославія въ Римлянамъ, ст. 28.

nas vmiłował, y pewni iesteśmy, że ani śmierć, ani żywot, ani aniołowie, ani xięstwa, ani mocy, ani przyszłe rzeczy, ani wysokość, ani głębokość, ani żadna rzecz stworzona (243) nas nie odłączy od miłości Bożey, ktora iest w Christusie Iezusie Panu naszym».

Tymi v tym podobnymi słowy ozywając się, dzieiopisie, na szczekania twoie prawdziwi chwalcy Boży, w Greyey będacy, ktorym żeś tak niewstydliwie śmiał vragać, wszytkie ich krzyże y vtrapienia, ktore cierpia dla imienia Christusowego, znieważając a cząstke im z przekletymi vkazuiac,-boy sie o to sprawiedliwego sadu Bożego! Azaż ci raczev nie godziło sie przykładem inszych dobrych chrześcian z podziwieniem y bohosławieniem tego prziymować, że ato Pan Bog tym chrześcianom narodu Greckiego taka stateczność y w krzyżu cierpliwość dawać y takiey nad nimi opatrzności vżywać raczy, że ich ani chronieniesie vciskow, ani szukanie roskoszy od chrześciańskiey wiary nie odwabiaią, y że tyran Turecki, choć przysiegłym krwie chrześciańskiey nieprzyjacielem będac, na gruntowne wytracenie ich nigdy zdobyć się nie może, ale częstokroć ieszcze rad-nie-rad ich sie nutritorem sstawa?

Muszęć tu przypomnieć słowa Stanisława Orzechowskiego, kanonika Przemyskiego, w tychże xiążkach <sup>10</sup>, w ktorych y przysięgę swą przed Ianem Dziaduskim, biskupem Przemyskim, z strony мають насъ, яко овцы, отлучоны на замордованье» <sup>11</sup>. А такъ въ тыхъ всёхъ речахъ болше еще нижли звитижцами естесмы черезъ Того, Который насъ умиловалъ, и певны естесмы, же «ани смерть, ани животъ, ани ангели, ани князства, ани силы, ани пришлые речи, ани высокость, ани глубокость, ани жаднаа речъ створеная насъ не отлучитъ отъ милости Божей, которая есть во Христѣ Іисусѣ Господѣ нашемъ» <sup>12</sup>.

Тыми и тымъ подобными словы озываючися, двенисе, на щеканья твои правдивыи хвалцы Божіи, въ Грецыи будучіе, которымъ жесь такъ невстыдливе смѣлъ поругатися, всѣ ихъ кресты и утрапенья, которые терпять для имени Христового, зневажаючи а частки имъ съ проклятыми вказуючи, бойся о тое справедливого суду Божего! Азажъ ти лъпше | (об. 159) не годилося привладомъ иншихъ добрихъ христіанъ съ подивеньемъ и зъ богославеньемъ того пріймовати, же ато Господь Богъ тымъ христіаномъ народу Греческого такую статечность и въ кресту терпливость давати и такой надъ ними опатрности уживати рачитъ, же ихъ ани хроненьяся утисковъ, ани шуканья роскоши оть христіанской вѣры не отвабляеть, и же тиранъ Турецкій, хоть присяглымъ крвѣ христіанское непріателемъ будучи, на крунтовное вытраченье ихъ никгды здобытися не можетъ, але частокроть еще радъ-не-радъ ихъ ся оборонцею ставаетъ!

Мушу туть припомнити слова Станислава Ореховского, каноника Премыского, въ тыхъ же книжкахъ, въ которыхъ и присягу свою передъ Іоаномъ Дюядускимъ, бискупомъ Премыскимъ,

<sup>10</sup> In Diatriba contra calumniam. Anno 1548 edita.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Это взято изъ посл. къ Римл. ст. 31-36. <sup>13</sup> Это взято оттуда же, ст. 38-39.

skiego kościoła vczynioną, wpisał, o naszym Greckim kościele przezeń napisane, abyś z nich tym snadniey sądzić mogł o swey prawdzie a o zacności y prawdziwości kościoła naszego iemu zawsze y przez przeciwniki przyznawaney:

Graecos cum Ruthenis propterea, quod illorum plebs calice, sacerdos autem vtatur vxore, minime in impiorum partem, aut in hostium numerum transferendos arbitror, quin imo eos et Christianos et in ecclesia esse censeo. Ecclesiam autem intelligo eam, quae varijs morib. atque 'ordinibus, vna fide atque vno baptismo, sub vno Deo, toto terrarum orbe diffunditur, quae est columna veritatis ac domicili (244)um spiritus sancti, quae errare nullo modo possit, cuius praecepti atque institutis standum sit, etiamsi non semper liqueat, cur hoc ille mandet, illud autem vetet». To iest: «Aby Grecy z Rusią przeto iż v nich pospolstwo kielicha vżywa, a kapłan żone ma, na stronie niepobożnych y w liczbie nieprzyjacioł poczytani być mieli -nie zda mi się. Y owszem rozumiem to o nich, że są chrześciańmi y że są w Kościele. A przez imię Kościoła rozumiem Kościoł ten, ktory w roznych obyczaiach y porządkach iedną wiarą y iednym krztem pod iednym Bogiem po wszytkim okregu ziemie iest rozlany, ktory iest słupem prawdy y przybytkiem Ducha Ś., ktory błądzić żadnym sposobem nie może, ktorego roskazania y postanowienia trzymać się trzeba, choć nie zawsze wiedzieć, dla czego on to roskazuie, a owego zak[az]uie».

Y niżey tenże w tych xiegach, mianowicie o patriarchiey Carogrodzkiey, tak mowi:

stateczności swey przy religiey Rzym- зъ стороны статечности своей при релѣи Римского костела учиненую, вписалъ, о нашой Греческой Церкви черезъ него написаной, -абысь зъ нихъ тымъ снаднъй судити могъ о своей правдѣ, а о зацности и правдивости костела нашего ему завше и черезъ противники признаваной:

> «Абы Греки зъ Русью про то, ижъ въ нихъ посполство келиха уживають, а іерей жону маеть, на сторонъ непобожныхъ и въ личбъ непріалей почитаны быти мѣли-не здаетъ ми ся. И овшемъ розумбю то о нихъ, же сутъ христіанми и же суть въ Костель. А черезъ имя Костела розумъю Костелъ тотъ, который въ розныхъ обычаехъ и порядкахъ одну въру и однымъ крестомъ подъ однымъ Богомъ по всемъ округу земл'в есть розляный, который есть | (160) столиъ правды и прибыткомъ Духа Святого, который блудити жаднымъ способомъ не можетъ, которого росказанья и постановенья держатися треба, хоть не завше въдати, для чого Онъ тое росказуеть, а ового заказуетъ».

> И нижей тотъ же вътвхъ книжкахъ. меновите о патріархіи Царигородской, такъ мовитъ:

«Constantinopolitanam sedem cum reliquis sedibus, quas Apostolicas omnis appellauit vetustas, nos, qui Thraciae viciniores sumus, scimus saluam esse, quam Deus fecit inuenire gratiam in oculis Solymmani Turcarum tyrrani, veluti alterum captum Ioseph. vt illa sit vera promissio semper, quod portae inferorum non sunt praeualiturae aduersus Ecclesiam, neque aduersus illius Apostolicas sedes». To iest:

«Konstantinopolska stolica, z inszymi stolicami, ktore apostolskimi wszyscy starzy nazywali, my, co bliżey Tracycy mieszkamy, wiemy, że iest cała. Ktorey Bog dał naleść łaskę w oczu Solimanna Tureckiego tyranna, iako by drugiemu poimanemu Iozefowi, aby tak była zawsze prawdziwa ona obietnica, że brany piekielne nie maia przemoć przeciwko kościołowi, ani przeciwko iego apostolskim stolicam».

Słyszysz, dziejopisie, przez teyże religiey, do ktorey sie ty odzywasz, człowieka świadectwo o Greckim Kościele, za vważaniem znaczney Boskiey opatrzności nad nim przed kilkadziesiat lat wydane! (245) Toż vważenie Ruski narod, zbawienia dusznego pragnący, po dziś dzień tak wzrusza y tak mu zwierzchność patriarchow, w Grecyey będących, zaleca, że pewnie te vragania twe nie odwabia go od ich posłuszeństwa, ani przywabią do oddawania posłuszeństwa papie Rzymskiemu. Ktory choć w szczęściu pływa, choć cesarze wielkie poraża, w wiezienie bierze, chociaż po ich szyiach depce, choć od woysk świeckich nie iest zwyciężon, ale ie czasem zwycięża, choć nie iest z miast złupion, ale nie iest, ani się słusznie może у z swym коть не есть зъ мѣсть злуплень, але

«Костантинополская столица, зъ иншими столицами, которые апостольскими всв старшіе называли, мы, што ближе Траціи мѣшкаемо, вѣдаемо, же есть цёла. Которой Богь даль знайти ласку передъ очима Солимана Турецкого тирана, яко бы другому пойманому Іосифови, абы такъ была завше правдива оная обътница, же браны пекелные не мають перемочи противъ костелови, ани противъ его апостолскимъ столицамъ».

Слышишь, двенисе, черезъ тоеежъ рельи, до которой ся ты озываешъ, человѣка свѣдѣцтво о Греческой Церкви, за уваженьемъ значной Божей опатрности надъ нею 1 предъ колкадесять льть выданые! Тоеежъ уваженье Рускій набожный народъ, збавенья душевного прагнучій, по нын'вшній день такъ взрушаеть и такъ ему звирхность патріарховъ, въ Греціи будучихъ, залецаеть, же певные тые уруганья твои не отвабять его отъ ихъ послушенства, ани привабять до отдаванья послушенства пап'в Римскому. Который хоть въ щастью плываетъ, хоть цесари великіе поражаеть, въ везенье береть, хотяжь по ихъ шіяхъ топчеть, хоть отъ войскъ свътскихъ не есть звиie drugim ieszcze wydziera, — przedsię тяжонъ, але ихъ часомъ звитяжаеть,

vdawać tym, przeciwko ktoremuby brany piekielne przemoć nie miały.

Wie pobożny Ruski narod, co się w Rzym y mieszkańce iego wlewa. Wie, że niedarmo go Ambroży głowa zabobonow nazwał 1. Wie, że go niedarmo drudzy doktorowie Babilonem y wszetecznica, w purpurę przybraną, okrzcili 2. Wie, że ieśliż gdzie tedy tam panuia y okazuia się one, przez apostoła 3 opisane, vczynki ciała: cudzołostwo, wszeteczeństwo, nieczystość (sodomia), truci[z]ny, nieprzyjaźni, swary, zaźdrości, gniewy, spory, mężoboystwa y insze tym podobne, ktore z krolestwa Bożego ludzie wyłączaią, y ktore tym, co chcą być prawdziwie Christusowymi, zwycieżać, tłumić y krzyżować trzeba. Bo takie vczynki panuiących światu a niezwyciężonych żadnym woyskiem, gdy się v nich nayduia, sługami szatańskimi, od bran piekielnych przemożonymi, czynią.

Nie mieyże tedy, dzieiopisie, za złe cnemu Ruskiemu a przytym y Litewskiemu narodowi, że twoiemu napominaniu, z nieuważnym vraganiem złączonemu, mieysca nie zostawiaią; a że wolą się, wedle starodawnego zwyczaiu, patriarchow Greckich, cichych, skromnych y pokornych, od ktorych się wiary chrześciańskiey przodkowie ich nauczyli v pod ktorych posłu (246)szeństwem przez 600 lat żyli, trzymać, niż sobie nowego pana, o ktorym siła brzydkich rzeczy słyszą, po Włoskiev ziemi, na tym świata zgonie, ni-przecz ni-zacz szukać.

Rzymem, у z swymi prałaty zwać a ихъ другимъ еще выдираетъ, —предся не есть, ани ся слушне (об. 160) можеть и зъ своимъ Римскимъ, и зъ своими пралаты звати а удавати тымъ. противъ которому бы браны пекелные перемочи не мъли.

Въдаеть побожный Рускій народъ, што ся въ Римъ и въ мѣшканны его вливаетъ. Въдаетъ, же не дармо его Амбросій головою забобоновъ назвалъ 4. Въдаетъ, же его не дармо другіе докторове Вавилономъ и вшетечницею, порфирою прибраною, окрестили 5. Вѣдаетъ, же еслижъ гдф, тогды тамъ панують и оказуются сные, черезъ апостола 6 описаные, учинки тёла: чужоложство, вшетеченство, нечистость, тругизны, непріязни, свары, зазрости, гиввы, споры, мужобойства и иншіе тымъ подобные, которые отъ царства небесного люди вылучають, и которые тымъ, што хотятъ быти правдиве Христовыми, звитяжати, тлумити и крижовати треба. Бо такіе учинки пануючихъ свъту а незвитяжоныхъ жаднымъ войскомъ, кгды ся у нихъ найдують, слугами шатанскими, отъ бранъ пекелныхъ преможо-. аткнир имин

Не мъйже тогды, дъеписе, за зле запному Рускому а притомъ и Литовскому народови, же твоему навпоминанью, зъ неуважнымъ поруганьемъ злучоному, м'всца не зоставують; а ижъ волятся, ведле стародавного звычаю, патріарховъ Греческихъ, тихихъ, скромныхъ, покорныхъ, отъ которыхъ ся въры христіанской продкове ихъ (161) научили и подъ которыхъ послушенствомъ черезъ шесть соть лъть жили, держати, нижъ собъ нового пана, о которо[мъ] много брыдкихъ речей слышать, по Влоской земли, на тымъ свъта згонъ, ни-для-чого низа-што шукати.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sermone 66. <sup>2</sup> Hieronimus, in epist. ad Paulinum. <sup>3</sup> Galat. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ мовъ 66. <sup>5</sup> Еронимъ, въ лис[тъ] до Павлина. <sup>6</sup> Это взято изъ посданія апосто ла Павла въ Галатамъ, гл. 5, ст. 19-21.

Bo iesliż kwoli iedności kościelney, o tym acz się iuż y wyższey <sup>7</sup> nieco przypomniało, iednak y w przyszłym rozdziale szyrzey mowić się będzie.

Czwartey części odpowiedzi

### ROZDZIAŁ II.

Ieśliż, dla zalecania iedności kościelney у zgody y miłości сти костелной и згоды имилоchrześciańskiey przez dzieio- сти христіанской черезъ двеpisa ludziom narodu Ruskiego писа людемъ народу Руского przysłusza odstapić Cerkwie слушаетъ отступити Церкви Orientalney Greckiey у ра-Восточной Греческой и паtriarchow, w Grecyey miesz-тріарховъ, въ kaiących, a papieżowi Rzym-каючихъ, а папъжови Римскоskiemu posłuszeństwo oddać? му послушенство

Słowa dziejopisowe te są, ktorymi zgode y iedność chrześciańską zalecając, Ruski narod do oddania posłuszeństwa Rzymskiemu papieżowi wiedzie:

«Nie vciekaycie od zgody y iedności: bo to iest nie tylko nie chrześciańskie, ale ani pogańskie, ani rozumne serce. Niemasz tak głupich na świecie, ani tak dzikich ludzi, ktorzyby nie widzieli, iż dobre ich y zatrzymanie wszytkiego szczęścia ich na zgodzie y iedności vmysłow zawisło. Kto od zgody vcieka, iako vczniem Christusowym być może? Ktory nam miłość y pokoy swoy testamentem swym zostawił, y na to vmarł, Wielki Bog y Miłośnik ludźki, aby syny rosproszone, iako mowi Ian ś., zgromadził do iednośći. Y dla tego Kościoł Iego zowiedziwną miłością spoione są; y domem

Во еслижь вволи едности востелной, о томъ ачъ ся южъ и вышше в нѣшто припомевло, однакъ и въ пришломъ роздълв ширей мовитися будетъ.

Четвертой части отновѣди

Роздълъ 2.

Если, для залецанья едно-Litewskiego, godzi się у и Литовского, годится и при-Греціи м ѣ шотдавати?

> Слова двецисовы тые суть, которыми згоду и едность христіанскую залецаючи, Рускій народъ до отданья послушенства Римскому цапъжови ведетъ:

«Не утекайте отъ згоды и едности: бо то есть не толко не христіанское, але ани поганское, ани розумное сердце. Немашъ тавъ глупыхъ на свътъ, ани такъ дикихъ людей, которые бы не видъли, ижъ доброе ихъ и задержанье всего щастья ихъ на згодъ и едности умысловъ зависло. Кто отъ згоды утекаетъ, яко ученикомъ Христовымъ быти можеть? Который намъ милость и покой свой тестаментомъ своимъ зоставилъ, и на то умеръ, ||(об. 161) Великій Богъ и Милостникъ людскій, абы сыны роспорошение, яко мовить Іоанъ zię w pismie ciałem, w ktorym członki святый, згромадилъ до едности. И для того Костель Его зовется въ писмъ iednym, у owczarnią iedną, у woy||(247) | тъломъ, въ которомъ члонки дивною skiem iednym, у korabiem iednym, — милостію споены суть; и домомъ ед-

W części 3, rozdz. 8.

в Въ части 3, роздёлъ 8.

<sup>.</sup> PYCCKAS HCTOPHUECKAS BUBBIOTEKA.

gdzie zgoda wszytko trzyma, a niezgoda wszytko gubi 1.

W tych słowach dziejopis barzo osobliwie zgode v iedność zaleca, y pewnie szczyrą prawdę pisze. Y widzę, że mu rzecz pięknie płynie, bo nasnadniey każdemu prawdę prawdą być wywieść.

Lecz co na tey prawdzie budować chce, to iest-oddanie papieżowi Rzymskiemu posłuszeństwa, to na tym fundamencie stanać nie może. Dobry iest pokoy, dobra iest zgoda, dobra iedność; ale nie wszelka. Bo, na przykład, kto z chrześcian zgodę y iedność Turkow y poganow na złe y we złym za dobra rozumieć może? A dawszy pokoy Turkom y poganom,-kto baczny owe zgodę między chrześciańmi dobra nazowie, o ktorey Hieronim, przeciwko Luciferianom piszac, te słowa napisał: «Pod krolem Konstantiusem, za Ewzebiusza y Hipatiusza konsulow, imieniem iedności v wiary niewierność napisana iest, iako teraz poznawana bywa. Abowiem onego czasu nic się tak pobożnego, nic tak należącego słudze Bożemu nie zdało, iako iedności naśladować v od wszytkiego świata społeczności nie odrywać się». O takowey zgodzie, o takowym pokoju niezbożnikow mędrzec 2 one słowa napisał: «żyjąc między wielka niewiadomości walka, tyle y tak wielkich złych rzeczy pokoiem nazywali».

Iż tedy nie wszelka zgoda, nie wszelka iedność iest dobra, y zatym nie wszelkiey temu, co chce być zbawion, trzymać się potrzeba; a iednak przytym,

нымъ, и овчарнею едною, и войскомъ еднымъ, и кораблемъ еднымъ, - глъ згода все держить, а невзгода все губитъ».

Въ тыхъ словахъ дъещисъ барзо особливе згоду и едность залецаетъ, и певне щирую правду пишеть. И вижу, же ему рѣчь красно илинеть, бо найснаднъй каждому правду правдою вывести.

Лечъ што на той правдѣ будовати хочеть, то есть-отданье пап'яжови Римскому послушенства, то на томъ фундаментъ станути не можетъ. Добрый есть покой, добра есть згода, добра есть едность; але не всякая. Бо, наприкладъ, кто съ христіанъ згоду и едность Турковъ и погановъ на зло и въ зломъ за добро розумѣти можетъ? А давши покой Туркомъ и поганомъ. кто бачный тую згоду межи христіанми добрую назоветь, о которой Еронимъ, противъ Люциферіаномъ пишучи, тые слова написаль: «Подъ королемъ Константиномъ, за Евсевіа и Еупатіа консуловъ, именемъ едности и въры невърность написана есть, яко теперъ познавана бываеть. Абовёмъ оного часу ничого ся такъ побожного, ничого такъ належачого слузъ Божему не здало, яко едности наследовати и отъ всего света сполечности неотриватися». О таковой згодь, о таковомъ покою безбожниковъ мудрецъ 3 оные слова написалъ: «живучи межи великою невъдомости валкою, толко и такъ великихъ злыхъ речій покоемъ называли».

Ижъ теды не всякая згода, не всякая едность есть добра, и затымъ (162) не каждой тому, который хочеть быти збавенъ, держатися потреба; а однакъ iż to prawda, że ieden iest dom Boży, притомъ, ижъ то правда, же единъ домъ

<sup>1</sup> См. вышэ, стибц. 991-й. 2 Sapientiae 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Мудрость [т. е. Солсмона Книга Премудрости], [гл.] 14, [ст. 22].

korab Christusow, a ieden kościoł, w ktorym pragnącemu zbawienia przebywać potrzeba,—przetoż porządnie vważymy, o ktorym to y iakim kościele w «Kredzie» wyznawamy, że iest ieden, y w czym ta iedność kościelna nawięcey zawisła? Skad zaraz obaczymy, ieśliż prawdziwa iedność kościel! (248) na chrześciańska w oddaniu posłuszeństwa Rzymskiemu papieżowi należy?

Kościoł ten, o ktorym w «Kredzie» mowimy, że iest ieden, ktory by był? Samo nam «Kredo» wyraża, ktore ten kościoł katolickim abo powszechnym zowie, a społeczność świetych w nim vkazuie. Skad pokazuie się to, że ten koscioł, ktory iednym mianuiemy, do iednego iakiego mievsca, do iednego iakiego czasu, do iednych iakich grzechowi podległych ludzi więzać się nie ma. Ale zamyka w sobie wszytkie te, ktorzy ktorego kolwiek czasu od początku świata, na ktorymkolwiek mieyscu, między iakimikolwiek ludźmi żyiąc, są świętymi y wybranymi Bożymi. Za czym do tego iednego kościoła należą tak ci, ktorzy tu ieszcze na tym świecie, pod chorągwią Christusa Pana stoiac w smiertelnym ciele, z szatanem, z ciałem y z światem woiuią y napotym woiować będą; iako y ci, ktorzy, przeniesieni iuż do niebieskich radości, iako zwyciężce wszytkich nieprzyjacioł, triumfują. Do tego jednego kościoła należą tak ci, ktorzy żyli przed zakonem, na gorze Synai danym, y ci, ktorzy żyli, teraz żyią y napotym aż do sadnego dnia żyć będą pod łaską a przymierzem nowym. A między tymi do tegoż iednego kościoła należą tak ci, ktorzy wprzod z Izraelskiego ludu łaskę Christusową, za wezwaniem Iego idac, przez wiarę przyięli, iako y ci, ktorych

iedna owczarnia, iedno wovsko, v ieden Вожій, одна овчарня, одно войско, и еденъ корабль Христовъ, а единъ костель, въ которомъ прагнучому спасеніа пребывати потреба, — протожъ порядне уважимо, о которомъ то и якомъ костелъ въ «Въръ» вызнаваемо, же есть одинъ, и въ чомъ тая едность костелная христіанская найболше зависла? Отколя заразъ обачимо, если правливая едность костелная христіанская въ одданью послушенства Римскому пап'ьжови належить?

Костель тоть, о которомь въ «Вѣрѣ» мовимо, же есть одинъ, который бы то быти мълъ? Само намъ «Вызнанье» выражаеть, которое тоть костель касолическимъ албо вселенскимъ зоветь а сполечность святыхъ въ немъ указуетъ. Отколя показуется то, же тоть костель, который однымъ менуемо, до одного явого местца, до одного явого часу, до однихъ якихъ подлеглыхъ грѣхови людей вязатися не маеть. Але замыкаеть въ собъ всъ тые, которые которого колвекъ часу отъ початку свъта, на которомъ колвекъ мъсцу, межи якими колвекъ людьми живучи, суть святыми и выбраными Божими. Зачимъ до того одного костела належать такъ тые, воторые туть еще на томъ светь, подъ хоругвою Христа Господа стоячи въ смертелномъ твлв, съ шатаномъ, і (об. 162) съ теломъ и зъ светомъ воюють и напотомъ воевати будутъ; яко и тые, которые, пренесени южь до небесныхъ радостей, яко звитяжци всёхъ непріателевъ, ликуютъ. До того одного костела належать такъ тые, которые жили предъ закономъ, на горъ Синайской даномъ, и тые, которые жили подъ зако-- номъ, яко и тые, которые жили, теперъ живуть и напотомъ ужъ до судного дне жити будуть подъ ласкою а перемиремъ (або завътомъ) новымъ. А z pogan ku znaiomości swoiey Christus межи тыми до тогожъ одного костела

Pan. Iedvny On dobry pasterz, iedvna належать такь тие, которые впереть owczarnią tak z Żydow iako z pogan отъ Израндского дюду ласку Христову. stanowiąc, przywieść raczył. Wszyscy за возваньемъ Его идучи, черезъ въру ci, mowie, choć rozłączeni od siebie y приняли, яко и тые, которыхъ съ поmievscami у czasami, duchem у wiara ганъ ву знаемости своей Христосъ Гоtak spoieni y złączeni są, że ieden nie- сподь, Онъ Единый добрый Пастырь, rozdzielny katolicki abo powszechny ko- одну овчарню такъ зъ Жидовъ яко съ scioł stanowia. Ten to taki powszechny поганъ становячи, привести рачилъ. Всъ iedyny kościoł, z wybranych świętych тие, мовлю, коть розлучени отъ себе и Bożych a członkow Christusowych zła- ивсецами и часами, духомъ и върою czony, do korabia Noego iest przy (249) такъ споени и злучоны суть, же единъ rownany, w ktorym kto sie nie nayduie нероздъльний касолическій албо вселенnie bedac członkiem Christusowym, zba- скій костель становять. Тоть то такій wion być nie może, choć się у do Ko- вселенскій единый костель зъ выбраścioła Bożego pozwierzchnie przytyka у ныхъ святыхъ Божихъ а члонковъ Хриdo społeczności świetych iezykiem od- стовыхъ злучоный, до корабля Ноевого zywa. Abowiem tego to takiego iedvnego powszechnego kościoła iedność nawiecev w tym zawisła, że ma iedne głowe-Christusa Pana. Та iedność głowy до костела Божего позверхне притыz ciałem ma iuż przodek przed tą iednościa członkow iednych z drugimi. Ktora iedność członkow iednych z drugimi, miłość braterska w sobie zamykajaca, potrzebna pewnie też iest chrzesciańskim ludziom, o ktorych Christus Pan rzekł, że sstąd za zwolenniki Iego vznani być maia, gdy miłosć zobopolną między sobą mieć będą. Lecz że członkami Christusowymi często się y ci, ktorzy nimi nie są, nazywaia, zaczym w wiązaniu się z nimi, myłka y vniesienie być może od Christusa Pana, iedyney kościoła głowy, - przetoż nabespiecznieysza iest każdemu chrześcianinowi, niechcącemu z iedności kościelney wypaść, nabarziey na Christusa Pana patrzyć y Onego się trzymać. Tym trzymaniemsię Samego Christusa vstrzeże się tych samołowek, ktore szatan przy własney iedyney prawdziwey iedności dla oszukania ludźkiego postawił: z iedney strony-zła we złych rzeczach zgode stanowić,

есть прировнаный, въ которомъ хто ся не найдуетъ, не будучи члонкомъ Христовымъ, спасенъ быти не можетъ, кота каетъ и до сполечности святыхъ языкомъ отзываетъ: Абовъмъ того то такого (163) одного вселенского костела едность найболие въ томъ зависла, же маетъ одну голову — Христа Господа. Тая едность головы съ теломъ маеть южъ продекъ предъ тоею едностью члонковъ одныхъ зъ другими. Которая едность члонковъ одныхъ зъ другими, милость братерскую въ собъ замыкаючк, потребна певне тежъ есть христіанскимъ людемъ, о которыхъ Христосъ Госнодь рекъ, же оттоля за ученики его узнани быти мають, кгды милость зобополную межи собою мъти будуть. Але ижъ члонками Христовыми часто ся и тые, которые ними не суть, называють, зачимъ въ вязаньюся зъ ними, мылка и унесенье быти можеть отъ Христа Господа, одной костела головы, - протожъ найбезпечнъйшая есть каждому христіанинови, нехотячому зъ едности костелной выпасти, наболше на Христа Господа z drugiey strony-dobrą zgodę у iedy- смотръти и Оного ся держати. Тымъ nomyślność wrzucaniem sporow y sekt держаньемъ ся Самого Христа устереrwać y psować chcąc. Na co patrząc, жется тыхъ самоловокъ, которые шаnasz Grecki doktor Chrizostom s. tak танъ при власной одной правдивой едpowieda: «Coż opuściwszy głowe: członkow się trzymasz? Od głowy ieśliż odpaduiesz, zginałeś! Kto-bądź, ten-badź żyć nie może, ieśliż z głowy, z nią w iedności trwaiąc, żywota nie ma».

To tak z strony kościoła, o ktorym w «Kredzie» wyznawamy, że iest ieden, tudzież też y o tym, w czym nawięcey iedność prawdziwa kościelna zawisła, krotce a prawdziwie powiedziawszy a na tey powieści, liako na fundamen (250) cie, stanąwszy,—łatwie się w tym obaczyć, ieśliż prawdziwa iedność należy w odzywaniusię do kościoła Rzymskiego y w oddawaniu posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu?

Naprzod, gdyż kościoł, ktory iednym być w «Kredzie» wyznawamy, iest powszechny, a zatym gdyż temu samemu powszechnemu kościołowi własnie należy ta iedność, okrom ktorey nikt zbawion być nie może, toć żaden partikularny poiedynkowy kościoł, a pogotowiu y Rzymski, tey iedności zbawienney tak do siebie pociągać v sobie samemu przywłaszczać nie może—iakoby zgoła nikt. co by iego członkiem nie był, zbawion być nie miał. Bo ieśliżby ta iedność prawdziwa, powszechnemu kosciołowi, o ktorym w «Kredzie» mowimy, należąca, do samego partikularnego Rzymskiego kościoła przywięzowana być miała,—coż rzeczemy o tych, ktorzy przed zakonem y pod zakonem, prawdziwemi chwalcy предъ закономъ и подъ закономъ, прав-Bożymi będąc, pomarli? Co — o chrze- дивыми хвалцами Божими будучи, поscianach prawdziwych z narodu Izrael- мерли? Што — о христіанахъ правдиskiego, ktorzy wprzod z tego świata выхъ зъ народу Израндского, которые

ности для ошуканья людского поставиль: зъ одной стороны—злую въ злыхъ речахъ згоду становити, зъ другой стороны -- добрую згоду и едномысльность ввиненьемъ споровъ и сектъ рвати и псовати хотячи. На што смотрячи, нашъ Греческій докторъ Хризостомъ святый тавъ повъдаеть: «Штожъ, опустивши голову, члонковъ ся держишъ? Оть головы если отпадуенть, згинуль есь! Ктобудь то-будь жити не можетъ, если зъ головы, эъ нею въ едности трваючи. живота не маетъ».

**ІІ(об. 163)** То такъ зъстороны костела, о которомъ въ «Въръ» вызнаваемо. же есть одинъ, также тежъ и о томъ, въ чомъ найболше едность правдивая костелная зависла, коротко а правдиве повъдивши а на той повъсти, яко на фундаменть, станувши, - лацно ся въ томъ обачити: еслижъ правдивая едность належить во отзываньюся костела Римского и во отдаванью послушенства папежови Римскому?

Напередъ, вгдыжъ костелъ, который однымъ быти въ «Въръ» вызнаваемо, есть вселенскій, а затымъ кгдыжъ тому самому вселенскому костелови власне належить тая едность, окромъ которой нихто збавенъ быти не можетъ,-то жаденъ помъстный поединковый востель, а поготову и Римскій, тоей едности збавеной такъ до себе потягати и собъ самому привлащати не можетъ-якобы згола нихто, што бы его члонками не быль, збавень быти не ивль. Во еслибы тая едность правдивая, вселенскому костелови, о которомъ въ «Въръ» мовимо, належачая, до самого помъстного Римского костела привязована быти ивла, — што речемо о тыхъ, которые

ieszcze ktory chrześcianin w Rzymie był? Co rzeczemy o tych, ktorzy, w odległych barzo od Rzymu kraiach mieszkajac, a podobno v niesłychawszy nigdy o Rzymie, w Christusa Pana prawdziwie wierzyli, abo y wierzą?

Czy tych wszytkich od społeczności iedynego prawdziwego powszechnego kościoła, iako członki do ciała Christusa Pana nienależace, dzieiopis nieuważnie odrzucać bedzie? Ieśliż wiec ich nie może odrzucać, a czemuż w nas, Greckiey religiev ludzie, wmawiać chce, iakobyśmy zbawieni być nie mieli v iakobyśmy z się do Rzymskiego kościoła nie odzy- же ся до Римского костела не отзыwamy, у że papieżowi Rzymskiemu po- ваемо и же папъжови Римскому поsłuszeństwa nie oddaiemy? Czemu niewstydli (251) wie to do iednego partikularnego kościoła ciągnie, co kościołowi powszechnemu właśnie należy? Czemu fortelnie to iedney tylko części przypisuie, co wszytkiemu ciału służy? Czemu, zalecając nam jedność z członkami Rzymskiego kościoła, od iedności z prawdziwą kościelna głową, Christusem Panem, w ktorey żywot zawisł, nas odwabiać śmie?

Przypomniały się w przeszłym rozdziałe Orzechowskiego, kanonika Przemyskiego, słowa, w ktorych nas w tey iednego powszechnego kościoła społeczności być iawnie przyznawa. Ktemu pokazało się iuż wyższey, że, krom iedyney głowy Christusa Pana, drugiey żadney pismo ś. nam nie pokazuie. Pokazuie y rzecz sama, że na żadnego inszego ten tytuł quadrować nie może. Bo ktoż z śmiertelnych może sobie wszytkich wiernych y wybranych Bożych, po wszytkie wieki, po wszytkich mieyscach będących, obzieranie, opatrowanie у rządzenie praw- будучихъ, обзиранье, опатрованье и ря-

zeszli, nim Piotr s., a co więtsza-nim впередъ съ того свъта зышли, нимъ Петръ святый, а што болшая - нимъ еще который христіанинъ ((164) въ Рим'в быль? Што речемо о тыхъ, которые, въ отлеглыхъ далеко отъ Риму краехъ мъшкаючи, а подобно и не слыхавши никгды о Римъ, во Христа Госпола правдиве върили албо върятъ?

Чи тыхъ всёхъ отъ сполечности единого правдивого вселенского костела, яко члонки до тела Христа Господа неналежачіе, двеписъ неуважне откилати булеть? Еслижъ ихъ не можетъ откидати, а чомужъ въ насъ, Греческой релви люде, вновляти хочеть, яко бысмы збавены быти не мѣли и яко бысмы зъ dobrymi vezynkami, z postami, z iałmuż- добрыми учинками, съ постами, зъ ялnami, ze wszytkimi nawietszymi cnota- мужнами, зъ всъми найболщими цноmi mieli iść na potępienie, a przeto, że тами мѣли ити на потопленье, прото, слушенства не отдаваемо? Чому встыдливе тое до одного помъстного костела тягнеть, што костелови вселенскому власне належить? Чому телне то едной толко части приписуеть, што всему твлу служить? Чепу, залецаючи намъ едность зъ члонками Римского костела, отъ едности съ правдивою костелною головою, Христомъ Господемъ, въ которой животъ зависъ, насъ отвабяти смѣеть?

Приноминалися въ прошломъ роздѣлѣ Ореховского, Премыского каноника, слова, въ которыхъ насъ въ той одного повшехного костела сполечности быти явне признаваетъ. Ку тому показалося южъ вышше, же, кромъ едной головы Христа Господа, другой жадной (об. 164) головы писмо намъ не показуетъ. Показуетъ и речъ самая, же на жадного иншого тотъ титулъ квадровати не можетъ. Бо хтожъ [зъ] смертелныхъ можетъ собъ всъхъ върныхъ и выбраныхъ Божінхъ, по всё вёки, по всёхъ мёсцахъ

Grzegorzem biskupem Rzymskim 1 rzeke) przy sprawowaniu się na ostatnim sadzie odpowie Christusowi, ktory wszytkie iego członki siebie samego władzy podłożyć vsiłuie?

Nie słychali o tey takiey iedności oni meczenniczy, ktorzy przed czasem Pheruza cesarza (co w sześć set lat dopiero po Christusie Panu Rzymski kościoł głową wszytkich kościołow nazwał) prawde wiary chrześciańskiey krwią swoią pieczętowali. Nie słychali o iedności takiev ovcowie v doktorowie święci, ktorzy te prawde pismami obiasnili. A krotce mowiac: tev takiev iedności, w oddawaniu posłuszeństwa y w przyznawaniu iedvnowładztwa kościelnego Rzymskiemu biskupowi zasadzonev, nie znał wszytek pierwszy prawdziwy chrześciański kościoł; nie znała ona niezcudzołożona v iednev łożnice, świetobliwości czysta wstydliwościa przestrzegająca. Chri | (252)stusa Pana oblubienica. ktorey członki że teraz w niebieskiey są radosci-nic nie watpimy. Takiey iednosci, takiev zgody, takiev miłości, iaka pierwszych po Christusie P[anie] wiekow była z Rzymskim kościołem, y teraz my nie tyłko nie znikamy, ale iey sobie wielce życzymy y o nię prosimy. Iako, z drugiey strony, chronimy się tey nowotney, ktora zniewolenie trzody Pańskiey za sobą ciągnie; ktora od iedyney prawdziwey głowy, Christusa Pana, nas odwabia; ktora rowność miedzy przednieyszymi pasterzmi - matkę zgody znosi; ktora porządek, na pierwszych koncyliach postanowiony, odmienia y granice, między papieża Rzymskiego a Orientalnych patriarchow iurisdycya wywraca; y ktora do wszytkiego tego, сточныхъ патріарховъ звирхностью учи-

dziwe przywłaszczać? Coż taki (że z женье правдиве цривлащати? Што жъ такій (же зъ Григоріемъ Римскимъбискупомъ реку), при справованью ся на остатнемъ судъ откажетъ Христови, который всв его члонки себе самого власти подложити усилуетъ?

Не слыхали о той такой елности оные мученицы, которые предъ самымъ часомъ Ферася цесара (который шестьсоть льть ажь по Христь Госпоић Римскій костель головою всёхъ костеловъ назвалъ) правду въры христіанской кровію своею припечатовали. Не слыхали о елности такой отпеве и докторове святін, которые тую правлу писмами объясняли. А коротко мовячи: той такой едности, въ отдаванью послушенства и въ признаванью одновладства костелного Римскому бискупови засажоной, не зналь весь першій правдивый христіанскій костель; не внала оная несчюжоложеная и единой ложници, святобливости чистою встылливостью и поворою перестерегаючая. Христа Господа облюбеница, которой члонки же теперъ въ небесной суть радости-ничого не вонтнимо. Такой едности, такой згоды, такой милости, якая першихъ въковъ ((165) по Христв Господв была зъ Римскимъ костеломъ, —и теперъ мы не толко не зникаемо, але ее собъ велице зычимо и о нее просимо. Яко, зъ-другой стороны, хоронимося тоей новотной, которая зневоленье череды Господней за собою тягнеть; которая оть едной правдивой головы, Христа Господа, насъ отвабляеть; которая ровность межи переднъйшими пастырми-матку згоды вноситъ; которая порядовъ, на першихъ соборъхъ постановленый, отмъняеть и vczynione, y starożytną religią naszę cale граници, межи папъжа Римского и Во-

nauce pisma ś., wymyślił y postanowił, przyimowania y trzymania na wierne Pańskie konieczna powinność wkłada.

Odrzuč, kościele y pasterzu Rzymski, te przysady! Porzuć pychę, ambicią a chciwość nad wszytka trzoda Pańska tobie samemu nie nałeżącego panowania! Vgadzay się tak z Orientalnymi kościoły, iako z tymi, przed ktorymi ani w starożytności, ani w sukcessycy, ani w dotrzymaniu Christusowey nauki nic nie masz! Vgadzay się, iako z rownymi! A zatym, iako na vgodzie: iedno weż, drugie day, iedno wymi, a drugie też sobie viać dopuść! Części vstąp, ąbyć też cześci vstapić możono! Predko wierz nam: ta vgoda między nami doydzie y długo trwała będzie.

Ieśliż wiec ty vporu y nałogu odstapić a do onych starodawnych pierwszego kościoła zwyczaiow wrocić się nie zechcesz, nie miey za złe tego, o co, da Pan Bog, y na sadzie się Pańskim nie zawstydzimy, że Christusa Pana, pewney głowy kościola Bożego, w ktorey żywot nasz zawisł, raczey niż niepewnych członkow, trzymać się y | (253) z oną iedyną powszechnią Cerkwią, ktorą w «Kredzie» wyznawamy, raczey, niż z partikularnym kościołem, w zgodzie y w iedności żyć wolimy! A na tym od nas przestay: że, trzymając się nauki y roskazania Zbawiciela Christusa, iako wszytkich tych, ktorzy się do imienia Iego odzywaia, tak y ciebie miłuiemy. A z tey miłości, iakoć nieodmiennie wszytkiego dobrego życzymy, tak y P[ana] Boga, abyć dał obaczenie, prosić nie zaniechywamy.

со papież ktory Rzymski, choć przeciw неныи, и старожитное набоженство наше цале выворочаеть; и которая до всего того, што папъжъ который Римскій, хоть противъ науцѣ писма святого, вымыслиль и постановиль, пріймованья и держанья на върные Госполни конечную повинность вкладаетъ.

> Отлинь, костеле и пастырю Римскій. тые присады! Покинь пыху, надутость а хтивость надъ всею чередою Господнею тобъ самому неналежачого панованья! Згожайся такъ зъ Восточными церквами, яко съ тыми, передъ которыми ани въ старожитности, ани въ наступованью, ани въ додержанью Христовы науки ничого не маешъ! Згожайся, яко зъ ровными! А затымъ, яко на угодѣ: одно возми, другое дай, одно увойми, а другое тежъ собъ уняти допусти! Части уступи, абы тыжъ тобъ части уступити можено! Прудко вфръ намъ: тая угода межи нами (об. 165) дойдеть и долго трвати будеть!

> Еслижъ ты упору и налогу отступити а до оныхъ стародавныхъ першого костела звычаевъ вернутися не хочешъ, не мъй за зле того, о што, дасть Господь Богъ, и на суду ся Божомъ не завстыдимо, же Христа Господа, певной головы костела Божого, въ которой животъ нашъ зависъ, лъпше, нижъ непевныхъ члонковъ, держатися и зъ оною единою вселенскою Церковью, которую въ «Въръ» вызнаваемо, лъпше, нижъ съ помъстнымъ костеломъ, въ згодъ и въ едности жити волимо! А на томъ оть насъ перестань: же, держачися науки и росказаньи Христа Спасителя, яко всѣхъ тыхъ, которые ся до имени Его отзывають, такъ и тебе милуемо. А съ тоей милости, яко ти неотменне всего доброго зычимо, такъ и Господа Бога, абы ти далъ обаченье, просити не занехаваемо.

## Czwartey części odpowiedzi

#### ROZDZIAł III.

Ieśliż względem podawania Tureckiego, świętokupstwa, nieuważnego rozgrzeszania, także y pychy, ktorą patriarchiey Carogrodzkiey dzieiopis przypisuie, godzi się patriarchow odstąpić a Rzymskiemu papieżowi posłuszeństwo oddać?

O podawaniu przez Turki y o symoniev patriarchow Carogrodzkich te słowa dziejopis napisał: «Patrzcie na przeklęctwo patriarchiey Carogrodzkiey, od. ktorego samego moglibyście vciekać, y nim się zastraszyć, iako od Chore, Datana v Abirona, gdy ie ziemia pożyrała. Żadnego patriarchy nie ma, ktoryby się na iey stolice wyżebranymi y wyfałszowanymi drugdy pieniądźmi nie wkupił. Ieden drugiego na niev za podaniem Turkom więtszych pieniędzy zpycha; drugdy trzech, drugdy czterech żywych ma 1 patriarchow, a żadnego nie ma prawdziwego, iedno wszytko świętokupce, ktorzy, wedla praw Bożych y kościelnych, y pieniądze y dostoieństwo kościelne tracą, tym samym skoro w ten grzech wpadaia>.

Zasię o nieuważnym rozgrzeszaniu, też z świętokupstwem złączonym, patriarchow Ca!(254)rogrodzkich niżey mowi: «Co macie za pociechę y pomoc z nich, gdy kogo od siebie posyłaią? Więcey zamieszania przynoszą y złych przykładow. Przedaią dostoieństwa, pieniądze zbieraią, iako głodni; rozgrzeszaią, przedaiąc dary Boże; dwu żon żywych pozwalaią, etc.

# Четвертой части отновѣди

# Роздълъ 3.

Еслижъ взглядомъ подаванья Турецкого, святокупства, неуважного розгръшенья, также и пыхи, которую патріархіи Царигородской дъеписъ приписуетъ, годится патріарховъ отступити, а Римскомупапъжови послушенство отдати?

**(166)** О подаванью черезъ Турки и о симонъи патріарховъ Царигородскихъ тые слова двепись написаль: «Смотрвте на проклятство патріархіи Царивородской, отъ которого самого могли бы есте утекати, и имъ ся застрашити, яко отъ Корея, Даеана, и Авирона, кгды ихъ земля пожирала. Жадного патріархи ни масть, который бы ся на ей столицу выжебраными и выфалшоваными иногды пънязьми не вкупилъ. Одинъ другого на ней за поданьемъ Туркомъ болшихъ пънязей спыхаетъ; иногды трехъ, иногды чотырехъ живыхъ патріарховъ, а жадного не мастъ правдивого, одно все святокупцы, которые, ведлугъ правъ Божихъ и костелныхъ, и пънязи и достоенство церковное тратять, тымъ самымъ скоро въ тоть грѣхъ впадають > 2.

Зась о неуважномъ розгрѣшенью, тежъ зъ святокупствомъ здучонымъ, патріарховъ Царигородскихъ нижей мовить: «Што маете за потѣху и помочъ зъ нихъ, кгды кого отъ себе посылаютъ? Болше замѣшанья приносятъ и злыхъ прикладовъ. Продаютъ достоенства, пѣнязи збираютъ, яко голодные; розгрѣшаютъ, продаючи дары Божіе; двохъ женъ живыхъ позволяютъ» и прочая зъ

<sup>1</sup> Это слово опущено въ Западно-Русскомъ переводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См. выше, стлоц. 992-й. <sup>3</sup> См. выше, стлоц. 993-й. РУСОВАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ ВИВЛЮТЕКА.

Co sie tycze pychy, te wprawdzie dzieiopis nie teraźnieyszym, po ktorych (tym względem, że obcięte skrzydła maią) pokorę sobie obiecuie, ale dawnieyszym Carogrodzkim patriarchom przypisuie. Iednakże y to nas, Greckiey religiey ludzie, zachodzi, - przetoż porządnie, naprzod: świetokupstwu, z podaniem Thureckim zmieszanemu, potvm-nieuważnemu rozgrzeszaniu, a na-ostatek — pysze patriarchow Carogrodzkich przypatrować się, a zatym uważać będziemy: ieśliżby względem dzieiopisowey przygany patriarchiev Carogrodzkiey odstąpić a pod Rzymskich papieżow zwierzchność nam się poddać godziło? A przygane 1 z strony wielości pod ieden czas patriarchow—do inszego rozdz[iału] odłożymy.

Przyznawa się to dzieiopisowi, świętokupstwo słusznie gani. Gdyż to iest grzech taki, ktorego słusznie każdy chrześcianin wystrzegać się ma; bo go nie darmo s. doktorowie napierwszym kacerstwem nazywaia. Lecz to się mu, iakoby patriarchow Carogrodzkich to 2 przeklętemi a Datanowi abo Abironowi podobnemi czynić miało, że Turcy ich podawcami być sie zdadza, a pogotowiu ani to, iakoby świętokupcami być mieli,przyznać nie może. Nie iest żaden w Grecyey chrześcianin, ktoryby za doświadczeniem tego nie wiedział, że Turcy, a osobliwie cesarze ich, są głownemi iako imienia Christusowego, tak y wszech chrześcian nieprzyjacielmi. A zatym y to wszyscy wiedzą, że z takich przeklętych nieprzyjacioł żaden za skarbow kościelnych y rzeczy świętych szafarza poczytan być nie (255) może. Nie są tak spornymi, żeby wiedzieć nie mieli. że Christusowi суть такъ грубыми.

Што ся тычеть ныхи, тую вправдъ двепись не теперешнимъ, по которыхъ (тымъ взглядомъ, же обтятые коила маючи) покору собъ объщуеть, але давнъйшимъ патріархомъ Царигородскимъ приписуеть. Однакъ же и то насъ, Грецкой въры людій, заходить, — протожь порядне, напередъ: святокупству, съ подаваньемъ Турецкимъ змѣшаному, потомъ-неуважному розгрѣшенью, а наостатокъ-иысъ патріарховъ Паригородскихъ приглядоватися, а затымъ уважать будемо: еслижь бы взглядомъ двеписовое приганы патри (об. 166) архін Царигородской отступити и подъ Римскихъ папежовъ зверхность намъ ся поддати годило? А пригану зъ стороны великости подъ одинъ часъ патріарховъдо иншого роздълу отложимо.

Признавается то деписови, же святокупство слушне ганить. Бо то есть грѣхъ такій, которого слушне кождый христіанинъ выстерегатися маеть; бо его недармо богословци найпершимъ кацърствомъ з называютъ. Але тое ему, яко бы патріарховъ Царигородскихъ проклятыми а Даеанови або Авиронови подобными чинити мъло, же Турци ихъ подавцами быти ся здають, а поготовью ани то, якобы святокуппами быти мѣли, - признатися не можетъ. Не есть жаденъ въ Греціи христіанинъ, который бы за досвъдченьемъ того не въдалъ, же Турци, а особливе цесари ихъ, суть головными якъ имепи Христова, такъ и всвуъ христіанъ непріателми. А затымъ и то вси въдають, же съ такихъ проклятыхъ непріятелей жаденъ за скарбовъ церковныхъ и ричей святыхъ щафара почитанъ быти не можетъ. Не абы вѣдати

Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: przyganie з Это слово пропущено въ Западно-Русскомъ переводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> На полѣ пояснено: «еретицтвомъ».

wieki wytracać robotniki do winnice Kościola Swego. Do Tegoż tedy Samego, a nie do inszego żadnego, zawsze, ilekroć do patriarchiey potrzebuią pasterza, z prosbami się vciekaią, a przy prosbach nie zaniechywaią obierania ktemu osob sposobnych, według zwyczaiu pierwszego kościoła chrześciańskiego. A obranych, także zwyczaiem pierwszego kościola, przez chirotonią ci, ktorym to należy, poświęcają. A zgoła we wszytkim tak sobie z osob swych postępują, że słusznie naganieni być nie moga.

Rzeczesz: (ale Turek do tegoż sie przymieszywa; ale Turkowi pieniadze daia>? To do sprawy stanowienia patriarchow przymieszawanie się cesarzow Tureckich barzo rzadko bywa. Y luboby zawsze bywało, nie iest takim, dla ktoregoby patriarchowie wzgardzani, a chrześcianie, w Grecyey żviacy, winowani być mieli. Co bowiem (oni w tym) 4 winni, że się (kedy tyran) <sup>5</sup> z poduszczenia cudzego w ich nabożeństwa sprawe wtraca? Czy oni takiemu wtrącaniu sa radzi? Czy go sobie życzą? Czy do niego daią przyczyne?

W niewoley bedącym, nie dziw, że się nie wszytko wedle mysli dzieie! Ale to dziw, iż rzkomo baczny y chrześciański człowiek to chrześcianom zniewolonym za haniebną złość y winę na oczy wyrzuca, w czym oni nie tylko nie winni, ale co z wielkim żalem za musem a niewolą niebożęta cierpią, żyiąc w chrześciańskiey religiey tak, iako mogą, gdy tak, iakoby radzi, nie zdarza się. Gdy się tedy trafi

Panu to właśnie należy---po wszytkie мѣли, же Христу Богу тое власне належить-по всв ввки выбирати роботники до винограда Церкви Своее. До Того жъ то Самого, а не до иншого жадного, всегды, иле до патріархіи потребують пастыря, съ прозбами ся утекаютъ, ((167) а при прозбахъ не занехивають обиранья ку тому особъ способныхъ, ведлугъ звычаю першей церкви христіанской. А обраныхъ, также звычаемъ першей церкви, хиротонисають тые, которымь то належить. А згола во всемъ такъ собъ зъ особъ своихъ поступують, же слушне наганени быти не могутъ.

> Змовишъ: «але Турокъ до тогожъ ся примъщуетъ; але Туркови пънези дають»? Тое до справы становенья патріарховъ примѣшаванье цесаровъ Турецкихъ ведми не часто бываетъ. А хотя бы всегды бывало, не есть такимъ, для которого бы патріарси возгоржани, а христіане, въ Греціи живучіи, винованы быти мѣди. Што бо вѣмъ винны, же ся съ подущенья чужого въ ихъ набоженства справу втручается? Чи они таковому втручанью ради? Чи его собъ зычатъ? Чи до его даютъ причину?

Въ неволи будучимъ, не дивъ, же ся не все ведле мысли дъеть! Але то дивъ, же рекомо бачный и христіанскій человъкъ то христіаномъ зневоленымъ за ганебную злость и вину на очи выметуетъ, въ чомъ они нетолко не винны, але што зъ великимъ жалемъ за примусомъ а неволею небожата терпятъ, живучи въ христіанской въръ такъ, якъ могутъ, коли такъ, якобы ради, не здаże im Turczyn na patriarchowstwo zaleca ряется. А коли ся тежъ трафитъ, же osobe taką, z ktorey kontenci być mogą, имъ Турчинъ на патріаршество залеwidząc w niey postępki takie, iakie цаетъ особу такую, съ которой досыть

<sup>4</sup> Взитое въ скобки опущено въ Западно-Русскомъ переводъ. в тоже.

apietoł w episzkopie vpatrować kazał,-! (66. 167) woryth whym. bright by hewy orzestaja na zalecanju, chociaż Tureckim. y one cooky prziymują. W czym rozumeia, że nie tylko nie wykraczaja prze-(256)ciw przystovności chrzesciańskiev, ale też stosuja się do roskazania apostolskiego, ktory w objeranju episzkopa v to upatrować kazał, aby miał dobre świadectwo v od postronnych, to jest od niewiernych a do Christusa nienależacych. Ieśliż wiec osoba zalecona nie zda sie im na taki vrząd sposobna, tedy, zalecaniu mievsca nie zostawujac, inszego, ktorego sposobnievszego być 1 bacza, sobie obieraia. A tym czasem, aby im to nie było za złe miano, staranie czynia. W ktorym staraniu ieśli niebożeta pocztami v vpoıninkami pod czas narabiaia, y baszom kłamnym, v cesarzowi pysznemu rece namazuia, -- yzaż im to słusznie za złe może być miano? Yzaż to świętokupstwem nazwać sie może? Rzecz iest pewna, że oni rzeczy świętych v przeklętego nie kupuią. Ale co? Kupuią sobie pokoy, kupuia wolność kościelna, kupuia wolność nabożeństwa y sumnienia swego!

Nie podoba się to tobie, dziejopisie? Y onym, wierz mi, że się nie podoba! Y oni woleliby, żeby im do tego nie przychodziło! A coż rzec? Iako pospolicie mowią: eze złego targu-z vszyma do domusi Bo coż? Czyby lepiey, gdyby zgoła pasterzow nie mieli? Czyby lepiey, gdyby żadnego rządu im między soba czynienia tyran nie pozwalał? Czyby lepiey, gdyby zgoła wszelkiego chrześciańskiey religiey zażywania im zakazał, a

HOCTVIER TAROBLIC, AROBLIC ABOCTOLIS BY епископъ усмотръвати казалъ. — перестають на залецанью, хотяжь Турецкомъ, и оные особы пріймують. Въ чомъ розумъргъ, же не толко не виступушть противь пристойности христіансвой, але тежь присвояются до росказанья апостольского, который въ обиранью епископа и тое усмотръвати казаль, абы мыть доброе свыдодтво и отъ посторонныхъ, то есть отъ невърныхъ а до Христа неналежачихъ. А еслижъ особа залеценая не здается имъ на таковый урядъ згожа, тогды, залеценью мѣсца не зоставуючи, иншого, которого згодлившого видять быти, собъ обирають. А тымъ часомъ, абы имъ тое не было за зле мъто, старанье чинятъ. Въ которомъ старанью если небожата почтами и упоминками подчасъ наробляють, и башомъ кламнымъ, и песарови пишному раки намазують, — изажь то имъ слушне за зле може быти почитано? Азажъ то святокупствомъ назватися можеть? Речь есть певная, же они ржчей святыхъ у проклятого не купують. Але што? Купують собъ покой, купують волность церковную, купують волность благочестіа для души своей!

Не подобается то тобъ, дъеписе? И онымъ, въруй ми, же ся неподоба! И они волъли бы, жебы имъ до того не приходило! А штожъ | (168) мовити? Яко посполите мовять: «зе злого торгу — зъ ушима до дому»! Бо штожъ? Чи бы лепше, коли бы згола пастыровъ не мъли? Чи бы лепей, колибы жадного имъ ряду межи собою чиненья тиранъ не позволяль? Чи бы лепшей, колибы згола всякого христіанской вёры заживанья имъ заtak chrześciańska wiarę cale znosił v z казалъ, а такъ христіанскую въру пъле

<sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ «być», по ошножъ, два раза повторено.

gruntu wywracał? Temu wszytkiemu że, iako mogą, zabiegaiąc, drugdy 2 y vpominkami narabiaią, — yzaż iuż przeto z Datanem y z Abironem porownani być maią? Y owszem zaż się im tego za dobre mieć v pochwalać nie godzi, że, iakimkolwiek sposobem moga, vbostwa swego nie szczędzac, o zatrzymanie pod tym tyranem chwały imienia Christusowego staranie czynia?

Co wkladasz na patriarchy, żeby sie sami patriarchowstwa dokupować mieli,-(257) niepewne cię w tey mierze nowiny doszły. Możesz temu wierzyć, że tam stolica patriarsza nie bogactwo, pożytek, ale pracą, a pracą—z wietszym od inszych chrześcian z niebespieczeństwem złożona-za soba ciagnie, tak, że się iey pewnie, wedle świata, niemasz przecz napierać. Przy prosbach mnostwa chrześcian, sama nadzieia odpłaty wiekuistey za prace, dla wiary pomnożenia podeymowane, do przyimowania na się tego vrzędu bogoboyne ludzie przywodzi. Ieśliż ktory z nich co daie kiedy na wstępku patriarchowstwa Turczynowi, daie nie z swey chęci, nie kwoli samemu sobie, nie kwoli pożytkowi swemu prywatnemu, nie z skrzynki swey, nie w ten sposob, iakoby się v bezbożnika świętey rzeczy dokupować miał; ale za wolą wszytkiey Cerkwie, kwoli zatrzymaniu wiary chrześciańskiey, kwoli budowaniu Kościoła Bożego, z pospolitego inszych braciey składu, dla tego, aby w pokoiu, bez przekazy tym, ktorzy o to proszą, w czynieniu rządu, w podawaniu nauki y w inszych pasterskich powinnościach vsługować mogł.

зносилъ и зъ кгрунту выворочалъ? Тому всему же, яко могутъ, забъгаючи, (посулами) з и упоминками наробнють,--изажъ для того зъ Даеаномъ и Авирономъ поровнани быти мають? И овшемъ аза имъ того за доброе мъти и похваляти не годить, же, якимъ колвекъ способомъ могутъ, убозтва своего не щадячи, о задержанье подъ тымъ тираномъ хвалы и имени Христова старанье чинять?

Што вкладаешъ на патріархи, абы ся сами патріаршества докуповати мѣли,непевную тобъ въ той мъръ хтось повъдилъ новину. Можешъ тому върити, же тамъстолица патріаршеская не богатства, не пожитокъ, але працу, а працу-болшей отъ иншихъ христіанъ зъ небеспеченствомъ злученую-за собою тягнетъ. такъ, же ся ее, ведле свъта, не маешъ для чого домагати. При прозбахъ множества христіянъ, сама надѣя мзды вѣчной за працы 4, для въры помноженья подоймованые, до пріймованья на себе того уряду благоговъйные люди приводить. (об. 168). И еслижъ который зъ нихъ што даеть коли на вступку цатріаршества Турчинови, даетъ не зъ своей хути, не ку воли самому собъ, не для пожитку своего таемного, не изъ своей скринки, не въ той способъ, яко бы ся у безбожника святой речи мълъ докуповати; але за волею всей Церкви, для задержанья въры христіанской, для созиданья Церкви Божей, съ посполитого иншей братьи скарбу, для того абы въ покою, безъ переказы тымъ, которыи о тое просять, въ чиненью ряду, въ подаванью науки и въ иншихъ пастырскихъ повинностяхъ услуговати могъ.

Co się tycze przedawania dostoieństw, Што ся тычетъ продаванья досто-

з Это слово въ Западно-Русскомъ заменено другимъ. Этого слова въ древне-Польскомъ текств нать. Въ оригиналь опечатка: «працу».

rozgrzeszania nieuważnego, z przedawa- енствъ, niem darow Bożych złaczonego, ktore patriarchom, dziejopisie, przypisujesz,to iakoć było łatwie rzec, tak pewnie tego z trudnością istotną prawdą dowieść możesz. O plotki nie mowię. Bo o te nie trudno! Znać to v z tev historiev niepewney, ktora o Heremiaszu patriarsze prawisz, wkładając to nań, co, jako żywo, nie było: iakoby on targi pienieżne z Ruskimi o dostoieństwa episzkopami czynić miał. Vważ sam, iako się to (że więcey nie rzekę) rymuie y zgadza z tym, cos, na wtorey karcie po tev, o tymże Heremiaszu napisał, postepku iego w ruszaniu v stanowieniu władykow wola krola iego mści ograniczając. Ieśliż wola krola iego mści tym kierowała, toć pe...(258) wnie—nie targi pieniężne, ani złoto.

A toć iest krotki respons na twoię z strony świętokupstwa przymowkę. Z ktorego obaczyć możesz, żeś niewinnie patriarchia Carogrodzka do Datanowey y Abironowey przepaści przyrownał, y niewinnies patriarchom swiętokupstwo przypisał.

Na tym responsie y daniu o onych sprawy ieśliż nieprzestaiesz, y ieśliż przed się winę iaką przy nich zostawuiesz,dobrze! niechże tak będzie ty paździorko w oku patriarchow Carogrodzkich vpatrzył! Y dla tegoż iuż patriarchiev Carogrodzkiey odbieżymy! A odbieżawszy, gdzieś się vdamy? Rzeczesz: że do kościoła y pasterza Rzymskiego? Y owszem, ieśli tam lepiey! A ieśliże ieszcze tam gorzey?! Ieśliże coś ty paździorko w patriarchow oku vpatrzył, toć my w oku papieżow Rzymskich balkę, a ktemu haniebną wielką, pokażemy?

Ieśliże co się w Grecycy nie za vmyśl-

розгрѣшенья неуважного, съ продаваньемъ даровъ Божихъ злученого. которое патріархомъ, лѣеписе, приписуешъ, - тое якъ тобъ было латво речи. такъ певне того истотною правдою трудно довести можешъ. О плетки не мовлю. Бо о тые не трудно! Знати тое съ тоей непевной повъсти, которую о Іереміи патріарсь правишь, вкладаючи то на него, што, яко живъ, не было: якобы онъ торги пънежные зъ епископами Рускими о достоинства чинити мълъ. Уважъ самъ, яко ся тое (же болшей не мовлю) згажается и стосуется съ тымъ, штось, на второмъ листв по той, о томъ же Іеремін написаль, поступки въ рушанью и становленью владыковъ волею короля его мил[ости] ограничаючи Еслижъ (169) воля вор[оля] его мил[ости] тымъ справовала. то певне - не торги пънежные, ани золото.

А то ти есть короткій отвіть на твою зъ стороны святокуцства примовку. Съ которого обачити можешъ, жесь невинне патріархію Царигородскую до Давановой и Авироновой пропасти прировналь, и невиннесь патріархомъ святокупство приписалъ.

На томъ ответе и данью о нихъ справы если не перестаешъ, и если же предся вину якую при нихъ зоставуешъ, добре! нехайже такъ будетъ, жесь порошокъ въ оку патріарховъ Паригородскихъ усмотрълъ! И для тогожъ уже патріархіи Царигородской отбъжимо! А отбъгнувши, гдъжъ ся уда[ди]мо? Змовишъ: же до костела и пастыря Римского? И овшемъ, если тамъ лѣпѣй! Але еслиже еще тамъ горъй?! Если же штось ты порошокъ въ оку патріарховъ обачиль, то мы въ оку папежовъ Римскихъ бервно. а до того ганебне великое, покажемо?

Если же што ся въ Грецыи не за nym Greckim chceniem, ale za niewola умыслнымъ Грецкимъ котъньемъ, але

1614

v gwałtem Tureckim dzieie,-tego w Rzymie v w Rzymskim kościele, choć go k temu nikt nie niewoli, ani przymusza, tysiac kroć wiecey. Ieśliż miasto vpominkow, przez Greki za musem Turkom dawanych (co świętokupstwem zwać się nie może, bo temu, ktory, przeklętym będac, żadnego podobieństwa do szafowania s. rzeczy nie ma, vmysłem v niego nie mocy duchowney, ale pokoiu w religiev dostawania vpominki dawane bywaia), w Rzymskim kościele dobrowolnie, umyślnie y fortylnie wprowadzone świętokupstwo. Ieśliż iawnie y niewstydliwie rzeczy duchownych wystawione kramy, ieśliż rozmaite zatym a prawie kupieckie z strony nich targi, handle y kontrakty tak się zpospolitowały, że ledwa tam ktory, a zwłaszcza duchowny, od zmazy symoniey wolen,—coż tu rzeczesz?! Czy nas przedsie tam wabić (a jako oni mowią)-«ze dżdża pod rynnę wprowadzać» bedziesz?

Bys był, ||(259) dzieiopisie, starożytnych pasterzow naszych nie szkalował, pewnie też twoich namnieyszym słowkiem nie bylibysmy wspomnieli. Ale że od ciebie naszy sprośnie są a ktemu niewinnie, iako się pokazało, szkalowani,nie miey za złe, że się też twoim, wezwawszy cię z sobą w towarzystwo, tym pilniey przypatrować będziemy. A to dla tego, abyśmy się w tym resolwowali: ieśliż dawnych pasterzow odstąpiwszy, do nowotnych, ktore nam zalecasz, przystać mamy, abo nie?

Pytam cię naprzod, dziejopisie, co ty symonią abo świętokupstwem zowiesz? Czy zgadzasz się w tym z twoim Łacińskim doktorem Hieronimem, że ci wscyscy sa świętokupcami, ktorzy z vrzędow за неволею и кгвалтомъ Турецкимъ дъетъ,-того въ Римъ и въ Римскомъ костель, хотя его въ тому нихто не неволить, ани примушаеть, тысячу кроть болше. Если жъ мъсто упоминковъ, презъ Греки за примусомъ Туркомъ даваныхъ (што ся святокупствомъ звати не можеть, бо тому, который, проклятымъ будучи, жадного подобенства до шафованья святыхъ речій не маетъ, **((об. 169)** умысломъ у него не власти духовной, але нокою въ въръ доставанья упоминки даваны бывають), въ Римскомъ костелъ доброволне, умысльне и фортелне упроважено святокупство. Еслижъ явне и невстыдливе речій святыхъ духовныхъ выставлены крамы, еслижъ розмантые за тымъ а праве купецкіе [зъ] стороны [нихъ] торги, гандаи, купецтва такъ ся спосцолитовали, же ледва тамъ который, а звлаща духовный, оть змазы симонъей волень, - штожь ту змовишъ?! Чи насъ предся тамъ вабити -ныд сдоп уржод св»--(стваом от сяк) ву упроважати» будешъ?

Бысь быль, двеписе, старожитныхъ пастыровъ нашихъ не безчестилъ, певне тежъ твоихъ найменшимъ словкомъ не спомићли быхмо. Але же отъ тебе наши спросне суть а ктому невинне, якъ ся показало, обезчестени, - не мъй за зле, же тежъ ся твоимъ, возвавши тебе и зъ собою въ товаришство, тымъ пилне присмотръватися будемо. А то для того, абысмо си въ томъ резолвовали (або розвизали): если давныхъ пастыровъ отступивши, до новотпыхъ, которые намъ залецаешъ, пристати маемо, або ли ни?

Нытаю тебе, напередъ, дъеписе, што ты симоніею або святокунствомъ зовешъ? Чи згожаешся въ томъ зъ своимъ докторомъ Іеронимомъ, же тіи вси суть святокупцами, которые зъ урядовъ церковkościelnych pasterskich dobrodziewstwa ныхъ пастыр (170)скихъ добродъйства czynia, ktorzy w szafowaniu ich nie na sam pożytek y budowanie kościoła patrza; ale, ie porzucaią(sic) y daią tym, ktorych miłuia, na ktorych abo względem krewności, abo względem posług, abo względem czyiey przyczyny, abo względem vpominkow sa łaskawi? 1 Czy zgadzasz się z papieżem twoim Rzymskim Vrbaniusem, 2 ktory tak mowi: «ktokolwiek rzeczy koscielnych nie na to, na co sa postanowione, ale dla własnego zysku v pożytku za vpominek ięzyka, za posługę, za pieniadze vżycza, abo dostaie, - świętokupca iest. Czy zgadzasz się z twoim Tomaszem Aguinasem 3, ktory, pomienione Vrbanusowe słowa wykładaiąc, twierdzi, że świętokupstwo dzieie się, tak przez daiącego, iako y przez biorącego rzeczy kościelne, względem przyczyny, łaskiprzychylności, posługi, datku, a zgoła vczynku wszelakiego, ciałem wykonanego, y daru wszelkiego, ktory na pieniądze może być oszacowany?

Ieśliż się z tymi kościoła swego nauczycielami zgadzasz, dzieiopisie, proszę cię, powiedz że mi szczyrzę prawdę, co rozumiesz: na taką probe wzięty Rzymski kościoł, czy się wolnym być od symoniey pokaże? ||(260) Wierz mi, że to wywieść na cię są wielkie, trudne ba rzekę, niepodobne rzeczy! Niepodobna bowiem wszytek świat z rozumu wywieść, ktory widzi, zna y wie, co się dzieie? Do Rzymu nie chodząc, z Polskich spraw o tym wszyscy sądzić możemy.

Wiele mi bowiem takich tu duchow-

чинять, которые въ шафованью ихъ не на самый пожитокъ и будованье церкви глядять; але ихъ поручають (sic) и дають тымъ, которыхъ милуютъ, на которыхъ або взглядомъ кревности, або взглядомъ послугъ, або взглядомъ чіее прычины, або взглядомъ упоминковъ суть ласкави? 4 Чи згожаешся съ папежемъ твоимъ Римскимъ Урваномъ 5, который такъ мовитъ: «хто колвекъ речій перковныхъ не на тое, на што суть постановлены, але для власного зыску и пожитку за упоминокъ языка, за послугу, за пенязе узычаеть, або достаеть, - святокупца есть». Чи згожаещся зъ своимъ Томашемъ Ажвиніотомъ 6, который, реченые Урвановы слова выкладуючи, твердить, же святокупство двется такъ презъ даючого, яко и презъ беручого рачи церковные, взглядомъ причины, ласки, прихилности, послуги, датку, а згола учинку всякого, теломъ. выконаного, и дару всякого, который на пвнязв можеть быти ошацованый?

Еслижъ ся съ тыми съ костела своего учителми згажаешъ, двенисе, прошу тя, повъдь же ми щирую правду. што розумъешъ: на таковую пробу взятый Римскій костель, чи ся волный быти отъ симонви покажетъ? Въруй ми, же тое вывести на тебе великіе, трудные и, мовлю, же неподобные ръчи суть! Неподобна бовъмъ весь свътъ зъ розуму звести, который видить, знаеть и въдаеть, што ся дветь? ((об. 170) До Риму не ходячи, съ Подскихъ справъ о томъ всв судити можемо.

Много ми бовъмъ такихъ тутъ духовnych Rzymskiey religiey pokażesz, kto- ныхъ зъ Римского вызнанья покажешъ,

In «Comment. Epist. ad Titum». 21 quaest., cap 3. Saluator. 3 Thomas, «Senten.» 4, distinct. 25, quaest. 3, ad 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ «Толкованіи посланія еже въ Титу». з 1 пытанье, глава 3. • Томасъ, «Сент[енціи]» 4, роздель 25, стазанье 3, въ 3 строци.

chwale Bozey y Kościołowi Iego na beneficią wstępowali? A zaż iawnie nie widzimy, że iednych ścisłey oyczyzny a wielości do niey należacev rodziny vpatrowanie; drugich o powetowaniu vtrat, przez się podiętych, o dobrym mieniu swoim y o zbogaceniu krewnych przemyślowania; trzecich vpatrujących, że co prełat, to miłościwy pan, ambicya y przodkowania przed świetskimi chciwość; czwartych spokoynego y roskosznego żywota szukanie a inszych insze tym podobne respektyna chleb duchowny zaciągaią? Zaż nie widzimy, że pospolicie duchowni abo krewnych, abo zachowałych przyjacioł, abo sług swoich na beneficya duchowne tak chciwie promowuia, że też inszy, choć do tego godnieyszy y sposobnieyszy, tylko że im z żadney miary nie są obowiązani, do nich sie docisnac nie moga? A sstadże za krewnością, za przyczyną, za zachowaniem, za posługami, za świetskimi vczynnościami y za przyczynami, z tych respektow czynionymi, szafunek sie tłustego Christusowego chleba dzieie,-azaż iawnie nie baczymy? A tak dalece się to spospolitowało, że snadź prawdziwie rzec się może: że y iednego Rzymskiego duchownego 'z tych, co iakiekolwiek beneficia trzymaią, nie masz, ktoregoby te respekty xiedzem nie vczyniły?

A iakoż taką rzeczą Rzymski kościoł od symoniey wolen?

Lecz luboby dzieiopis z swymi Rzymskiey sekty nauczycielmi zgadzać się nie chciał, a symonią tylko w dostawaniu y w dawaniu rzeczy duchownych za ||(261) pieniądze y datki, ktore na pieniądze mogą być oszacowane pokładał, — tedy iednak przedsię y tak Rzymskiego kościoła z iego przełożonemi duchownemi od świętokup- костела зъ его преложоными духовными

rzyby tylko samym względem vsługowania которые бы толко самымъ взглядомъ услугованья хвалы Божей и Церкви Его на добра уступовали? А зажъ явне не видимо, же одныхъ стислое отчизны а великости до нее належачей родины, усмотръванье; другихъ о надолуженью утратъ, презъ себе поднятыхъ, о добромъ мѣнью своемъ и о збогаченью кревнихъ промышливанье; третихъ, усмотряючихъ, же што предатъ, то милостивый цанъ, славолюбія и продкованья предъ свецкими хтивость; четвертыхъ спокойного и роскошного живота исканье, а иншихъ иншіе тымъ подобные усмотраваныя — на хлибъ духовный затягають? А зажъ не видимо, же посполите духовным або кревныхъ, або заховалыхъ пріятелей, або слугъ своихъ на добра духовные такъ хутливе подвизають, же тежь иншій, хотя до того голнъйшій и способныйшій, только же имъ и зъ жалной мъры не суть обовязани, до нихъ ся дотиснути не могутъ? А оттоля же за кревностью, за причиною, за захованьемъ, за послугами, за свъпкими учинностями и за причинами. съ тыхъ взглядовъ чинеными, шафунокъ ся сытого Христова хлеба дееть, — а зажъ явне не бачимо? А такъ далеко ся тое (171) спосполитовало, правдиве речися можетъ: же и одного Римского духовного съ тыхъ, што якіе колвекъ добра держатъ, не маешъ, которого бы тые взгляды жлебаномъ не учинили.

> А якожъ таковою речью Римскій костелъ отъ симонви воденъ?

> Снать любо бы двепись зъ своими (поменеными) Римской секты учителми згожатися не хотель, а симонію толко въ доставанью и въ даванью ръчей духовныхъ за пънези и датки, которые на пънези могутъ быти ошацованы покладаль, — то и такъ предся Римского

myslawam, ani wiem, skąd ią (pierwiey) 1 poczać! Iako na iakie wielkie, szyrokie, głębokie, okiem nieprzeyźrzone morze, tak na niezliczoną rzecz rodzaiow symoniey, w kościele Rrzymskim okazującey sie, pogladając, zdumiewać sie a na webrnienie w nie wzdrygać sie musze! Na same bowiem w Rrzymie odprawowanie sprawy poyźrzawszy, kto rozliczne sposoby symoniey myślą ogarnąć, kto wysłowić może?! Kto do dna tey przepaści przeniknie?! Kto granice iev ocerkluie?! Kto koniec oznaczy?! Kto niewstydliwość dostatecznie wyrazi?!

Nowych co-raz anszlakow szukaiac, w nowe się co-rok xtałty przemieniając, nowe kluczki y wiadra do czerpania złota codzień wynaydując, ze wzsech sobie przychylnych narodow, ze wszelkich przypadkow, za wszytkich spraw, co-godzina pożytki łapaią: nie tylko ziemie, ale y nieba, a mało na tym maiąc-y wymyślonego od siebie czyśćca pany się czyniąc, a zatym przywłaszczaiąc sobie samym we wszelkich rzeczach duchownych y świetskich nad wszytkimi żyjącymi

opotestatem consecrandi, benedicendi, dispensandi, absoluendi, indulgendi, commutandi, restringendi, confirmandi, clarandi, derogandi, reseruandi, vniendi incorporandi, retinendi, condemnandi, soluandi. Co jężykiem Polskim, acz snadź nie do końca wszystko wyraznie wyłożyć się może:

«mocą poświęcania, błogosławienia, rozrządzania, rozwięzowania, pobłażania, odmieniania, przywięzowania (sic), potwierdzania, obiaśniania, vbliżania, zachowywania, ziednoczenia, wcielenia, zatrzymawania, potepiania, zbawiania" у insze спасеніа и иншіе вшелякіе, тымъ по-

stwa nie oczyści. Czego dowieść gdy po- отъ святокунства не очистить. Чого довести коли помышлъваю, ани въдаю, отколь ѝ почати! Якъ на якое великое, широкое, глубокое, окомъ непрезрѣное море, такъ на незличоную речъ родовъ симонтен, въ костелт Римскомъ указуючейся, поглядаючи, зъумъваюся, а на убрыненье въ нее здрыгнутися мушу! На самые бовъмъ въ Римъ отправованные справы углянувши, хто розличные способы симоніи мыслью огорнути, хто вымовити можеть?! Хто до дна той пропасти проникнеть?! Хто границы ей окружить?! Хто конець означить?! Хто невстыдливость достаточне выразить?!

> Новыхъ што-разъ могоричовъ шукаючи, въ новые ся што-рокъ кшталты перемъневаючи, новыи ключки и въдра до черпанья золота што-день (об. 171) вынайдуючи, зо всёхъ собё прихилныхъ народовъ, зо всёхъ припадковъ, зо всёхъ справъ, што-година пожитки хапають: не толко земль, але и неба, а мало на томъ маючи-и вымышленого отъ себе чистьца паны ся чинячи, а затымъ привлащаючи собъ самымъ во всёхъ речахъ духовныхъ и свётскихъ надъ всвии живучими

«властью освященіа, благословеніа, стросніа, розрѣшеніа, поблажанья, отмѣненіа, розвязаніа (sic), утверженіа, оглашеніа, отлученіа, сокритіа, соединеніа, воплощеніа, удержаніа, потопенія,

<sup>1</sup> Это слово въ Западно-Русскомъ не перевелено.

wszelakie, tym podobne, iakie się iedno zabażą, rzeczy czynienia. Z ktorego źro||(262)dła wyniknęły iezdzenia do Rzymu po czapki kardynalskie, po sakry v płaszcze biskupie; posyłanie z obedyiencyami; posyłania po rozmaite buły, odpusty, rozgrzeszenia kazirodstw, krzywoprzysięstw, mężoboystw v wszelakich zgoła (okrom nieposłuszeństwa swey stolicy) występkow pozwolenia, s. Piotra pieniażki, kanonizacye, (annaty,) 2 miłościwe lata, indulgencye. Z czego wszytkiego iaki quest Rzymski biskup, iego dwor y kancellaria odnosi, pokazuie ieśli nie co inszego, tedy sam niespodziewany z każdey miary się okazujący, a zatym wielkiego nakładu potrzebujący zbytek kardynałow y prełatow, w Rzymie żyjących, a osobliwie tych, co za nowy ołow, do buł przykładany, co-dzień stare złoto od ludzi zawiedzionych łupią. Ktory zbytek ich iako wiele pieniędzy pożyra, vpatruiąc Benedikt XII papież, gdy go sproszono, aby był kardynałow przyczynił,powiedział, iż cbarzoby to rad vczynił, kiedyby iedno nowy świat stworzyć mogł; bo ten, iuż będący, (prawi) ledwa terażnieyszym kardynałom dosyć czyni».

Tenże quest, za towary y kramy duchownych rzeczy Rzymowi przychodzacy. przed oczy kładzie samo vważenie tego, iako do czapek czerwonych ludzie barzo możni z krolewskich, z xiążęcych familiy, z vtyraniem pod czas wszytkich choć wielkich maietności swoich, ledwa przychodzą. Ieśliż taki kawałek ieden sukna czer- своихъ, ледво приходятъ. Еслижъ тако-

rozmaitych, добные, розмантыхъ, якіе ся одно забажатъ, речи чиненья. Съ которого жерела <sup>3</sup> выникнули ъждженья до Риму по шапки кардиналскіе, по сакры и по плащи бискупін; посыланье зъ подданьемъ послушенства; посыланье по розмаитые буллы <sup>4</sup>, отпусты, разрёшенья казиродствъ, кривоприсяжствъ, мужоубійствъ и всякихъ згола (окромъ непослушенства своей столици) выступковъ изволенья, святого Петра пънежки, канонизаціи 5, милостивые лѣта, поблажанья. Съ чого всего якій зыскъ Римскій бискупъ, его дворъ и канслеріа относить, показуеть если не што иншого, тогды самъ неподъваный съ кождое мёры ся оказуючи, а за тымъ великого накладу потребуючій збытокъ кардиналовъ и прелатовъ, въ Римъ живучихъ, а особливе тыхъ, што за новое олово, (172) до булъ 6 прикладаное, што-день золото отъ людей заведеныхъ лупятъ. Который збытокъ ихъ якъ много пънезей пожираетъ, усмотруючи Венедикть 12 папежъ, коли его прошено, абы быль кардиналовь причинилъ,---повъдилъ, ижъ «барзо бы тое радъ учинилъ, коли бы едно новый свътъ сотворити могъ; бо той, южъ будучій, (праве) ледво теперешнимъ кардинамъ досыть чинитъ».

> Тоть же квесть (або зыскъ), за товары и крамы духовныхъ ръчей Римови приходячій, передъ очи кладеть самое уваженье того, яко до шапокъ чирвоныхъ люде барзо можные съ королевскихъ, съ княжацкихъ рожаевъ, зъ утратою подчасъ всёхъ хотя великихъ маетностій

э Этого слова въ Западно-Русскомъ нътъ.

На полъ пояснено: «источника». 4 На полъ пояснено: «печати духовные або листы». в На полъ пояснено: «вписанье въ календаръ». • На полъ пояснено: «печатей духовныхъ.

wonego tak dobrze bywa przypłacony. coż rozumiemy, iaki tam zysk v pożytek przychodzi, gdzie takich czapek, gdzie płaszczow, gdzie buł, gdzie graciy, iako zowa, gdzie inszych tym podobnych, duchowną władza v cześć znaczących, rzeczy siła iest przedaynych? Biskup prosty, krom głownego sakry szacunku,--co w kancellaryey-za bułłę, iako zowa, prinabsolucyey, za bułłę do kapituły, za bułłę świetskich, za bułłę do arcybiskupa, za bułłę do krola, za bułłę z strony przysięgi,-co zasie w konsistorzu zosobnaza dar poswiącania, za dar błogosławienia (inszych nie wspominaiąc)—dać w Rzymie musi?!

Niech sie kto chce tam dowie! Skąd o inszych pożytkach, za przedayne rzeczy y święte przychodzących, łatwie się sprawi.

A komu do Rzymu trudno, niech się w Krakowie xiędza Żydka, mnicha białego od Ś. Troyce, co po kanonizacyą ś. Iacka do Rzymu ieździł, sumnieniem go obowiązawszy, spyta: co za tę kanonizacyą wydał? wiele łokci złotogłowu, wiele inszych kosztownych materiy między kardynały rozkraiał? wiele pieniędzy gotowych rozsypał? Obrachuyże to, vyźrzysz, że sama s. Jacka nowotna iego, od papieża nadana, świątość z Polski do kilkunastu tyśięcy złotych wyczerpnęła!! A sstąd iuż miarkuy, iako to połowną siatkę ci Rzymscy rybitwi maią, y iako z swoich

вый шиатокъ одинъ сукна чирвоного. такъ добре бываетъ приплачованъ. што розумбемъ, якій тамъ зыскъ и пожитокъ приходить, гдф такихъ шапокъ, гдъ плащовъ, гдъ булъ, гдъ кграціи 1, якъ зовутъ, гдѣ иншихъ тымъ подобныхъ, духовную власть и честь знаменуючихъ, рючей много есть продажныхъ? Бискупъ простый, кромъ головного шаcypalna, za bułłę kommissyey, za bułłę цунку, сакры, — што въ канцлерви-за буллу <sup>2</sup>, якъ зовуть, старѣйшую, за do duchowień (263)stwa, za bułłę do ludzi буллу комисіей (або порученья), за буллу розрѣшенья, за буллу до клиросу, за буллу до духовенства, за буллу до людей свъцкихъ, за буллу до арцибискупа, за буллу до короля, (об. 172) за буллу зъ стороны присяги, - што зася въ становленомъ листъ зособна — за даръ посвяченья, за даръ благословенья (иншихъ не вспоминаючи) — дати въ Римъ муситъ?!

> Нехай ся хто хоче тамъ довъдаетъ! Оттоля о иншихъ пожиткахъ, за продажные рючи святые приходячихъ, латвъй ся справить.

А кому до Риму трудно, нехай ся въ Краковъ илебана Жидка, мниха бълого отъ Святой Тройцы, што по канонизацію <sup>3</sup> святого Яцка до Риму вздилъ, сумнъньемъ его обовизавши, спытаетъ: што за тую канонизацію выдавъ? много локтей золотоглаву, много иншихъ коштовныхъ матеръй межи кардиналы роскраявъ? много пънезей готовыхъ розсыпавъ? Зличи же тое, обачишъ, ижъ сама святого Яцка новотная его, отъ папъжа наданая, святость съ Полщи до килканадцати тисячей золотыхъ вычерпнула!! А оттоль уже мъркуй, якъ lepow y sidełek, ktore na cudze grosze то ловчую або щасливую сътку тые porozstawiali, znamienity obłow odnoszą!! Римскіе риболове мають, и якъ изъ сво-

¹ На пол'в пояснено: «ласки» ² На пол'в пояснено: «булла—печати або листы пацескіе». З На пол'є пояснено: «ванонизаціа есть принятье за святого въ календаръ».

Ale rzeczesz tu podobno, dzieiopisie: że acz się to w Rzymie dzieie, lecz nie od samego papieża, gdyż on tych handlow nie odprawuie? Chocby sam przez się nie odprawował, tedy iednak przedsię nie byłby przez winy, inszym tego swoim nie tylko pozwalając, ale im to za nieomylną żywności spiżarnią y za zapłatę posług pokazuiac. Lecz rzecz to iest pewna, że sam papież do takiego świętokupstwa się przymieszywa; sam te bułły listy na rzeczy świete y duchowne podpisuie, y sam sie też po nawietszey cześci z pieniędzy, za nie przychodzących, cieszy. Przypomniałbym tu onego dawno zmarłego papieża, ktory, gdy go, na smiertelney pościeli leżącego a o zbawieniu dusze swey rospaczaiacego duchowni prełaci cieszyli, potrząsaiac tym, że on klucze krolestwa niebieskiego w reku maiac, (264) ieśliż inszym, tegy pogotowiu sobie do niego drzwi otworzyć może,-spytał (ich): coby rozumieli, ieśliż przedawca do przedaney rzeczy iakie prawo ma? A gdy odpowiedzieli, że nie ma, zawołał: cactum igitur est, coelum alijs vendidi, coelum mihi perdidi > («toć iuż prożno! siadłem ci! niebom drugim przedał, niebom sobie stracil>!)

Przypomniałbym tu dawnych inszych papieżow, ktorych simonia tak się znacznie pokazowała, że ich też z przyczyny tey na niektorych koncyliach potepiono. Ale co po dawnych przykładziech! gdyż na świeżych, abo y na teraźnieyszych, za sprawą szatańską, nie schodzi! A przedawanie przez papieże rzeczy s. tak się spospolitowało, że się go choć ślepy rekami samemi domacać prawie może.

Wszakże iednak v to się im przyznać musi, że (też) pod czas niektore rzeczy, мусить, же подъчасъ нъкоторые рючи,

ихъ леповъ и сътей, которые на чужіе гроши порозставляли, значный обловъ относять!!

Але речешъ ту подобно, двеписе: же ачъ ся то въ Римъ дъетъ, однакъ не отъ самого напежа, ижъ онъ тыхъ гандлевъ не отправуетъ? А хотя бы самъ презъ себе не отправоваль, то однакъ предся не быль бы безъ вины, иншимъ того своимъ не толко позволяючи, але имъ тое за неомылную живности спижарню и за заплату (173) послугъ показуючи. Але то есть певная, жесь самъ папежъ до такового святокупства примъщаваетъ: самъ тые буллы листы на речи святые и духовные подписуетъ, и самъ ся тежъ по наболщой части съ пънезей, за нихъ приходячихъ, тъшитъ. Припомивлъ бымъ тутъ оного давно змерлого папежа, который, коли его, на смертелной постели лежачого и о спасеніи души своей отчаяваючогося, его духовные предатове тешили, потрясуючи тымъ, же онъ ключи парства небесного въ руку маючи, если же инымъ, тогды поготовью собѣ до него двери отворити можетъ, -- спыталъ: што бы розумъли, если продавца до преданой речи якое право маетъ? А коли отповъдили, же не маеть, закрычаль мовячи: «то уже прожно! сълемъ! небо другимъ продалемъ, небо собъ стратилемъ»!

Припомнилъ бымъ тутъ давныхъ иншихъ папежовъ, которыхъ симонія такъ ся значне показовала, же ихъ тежъ за причиною ее на нъкоторыхъ соборъхъ извержено. Але што по давныхъ прикладъхъ! ижъ на свъжихъ, або и теперешнихъ, за справою сатанинскою, не сходить! А продаванье презъ папежи речій святыхъ такъ ся спосполитовало, же ся его хотя слъпый руками самыми дощупати праве можетъ.

Однавъ же и то ся имъ признати

a osobliwie rozgrzeszenie władzą vrzędu swego darmo czynili, acz wprawdzie te daremne vczynności nie każdemu się od nich vdawały. Darmo Grzegorz VII papież 1 rzesza Niemiecka, a osobliwie Rodolfa, Szwabskie xiąże od przysięgi Henrykowi Czwartemu, cesarzowi Rzymskiemu vczynioney, rozgrzeszył, y darmo mu korone z onym napisem posłał: «petra dedit Petro, Petrus diadema Rudolpho» (to iest: copoka dala Piotrowi, a Piotr korone Rodolfowi»). Lecz ten daremny vponinek zle się mu vdał. Bo w bitwie, ktorą za tym rozgrzeszeniem z panem swoim miał, rękę prawą stracił. Zaczym, gdy iuż vmierać miał (czytamy), (że) biskupow do siebie wezwawszy a między nimi onę rękę położyć kazawszy, tak mowił: «oto to iest ręka ona, ktoram ia przysięgę odprawował Henrykowi, panu memu. Za poduszczeniem papieskim a przynaglaniem waszym, żem ią przeciwkon iemu podnosił, a tom ią sprawiedliwie stracił: vważaycież iakoście mi dobrze radzili! Iać iuż, ato przy was wine tego występku zostawując, jadę (265) w drogę oycow moich y wszytkiego ciała >! etc. Darmo tenże Grzegorz VII przeciw temuż Henrikowi Czwartemu, cesarzowi, syna iego własnego Henrika Piątego rozgrzeszył. Lecz się mu to rozgrzeszenie nie nadało! Bo acz za tym rozgrzeszeniem oyca zwyciężył, ale też za sprawiedliwym sądem Bożym, od inszych papieżow, a osobliwie od Alexandra III, takąż penurią, za rozgrzeszeniem przeciw sobie poddanych, vcier-

а особливе ((об.173) разрѣшенье зъ власти уряду своего дармо чинили, хотяжъ вправдъ тые даремные учинности не каждому ся отъ нихъ надавали. Дармо Григорій 7, папежъ 3, рѣтею Нѣмецкою, а особливе, Родулфа, Швабское княжа, отъ присяги Генрикови 4, цесарови Римскому, учиненой, розгрѣшилъ, и дармо ему корону съ такимъ надписомъ послалъ: «камень и давъ Петрови, а Петръ корону Родулфови». Лечъ той даремный упоминокъ зле ся ему удалъ. Бо въ битвъ, которую за тымъ разръшеньемъ съ цаномъ своимъ мѣлъ, руку правую стратилъ. За чимъ, яко уже умирати мълъ (читаемо), бискуповъ до себе возвавши и межи ими оную руку положити казавши, такъ мовилъ: «ото то есть рука оная, которою я присягу отправовалъ Генрикови, пану моему. За подущеньемъ папезскимъ а принагляньемъ вашимъ, жемъ я противко ему поднесъ, а томъ ей справедливе стратиль: уважайтежь, якосте ми добре радили! Я уже, ото при васъ вину того выступку зоставуючи, иду въ дорогу отцовъ моихъ и всего тела»! Дармо тойже Григорій Семый, противъ томужъ Генрикови 4, цесареви, сына его власного Генриха 5 розгръшилъ. Которое ему ся розгръшенье не надало! Бо ачъ за тымъ розгръшеньемъ отца звитяжилъ, але тежъ, за справедливымъ судомъ Божимъ, отъ иншихъ папежовъ, а меновите отъ Александра 3, такуюжъ бъду, за разрѣшеньемъ и подбуреньемъ противъ себе подданыхъ, утерпълъ. Дармо piał. Darmo Innocentius Czwarty, pa- Иннокентій 4 || (174) панежъ 5, Генрика, pież 1, Henrika, landgrafa Thuringiey, лянткграфа Туринкгіи, отъ послушен-

Iohannes Aueutinus, lib. 5. Annal. Bauor. Iacobus Yimpheligius, in Epitome rerum Germanicarum, cap. 38.

В Іоаннъ Авентинъ, книга 5. 4 На полѣ пояснено: «опока». В Іаковъ Вимфелій въкингахъ «О вещъхъ Нъмецкихъ» глава 32 (sic).

od posłuszeństwa Friderika II, cesarza Rzymskiego, rozgrzeszył, y darmo mu na walki przeciw panu podniesienie benedykcyą dal; darmo y krzyżackich żołnierzow przeciw niemu, iako Turkom, wiedzienia pozwolił; ale się to daremne rozgrzeszenie y błogosławienie nie nadalo landgrafowi, bo nie długo v Frankfortu zwyciężon y zamordowan iest.

A odległych kraiow przykładom dawszy pokoy: Darmo Eugenius papież <sup>6</sup> przez Iuliana kardynała rozgrzeszył Ładisława, krola Polskiego, od przysięgi y od przymierza z cesarzem Tureckim, tą przysięgą vtwierdzonego. Ale to rozgrzeszenie daremne nie nadało się iemu: bo y sam zginął, y woysko chrześciańskie pod Warną stracił. Co przeto przypomnieć się zdało, aby (to) baczył dzieiopis, że to, co prawda, to rad papieżom Rzymskim przyznawam. A zatym y tego nie przę, że drugdy darmo rozgrzeszaią.

Co się tycze wstępowania samych papieżow na stolice papieską, y to że nie bywało bez symoniey-z przykładow dawnych nie trudnoby pokazać. Gdzie przypomniećbym mogł owego papieża, o ktorym samiż napisali: «że wstąpił na stolice iako lis, żył na niey iako lew, vmarł iako pies . Mogłbym y inszych siła przytoczyć, o ktorych właśniż dworu Rzymskiego pisarze napisali, że nie za cnotą. ale za largicyami, to iest za szczodrym vil(266)pominkow rozdawaniem, do papiestwa przychodzili. A nakoniec mogłbym v tych wspomnieć, ktorzy papiestwo haniebnie drogo, to iest, za duszę, z ktorą się za to dyabłu cale oddawali, kupowali.

ства Фридерика 2-го, цесара Римского розгрѣшилъ, и дармо ему на войны́ противъ пану поднесенье благословенье далъ; дармо и крижацкихъ жолнѣровъ противъ ему, якъ Туркови, вѣданъя позволилъ; але ся тое даромное разрѣшенье и благословеніе не надало ляндграфови, бо недолго въ Франкофурту звитяженъ и замордованъ есть.

А отлеглыхъ краевъ прикладомъ давши покой: Дармо Евгеній папежъ презъ Іюліана кардинала розгрѣшилъ Ладислава короля Полского, отъ присяги и отъ премирья съ цесаромъ Турецкимъ, тоею прясягою утверженого. Але тое разрѣшенье даремное не надалося ему: бо и самъ згинулъ, и войско христіанское подъ Варною стратилъ. Што для того припомнитися здало, абы видѣлъ дћеписъ, же то, что правда, то радъ папежомъ Римскимъ признаваю. А затымъ и того не прю, же другіе дармо розрѣшаютъ.

Што ся тычеть (самого) уступованья самыхъ папежовъ на столицу Римскую, и то же не бывало безъ симонъей съ прикладовъ давныхъ не трудно бы показати. Гдѣ припомнѣти бымъ могъ. ового папежа <sup>8</sup>, о которомъ самижънаписали: «же вступиль на столицу якъ лисъ, жилъ на ней якъ левъ, умеръ якъ песъ». Могъ бымъ и иншихъмного приточити, о которыхъ власныежъ двору Римского писари писали, же не за пнотою, але за посулами, то есть за щолрымъ (об. 174) уноминковъ роздаваньемъ, до напежства приходили. А наконецъ могъ бымъ и тыхъ вспомнити. которые папежство ганебне дорого, то есть за душу, съ которою ся за тое діаволу цале отдавали, куповали.

<sup>•</sup> Cromerus, «Chronicarum», lib. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Кромеръ (въ подлинникъ опибочно «Хромей)», отъ «Летописца», книга 21. <sup>8</sup> Здёсь подразумъвается папа Левъ Х.

Ale podobno dziejopis na to będzie replikował, że to dawne rzeczy, po ktorych iuż nowotny sposob obierania papieżow nastąpił, a taki, ktorym wszytkiemu się świętokupstwu zabieżało? Iać zas tak słyszę od tych, co z Włoch przyieżdżaią, że y teraz przedsię ta się symonia zawadza. Bo snadź ten, co mysli być papieżem, za żywota ieszcze drugiego w czas sobie pospolicie vpominkami v rozmaitemi vczynnościami v kardynałow, ktorzy są elektormi, przychylności v fawory łapać a głosy ich pocichu obstalewywać zwykł. Na co oni, choć w roznych komorkach siedząc, gdy po śmierci iednego drugiego obierają papieża, zwykły (wiec) pamietac. Acz by to dobrze nie było, tedy iednak gdyż z kardinałow pospolicie papieże bywaią, a na kardynalstwo tylko przez kosztowna symonia przystęp,-ktoż nie widzi, że, względem własnego duchowieństwa swego, od symoniey papieże nie bywaią wolni? Co gdyż tak iest,—niechayże nam za złe dzieiopis nie mą, że względem tey simoniey, ktorą patriarchom Konstantynopolskim y to niesłusznie przypisał, onych odstąpić a do papieżow Rzymskich, iako iawnych świętokupcow y z żadney miary od świętokupstwa niewolnych, tudzież też y do Rzymskiego kościoła, tymże świętokupstwem cale pomazanego, przystać nie możemy. A kiedy te swietokupstwa przypomniane w Rzymskim kościele vstaną, w ten czas o tym będzie mogł z nami mowić. Ale teraz audyencyey nie ma etc.

Z strony pychy, ktorą dawnym Caro-

Але подобно двепись на тое будеть отновъдати, же то давные ричи, по которыхъ уже новотный способъ обиранья папежовъ наступилъ, а такій, которымъ всему ся святокупству забъгнуло? Я зась слышу отъ тыхъ, што зъ Влохъ приъжджають, же и теперъ предся тая ся симонъя заважаеть. Бо снать той, што мыслить быти папежомъ, за живота еще другого въ часъ собъ посполите упоминками и розмантыми учинностями у кардиналовъ, которые суть електории 1, прихилности и зычливости хапати а голосы ихъ потиху обсталевывати моцно звыкъ. На што они, хотя въ розныхъ коморкахъ седячи, по смерти одного другого обирають папежа, звыкли тое наметати. А хотя бы то добре не было, тогды однакъ ижъ съ кардиналовъ посполите папежи бывають, а на кардиналство толко презъ коштовную симонію приступъ, -- хтожъ не видитъ, же, взглядомъ власного духовенства своего, отъ симоніи папежове не бывають волни? Што ижъ такъ есть, -- нехайже намъ за зле двенись не маеть, же взглядомъ симоніи, которую патріархомъ тоей Константинополскимъ ((175) и то неслушне приписаль, оныхъ отступити а до папежовъ Римскихъ, яко явныхъ святокупцовъ и изъ жадной мфры отъ святокупства неволныхъ, тутъ тежъ и до Римского костела, тымъ же святокупствомъ всего помазаного, пристати не можемъ. Колитые святокупства припомненые въ Римскомъ костели не будутъ, въ той часъ о томъ будеть моглъ зъ нами мовити. Але теперъ мъстца у ушъю нашихъ тая его мова не маетъ.

Зъ стороны пыхы, которую давнымъ grodzkim patriarchom przypisał, gdyż Царигородскимъ патріархомъприписалъ,

На полъ пояснено: «избратели».

pisania swego (ni czym) <sup>2</sup> nie podpiera, nie potrzeba odpowiedać. Atoli ieśliż w nich (267) vpatrzywszy iaką pychę, tym względem od patriarchycy Carogrodzkiey nas odwabia,-niechayże nam powie, co rozumie: odstąpiwszy patriarchiey Carogrodzkiey, czybychmy na pokornieyszego przełożonego w Rzymie trafili? A ieśliż rozumie, że na pokornieyszego, -- niechayże nam powie, ieśliż się z pokora, ieśli z przykładem pokornego 'Christusa Pana, Ktorego się namiestnikiem papież Rzymski zowie, zgadza postępek Alexandra III, papieża, o ktorym czytamy, że, gdy w miasto wieżdżał, krol Ludwik Francuski v Henryk Angielski, ten v nogi jego lewey, a on v prawey strzemie miasto masztalerzow trzymając, pieszo przez miasto szli? O tymże czytamy, że po szyiev przypomnionego cesarza Henryka Piątego (oddając mu podobno za sprawiedliwym sądem Bożym, co on też przeciw oycu własnemu za poduszczeniem drugiego papieża przedtym wykraczał) deptał, kazawszy mu v nog swych vpaść a mowiąc one słowa Dawidowe: «po smoku y bazyliszku będziesz chodził a podepcesz lwa y smoka.

A dawszy starym dzieiom pokoy, niech nam to wywiedzie, iako z przykładem pokornego Christusa Pana, Ktory do nog vczniow swoich schylał się y omywał ie, zgadza się owo, co y po dziś dzień papież Rzymski zacnym monarchom do swych nog się schylać, v nich klękać y one sobie całować roskazuie? Niech nam wywiedzie, iako się zbytek y dostatek a pompa Rzymskiego papieża, pompę mocarzow świetskich przewyższająca, панежа, помпу моцаровъ свътскихъ пре-

ижъ писанья своего не подпираетъ, -не потреба отповедати. Атоли еслижъ у нихъ убачивши яковую пыху, тымъ взглядомъ отъ патріархіи Царигородской насъ отвабляетъ 3, — нехай же намъ скажеть, што розумбеть: отступивши патріархіи Царигородской, чи бысмо на покорнъйшого преложоного въ Римъ трафили? А если розумъетъ, же (не) ' на покорнъйшого, - нехайже намъ повъсть, если ся съ покорою, если съ прикладомъ покорного Христа Спаса, Которого ся намфстникомъ папежъ Римскій зоветъ, згожаеть поступовъ Александра 3, панежа, о которомъ читаемо, же, коли въ мъсто увжджалъ, кроль Людовикъ Французкій и Генрикъ Анкгелскій, одинъ у ногы его левой, другій у правой стерегучи мъсто мапітальровь держачи, пъщо презъ мъсто шли? О томъ же читаемо, || (об. 175) же по шіи припомненого цесара Генрика Пятого (отдаючи ему подобноза справедливымъсудомъ Божимъ, што онъ тежъ противъ отцу власному за подущеньемъ другого папежа передъ тымъ выступилъ) допталъ, казавши ему передъ ногами своими упасти а мовячи оные слова Лавидовы: «на аспиду и васияиска наступиши и попереши лва и зміа ..

А давши старимъ двемъ покой, нехай намъ тое выведеть, яко съ прикладомъ покорного Владыку Христа, Который до ногъ учениковъ своихъ схилялся и умывалъ ихъ, згожается оное, што и по сей день папъжъ Римскій зацнымъ монархомъ до своихъ ногъ ся схиляти, у нихъ надати и оные собъ цъловати росказуеть? Нехай намъ выведеть, якъ ся збытокъ и достатокъ а надутость Римского

Взятое въ скобки не переведено въ Западно-Русскомъ.

Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «отбавляетъ». 4 Это отрицаніе — совершенно лишнее, его нътъ и въ Польскомъ оригиналъ.

statecznością zgadza? Niech nam wywiedzie, co za porownanie korony troistey, złocistey z koroną cierniową? Co za porownanie tych, ktorych on do boku swego tylko z możnych y z bogatych stanow przysadza, z vbogimi a namniey niepoważnymi a złota y śrebra niemaiącymi apostoły Pańskimi?

A ieśliż to rzeczami police (268) zwierzchnemi, w ktorych własnie pycha nie należy, nazowie, więc (w) grunt samey rzeczy wgladaiac, niechay nam pokaże: iakieby ieszcze mogło być więtsze człowieka śmiertelnego wyniesienie się nad wyniesienie się papieża Rzymskiego, ktore z xiąg własnych iego pochlebcow pokazuie się? Wyniosł się nad wszytkie ludzie, świecie będące! Wyniosł się nad generalne concilia, representuiace osobe wszytkiego powszechnego kościola, twierdząc, że wedle woley iego samego stać, abo kasowane być maią! Wyniosł się nad pismo s., swe rozumienie za dekret pewny Ducha Ś. przyimować roskazawszy! Wyniosł się nad te, ktorych psalm bogi nazwał, to iest nad xiążęta, krole, cesarze, sceptrum krolewskie y korone im odiąwszy, a sobie przywłaszczywszy, od ktorego by ią brać mieli!

Poświadczaią tego słowa, ktore przypiszę, ktore się częścią w dekretalech, częścią w inszych xiegach pochlebcow papieskich navduia:

«Papież iest powszechnym wszytkich ludzi sędzią, y od nikogo nie może być sądzon, ani od cesarza, ani od krola, ani od wszytkiego duchowieństwa, ani od

z Christusa Pana vnižonością у niedo- вышаючая, зъ Христовою Господнею унижоностью и недостаточностью згожаеть. Нехай намъ выведетъ, што за поровнанье короны троистой, злотистой зъ вънцемъ терновымъ? Што за поровнанье тыхъ (милостниковъ сего свъта) 1, которыхъ онъ до боку своего толко зъ можныхъ и зъ богатыхъ становъ сажаеть, и зъ убогими а намиви неповажными а злота и сръбра немаючими апостолы Госполними?

> А еслижъ то ръчами позвирховными, въ которыхъ власне пыха не належитъ, назоветь, тогды, кгрунть самое речи углядуючи, нехайнамъ покажетъ: | (176) якобы еще могло быти болшее человъка смертелного вывышеньеся надъ вынесеньеся папежа Римского, которое съ книгъ власныхъ его похлебцовъ показуется? Вынеслся надъ всв люде, на свъть будучіе! Вынеслся надъ вселенскін соборы, приписуючи собъ особу всее Церкви, твердячи, же ведле воли его самого стати, або касованы быти маютъ! Вынеслся надъ Писмо Святое, свой розумъ за декретъ певный Духа Святого пріймовати росказавши! Вынеслся наль тые, которыхъ Псаломника богами назваль, то есть надъ княжата, король, цесари, скипетро кролевское и коруну имъ отнявши, а собъ привлашивши, отъ которого бы ее брати мъли!

> Посвѣдчають того слова, которые принишу, которые ся частью въ декреталвхъ, частью въ иншихъ книгахъ похлібоновъ папескихъ найдують:

«Папежъ есть вселенскимъ всёхъ людей судею, и отъ никого не можетъ быти суженъ, ани отъ цесара, ани отъ короля, ани отъ всего духовенства, ани wszytkiego ludu. Abowiem napisano iest отъ всего люду. Писано бо есть проро-

<sup>1</sup> Этихъ словъ нёть въ Польскомъ оригиналё.

przez proroka Ezaiasza: yzaż siekiera комъ Исаіемъ: напыщаеть ли ся секъра bedzie się chełpiła przeciwko temu, ktory nia rabie?

«Cokolwiek on vczyni, nie ma mu nikt mowić: panie, czemu tak czynisz?»

On ma wszelkie prawo y wszelką słuszność, w skrzyni piersi swoich zawarta, a wszyscy biskupi z iego pełności czerpaia.

· Żadne concilia nie moga praw kościołowi Rzymskiemu pisac».

«Powaga Rzymskiego biskupa nad wszytkie concilia wyższa, y od ich rozsadku wyieta iest.

· Chocby wszytek świat w ktorey rzeczy przeciwko papieżowi rozumiał, przedsię trzeba więcey przestawać na zdaniu papieskim>.

· Chocby papież niezliczone kupy ludzi z sobą do piekła pociągał, żaden iednak smiertelny niechay go nie smie ganic». 2

«Pa||(269)pież wszytko może czynić, co Christus czyni.

«Papieżow y Christusow ieden iest tribunal».

·Upodobanie papieskie stoi za prawo».

·W tych rzeczach, ktore chce, wola stoi mu za dowod».

«Spraw iego przyczyny inszey dawać nie trzeba, iedno te: abowiem on chciał».

«Abowiem z tego, co nic nie iest, może co vczynić».

«Ma moc doskonałą oboiego miecza, y świetskiego, v duchownego».

«Świetskie xiaże nie może miecza dobywać, iedno na skinienie iego».

на работающего ею».

«Штоколвекъ онъ учинить, не маеть ему нихто мовити: пане, чому такъ «?ашинир

«Онъ маетъ всякое право и всякую слушность, въ скрини персій своихъ затвореную, а вси епископи отъ его полности черпають».

«Жадные соборы не могутъ правъ костелови Римскому писати».

«Повага Римского бискупа надъ всв соборы вышшая, и отъ ихъ розсудку вынята есть».

«Хоть бы весь свёть въ которой рмчи противъ напъжови розумълъ, предся треба болше переставати на зданью папезскомъ».

«Хотя бы папежъ незличеные купы людей зъ собою до пекла потягалъ, жаденъ однакъ смертелный ||(об. 176) нехай его не смветъ ганити».

«Папежъ все можетъ чинити, што Христосъ чинитъ».

«Папежовъ и Христовъ одинъ есть престолъ».

•Уподобанье папеское стоить за право».

«Въ тыхъ речахъ, которыхъ хочетъ, воля стоить ему за доводъ.

«Справъ его причины болшей давати не треба, одно тые: абовъмъ онъ хотѣлъ».

«Абовъмъ зъ того, што ничого не есть, можеть што учинити».

«Маетъ моцъ досконалую обоего меча, и свъцкого, и духовного».

«Свътское княжа не можетъ меча добывати, едно на скиненье 4 его».

<sup>2</sup> Противъ этихъ семи абзацовъ на полѣ помѣщены слѣдующія ссылки: De maiorum et obedien. Vnam sanctam—Ibid. in glossa 9 quaest. 3. Nemo. — Distinct. 21. Inferior sedes -- De concess. praebendae in glossa. — Extra de constitutionum. Licet. Durand. lib. 2. — De electro et electro, pietate, significasti. Distinct. 40. Non nos. — Ibid. Si papa. — De sentent. ex commun. Can. Si aliquid.

<sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «жиненье».

On iest dziedzicem cesarstwa, v piąciądziesiąt y siedmią stopniow nad cesarza wyższym; a to przeto, że też xiężyc od słońca takoważ proporcya przechodzony bywa>.

On cesarzowi tego pozwolił, aby prokuratorem kościoła Rzymskiego był nazywany ».

«Iemu wolno krole y cesarze zrzucać». etc., etc. 1

Te v tym podobne mowy w xiegach pisarzow dworu Rzymskiego o papieżach ich nayduia sie napisane. Ktorych wszytkich pokrasa sa one słowa, też do nich mowione: «Pan Bog nasz papież! Tyś iest wszytkim y nade wszytko! Tobie wszelka moc iest dana, tak na niebie, iako y na ziemi!» etc. 2

A czegoż, moy miły dziejopisie, do doniedostaie w tym przypomnionym podwyższaniu papieżow Rzymskich, ktore się częścią przez one same, częścią przez ich pochlebce za wolą ich działo?! On pyszny Nabuchodonozor, nadęty Alexander, wyniosły Domicyan, co kiedy pysznievszego po sobie pokazali?! A do takiegoż to pokornego przełożonego od pysznych Konstantinopolskich patriarmielibychmy posłuszeństwo oddać?!! Pod tegoż to niewoley iarzmo miel[i]byśmy karki swe nachylic?!!

Panie Boże Wszechmogący! (Ktoremu

- «Онъ есть дедичемъ цесарства, и иятдесятма и селма стопнями надо цесара вышшимъ; а то для того, же тежъ луна отъ солнца таковымъ же кшталтомъ прехожена бываетъ.
- «Онъ и цесарови того позволилъ, абы прокураторомъ костела Римского былъ названъ».
- «И ему волно королъ и цесари змътовати».

Тые и тымъ подобные мовы въ книгахъ писаровъ двора Римского о папежахъ ихъ найдуются написаны. Которыхъ всёхъ покрасою суть оные слова, тежъ до нихъ мовленые: «Господь Богъ нашъ папежъ! Ты еси всемъ и надъ все! Тобъ вшелякая моцъ есть дана, такъ на небъ, якъ и на земли!>

А чогожъ, мой милый дѣеписе, до skonałego wywyższenia y pychy zupełney досконалого вывышенья и пыхи зуполной педостаеть томъ припомне-ВЪ номъ подвышенью папежовъ Римскихъ, которые ся частью презъ себе самыхъ, частью презъ ихъ похлебцы за волею ихъ дъяло ся?! Онъ пышный Навходоносоръ, надутый Александеръ, вынеслый Домитіанъ, што коли пышнайшого надъ то по собъ показали?! А до такого жъто покорного преложоного отъ пышныхъ Коchow mielibysmy przystać?!! Takiemuż to стантинополскихъ патріарховъ мъли бысмо пристати?!! Таковомужъ то послушенство мъли бысмо отдати?!! Подъ тогожъ то неволи ярмо мѣли бысмо шію свою нахилити?!!

||(177) Госноди <sup>3</sup> Боже Вседержителю! Samemu bostwo, Ktoremu Samemu spra- (Емуже Единому божество, Единому д'вйwy y sądy niczyjey naganie nie podległe, ства и суды ни коему же наганенью не

<sup>4</sup> На полѣ противь этихъ одипнадцати абзацовъ помъщены слъдующія ссылки: De translat. episcop. Quanto in glossa.—De concesso praebendae proposuit in gloss. — De maiorum et obedien. Unam sanctam. - Clemens, de appellationibus. Pastoralis. - De maiorum et obedien. Solitae in glossa. - De senten. et re iudicata. - Ad apostolicae. -Distinct. 96. — Si Imperator in glossa.—De verborum signification), in glossa. Cum irent. <sup>2</sup> In concilio Lateran. sub Iulio.

<sup>•</sup> Этотъ весь абзацъ набранъ петптомъ.

a na samey iedyney Twoiey woley vgruntowane,-Ktoremu Samemu wszelka zupełna v dol/(270)skonała moc na niebie y na ziemi, do tego społku żadnego stworzenia nie przypuszczaiąc przypisuiemy!) Racz nas tego z łaski Swey ś. zachować.

Przy zamknieniu tego rozdziału, pragniemy od ciebie, dzieiopisie, wiedzicć: co rozumiesz, czy prawda owo, co Grzegorz papież napisał: Ten, ktory mocy zle abo na złe zażywa, zasługuie, aby tracił sobie służący przywiley?» 4 Abo owo, co Sylwerius papież rzekł: «Y to, co miał, niech straci, ktory to, czego nie wziął, sobie vsurpuje, abo przy-umiesz: papież Rzymskiey mocy, ktora mu rowna z drugimi biskupy służyła, ieśliż przez to takie przypomnione, zbyteczne, niewstydliwe y bluznierskie iev rozciąganie v złe vżywanie, cale nie stracił? Z tego iako się nam wykręciszradzi słyszeć bedziemy!

Za tym do drugiego rozdziału, temu tu koniec vczyniwszy, przystępuiemy.

Czwartey części odpowiedzi

## ROZDZIAŁ IV.

Ieśliż tym względem, iż kilka zaraz żywych patriarchow Carogrodzkich czasem bywa, iako dzieiopis twierdzi, tudzież też y wzgledem niezgod iakich patriarchiey Carogrodzkiey odstąpić a do pieża Rzymskiego przystać sie godzi?

Między słowami dziejopisowymi, w przeszłym rozdziale przypomnionemi, były въ прошломъ роздълъ припомнеными,

суть подлегли, но на единой воли Твоей основаны, --- Ему же Самому Единому всяка власть совершена, исполнъ на небеси и на земли, до того сполку жадного створенья не припущаючи приписуемо!) Спаси насъ отъ такового щедротами Твоея благодати святыя!

При заминенью того розделу, прагнемо отъ тебе, двенисе, въдати: што розумњешъ, чи правда ово, што Григорій папежъ написаль: «Той, который мощы эле або на элое заживаеть, заслугуетъ, абы тратилъ собъ служачій привилей? Або овое, што Силверій папежъ рекъ: «И то, што мълъ, нехай тратить, который того, чого не взяль, собъ уживаетъ, або привлащаетъ?» А если то правда, - што розумњешъ: папежъ Римскій моцы, которая ему ровно зъ другими епископы служила, еслиже презъ тое таковое припомненое, збыточное, невстыдливое и хулное ей ростяганье и злое уживанье, цёло не стратиль? И зъ того якъ ся намъ выкрутишъ-ради слышати будемо!

Затымъ до другого розделу, тому ту конецъ учинивши, приступуемо.

Четвертой части отповѣди

## Роздълъ 4.

Если тымъ взглядомъ, ижъ килка заразъ живыхъ патріарховъ Царигородскихъ часомъ бываетъ, якъ двеписъ твердитъ, тутъ тежъ и взглядомъ незгодъ якихъ патріархіи Царигородской отступити а до напежа Римского пристати с н годитъ?

| (177) Межи словами двеписовыми,

<sup>4 11</sup> quaest. 2. Priuelegium. 8 25, quaest. 2. Sic decet.

y te, że «patriarchia Carogrodzka drugdy trzech, drugdy czterech żywych ma patriarchow. A niżey potym te slowa przydaie: Niezgoda y waśń między nimi taka, iż dla ich rostyrkow kościoł patriarchalny, do ktorego po wzięciu Cal (271) rogrodu z kościoła Zofiey ś. wygnani byli, w mieście Carogrodzkim Turcy im odieli y inny na przedmieściu w kącie podły podali, 1.

O tych to słowach teraz w tym rozdziale mowić, v ieśliż względem ich, iako on namawia, Carogrodzkiey patriarchiey odstapić a do Rzymskiey stolice słusznie się nam przystać godzi-vważać będziemy.

Co się naprzod tycze twierdzenia dzieiopisowego o wielości pod iednym czasem patriarchow, to, gdyby prawda była, byłby acz nie ieden tego przykład przypomniał. Ale że nie przypomniał,—znać, że to sobie z palca wyzsał, a prawdą tego dowieść nie może.

Co się zaś tycze tey waśni y niezgody, na ktorą zwala przyczynę odięcia chrześcianom przez Turki patriarchalnego w Konstantinopolu kościoła, y to-szczyra potwarz, bezbożnie na chrześciany wlekąca to, co właśniey sama złość tyranna Tureckiego sprawiła! Być może, że niektorzy Turcy chrześcianom postronnym, o przyczynie się tego odięcia pytaiącym, przypisuią ią niezgodzie chrześciańskiego Greckiego narodu? Ale ktoż nie rozumie, że to iedno kluczka, podobna oney: «baranie, mącisz wodą!» Ale znaydzie też siła takich, ktorzy pytaiącego się tymi słowy odprawuią: «a co tu gaurowie na tak krzecznym mieyscu mieli czynić?!

были и тые, же «патріархіа Царигородская часомъ трехъ, часомъ четырехъ живыхъ маетъ патріарховъ». А нижей потомъ тые слова придаетъ: «Незгода и васнь межи ими такая, ижъ для ихъ ростырковъ церковь патріаршая, до которое по взятью Паригорода зъ церкви святой Софіи выгнани были, въ м'ест'ь Царигородскомъ Турки у нихъ отняли и иншую подлую на передмъстю въ кутв имъ дали».

О тыхъ то словъхъ теперь въ томъ роздёлё мовити, и еслиже взглядомъ ихъ, якъ онъ намовляетъ, Царигородской натріархіи отступити а до Римское столици слушне ся намъ пристати голитъ-уважати будемо.

Што ся напередъ тычетъ тверженья двеписового о множствв подъ еднымъ часомъ патріарховъ, то, колибы правда была, быль бы ачь не одинь того прикладъ припомитлъ. Але же не припомнълъ, - знати, же тое собъ съ налца выссалъ, а правдою того довести не можетъ.

Што ся зася тычеть той васни и незгоды, на которую валить причину отнятья христіаномъ презъ Турки патріаршее въ Константинополю церкви, и то-щирая потваръ, безбожие вкладаная, тое што власхристіаны нви злость сама тирана Турецкого справила! Быти можеть, же нъкоторые Турци христіаномъ постороннымъ, о причинѣ того RATRHTO пытаючимся, приписують ей незгод в христіанъ Грецкого народу? Але хтожъ не розумбетъ, же ||(178) то одно ключка подобна оной: «баране, колотишъ водою!» Але знайдетъ тежъ сила такихъ, которые пытаючого ся тыми словы отправують: «а W rzecz samę kto weyźrzy, domyśli się mrò туть кгаурове на такъ красномъ

<sup>&#</sup>x27; См выше, стабц. 992 - 993-й.

ska mierziała, o ktorą z drugimi Pana Boga prosi; ale to, że prawda ich religiey, Machometa tuż pod iego bokiem burząca, wystawiona w mieście, a zatym vdatna wszytkim, w oczy go kłoła, a światłość go, na wysokim mieyscu postanowiona, mierziała. Chcąc ią tedy zakryć y stłumić,—co za dziw, że ludzie chrześciańskie do przedmieyskich katow z ich nabożeństwem wepchnął! A kiedy zaraz, po wzięciu Konstantinopola, wszytkie, okrom iednego, kościoły chrze (272)ścianom Turcy odeymowali,-czy też ich niezgoda (chreścian) 2 do tego pobudziła? Azaż nie raczey chęć y przedsięwzięcie zatłumienia prawdziwey chwały Bożey?

Żal się, Bożel że chrześcianin na chresciany wlecze to, co im y od Turkow zrzadka przypisowano bywa! Wlecze to, co się samym rzeczy piepodobieństwem łatwie znosi! Co bowiem za podobieństwo w obozie, tuż o bok z nieprzyjacielem stoiąc, rostyrki między sobą czynić? Co za podobieństwo do prace, z niebeśpieczeństwem wielkim złaczoney, vbiegać się?

Ale niechby tak było, iako ten niebaczny chrześcianin fałszywie napisał, żeby patriarchia Carogrodzka drugdy trzech, drugdy czterech patriarchow żywych miewała! Niechby tak było, żeby dla ich niezgody chrześcianie z swym nabożeństwem w Konstantinopolu z miasta na przedmieście wypchnieni byli! Yzażby iednak przez to Rzymską stolicę nad

łacno, że tyranna nie niezgoda chreściań- мъсци мъли чинити?!» Въ речъ самую хто вглянеть, домыслится латве, тирана не незгода христіанская мерзвла, о которую зъ другыми Пана Бога просить; але то, же правда ихъ рельи, Махомета тужъ подъ его бокомъ одолъваючая, выставленая въ мъстъ, а затымъ лепотна всемъ до позору, въ очи его колола, а свътлость ей, на высокомъ мъсци постановленая, мерэъла. Хотячи ей теды закрити и потоптати, што за дивъ, же людей христіанскихъ до предмёстскихъ кутовъ изъ ихъ набоженствъ выпхнулъ! А коли заразъ, по взятью Константинополя, вси, опрочъ одной, отъ христіанъ церкви Туркове отъимовали,--чи тежъ ихъ незгода до того побудила? Азажъ не болшей хуть и предсявзятье потоптанья хвалы Божей правдивое?

> Жалься, Боже! же христіанинъ на христіаны тое волочеть, што имъ и отъ Турковъ зрѣдка приписовано бываеть! Волочеть тое, што ся самымъ неподобенствомъ рючи латве зносить! Што бовъмъ за подобенство въ обозъ, тужъ обокъ зъ непріателемъ стоячи, ростырки межи собою чинити? Што за подобенство до праци, зъ небезпеченствомъ великимъ злученой, убъгатися?

Але нехай бы || (об. 178) такъ христіанинъ якъ той небачный написалъ, жебы патріархіа Наригородская часомъ трохъ, часомъ чотырохъ патріарховъ живыхъ мівала! Нехай бы и такъ было, же для ихъ незгоды христіане зъ своимъ благочестіемъ въ Константинополю зъ мъста на передивстье выпхнени были! Изажъ бы patriarszą przekładać a, patriarchow однавъ презъ тое Римскую столицу надъ

<sup>2</sup> Это слово не переведено на Западно-Русскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На полъ: «надобна».

należało?

Tvs. dzieiopisie, bez wszelkiego dowodu, bez przypomnienia wszelkiego przykładu, włożył to na patriarchia Carogrodzka, że po kilku zaraz głow niezgodnych miewa. Ale my tobie mianować możemy w Rzymskim kościele z własnychże xiag pisarzow Rzymskich siła przykładow tego, że pod iednym czasem po kilku papieżow Rzymskich, sobie przeciwnych, a co wietsza-wovska przeciw sobie zwodzacych v krew kwoli ambiciey swey przelewaiących, bywało!

Zaż bowiem nie pomnisz w historiach onego o Rzymskie papiestwo abo biskupstwo schizma abo rozerwania między Nowatusem a Korneliuszem, ktore było około roku Pańskiego 244? Zaż nie pomnisz onego schizma miedzy Liberiusem a Felixem, ktore było około roku 354? Zaż nie pomnisz onego schizma między Bonifaciusem Pierwszym a Eu-(273)laliusem, ktore było około roku 424? Zaż nie pomnisz onego schizma między Symmachusem a Laurentiusem, ktore było około roku 494? Zaż nie pomnisz onego schizma miedzy Sizynnusem a Diskoliusem, ktore było około roku 704? Azaż nie pomnisz onego schizma między Eugeniusem (Wtorym) a Syzinnusem, ktore było-około roku 824?

Azoż nie pomnisz onego schizma, ktore było około roku 894, między Sergiusem, Formozusem, Theodorem, Ianem, Romanusem, Bonifacyusem y Benedyktem, ktorzy, się dziwnie mieszając, jedni drugim potepiali, żarli, gryzli, do wiezienia sadzali, zabijali, a nawet z ziemie po smierci wykopywaiąc, despektami karmili.

odbieżawszy, do papieża przystawać nam | патріаршую перекладати а, патріарховъ отбъгнувши, до папежа намъ приставати належало?

> Ты, денисе, безъ всякого доводу, безъ припомненья всякого прикладу. вложилъ еси тое на патріархію Царигородскую, же покилку заразъ головъ негодныхъ мѣваетъ. Але мы тобъ меновати можемо въ Римскомъ костелъ зъ власныхъ же книгъ писаровъ Римскихъ много прикладовъ того, же подъ однымъ часомъ покилка напежовъ Римскихъ, собъ противныхъ, а што болшая -- войска противъ собъ зводячихъ и кровь для своего славолюбіа проливаючихъ, бывало!

Азажъ бовъмъ не помнишъ въ исторіяхъ оного о Римское папежство або бискупство схисмы албо розорванья межи Новатомъ а Корниліємъ, которая была около року по Христв 244-мъ? Аза не помнишъ оной схизмы межи Ливеріемъ а Феликсомъ, которая была около року 354-мъ? Аза не помништь оной схизмы межи Бонифаціемъ Першимъ а Евлавіемъ, которая была около року || (179) 424-ма? Аза не помнишъ оной схизмы межи Симмахомъ а Лаврентіемъ, которая была около DOKY 494-мъ? Азажъ не помнишъ схизмы межи Сизиміомъ а Дисколіомъ которая была около року 704-мъ? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Евгеніемъ а Сисимомъ, которая была около року 824-мъ?

Азажъ не помнишъ оной схисмы, которая была около року 894-м», межи Сергіемъ, Формосомъ, Өеодоромъ, Іоанномъ, Романомъ, Бонифаціемъ и Венедиктомъ, которые, ся дивне мѣшаючи, другыхъ выклинали, звергали, одни жрали, гризли, до везенья сажали, забивали, на-остатокъ изъ земли по смер-Mianowicie: Stefan, ciało Formozusowe ти выкопуючи, поруганье и суровство wykopawszy y z papieskiego odzienia чинили. Меновите: Стефанъ, тъло Фор-

zew[ł]okszy, a w świetskie vbrawszy, a przytym dwa palca mu, ktoremi poświacanie odprawował, vciąwszy y w Tyber rzekę wrzuciwszy, dopiero go znowu, iako świetskiego, w ziemie wrzucić kazał.

Azaż nie pomnisz onego schizma między Ianem XII a Leonem VIII (sic), ktore było około roku 954? Azaż nie pomnisz onego schizma miedzy Grzegorzem V a Krescentiusem, ktory się zwał Ianem XVII, ktore było około roku 994? Azaż nie pomnisz schizma Benedikta VIII z drugim iemu przeciwnym wtrącancem, ktore było około roku 1024? Azaż nie pomnisz onego schizma między Benediktem IX, Sylwestrem III, Grzegorzem VI y Klemensem II, ktore było około roku 1034? Azaż nie pomnisz onego schizma między Alexandrem II [y] Kodulem, ktore było około roku 1074? Azaż nie pomnisz schizma między Grzegorzem VII a arcybiskupem Raweneńskim, ktore było około roku 1084? Azaż nie, pomnisz onego schizma między Paschalem II, Albertusem, Arnolphusem y Theodoriusem, ktore było około roku 1104? Azaż nie pomnisz onego schizma (274) między Gelagiuszem II a nieiakim Benediktem, ktore bylo około roku 1114.

Y zasię między tymże Benediktem a Kalixtem II? Ktory to Kalixt, pomienionego Benedikta poimawszy, gdy miał do Rzymu wieżdżać, kazał go na mulice opak, to iest tylem do głowy wsadzić, y tak przed nim, ogon miasto vzdy w reku trzymając, musiał iechać, a potym w wiezieniu iest zgnoiony.

Azaż nie pomnisz onego schizma mig-

мосово выкопавши и зъ панежского одѣнья зволокши, а въ простое убравши, а притомъ два палцы ему, которы. ми посвяченье отправоваль, утявши и въ Тиверъ ръку вкинувши, теперъ его знову, яко мирянина, въ землю вкинути казалъ.

Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Іоанномъ 12 и Леономъ 7 (sic), которая была около року 954-м»? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Тригоріемъ 5 а Крискентіемъ, которій ся звалъ Іоанномъ 17, которая была около року 994-мъ? Азажъ не помнишъ схисмы Венедикта 8 зъ другимъ ему противнымъ втручаючимся, которая была околу року 1024-мъ? || (об. 179) Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Венедиктомъ 9, Силвестромъ 3, Григоріемъ 6 и Климентомъ 2, которая была окодо року 1034-мъ? Азажъ не помнишъ оной схисмы, котора (sic) была межи Александромъ 2 а Кодиломъ около року 1074-мг? Азажъ не помнишъ схисмы межи Григоріемъ 7 а арцибискуномъ Равенескимъ, которая была около року 1084-мъ? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Пасхаліемъ 2, Албертомъ, Арнолфомъ и Өеодоритомъ, которая была около року 1104-ма? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Елагіемъ 2 а нѣякимъ Венедиктомъ, которая была около року 1114?

А зась межи тымъ же Венедиктомъ а Калистомъ 2? Которій Калисть, помененого Венедикта поимавши, коли мълъ до Риму убжджати, казалъ его на мулицу опакъ, то есть тыломъ до головы всадити, и такъ передъ имъ, хвостъ мъсто узды въ рукахъ держачи, мусяль вхати, а потомъ у везенью есть згноенъ.

Азажъ не помнишъ оной схисмы межи dzy Innocentiusem II a Piotrem Leonis, Инновентиемъ 2 а Петромъ Леонисъ, ktory sie Anakletem nazywał, ktore by- который ся Анаклитомъ называлъ, коło około roku 1134? Azaż nie pomnisz onego schizma miedzy Alexandrem III, Wiktorem v kilka inszych, ktore było około roku 1164 a trwało siedmnaście lat? Azaż nie pomnisz onego schizma Ianem Dwudziestym-y-wtorym a nieiakim Piotrem de-Carbario, ktore było około roku 1304? Azaż nie pomnisz onego schizma między Vrbanem VI, Klemensem VII, Bonifacyusem IX, Benediktem XIII. Grzegorzem XII. Innocentiusem VII, Alexandrem V, Ianem XXIII y Marcinem V, ktore to schizma poczeło sie około roku 1374 a trwało przez lat 40. Nakoniec, azaż nie pomnisz onego schizma między Eugeniusem IIII, Felixem V y Amedeusem, ktore było około roku 1434 a trwało lat 16?

Iesliżeś, dzieiopisie, tego zapomniał, podobno dawno iuż o tym czytawszy,deklaruy się! Tedyć więc przypomnie y napiszę mianowicie, gdzie ktory własnysz Łacinski wasz historik o tych rozerwaniach pisał. A będzieszli tego potrzebował, przypomnieć ktemu nie tylko niezgody, waśni y rostyrki, w poswarkach walczące, iakie ty Greckiey patriarchiey przypisuiesz, ale-co więtsza-przypomnięć krwawe woyny, ktore vmyślnie papieże Rzymscy przeszłych wiekow y czasow wzniecali w spuszczeniu iednych chrześcian z drugimi, nawiętszą vciechę y krotofilę pokładaiąc. A to z tey miary, że gdy (275) chrześcianie, za ich podeszczwaniem za łep chodząc, iedni drugich tępili, oni tym czasem możność y panowanie swoie nad nimi, a osobliwie nad cesarzmi y krolmi rościągali. Toć (mowie) wszytko, bedzieszli chciał, z własnych Łacińskich historiy pokażę.

Co gdyż tak, przetoż nie miey y z

торая была около року 1134-мъ? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Александромъ 3, Викторомъ и килка иншихъ, которая была около року 1164-мъ а трвала 17 льть? Азажъ не помнишъ оной схисмы межи Іоанномъ Двадцать Вторымъ || (180) а нѣякимъ Петромъ де-Карбаріо, которая была около року 1304-мъ? Азажъ не помнишъ межи Урваномъ Шестымъ, томъ 7. Бонифаціемъ 9. Венеликтомъ 13, Григоріемъ 12, Иннокентіемъ 7, Александромъ 5, Іоанномъ 23 и Мартиномъ 5, которая то схисма почалася около року 1374-ма а тривала презъ лътъ 40? Наконецъ, азажъ не помнишъ оной схисмы межи Евгеніемъ 4, Феликсомъ 5 и Амодіемъ, которая была окодо рову 1434-му и тривада лъть 16?

Если жъ еси, двенисе, того запомнълъ, подобно давно уже о томъ читавши, - повъдь! Теды тобъ припомню и напишу меновите, гдъ который власный Латинскій вашъ историкъ о тыхъ розорваньяхъ писалъ. А будешъ ли того потребовати, прицомню ти ктому не толко незгоды, васни и ростырки, въ посваркахъ воюючіе, якіе ты Греческой патріархіи приписуешъ, але-што болшая-припомню кривавые войны, которые умыслие папежи Римскіе прошлыхъ въковъ и часовъ взнъчали въ спущенью одныхъ христіанъ и зъ другими, найболшую утъху и кротофилю покладаючи. А то съ той мѣры, же коли христіане, за ихъ подощваньемъ за лобъ ходячи, едны другихъ топили, они тымъ часомъ можность и панованье свое надъ ними, а меновите надъ цесарми и королями (об. 180) ростягали. То тобъ (мовлю) все, будешъ ли хотвлъ, зъ власныхъ Латинскихъ историй покажу.

Што ижъ такъ, протожъ не мъй и зъ swymi za złe, że dla tey przygany, своими зазле, же для тое приганы, котоktora niesłusznie у nieprawdziwie na- рая неслушне и неправдиве напротивъ паprzeciwko patriarchiev Carogrodzkiev, тріархіи Паригородской, взглядомъ мноwzględem wielości pod ieden czas patriarchow, także względem niezgod v rostyrkow czynisz, patriarchow Orientalnych nie odstepujemy, ani do Rzymskich papieżow przystaiemy.

Czwartev cześci odpowiedzi

## Rozdział V.

Ieśliż względem niedostatku pociechy, nauki, rzadu, obrony y miłości, ktore patriarchom dzieiopis przypisuie, onych odstąpić a do papieża Rzymskiego przyłączyć się godzi?

Tak o patriarchach Carogrodzkich dzieiopis pisze: Pociechy żadney swoim posłusznym chrześcianom nie podaią: ani w nauce, bo iey nie maią; ani w doyźrzeniu rządu, bo go sami mieć nie moga; ani w obronie przeciw heretykow, ani w miłości ku zbawieniu ludzkiemu, bo miłość ich w odszczepieństwach zgasła > 1.

Ieśliż w tych slowach przez naukęrozsiewanie fałszow y szczepienie rostyrkow, ieśliż przez rząd — wprowadzenie do Kościoła Bożego co-raz to nowszych reguł y niesłychanych przedtym obrzędow y dostoieństw wymyślanie, ieśliż przez obronę-wyzwolenie swoich, choć złość płodzących, prełatow od zasłużonego karania świetskie (276)go y vciskanie a prześladowanie tych, ktorzy po woley skakać nie chcą, ieśliż przez miłość-fortelne ligi, bunty y spikania się

гости подъ единъ часъ патріарховъ, также взглядомъ незгодъ и ростырковъ чинишъ, патріарховъ Восточныхъ не отстопуемо, ани до Римскихъ папежовъ не пристаемо.

Четвертой части отповъди

## Роздълъ 5.

Если взглядомъ недостатку потъхи, науки, ряду, обороны и милости, што патріархомъ двеписъ приписуетъ, оныхъ отступити а до папежа Римского прилучитися годитъ?

Такъ о патріархахъ Паригородскихъ двенись пишеть: «Потвхи жадной своимъ послушнымъ христіаномъ не подаютъ: ани въ науцѣ, бо ее не маютъ; ани въ дозрѣнью ряду, бо его сами мѣти не могутъ; ани въ оборонъ противъ еретиковъ, ани въ милости ку спасенію людскому, бо милость ихъ въ отщененствахъ згасла».

Если жевъ тыхъ словахъ презъ наукурозсѣванье фалшовъ и щейенье ростырковъ, еслижъ презъ рядъ-впровожанье до Церкви Божее што-разъ то новъйшихъ рекгулъ <sup>2</sup> и неслыханныхъ передъ тымъ ((181) обрядовъ и достоенствъ вымышлянье, еслижъ презъ оборону -вызволенье своихъ, хотя злость плодячихъ, прелатовъ отъ заслуженого каранья свъцкого и утисканье а гоненье тыхъ, которые по воли скакати не хочуть, еслижь презъ милость - фортелdzieiopis rozumie,—przyznać się mu to ные ликги 3, бунты и спикненья ся двеmusi, że iako w to Rzymska stolica bo- писъ розумбеть, — признатися то ему

<sup>4</sup> См. выше, стабц. 983-й.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> На пол'в пояснено: «чиновъ албо правленій». <sup>3</sup> На пол'в пояснено: «зъедноченья».

tak patriarchiey Konstantinopolgata, skiey, z łaski Bożey, na tym zchodzi.

Lecz jeśliż przez nauke---prawde slowa Bożego y kanony oycow ś., ieśliż przez rząd-przestrzeganie tego, aby się nic nieprzystovnie nie działo, ieśliż przez obrone- błądzących y zwodzących przekonanie, ieśliż przez miłość-cnotę onę, zakon wypełniająca rozumie,-na takiey nauce, rządzie, obronie y miłości, [z] łaski Bożey, patriarchiey Carogrodzkiey y ludziom religiey Greckiey nie schodziło, ani schodzi.

Co sie tycze, naprzod, Ewanieliey Christusa Pana,-rzecz iest pewna, że iako w przyimowaniu iey Greckie narody, zaraz po Żydowskim, chodziły a przed Rzymskim narodem y kościołem przodkowały, tak y w dotrzymaniu statecznym y w vdzielaniu iey inszym przodek przed Rzymskim kościołem maia.

Poświadcza tego Ewzebius 1, ktory pisze, że naprzod ś. Marek, ewanielista, kościoły stanowić poczał, a za tym ewanielią w Alexandriey podał. A z Ewzebiuszem zgadzaiąc się, Niceforus 2 pisze, że ś. Marek nie tylko Alexandrya, ale y Libia, y Cyrene, Pentapolim nauczaiac obszedł, za czasow ieszcze Tyberiusza cesarza, co sześcią przynamniey lat pierwey było, niż Piotr ś. do Rzymu przyszedł. Poświadcza Augustyn ś. 3, ktory pisze, że chrześciańska wiara nie z Rzymu, мусить, же якъ въ тое Римская столица богата, такъ патріархіи Костантинополской, зъ ласки Божей, на томъ сходитъ.

Але если презъ науку-правду слова Божого и каноны отцовъ святыхъ, если презъ рядъ-перестереганья того, абы ся ничого непристойне не дізяло, если презъ оборону-заблудшихъ и прелщающихъ переконанье, если презъ милость-добродътель оную, законъ выполняючую розумбеть, - на таковой науцѣ, порядку, оборонѣ и милости, зъ ласки Божей, патріархіи Царигородской и людемъ въры Греческой не сходило. ани сходитъ.

Што ся тычеть, напередъ, Евангеліа Христова, - речъ есть певная, же якъ въ пріймованью ей Грецкіе народы, заразъ по Жидовскомъ, ходили а передъ Римскимъ народомъ и костеломъ продковали, такъ и въ додержанью статечномъ и въ удълянью ей инымъ передъ Римскимъ костеломъ продокъ маютъ.

Посв'ядчаеть того Евсевій <sup>1</sup>, которій пишеть, же напередъ святый Марко, евангелиста, церкви становити почалъ, а затымъ евангелію || (об. 181) во Александрім подаль. А зъ Евсевіемъ згажаючися, Никифоръ 2 пишеть, же святый Марко не толко Александрію, аде и Ливію, и Киринею, и Пентаполію научаючи общодъ, за часовъ еще Тиверія цесара, што шестьма принамнъй льты было, нижъ Петръ святый до Риму пришолъ. Посвъдчаетъ Августинъ ale z Grecyey na świat, a osobliwie do святый з, которій пишеть, же христіан-Afryki, naprzod przyszła. Poświadcza tego ская въра не зъ Риму, але зъ Грецыи pisma ś., od Grekow z ich przełożenia на свътъ, а особливе до Африки, наprzez Rzymiany wzięcie. Poświadcza branie передъ пришла. Посвъдчаетъ того пис-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euseb. lib. 2, cap. 26. <sup>2</sup> Niceph. lib. 2, cap. 43. <sup>3</sup> Augu. Epistola 170 et 178

<sup>4</sup> Евсевій, книга 2, глава 26. 5 Никифоръ, книга 2, глава 43. 6 Августинъ, посланье 170 и 178.

od nich wizerunku w odprawowaniu nabożeństwa, o ktorym w liście Damaza papieża (do Hieronima, także) y w liściech Hieronimowych czytamy, a osobliwie y w liście do Paulina ||(277) Rzymiania, gdzie Grekom same źrodła, a Rzymianimom y Lacinnikom tylko potoczki, z nich wychodzące, przypisuie.

A co nawiętsza—poświadcza tego apostoł Paweł ś., ktory w liście do Rzymian 8 pisanym, ewanielią nazywa mocą Bożą, ku zbawieniu Żydom naprzod y (nie Rzymianom, ale) Grekom. Tenże apostoł, do Grekow <sup>9</sup> pisząc, im to przyznawa, że od nich rozsławiła się wiara Pańska, nie tylko w Macedoniey y w Achaiey, ale na wszelkim mieyscu; im to przyznawa, że oni sstali się wzorem wszytkich wierzacych y naśladowcami kościołow Bożych, ktore są w Żydowstwie; im stateczność aż do końca przy prawdzie przyznawaiąc, powieda, że tenże, ktory w nich począł sprawę dobrą, dokonać miał aż do dnia Christusa Iezusa. A o Rzymianiech zaś tenže apostoł mowiąc, acz im to też przyznawał, że ich wiara była opowiedana po wszytkim świecie, iednak że kościoł ich od wiary prawdziwey za czasem przez pychę vnieść się miał, iawnie znać dał w onych słowiech: «Ty wiarą stoisz, nie myslże gornie, ale boysie, by cie tak Bog iako Żydow nie wyciał. 10.

ма святого отъ Грековъ зъ ихъ переложенья презъ Римляны взятье. Посвѣдчаетъ бранье отъ нихъ визерунку въ отправованью набоженства, о которомъ въ листѣ Димаса папежа и въ листѣхъ Іеронимовыхъ читаемо, а особливе и въ листѣ до Павлина Римлянина, гдѣ Грекомъ самые жерела, а Римляномъ и Латинникомъ толко поточки, зъ нихъ выходячіе, приписуетъ.

А што найболшая — посвъдчаетъ того апостолъ Павелъ, который, въ листв до Римлянъ 11 писаномъ, евангелію называеть силою Божею, на спасеніе Жидомъ напередъ и (не Римляномъ, але) Грекомъ. Той же апостолъ, до Грековъ пишучи, имъ то признаваетъ. же отъ нихъ розславилася въра Госполня, не толко въ Македоніи и Ахаіи. але на всякомъ мъсть 12; имъ то признаваетъ, же они стали ся узоромъ всѣхъ вѣруючихъ <sup>18</sup> и наслѣдовцами церквей Божінхъ, которые суть въ Жидовствъ 14; имъ статечность ажъ до конца при правдѣ признаваючи, повѣдаетъ, || (182) ижъ той же, который въ нихъ почалъ справу добрую, доконати мѣлъ ажъ до дня Христа Іисуса. А о Римлянъхъ зась тойже апостолъ мовячи, ачъ имъ тое тежъ признавалъ, же ихъ въра была оповъдана по всемъ свътъ, олнакъ же костелъ ихъ отъ въры правдивой за часомъ презъ пыху унестися мълъ, явне знати далъ въ оныхъ словъхъ: «Ты върою стоишъ, не мысль же горне, але бойся, жебы тебе Богъ такъ якъ Жидовъ не вытялъ, <sup>15</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Въ Западно Русскомъ не переведено. <sup>8</sup> Rom. 1. <sup>9</sup> Ad Thessalonicen. <sup>10</sup> Rom. 11. "Рима, гл. 1 [ст. 16]: «Не стыжуся бо благовъствованіемъ Христовымъ: сила бо Божія есть во спасеніе всякому върующему, Іудеови же прежде и Еллину». <sup>12</sup> Къ Солун[яномъ]. [посланіе 1-ое, гл. 1, ст. 8]. <sup>13</sup> ів., гл. 1, ст. 7. <sup>14</sup> ів., гл. 2, ст. 14. <sup>15</sup> Рима., 11. Филалетъ перефразировалъ слъдующіе два стиха (20—21) 11 й главы: «Добрѣ: невъріемъ отломишася, ты же върою стопши, не высокомудрствуй, но бойся Аще бо Богъ сстественныхъ вътвей не пощадъ, да не како и тебе не пощадитъ».

Wedle ktorych słow, przyznawa sie to Rzymskiemu kościołowi, że od czasow apostolskich czas niemały nadobnie stał wiarą, opierając się kacerskim błedom v w ich vprzątaniu Greckim kościołom pomagaiac. Ktorego czasu niektore tak bogoboyne biskupy miewał, że ich pamiatkę, w naszych kalendarzach napisana maiąc, y po dziś dzień obchodzimy. Ale gdy w nadzieię tych swoich pięknych początkow gornie myślić a nad insze się wynosić począł, - zatym że się wyrok apostolski nad nim wykonał-ze wszech miar obaczymy. Greckie zaś kościoły pokusami (ktore też apostoł tenże im przepowiedział, wszakże z tą otuchą, że ie wytrwać mieli), tudzież mieszaninami kacerskimi przestrzeżone, że byli ostrożnemi, że stoiąc strzegli (278) się vpadku,—nie wątpimy, że, za łaską Bożą, wiary prawdziwey y dotąd dotrzymali y, - da Pan Bog, dotrzymaia, wedle powieści apostolskiey, do dnia Christusa Iezusa.

A zatym to, dzieiopisie, vdawanie, iakoby patriarchowie Greccy nauki prawdziwey mieć nie mieli, mieysca v nas mieć nie może. Mogłoby się tu, za okkazya przyganienia tego, pokazać, iako w Rzymskim kościele na nauce prawdziwey schodzi, y iako rozmaite w nim navduja się obladzenia,-ale, przedłużenia sie chroniac, zaniechywam, zwłaszcza, gdyż się ta odpowiedź tylko przeciw dzieiopisowym potwarzom, krom wkraczania w kontrowersią z strony artikułow wiary, wystawia.

Co się tycze rządu, o ktorym pisze, że go patriarchowie mieć nie mogą,niewiem, skad te niemożność vpatruie. Ieśliż sstad, że pod tyrannem żyją, to

Ведле которыхъ словъ, признавается то Римскому костелови, же отъ часовъ апостольскихъ часъ немалый налобне стояль вёрою, опираючися еретипкимъ блудомъ и въ ихъ упрятанью Гренкимъ церквамъ помогаючи. Которого часу нъкоторыхъ такъ богобойныхъ епископовъ мъвалъ, же ихъ память, въ нашихъ календаръхъ маючи написаную, и по сей день празнуемъ. Але коли въ надъю тыхъ своихъ хорошихъ початковъ горне мыслити а надълншіе ся выносити почалъ, - затымъ же ся вырокъ апостольскій надъ нимъ выкональ-зо всъхъ мъръ видимо. Грецкіе зась церкви покусами (которые апостолъ тойже имъ проповедилъ, вшакже сътою отухою, же ихъ вытрвати мѣли), такъ тежъ мѣшанинами еретическими перестережены, же были осторожными, же стоячи стереглися упадку, - не трвожимося, же, за ласкою Божею, вёры правдивой ажъ доселя додержали и, дасть Богъ Святый, додержать, ((об. 182) ведле повѣсти апостольской, до дня Христа Іисуса.

А затымъ тое, двеписе, удаванье яко бы патріархове Грецкіи науки правдивой мъти не мъли, мъсца у насъ мъти не можетъ. Могло бы ся туть, за оказіею приганы тоей, показати, якъ въ Римскомъ костелъ на науцъ правдивой сходить, и якъ розмантые въ немъ найдуются облуженья, - але, продолженья хоронячися, занехаю, звлаща ижъ ся тая отповёдь толко противъ двеписовымъ потваромъ, кромъ вкрачанья въ споръ зъ стороны артикудовъ въры, выставляетъ.

Што ся тычеть ряду, о которомъ пишеть, же его патріархове м'ти не могутъ, -- не въмъ, отколя тую неможность углядуетъ. Если оттоля, же подъ тиżycie ich nic do czynienia rządu nad раномъ живуть, то житіе ихъ ничого chrześciańmi, iarzmo Christusowe dobro- до чиненья ряду надъ христіаны, ярмо wolnie, a nie w przymuszaniu znoszącym[i], nie zawadza: iako też onym pierwszym biskupom chrześciańskim życie pod pogańska zwierzchnościa do niego nie było przekaza. Dziejopis zniewolenie owiec Pańskich v tyrańskie im roskazowanie, w kościele Rzymskim okazujące się, że podobno za rząd ma,-przeto nie dziw, że go za niemożny w Grecyey pod tym czasem poczyta. Lecz właśnie chrześciański rząd, że się v dotad w Grecycy za dozorem y czułością patriarchow zachowywa,-ci, co tam bywaia, dobrze wiedzą.

A tegoż ich rządu kościoły Greckiey religiey, tu w państwach krola iego mści będace, przez sześć set lat zażywajac, namniey sobie z nim nie tesknili, widzac, że im na nim, tudzież na nauce y na obronie przeciw heretikom, choć w tey mieysca, na ktorym patriarchowie mieszodległości (gdy sie przekaza vmyślna, iako teraz, nie działa) nic nie schodziło. Czułości, dzielności y potężności (279) obrony ich przeciwko heretykom-świadkiem iest sam ten skutek, że, z łaski Bożey, patriarchie y kościoły Greckie od wszelkiev zmazy heretyckiev teraz sa czystymi. Pasterskie zaś ich o nas odlegleyszych y o rządzie v nas nievstawaiące obmyślanie sstąd snadnie miarkować, że ato y teraz pod czasem tak zatrudnionym a ich władzy barzo przeciwnym, vsłyszawszy o odstępstwie y występku metropolita y władykow, o nas radzić, nas przez listy vczyć, do stateczności napominać, cieszyć y broni duchownych przeciw tym, ktorzy nas od ich posłuszeństwa, a zatym od drogi zbawienney odrazić chca, dodawać nam nie zaniechywaia. Z ktorych to listow niektore dla przykładu w przyszłym rozdziale przypiszę, aby z nich acz nic dzieiopis sądzić mogł, ieśli to prawda, co napisał, рыхъ то листовъ нъкоторые для прикла-

Христово доброволне, а не въ примушанью зносячими, не заважаеть; якъ тежъ и онымъ першимъ епискономъ христіанскимъ житіе подъ поганскою зверхностью до него не было переказою. Двепись зневоленье Господнихъ овецъ и тиранъское имъ росказованье, въ костель Римскомъ оказуючееся, же подобно за рядъ маетъ, шрото не дивъ, же его за неможный въ Грепыи полъ тымъ часомъ почитаетъ. Лечъ власне христіанскій рядъ же ся и дотоля въ Греціи за дозоромъ и чулостью патріарховъ заховываеть, -тые, што тамъ бывають, добре вѣдають.

А тогожъ ихъ ряду церквы Грецкой (183) въры, ту у панствахъ кор[оля] его мил[ости] будучіе, презъ шесть сотъ льть заживаючи, намный собы зъ нимъ не тошнили, видячи, же имъ на томъ, такъ и на науцѣ, и на оборонѣ противко еретикомъ, хоть въ той мъстца, на которомъ патріархове мѣшкаютъ, отлеглости (егда ся переказа умысльна, явъ теперъ, не дъяда) ничого не сходило. Чуйности, дълности и потужности обороны ихъ противъ еретикомъсвъдкомъ есть самъ тотъ скутокъ, же, зъ ласки Божей, патріархіи и церкви Греческій отъ всякой змазы еретической теперъ суть чистыми. Пастырское зась ихъ о насъ отлеглъйшихъ и о ряду у насъ неуставаючее обмышлеванье оттоля снадне мърковати, же ато и теперъ, подъ часомъ такъ затрудненымъ а ихъ власти барзо противнымъ, услышавши о отступленью и выступку митрополита и владыковъ, о насъ радити, насъ презъ листы учити, до статечности напоминати, тъшити и оборонъ духовныхъ противъ тымъ, которые насъ оть ихъ послушенства, а затымъ отъ дороги спасенной отразити хотять, додавати намъ не занехаваютъ. Съ котоślawaniu rządu, na obronie przeciw heretikom, z osoby patriarchow nam co schodzić miało.

Miłości zaś patriarchow ku zbawieniu ludzkiemu, o ktorey zgaśnieniu w odszczepieństwie dzieiopis powieda, tym znacznie bywa wyświadczona, że, dla zabieżenia obładzeniu ludzi chrześciańskich, strażnicach patriarszych siedzac, z niebeśpieczeństwem zdrowia swego, od trzody sobie powierzoney wilki, ktorymi iest obtoczona, słowem prawdy, na nie się nie oglądaiąc, śmiele vstawicznie odganiaią. Ktorych postępek niech każdy sadzi, ieśliż nie ma być słusznie przekładan nad dzisieyszą Rzymskich prewłasnego Łacińskiego doktora (Augustina), zabijaycie błędy, bez okrucieństwa o prawde się zastawuycie. 3.

Rozumienie o odszczepień (280) stwie patriarchow y kościołow, w Grecyey będących, iuż się wyższey zniosło, gdy się pokazało, że do iedyności iedynego powszechnego Kościoła, ktory w «Kredzie» wyznawamy, spolnie z nami należą. Ieśliż odszczepieństwem nazywa to, że się do papieża Rzymskiego odzywać v onego za głowę swą przyznawać nie chcemy, to namniey nas, z łaski Bożey, nie trwoży.

iakoby na pociesze, na nauce, na obmy- ду въ пришломъ роздѣлѣ припишу, абы зъ нихъ ачъ ничого двеписъ судити могъ, если то правда, што написалъ, яко бы на потест, на наупт, на обмышлеванью | (об. 183) ряду, на оборонѣ противъ еретикомъ, зъ особы патріарховъ намъ што сходити мѣло.

Милость зась патріарховъ ку спасенью людскому, о которой згасненью въ отщененствъ дъеписъ повъдаетъ, тымъ значне бываетъ высвътчона, же, для забъжанья облуженью людей христіанскихъ, на стражницахъ патріаршихъ седячи, зъ небезпеченствомъ здоровья своего, отъ стада собъ повъреного волки, которими есть обточена, словомъ правды, на нихъ ся не оглядаючи, смѣле уставичне отгоняють. Которыхъ поступокъ нехай каждый судить, если же не маеть быти слушне перекладанъ łatow opaczną ku zbawieniu ludzkiemu на [дъ] теперешнюю Римскихъ прелатовъ miłość, ktora ' mnoży gwalty, mordy у опачную ку спасенію людскому милость, rozliczne krwie rozlania, rzkomo dla которая множитъ кгвалты, морды и розwykorzenienia błędow a roskorzenienia личные крови розливанья рекомо для prawdy czynienia? <sup>2</sup> A to przeciw nauce выкорененья блудовъ а роскорененья правды чиненья? А то противъ науцъ ktory ono napisał: • miłuycie ludzie, власного Латинского учителя 4, который оное написаль: «любъте людей, забивайте блуды, безъ округенства о правду ся заставуйте».

Розумънье о отщененствъ патріарховъ и церквей, въ Греціи будучихъ, уже ся вышшей знесло, коли ся показало, же до едности едное соборное Перкви, которую во «Вфрую во Единого Бога» вызнаваемо, сполне зъ нами належать. Если же отщепенствомъ называетъ тое. же ся до папежа Римского отзывати и оного за голову собъ призна (184) вати не хочемо, то намиви насъ, зъ ласки Wszczepieni będąc w Christusie Panu, Вожей, не трвожить. Пришеплени бу-

 $<sup>^1</sup>$  Въ старопечатномъ экземпляр $^1$  опечатка: ktor[y].  $^2$  Въ старопечатномъ экземпляр $^1$ опечатка: czyni[one]. 3 Lib. 1 contra litteras Petiliani, сър. 19.

<sup>4</sup> Августипъ.

iako latorosłki w macicę swoię, y przy Nim mocnie stojac, nie tylko nie frasuiemy się, ale owszem pociechę stad mamy, gdy od tych, co go odstapili, odszczepieństwa odnosimy przygane. Ieśliż to znak prawdziwy prawdziwego odszczepieństwa-zgaśnienie miłości,-łatwie osadzić, przy kim ta odszczepieństwa wina zostaie?

Wymalował nam Paweł ś. dostatecznie własności v skutki miłości. Te ieśliż przy Rzymskiego, czy przy Orientalnego Kościoła przełożonych y syniech więcey się naydują, niech Bog v ludzie bogoboyni sądzą! Niech ci rozeznawaia, gdzie się barżiey okazuie miłość ona cierpliwa, vtrapienie znosząca y bliżniego niedostatki pokrywaiaca! Niechay yważaja, gdzie baržiev ma mievsce milošć ona dobrotliwa. niegniewliwa, niepopędliwa, snadnie vżyta, ludźka, lutościwa, ku przyiaźliwemu z bližnim się rozmawianiu a porozumiebarźiey panuie miłość ona, nikomu więtszych darow Bożych y wszytkiego dobrego niezavźrząca, a sporow, przymowek y zwad się chroniąca! Niech miarkuią, gdzie ona przewrotnie nie nieczyniąca, nienadymaiąca się, czci y sławy swey, z stłumieniem, z posądzaniem, z szkalowaniem y prześladowaniem bliżnich, nieszukaiąca, o dobrym kościoła Bożego y członków iego, a nie o swych pożytkach obmyslawaiąca, rozdrażnić się niedawaiąca, nic złego nikomu niemyślaca, z niesprawiedliwości v ze złości sie niera (281) duiąca, ale z sprawiedliwości y prawdy radość odnoszaca, wszytko znosząca, wszytkiemu wierząca, v wszytkiego się spodziewająca miłość-barżiey płuży!

Iakom rzekł: na rozsądek Pana Boga Wszechmogącego a ludzi bogoboynych to przypuszczam. Sam o tym mowić припущаю. Самъ о томъ мовити не PYCCKAR HCTOPHTECKAR BUBLIOTEKA.

дучи во Христь, якъ льторосли у матици своей, и при Немъ мощне стоячи, не толко не фрасуемося, але и овшемъ потрху оттоль маемо, коли отъ тыхъ, што его отступили, отщепенства относимо пригану. Если же то знакъ правдивый правдивого отщененства — згасненье милости, - латве осудити, при комъ тая вина отщепенства зостаетъ?

Вымалеваль намь Павель святый достаточне власность и скутки милости. Тые еслиже при Римской, або Восточцеркви преложоныхъ и сынохъ ной болшей ся найдують, нехай Богь и люди богобойные судять! Нехай тые розознавають, гдѣ ся барзѣй оказуеть милость оная терпливая, досады относячая и ближнему недостатки покрываючая! Нехай уважають, гдв барзви маеть мъсце милость оная добротливая, негиввливая, непопудливая, спадне ужитая, людская, лютостиваа, ку waniu gotowa! Niech rozsądzaią, gdzie пріязни зъ ближнимъ ся розмовлянью а порозумъванью готовая! Нехай розсужають, гдв барзви нануеть милость оная никому болшихъ даровъ Божихъ и всего доброго незазрячая, а споровъ, примовокъ и звадъ ся хоронячая! Нехай мфркують, гдф оная превротие ничого нечинячая ненадымаючаяся, чести и славы своее, зъ нищеньемъ, зъ осуженьемъ, зъ безчестьемъ, зъ неньемъ ближнихъ, неищучая, о добромъ ((об. 184) Церкви Божей и члонкахъ ее, а не своихъ пожиткахъ промышляваючая, роздражнитися недаючая, пичого злого никому немышлячая, зъ несправедливости ся и зо злости нерадуючая, але [зъ] справедливости и правды радость относячая, все териячая, всему въруючая, все уповаючая милость, — гдъ лъпше мъсце маетъ?!

> Якомъ рекъ: на розсудокъ Бога Вседержителя а дюдей богобойныхъ тое

niechce, abych w tym samym mowieniu хочу, абыхъ въ томъ самомъ мовенью przeciw miłości wykraczać się nie zdał.

Atoli mamy pewną nadzieję, że w on dzień ostateczny kościoł Rzymski Orientalney Cerkwie sądzić nie będzie z niemiłości, choć ią to teraz oney dzieiopis nieuważnie przypisał. W ktorą nadzieję, kwoli tym iego przyganom, że matki naszey, ktoreieśmy piersiom przywykli, odstąpić a do macochy się vdać, a od Orientu, ku ktoremu się wszyscy v modlac skłaniamy, do Okcydentu obracać-niechcemy!

Niechay nam y z swymi za złe nie ma!

Czwartey części odpowiedzi

Rozdział VI,

zamykaiący w sobie listy niektore nawielebnieyszego oyca Meletyusza, przedtym Alexandriyskiego. a teraz iuż Konstantinopolskiego patriarchy, za vsłyszeniem o oderwaniu metropolita y władykow niektorych, do ludzi starożytney religiey Greckiey, tu w tych państwach mieszkaiących, świeżo pisane.

List pierwszy 1.

«Melety, z łaski Bożey, papa y patriarcha wielkiego miasta Alexandryey, y sędzia powszechny.

(282) · Iaśnieoświeconemu, wielmożnemu, pobożnemu y krześciańskiemu гочестивому же и православному госу-Konstantemu,

противъ милости выступовати не здался.

Атоли маемо певную надъю, же въ оный остатній день костель Римскій Восточное Церкви судити не будетъ зъ немилости, хотя теперъ оную двенисъ неуважне приписалъ. Въ которую надъю, ку воли тымъ его приганомъ, ижъ матки нашей, которой есмо персемъ привыкли, отступити а до мачохи удатися, и отъ Востоку, которому ся всь и молячи кланяемъ, до Западу оборочатися -- не хочемо! (Во и при крещенью, на Западъ оборочающися, отръкаемося сатаны и всёхъ дёль его) 2.

Нехай намъ и зъ в своими за зле не маеть!

||(185) Четвертой части отновъди

Роздвлъ 6,

замыкаючій въ собѣ листы нѣкоторые навелебнъйшого и всесвятъйшого куръ Мелетіа, передъ тымъ Александрійского, а теперъ уже Константинополского патріархи, за услышаньемъ о одорванью митрополита и владыковъ нѣкоторыхъ, до людей старожитной въры Греческой, ту въ тыхъ панствахъ мъшкаючихъ, свъже саныи.

«Мелетій, милостію Божіею, папа и натріархъ великого града Александріи, и судіа вселенскій.

«Всеславному и великолъпному, блаxiażęciu Ostrowskiemu, дарю и владыцъ Острозскому, воеводъ

<sup>1</sup> Въ Западно-Русскомъ переводъ этой строчки нътъ.

Взятаго въ скобки нётъ въ Польскомъ оригиналё. Въ старопечатномъ экземплиръ ошибочно чжъ.

woiewodzie Kijowskiemu, ziemie Wołyńskiey, staroście Włodzimirskiemu, v innym krześciańskim panom v xiążętom, w małev Rusi mieskaiącym; vczciwym popom y pospolstwu krześciańskiemu nayświętszey matki Cerkwie Wschodniey nauk posłusznemu,—synom w Panu Namileyszym-łaski, miłosierdzia, pokoiu, przeciw nieprzyjaciołom zwycięstwa od Pana Boga Zbawiciela naszego Iezusa Krystusa. Amen.

«Toć to było, co Zbawiciel nasz, bracia, twierdził, opowiedając, że nawałności zamieszek wszytek świat opanować miały, za panowania okrucieństwa antikristowego, że też «gwiazdy spadną z nieba». Niebo to Kristusowa Cerkiew iest, nad ziemskie rzeczy wywyższona. A Cerkwia ci sa, ktorych (iako Abakuk prorok twierdzi) Boża okrywa chwała, ktora wszelakimi darami wszytke Cerkiew ozdobiła, a na tego nieba vtwierdzeniu na xtałt gwiazd niektorych (podług apostoła) zasadził łsnacych, y sposob życia maiących. A z tego nieba, widzieliśmy, wiele gwiazd, ktore spadły; niemniey też vpadaiących baczym, ktorzy na xtałt gwiazd święcili. A podobno między tymi nieiaka gwiazda wielka iest, ktora imię y poważność odmieniła. Ten, gdy naprzod spadł, sstał się przyczyną spadnienia drugich, y innym tym wietszy sposob y drogę do stracenia wystawiaiąc, im znaczniey w rozsądzonym rzędzie gwiazd świecił. A teraz od wyższego mieysca gdy się strącił na ziemię, choć myśli, że ma stolice na obłokach i że iest poli(283) dobny Nawyższemu, wodzem zatracenia sstaie się. A to, między innymi złymi znaki, nagorsza iest rzecz (y nie ladaiaka) odszczepieństwo antykristowe, y oburzenie ненья причиною), бываеть погибели во-

marszałkowi | Кіевскому, всесвътлому княжати Василію, и инымъ православнымъ и велможнымъ княжатомъ, милостивымъ паномъ, всей Малой Россіи; благовърнымъ же священникомъ и всемъ христолюбивымъ людемъ православнымъ 4, во всемъ томъ началъ обрътающимся, сыномъ о Госполъ возлюбленнымъ-благодать, милость, миръ и на враги победа, отъ Господа и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа 5.

> «Тое то есть, што мовилъ Спаситель нашъ, братіе, впродъ оповѣдуючи незносные навалности, которые мѣли опановати весь свъть за часу антихристова тиранства, — мовилъ **((об. 185)** ижъ и «звѣзды зъ неба спадутъ». А небо есть Христова Церковь надъ земные речи вывышеная. Церковъ тежъ тые, которыхъ покрыла (ведле пророка Аввакума) Спасителева слава, всю Церковъ всякими окрашаючи дарами и положивши на той небесной тверди нѣкоторыхъ, на кшталтъ звиздъ свитячихся, и держачихъ слово живота, якъ мовить апостоль. Съ того теды неба, ведаемъ, же упали звезды, и тежъ видимъ падаючихъ нѣкоторыхъ, которые якобы звъзды сіади. А снать есть нъякая великая зв'езда, отм'енившая и имя, и достоенство, которая, впродъ бовъмъ спадши, бываеть падаючимъ паденія причиною. И такъ упрійме отпаденье инымъ строитъ, яко свътлъй надъ иные осіавала, яснымъ променемъ освъчаючи сполечныхъ звъздъ хоры. Теперъ скинена сама будучи зъ высоты на землю, хоти и мыслить, же столицу маетъ на оболоцъхъ, и естъ подобна Вышнему (што тое самое и премъ-

Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «православных». В Какъ этотъ абзацъ, такъ и все последующіе въ этой грамоте представляють весьма большія отличія въ Польскомь и Западно-Русскомъ текстахъ.

odkrywa, to iest, że z nieba padaia gwiazdy. Co tego czasu baczymy wypełniać się.

«Słyszeliśmy z wielkim żalem naszym, że niektorzy między wami władykowie v pasterze, niedbaiąc na naukę Krystusową y zgoła ia opuszczając (o, boleści!), w ktorey pokrzczeni są y w ktorey innych krzcili, w ktorey wyćwiczeni sa, ktorey vczyli, ktorą przyjęli y do tego czasu szafowali, tę pogardzaiąc y drogę do krolestwa wiodącą, gdyż iest ciasna y bied pełna, choć do żywota wiecznego pożyteczna iest,-dobrowolnie puścili się na szyroką y zewsząd przestron[n]ą. A żeście wy, krześcianie, w tym zatrwożeniu nienaruszeni stali, przetoż od Krystusa vsłyszycie: dobrzy słudzy y wierni! podźcie v wnidźcie do krolestwa takowev chwały y koron, iakich pochwał y nagrodow godnymi wy iesteście. Zaiste Ducha S. naiądrznienia, nie trzciny, od wiatru chwieiącey się. Wy iesteście budowanie y wyprawa roley Kristusowey, podług Pawła ś. mowiąc: · zbudowani na gruncie apostolskim y prorockim, gdzie węgielnym kamieniem Krystus». Abowiem gruntu inszego żaden nie może złożyć, okrom tego, ktory założony iest, ktory iest Kristus Iezus». Ten iest opoka, woła Paweł. A na tey opoce wy iesteście pobudowane mieszkania, krześciańscy bracia y synowie! Przetoż ani szum okrutnych wiatrow, ani zbiegaiące się rzeki was nie naruszyły. A ktorzy od nas wyszlinie byli naszymi: podług Iana ewanielisty, trwaliby byli z nami. Lecz odłączyli кгвалтовныхъ вътровъ, ани зобравшіиsię od nas, rozmiłowali się, iako oni, о ся ||(186) ръки зрушити васъ могли. А ewanieliey, chwały świetskiey y ludzkiey бо если бы отъ васъ, пребыли бы зъ

przeciw Zbawicielowi naszemu światu жемъ. Еденъ бовъмъ злости знакъ, и неменшій антихристова отступленья, еже падати звъздамъ зъ неба. Што, видимъ, же ся уже збыло.

> «Слышалихмо тое зъ велми великимъ жалемъ, ижъ у васъ отъ святителствуючихъ некоторыи, оставивши (бедажь!) апостольскую науку, которою окрещени были и крестили, которою научени были и научали, которую приняли и до того часу инымъ подавали, и взгордевши животомъ Спасителевымъ, ачъ теснымъ будучимъ и прискорбнымъ, але отводячимъ до живота въчного, --сами доброволне пошли до широкого и пространного. Вамъ, отъ Бога принявшимъ початокъ и зезволившимъ вътаковой бури нетрвожливе зостати върными людми многихъ православныхъ,---добре слуги върныи, которымъ змовитъ пришедши дому Владыка «прійдъте, внійдъте въ радость Господа вашего 1». Яковыхъ же похвалъ не есте годни? яковыхъ вёнцовъ? яковыхъ даровъ? Заисте Духа Святого есте насаженье, а не трости, отъ вътровъ колеблемы, хвъючіися. Будованье и дъланье есте Христово, «убудовавшися на кгрунтъ апостоловъ и пророковъ, сущу краеуголному Самому Христу», якъ апостолъ 2 мовитъ. «Кгрунту бовъмъ иного жаденъ (хотячи быти Христовъ) не можеть положити надлежачого, который есть Іисусъ Христосъ 3. Онъ есть камень, Павелъ волаетъ. На томъ камени правдивомъ вы есте, набожныи братья, домъ убудованый. Протожъ ани шумы zmianka iest w naświętszey отъ васъ вышедшіи — не были отъ васъ;

<sup>4</sup> На пол'в поправлено: «своего». 2 Это взято изъ 2-й главы посланія къ Ефесеямъ, ст. 20. <sup>3</sup> Это взято изъ 3-й главы перваго посланія къ Кориноянамъ, ст. 11.

vlubili a rzeczy cielesne nad przyszłą chwałę duchowną przełożyli. Hey 4, zysku szkodę przynoszący duszy! O, miłości, tego żywota, wieczna śmierć majaca! Hev. cielesna madrości, na duszna bijaca, a nienawisci Panu Bogu stroiaca! Biada tym, ktorzy, podług ciała, wiek swoy prowadzić vmyślili, bo Panu Bogu podobać się nie mogą!

«A waszey x. mści, Konstantynie, y innym krześcianom odpłaty będą korony y, iako mowi Pan, wasza zapłata wielka w niebie! Bo gdyście wiarę prawdziwą dobrze zachowali, szczyrą y zbawienną miłość przeciw oyczystym naukom y stopam okazali, niedopuszczaiąc w te napsowanego nieco wtrącić się! Y tak postępować będziecie, Kryste Panie, nie wstydając się, względu na vbostwo nie maiąc, krzyż Krystusa Pana nosząc, na tym świecie Krystus (sic) lituiąc, abyście w przyszłym z nim krolowali! Tego się my po was spodziewamy y winszuiemy tego wam, iako prawdziwey wiary zastępcom y obrońcom!

barżiey, niżli chwały Bożey, —abo, (284) вами, —съ Іоаномъ Богослово мъ моглю iako mowi apostoł, gdv ninievszy wiek Але вышли отъ васъ, улюбивши, якъ оные, которыхъ описуеть святое евангеліе, славу человічую болше, славу Божію, — або, якъ мовить апостоль, улюбивши теперешній вѣкъ и предпочетши твлесную обецную скошъ надъ прійдучую славу духовную. Охъ, бъдажъ зыскови, шкодуючому на души! Охъ, — жизнолюбію, еднаючому смерть! Охъ, — тълесному розумънью, которое ся спротивляеть Духови и кнуеть непріязнь на Бога! Бъда, ведле тела жити зезволившимъ, ижъ Богови угодити не могутъ!

> «Але-о, благочестивое княжа Василіе! православным панове, и боголюбезніи священници съ христоименитымъ народомъ! Ваши суть почести, короны и, якъ мовитъ Господь, мада многая на небеси! Ижъ правдивою върою обсталевавшись, и къ Богу щирою и збавенною любовію, отеческимъ догматомъ и следомъ бы намней не допустилисте отмѣненымъ быти! О, абысте ся и не перемѣнили-дай то, Христе Царю, не встыдаючися убозства Христова, але крестъ Его на собъ носячи, и съ Христомъ стражучи въ нынъшнемъ въку, абысте въ прійдучомъ зъ Нимъ царствовали! (И, бодай же есте царствовали зъ многими сущими бовъмъ послъдними для нѣякого достоенства мирского а будучими первыми Божею славою и свътлостью: кгдыжь называются первыми теперъ для высокихъ святителскихъ стопней, а последними будуть для недоступенья славы!) 6 Але того вамъ зычимъ и външуемъ, якъ пособителемъ и оборонцомъ православной в ры, отъ **Бога выбранымъ!**

<sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: tey.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Это взято изъ 2-й г..авы перваго соборнаго посланія Іоанна, ст. 19. <sup>6</sup> Взятаго въ скобки въ Польскомъ текств натъ.

A tych oderwańcow, ktorzy się oderwali od vsprawiedliwienia Pańskiego, iako mowi Dawid, tychbym pytał: dla ktorey przyczyny, o, pobożni, vkrzyżowanego Krystusa Pana mieszkanie opuściliście, to iest Cerkiew Wschodnia, w ktorey vrodziło się y odpoczywa słońce sprawiedliwości — Kristus, skąd wszytek świat oświeconym iest? Dla czegoż tedy dwor dobrego pasterza, ktorego dobrocią nikt nie celuie, wzgardziliście, puściwszy się do tego, ktory sam papieżem, sam biskupem vsiłuie niewymownie być? Czy dla tego, że Rzymski biskup, niejaką poważnościa tyrańska obtoczony, nazwiska te inym pospolite, samemu sobie przywłaszczaiac, chce być cerkiewnym początkiem y głowa? Iakimi cudy, iakimi dziwy, fałszywym Krystusem y fałesznym prorokiem, od prawdziwego Krystu||(285)sa przypisanym, zwiedzieni iesteście, żeście, od świętych oycow, od apostołow y samego Krista odłaczywszy się, do papieża skoczyliście? Czy dla tego, że o sobie wiele rozumie y opowieda, zacność y poważność niejaką wymyślając, ktorą samego syna Bożego naczalstwo vsiłuie stracić? Aleć to Daniel, człowiek taiemnic pragnacy, nieiakiey bestyev podobne być opowiedział! Ktorey bestyey vsta były wielkie, rzeczy mowiace vstom (sic) krześciańskim brzydkie. Ktoż byś z pobożnie żyjących y prawdziwie wiary naśladujących ścierpieć mogł-Pana v Boga a Zbawiciela naszego Krystusa w Cerkwi s. naczalstwo nawątlone, zaburzone y wywrocone? Ktore gdy wziął od Oyca, na ramionach nosił y własną krwią obronił. Stanowić kogo na mieysce Krystusowe głową powszechney Cerkwie-azaż nie iest zstrącać Krysta Pana z przełożeństwa iego? O co od dawnego czasu Starego Rzymu biskup iak sie starał, nie przestaie tego przeciw roskazaniu несъ, снабдъвъ своею кровію? Або тое Krista Pana y oycow, żeby dokonać nie што себе вивсто Христа соборною го-

«А тыхъ отступниковъ отъ оправданій Божихь, якь мовить Богоотець, тыхъ бымъ запыталъ отступниковъ: для чого, о, добрыи, и штожъ потерпъвши, Христову оставили есте паству, Восточную (мовлю) Церковъ, въ которой всходить и опочиваеть солнце правды --Христосъ, изъ которое весь свъть просвѣтилъ? И про штожъ той доброго пастыря дворъ покинувши, въ зобранье назватися хотячого олонико вскочилисте? Бо умысливши собъ Римскій епископъ началство нѣякое тиранское, и имя отиранилъ посполитое, собѣ едному привлащити хотячи, папою хотячи, ся назвати единъ и единъ быти Церкви началомъ и головою. || (об. 186) Вжды якіе знаки, якіе чюда видячи, (бы наветъ и такіе прелести были, о якихъ правдивый Христосъ впродъ оповъдилъ, ижъ лжехристи и лжепророци мъли дъяти, абы звести, если можна речъ, и выборныхъ, - пристойнъй было отступникомъ, абы наслѣдовали презъ отци преданой науцѣ), — штожъ теды видячи отъ святыхъ отцовъ, отъ апостоловъ, отъ самого Збавителя отбътнувши, ажъ до папежа загналистеся? Снать, же великіе рѣчи о собѣ мовитъ и собъ преложенство нъякое и власть утворяетъ, презъ которую и Сына Божого зверхность и державу понижаетъ. Але тое звъряти нъякому призвоито быти провидъвъ Даніиль, желаній мужъ! Которому звъряти уста были великомовячіи и христіанскому слуху обридливыи. Во ктожъ бы отъ благочестно живучихъ стерпълъ, яко живъ, абы нарушено было Господа и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа началство? Изалибы самъ безчестіе и ганьбу вытрываль приняти о томъ, которое отъ Отца Самъ взявши, на раменахъ по-

Rzymskiego kościoła v naczalnikiem, abo iakby chciał,—zdałby się to czynić z nieiakiey przyczyny za roskazaniem kanonu apostolskiego: «biskupom narodow wszelkich trzeba wiedzieć, ktory między nimi pierwszym iest, ktorego iako głowe rozumian (sic), nic daley przeciw iego sumnieniu niech nie czynia. Co też v ovcowie postanowili, ktorzy na Antiocheńskim zborze byli. Iaka stary kanon powszechna głowę Cerkwie powszechney prawda ewanieliev samego Krysta zna v opowieda. Czego nas Paweł ś., do Efezyan piszac, vczy: «abowiem (mowi) Krystusa dał Ociec nade wszytko głowa Cerkwi, ktora iest ciałem Iego». A iawna rzecz iest: gbyby to powszechne—ciało przez głowy było-dziw by iakiś był! Nie mniey by też także dziw był, (286) gdyby dwie głowie miało!! Przetoż Krysta ma powszechną głowe, a samego Krysta, żeby to ciało przez głowy nie było, a nie ma dwu głow.

«Choć przeciwnicy zarzucaia, że «Piotrowi Zbawiciel rzekł: ty nazwany będziesz Cephas»; ale Cepha, iako sam ewanielista wykłada, nie głowę znaczy, ale Piotra.

«Lecz ty iesteś Piotr, rzekł Zbawiciel, y na tey opoce zbuduie Cerkiew Moie. Ale coż to iest? Сzy орока до дую Церковъ Мою. А штожъ то nazwał: ty iesteś Piotr? Nie opoka, iako ся розумъетъ? Чили камень назвалъ:

miał. A gdyby się on tylko głową zwał ловою соборной Церкви явне удавати — не самого ли Христа нарушаеть началство? Або ли не Старого Рима папежъ соборную голову соборной Перкви, себе здалечка и фортелне почавши сновати, теперъ и въ конецъ выткалъ? Еслижъ бы Римской самой церкви головою, началомъ (якъ мовитъ) себе называль, -- мъль бы по собъ доводь, ижъ кождая епархіа маетъ мъти своего началника. О чомъ канонъ 34 святыхъ апостоловъ такъ мовить: «епископомъ кождого языка потреба въдати въ собъ первого, имъти оного якъ голову, и ничого дъяти безъ его зданья». Чого и въ Антіохіи отцы потвердили 9 канономъ, абы тое правило за першее было принято. Але соборную голову соборной церкви правда евангелская единого знаеть, единого оповедуеть — Христа. О чомъ и Павелъ зъ Ефесяны насъ научаетъ, мовячи: «того, Христа, далъ надъ вшелякого голову церкви, которая есть тёло Его 1». Значная то есть речъ: ижъ твло сее соборное-чудъ бы былъ, безъ головы бывши! А не меншій тежъ чудъ, еслибы мізло двіз головъ!! Протожъ Христа маетъ соборную голову, абы не чудъ ся здалъ, бывши безъ головы; и единого тежъ Христа соборную голову маеть, абы не быль чудъ, бывши о двохъ головахъ.

Мовять <sup>2</sup> они: ||(187) «але Петрови рекъ Збавитель: ты названъ будешъ Кифа,? Але в Кифа, якъ самъ евангелисть тое написавый выкладуеть, Иетра, а не голову значить.

«Але ты естесь Петръ, мовить Христосъ, и на томъ камени збу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Это взято изъ 1-й главы посланія въ Ефесянамъ, ст. 22—23. <sup>2</sup> Противъ этого абзаца на полъ: «недоумънье». В Противъ того же абзаца на полъ: «отвъть». Ч Противъ этого абзаца на полв: «недоумвнье, отвыть».

wiem (s. Augustyn mowi) iestes Piotr: od opoki, ktoraś wyznał, y od niejeś sam nazwany iest, iako z wiary-wiern(e)y. A ia na tev opoce, ktoraś wyznał, od ktorey ciebie Piotrem nazywać będą, zbuduie Cerkiew Moie. A opoka był Kristus Pan, mowi Paweł s. Nie na Pietrze tedy, ale na Krystusie buduie się Cerkiew. Co y na drugim mieyscu Augustyn mowi: nie na tobie, Pietrze, ale na mnie, Krystusie. Bo fundamentu inego żaden nie może założyć, iedno ten, ktory założony iest.

«Ale mowia tak: że «oycowie Wschodni, roznych czasow, starszeństwo przyznawali biskupowi Rzymskiemu, y w potrzebach do niego vciekali się». Czemu zmyslaią znaki braterskiey miłości na takowe naczalstwo bracia do braciey (ieśliż to prawda, co mowią)? Vciekali się (podług słowa Bożego) w potrzebie, chcąc być ratowani (ieśliż ważni byli) zobopolnie. A żeby miał być za starszego vznany, nie mogą tego pokazać, chybaby zaprzecz niewola stanela.

«Lecz go czcili vczciwym pozdrowieniem v tytułmi, czegoby mu nie wyrzadzali, gdyby starszym nie był, y na mieyscu Piotrowym ·. Pozwoliłbym ia tego wam (gdyż tak przyidzie), że biskup Rzymski iest pierwszym na mieyscu Piotrowym. Wszakże mowi Augustyn ś. o błogosławionym Pietrze, że pierwszym był w porządku, a nie w powadze. A ieśliż ||(287) był porządkiem pierwszym między apostołmi, wszakże ieden był z apostołow y ich brat. W iednym bowiem w towa. eпископовъ, ани можетъ быти самъ наrzystwie byli wszyscy; wszakże sam nie чалникомъ

dobrze y ś. Augustyn napisał: «ty bo- ты еси Петръ? Не камень, якъ толкуеть святый Августинъ: «ты еси, рече, Петръ: отъ камени, которого еси вызналъ, Петръ и ты названъ будешъ, якъ отъ въры — върный. А я на томъ камени, которогось вызналь, оть которого и самъ Петръ названъ будешъ, на томъ камени збудую Церковь Мою. Камень же бъ Христосъ, Павелъ мовитъ. Абовъмъ не на Петръ, мовитъ Августинъ, але на Христъ Церковъ будуется. И зась: не на тобъ, Петръ, але на мнь, Христь, той же мовить. Еще Павель кличеть: основаніа иного жаденъ надлежачого положити не можетъ. который есть Іисусъ Христосъ.

> «Але 1 мовятъ: «отцы, розныхъ часовъ бывшін. Римского епискоца быти великимъ узнали и ку нему въ бъдахъ ся утекали». Але чому мнѣ милости и любви братерской знаки на доводъ приводишъ, до склъченья таковой зверхности? Если братія, прибъгали до братій, помочнымъ быти повинныхъ, ведле святого писма.

«Але <sup>2</sup> ижъ и поважными привѣтами его великого быти выславляли». Я даю: и якъ першого. Бо мовитъ и Августинъ о блаженномъ Петръ, же першимъ былъ въ чину апостолскомъ. Тому, же чину быль апостолского, нихто ся не спротивляетъ. Во если и першимъ былъ, але единого порядку быль, и отъ апостоловъ единъ. А еслиже и первымъ ему быти з даемъ, - яко брату: кгдыжъ онъ самъ не есть отцемъ иншихъ всвхъ и учителемъ соборнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Противъ этого абзаца на полѣ: «недоумѣнье, отвѣтъ». <sup>2</sup> Противъ этого абзаца на поль: «недоумьнье, отвыть». В в старопечатном экземплярь опечатка: «быти».

był starszym, ani też xiążęciem, ani dok- всей Церкви. А же быхмо позволили torem powszechnym powszechney Cerkwie. A tak choć byśmy pozwolili, że v apostołem biskup Rzymski iest (czego nikt, iedno głupie, twierdzić nie może), y Piotrow następca, -wszakże nie tylko samemu Piotrowi Zbawicieł rzekł: o to Ia was posylam iako owce między wilki; iako Mnie posłał Ociec, tak y Ia was posyłam; y szedszy vczcie wszytkie narody. A takiey mowy Krysta Pana stokroć naydziesz w pismie ś. Skąd wszelkiemu iawno iest, iako się to naczalstwo nawątla.

«Ty podź za Mną, rzekł Piotrowi». Ale y drugim mowił: podźcie za Mną, a vczynię was, że będziecie rybitwami ludzi. A gdy pytali Pana Krystusa: a my ktorzychmy poszli za Toba, etc. odpowiedział: y wy, ktorzyście szli za Mną wodrodzeniu, etc.

«Ale Piotrowi klucze rozwiązania y związania naznaczone są». Lecz na drugim mieyscu wszytkim rzekł: weźmicie Ducha Ś.; ktorym odpuścicie grzechy, będą im odpuszczone; a ktorych zatrzymacie, a zatrzymane.

«Rzeczono też nad to Piotrowi po trzykroć: paś owce moie». Ale też Piotr trzykroć się Krystusa zaprzał. Przystoyna to była, gdy po zgrzeszeniu vtwierdzonym miał być, żeby on sam, abo inszy apostołowie o vsługowaniu y apostolstwie iego nie wątpili, aby troiakiemu zaprzeniu troiakie wyznanie Piotrowe zastawiło się, z troiakim vtwierdzeniem vrzędu apostolskiego.

Nakoniec, tak się odpowieda na po-

быти апостоломъ Римскому епископу, што Римскому трудно бы ся могло признати; але-дай то! позволяемъ быти апостоломъ (а не епископомъ Римскому папѣ) и Петровымъ намѣстникомъ! Той Петръ блаженный апостоломъ але-не самъ; бо и иншіи были апостолами, якъ до всъхъ мовитъ Збавитель: и посылаю васъ яко овца посередъ волковъ; и зась: якъ Мене послаль Отепъ, такъ и Я васъ посылаю.

«Ты ч последуй Ми, мовиль Петрови». Але: идъте въ слъдъ Мене вси, и инымъ мовилъ: и сътворю васъ ловия человъкомъ И еще: и мы последуючи тобе. И инде: и вы последуючіи мне, въ **||(об. 187)** бытін, и прочая.

«Вязати 5 и разръшати взялъ ключи». Але: прійм'яте Духъ Святый, всёмъ мовиль: если кому отпустите гръхи, отпустятся имъ, если кому удержите, удержатся.

«Але 6 паси овца моя, трикроть Петрови самому мовилъ. Але трикроть тежь и Петръ самъ отвергся. И пристояло трикротнымъ пытаньемъ трикротное ульчити отверженье, могучимъ принести потверженье апостолской власности и апостольского достоенства и власти (TO бовъмъ пастырская есть моць и благодать), кождая презъ пытанье абы могла привернена быти блаженному Петру отъ Христа, которого ся быль запрёль, и отъ Церкви, которое быль отступиль презъ отверженье.

«Наконецъ, отъ отцовъ почести и свя-

<sup>4</sup> Противъ этого абзаца на полѣ: «недоумѣнье, отвѣтъ». В Противъ этого абзаца на поль: «недоумьнье, отвыть». • Противь этого абзаца на поль: «недоумынье, отвыть».

chwały listowne, od niektorych oycow Wschodnich biskupowi Rzymskiemu przypisanych. Zawsze vmieli Wschodni przykazania ewanieliey s. chować, ieden drugiego (podług apostoła) chcąc (sic). A to nie stanowiło żadnych praw do wprowadzenia okrucień (288)stwa biskupiego iakowe teraz baczymy. Nad to, że Wschodni papieża listami y tytułmi czcili, podobno z tev miary, z iakowev, też chcac zalecić Paweł ś. swoię nauk, do Galatow pisząc, Iakuba, Piotra y Iana, nazwał być cerkiewnemi słupami; tak też oni, aby tym sposobniey sprosne kacerstwa tłumić mogli, takowe tytuły Rzymskiemu biskupowi przypisowali. '

«Teraz zaś to naczalstwo, na wywrocenie nauki, od Krysta Pana podaney, wysadzone iest. Niechay mi żaden za przykre nie ma prawdę mowiacemu. Bo (podług Salomona) przymowiska mieć w nienawiści niezbożnemu przynależy; tak mądrzy nie maią się gniewać z przymowiska, ale vczciwe rzeczy sprawować powinni sa, aby wolni byli od obmowisk. A nie okrucieństwoż to, iednemu biskupowi Rzymskiemu Cerkiew y powszechne zbory podkładać? Do rosparcia po wszytkim świecie państwa,-nie niewolstwoż to cerkiewne? Nie płaczliwasz to rzecz?

«Wiedzieli to oycowie s., w Kartha-

тобливые привъты ку Римскому епископу-учтивости были знакомъ, якъ братій, умівочих стеречи приказанье Спасово, которыи себе инымъ поддавали, надъ нихъ маючи, и ведлугъ апостола, честью другь друга болшей почитаючи. Еще тежъ тогды и Ветхій Римъ округенства не зналъ. Але то не было зданье, ани вырокъ, установляючій тиранство, яковое теперъ видимо, же повстало на Церковъ Христову, отмѣняючи тое, што и самъ Збавитель узаконоположиеъ. И тогды бовемъ для пожитку перковного блаженній Римскій епископи и отцы, до блаженыхъ оныхъ пишучіи, престоль церковный вывышали, прекладуючи ведле часу продкованья и похвалы святого Петра и Павла, якъ заступниковъ едной оной столицы, абы отъ оныхъ избытковъ могли отпоръ давати противникомъ церковнымъ. Ижъ и Навель въ таковый способъ въ своей науць не препомнълъ Галатяномъ залецити отъ мнимыхъ столповъ Іякова, Кифу и Іоанна.

«Але теперъ уже назбыть о вышпоченью Церкви и самыхъ евангелскихъ преданій, которые самъ Збавитель подаль, зверхность ся оная хелиить. Або ли не есть тиранство, (нехай ми, правду мовячому, нихто а зле не маеть; бо строфованья самыхъ толко нечестивыхъ ведле Соломона, пристоитъ ненавидъти; протожъ не строфованья отбѣговати, але чинити годное строфованью приналежить мудрымъ), - а не есть ли тираніа, ижь, Церковь всю поддавши вселенскому собору, и тымъ правды плащикомъ тиранскую Римского папежа залецають зверхность, а зась вселенскіе соборы подстилають самому Римскому папъжови? А не то ли есть Церкве второе забуренье и зневоленье?

«Надъ то хто бы || (188) могъ правginie zebrani. Przetoż do biskupa Rzym- дивъй мовити, якъ мовили въ Кареа-

skiego porządnie pisali, że «cztery rzeczy podług vstaw między nami mają być chowane: iedna-o tych biskupow ktorzy sa przywroceni > (etc). A daley tak pisza: •niech to między nami zachowane bedzie. co y z zamilczeniem naszym, braterską miłością, czy mu być chowane baczysz, choć też podobno y kanony Niceńskiego zboru inaczey pokazuia > (mowili oycowie oni). Z tych bowiem kanonow Rzymskie okrucieństwo władzą swoią pod niebiosa rościągać vsiłowało.

My tedy choć wiele mamy exemplarow, nigdzieśmy tego nie nalezli w zborze Niceńskim, coście do nas posłali w opisie swym (wiecie dobrze, krześcianie, ktorzy to są, co xiegi fałszuia, cić to co tego czasu nie przestawają zaczetych spraw: a żeby komu za przykre nie było, stucznie idą w tym, twierdząc, że dla tego to czy (289)nia, aby iakie kacerstwo nie wyniknęło. Nie wstydali się przy xiegach Augustyna S., ktory doktor ich iest, w Wenecycy drukowanych, tego, na pierwszey karcie napisać tych słow: «odrzuciwszy te rzeczy, ktoreby iakie kacerstwo wprowadzić mogły, abo iakimkolwiek sposobem nawatlić serca wiernych. Mowią tedy oycowie s.:)-tego, moglismy nalesć y w samych exemplarzach Rzymskich. A przeto twoiey wie-

генъ святіи отцы, ку Римскому архіерею (іереомъ они назвали) посылаючи? Мовили бовъмъ до лекгатовъ: «Чтыри рючи ведлугъ уставъ пристоитъ намъ заховати: першая - о приверненыхъ епископъхъ, у Римской Церкви іерея» и прочая. Которымъ, нижей поступивши, приводять: «Нехай тое межи нами заховано будетъ: што если быхмо и не мовили, повинна есть речъ, абы ховано было братскою милостію (еще бовъмъ не владъла тиранія!): которые, ведле мудрости и правды, которую тобѣ Найвышшій дароваль, и самь до того вилишъ, ижъ годная речъ ховати, еслибы иначей Никейского собору показовали каноны». О тыхъ бо и власть таковую змоцнился мъти епископъ Римскій, которую теперь въ святобливыи нѣякіи вводять откровенія.

«Рекли 1 отны оныи: «Мы хотя и много маемо книгъ, нигдъхмо не читали въ синодъ Никейскомъ въ Римскихъ книгахъ (знаете ли которые суть, што книги фалшують, якъ и теперъ чинять въ богословскихъ книгахъ? тыи, што приписують фалшъ на самомъ книжномъ переду, ачъ ти и зацивищимъ именемъ, то есть поправою удають? Ово дамъ, наприкладъ, якъ въ Венецкомъ друку написано. Мовять бо: «Августиновы вси книги поправленыи, вынятымъ бывшимъ мѣсцамъ нѣкоторымъ, которые могли ересь нъякую утворити, або якожъ колвекъ мысли, вфрныхъ затрвожити». И такъ же мовили въ Кароагенъ отцы), нигдъхмо не читали въ coście do nas posłali w opisie swym, nie Никейскомъ соборъ въ Римскихъ книгахъ, якъ то въ томъ реченомъ комментаріи <sup>2</sup>, што оттоля намъ посланы lebności prosimy, aby pisac raczyła у были. Еднакъ же ижъ овдъ въ жадной vprzeymie prosiła patriarchy Antiocheń- книзъ Греческой тогосмы знайти не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Противъ этого абзаца на полѣ: «1». <sup>2</sup> На полѣ пояснено:

go», etc.

 Y o to prosimy, abyś nie przyimował tych, ktorzy od nas odłaczywszy sie do was vciekać zwykli, żebyście też tych do społeczności więcey nie przyimowali, ktorych my odłączyli. Abowiem toż v w zborze Niceńskim to wielebność twoia znaydzie; a tam-ieśliż o świetskich y klerykach, aby to chowano było, zbor przykazuie, iako daleko o biskupach, gdyż zwłaszcza każdemu pozwolono na synod do własney parochiey dla sprawiedliwości stawać, abo appellować do powszechnego zboru . W ktorym zborze wszytka moc cerkiewna zawisła, choć Rzymski biskup vsiłuie wywrocić to. Daley mowią oycowie ś.: chyba żeby kto był, ktoryby chciał wierzyć (obacz, iako papieżowi Rzymskiemu przycinaią!), że iednemu iakiemu kolwiek może być zupelna myśl y sprawiedliwość natchniona, niezliczonym świętym ludziom na syno zebranym zbroniona (iako opowiedaja postępcowie papieża Rzymskiego!).

skiego, Alexandriyskiego y Carygrodzkie- | могли, --отъ Восточныхъ Церквей (видите! гав ся отзывають на розезнанье отцы, и которымъ ся спротивляютъ, -- вы, што о чистой въръ Восточное Церкви вонтпите?! Тамъ, повъдають, ижъ декрета царскій еще могуть быти знайдены,якожъ знайдены были, и посланы, и ухвалены!) намъ абы были прицесенывелин жадаемъ. Протожъ и твоей велебности просимо, абысь самъ упрійме рачиль писати ку іереомъ оныхъ сторонъ, то есть до Антіохійской Перкви. Александрійской и Костантинополской. абовъмъ и тые суть патріаршіи» и вагоди.

«А потомъ, коли того достали, чого **|| (об. 188)** просили, до Риму послали были ку Келестину съ привитаньемъ уважнымъ: «Просимо 1, абысте тыхъ, которыи отъ насъ ку вашему слуху утекають, латво не пріймовали; ани тыхъ, которые отъ насъ отъ посполитованья отлучени, до сполечности болшей абысте не хотвли пріймовати. Абовъмъ тое и въ Никейскомъ соборъ потвержено 2, што латве знайде твоя ведебность: бо если о нижшого степню клирикохъ и свъцкихъ тамъ ся значить, ижъ годно есть ховати — штожъ надъ то о епископъхъ приказано естъ заховывати? И зась-а што найболшая-ижъ кождому позволено есть, если о справедливости предъ узнавачами стоять, на соборь своей епархіи, до того и на вселенскій соборъ отозватися 3. Тотъ то есть найвышшая держава церковной власти, велле святыхъ отецъ законоположенія, хотя Римскій папежъ вшелякими фортелми оную подъ себе подбити усилуется. Хиба жебы хто быль (и того доложили отцы) который

<sup>·</sup> Противъ этого абзаца на полъ: ·2». · Канонъ 5, и Апостоль, 12 · На полъ поленено: «аппеловати».

«Prowadzą rzecz oycowie święci: ¿żeby do odprawowania zborow naszych zawżdy miał być legat świętobliwości twoiey, żaden synod s. tego nie vchwalił, anichmy vstanowienia tego nie nalezli, ani tego, coście do nas zstamtąd posłali, iakoby czastki zboru Niceńskiego. Takiegochmy nic (290) znaleść nie mogli w pewnievszych opisach Niceńskich, do nas przyniesionych od świetobliwego Kirvlla Alexandrivskiego biskupa brata naszego y od pobożnego 4. A tylko Carogrodzkiego patriarchy y samych przepisow cesarskich, ktore y przedtym przez Innocentego prezbitera y Marcella subdiakona do nas są przyniesione.

«Tu rzecz kończą oycowie ś.: «a tak przestępnych klerikow, gdy my niekiedy prosić będziemy, nie odsyłaycie ich do nas, ani dopuszczaycie, byśmy nie zdali się prowadzić prożnego dymu do Cerkwie Bożey, ktora wystawia Boga widzieć pragnącym światłość prostoty y dzień vniżenia».

бы ся здалъ на когожъ колвекъ такого (тутъ праве значно, якъ ся остро папежа Римского тыкаютъ предсявзятью!), кому бы Богъ моглъ водхнути правду а незличонымъ на соборъ събраннымъ іереомъ заборонити того годитъ ли ся, якъ невстыдливе предъ оными отцы, и хутливе крыютъ поступцы папежа Римского.

«Провадять <sup>5</sup> свою речь отны святін: «о томъ, абы мѣли нѣкоторыи посылани быти, яко бы отъ боку твоей святобливости, жаднымъ соборомъ не есть ухвалено, якъ читаемо. Поневажъ тые книги, што здавна презъ самого съепископа нашего Фавстина якобы отчасти Никейского собору, оттоля намъ присланы въ правдивыхъ зводъхъ Никейскихъ, которые мы и отъ святьйшого Кирила, Александрійской церкви съепископа нашего, и отъ побожного Аттика, Костантинополского епископа, послание намъ отъ самыхъ парскихъ переписовъ (которые еще перелъ тымъ презъ Иннокентіа презвитера и Маркела поддіакона, презъ которыхъ къ намъ отъ нихъ присланы были, блаженной памяти Бонифацію епископу, продкови вашему, отъ насъ послалисмо) такового ничого не моглисмы знайти».

«Протожъ в и речъ кончачи, остръй тыкаются Римского епископа: «Кгвалтовниковъ тежъ клиривовъ (если быхмо коли прошли) не котъте посылати, ани рушати, абы смродливой надутости мирской не здалихмося вносити въ Церковъ || (189) Христову (вижъ ми слова моцъ! якъ и папежови заказуетъ соборъ, а найболшая—же не вселенскій: ани рушати зъ мъсца, абы смродливой надутости мирской не здалихмося

<sup>4</sup> Здесь речь не кончена. См. Западно-Русскій переводъ.

Б Противъ этого абзаца на полъ: «З». • Противъ этого абзаца на полъ: «4».

Szyrokośmy podobno (y nie chcacy) to rozbierali, nie kliemera nosą strasząc, ale prawdą Bożą bijac, ktorey vżywali oycowie ś., odpowiedając naczalstwu papieża Rzymskiego, ktory na ten czas zaczynał się, teraz wynosi się, na xtałt straszliwey gorv,-iuż chce wszytek świat obsieść! Nazwałem naczalstwo to straszliwe, bo v samego-Krysta Pana zwierzchność (iakom wyższev nie raz oznavmił) przez wątpienia wywraca, gdy wszytkę Cerkiew władzą swoią chce vniżyć, a drugą bracią podbić v dręczyć ich, swoie państwo y zwierzchność wynieść, y wszytkie rzeczy, choć przeciwkó słowu Bożemu, nowe postanowić! To z wielu rzeczy choćby się mogło pokazać, wszakże dosyć nam będzie na iednym obiaśnieniu od Zbawiciela. Gdy podana iest naświętsza Iego światość a taiemnica Cerkwie ciała y krwie Iego pod osobami chleba y wina, sam papież Rzymski (dawszy pokov na ten czas vchwale przaśnikow Żydowskich, pochodzeniu Ducha Ś. od Oyca, podług nauki Krystowey vczącey, że Duch Ś. od Oyca pochodzi, zaniechawszy do wyznania wiary vpornego przydatku) papież Rzymski, chcąc iednę ranę Zbawicielowi, głowie Cerkiewney y Cerkwi, ktora ciałem ||(291) iest, zadać! Azali nieznośną śmiałością ten święty sakrament Krystusow w nowy zwyczay nie przywiodł, zupełny sakrament krześcianom w młodych ich leciech odeymuiac, ani ciała, ani krwie im nie daiąc, a gdy przydą w lata, połowicę sakramentu, to iest, krwie Krystusa Pana zbrania im!? To dla tego, aby zgoła członki y bracia Krystusowi abo w zupełności abo w cząstkach Krysta P[ana] dostapić nie mogli.

вводити въ Христову Церковъ, которая свѣтъ простоты и день покорности Бога прагнучимъ видѣти приноситъ».

«Тое жесмы широко написали. своихъ уживши словъ, але тыхъ, которыхъ отцы, на тотъ часъ бовъмъ до скрите-починаемой, а теперъ до отчюнѣякой, явне подвышаючейся женой зверхности Римской уживали на отновъдь. А отчуженой мовилемъ, страшливой мовиль бымь и хулной! Ижь самую Збавителеву власть, якомъ рекъ, Римскій папежъ переворочаеть, и толко Христову Церковъ смирити усилуется и подъ себе подбивати иншую братью, але и Самого всёхъ Госпола и Владыку Единого Силного. ниплюди Его державу! А того многими свёдоцтвы ачъ бы ся могло довести, на томъ самомъ объясненью досыть: ижъ отъ Спаса Христа Бога нашего преданыи своей его Церкви страшные тайны, Его святого Тела и чесной Крови мирови чистую оф'вру, въ особ'в хлеба и вина, -- самъ Римскій епископъ (нехай помолчу!) пріймованье Жидовских опръсноковъ, вмъсто евангелского хлъба, вводить, надъ то и самому Павлу противячися, вмѣсто новыхъ старые рючи установлюеть, которые прошли (Павелъ мовитъ), Божіею милостіею отдалены будучи. Але нехай самое Жидовскихъ опресноковъ замолчу пріймованье. Нехай замовчу о Духу Святомъ науку самого Збавителя, который, таковой богословіи учитель будучи, мовить, же отъ Отца исходить Духъ,-отъ напежа Римского зневоденъ есть, приложившого злый придатокъ! придаль въ символъ церковномъ, абы едною раною и Избавителя уранисъ голову церковную, и Церковъ тело Христово! Нехайже тое замосчу, ижъ Тъла и Крови Христовы таемницу ново пресъкъ, смълостью суровою посмъв-

(O, światłości! O świetokraystwo! Odepchniony iest Krystus od Cerkwie swoiey, głowa od własnego ciała odcięta! A budowca tego wszytkiego ten iest, ktory chłubi się, że w Cerkwi s. mieysce Krystusowe opanował! O, nienasycone vsiłuiace Cerkiew okrucieństwo, zatrwożyć, abo z grunta wywrocić, ktore y z samym Krystusem woiuie! Ktorym sposobem vstawe Krysta Pana szpecisz? «Że się nam tak podobało, wikariusom Krystusowym > (a podobało się dla tey, abo owey przyczyny)! Wiemy, iako okwituiącymi obmowami: ale wszelki, ktory komu krzywdę czyni, ma dosyć wymowek! Pozwolmy im, że tylko sami są namiestnikami Krystusowymi! Iakże ich scierpiny, na chwałe Syna Bożego burżących się, Ktorego słuchać nam Nawyższy Ociec roskazał: Tego bowiem (z nieba mowi) Tego słuchaycie!

«Lecz wy od ktorych te zmyślone cuda wymowek powymyślaliście, co zacz iesteście? My iesteśmy, ktorym wy macie być posłuszni, gdyż nam dana moc iest nauczać, rzadzić, prawa stanowić; a inszym iarzmo nasze na karkach swych nosić, y tak nas słuchać, że choć byśmy hufcami dusze wasze do piekła prowadzili, żaden nam się przeciwić nie ma. A ten iest fundament religiev naszey! O, niezbożna złości! O, ślepe myśli ludzkie! пекла, жадному ся не годить, абы въ

ши! Отняль отъ христіянь, оть дътокъ бовъмъ цълую таемницу, не даючи имъ ани Тела, ани Крве причащатися. а пришедшимъ до взросту-едно половину, абы згола Христовы члонки, Христову братію або всего, або ли по половици отдалиль отъ Христа!

«Охъ, смилости! Охъ, святоврадства! Одопхненъ отъ своей Перкви Христосъ, отсъчена есть своего тъла голова! А того злого роздёленья будовничимъ той есть, который антихристовъ быти хочеть (об. 189) и соборной церкви годовою! Охъ, ценасыченого тиранства! Головою, которая трвожить и зъ кгрунту усилуется вывернути Церковъ, якожъ уже и Самого Христа понижати починаетъ! Которымъ способомъ ницуете науку Спасову? Же ся вамъ такъ здало, Христовымъ намъсникомъ! И здало ся добре для той, або для овой причины? Такъ ти то? Каждый хто кого кривдитъ, на отповѣдь барзо готовъ! Дай абыхмо имъ позволили намѣсниками быти, и единымъ имъ быти намъсниками Христовыми! Якожъ стерпимо тую ихъ гордость, которая ся вынесла надъ славу Сына Божого, Которого слухати приказаль намь Отецъ: Того бовъмъ, мовиль зъ неба, слухайте!

«А вшакъ же хтосте вы, которымъ ся вамъ такъ здаетъ! «Мы есмы тыи. которымъ самымъ намъ вси послушни, намъ самымъ учити, пановати, законы уставляти, а, если си здасть, и законы отметовати отъ боз[с]кого "(невѣмъ якового?) откровенія позводено есть; а иншимъ и шію подставляти, и ухо подклоняти такъ послушное, же хотя быхмо гуфами провадили души ближнихъ до

<sup>1</sup> Противъ этого абзаца на полъ: «вопросъ, отвътъ».

(i) seem memorine! A mesnasz to jestmercues at 70th known powstaia przeciw manesanow: Krystasa Pana?

· l'owtore bym oderwancow pytal:

(292) (Dla ktorey przyczyny pdzyłączyli się do papieża Rzymskiego, odstapiwszy od prawosławnych? Dla tego, że czasy y obyczaie odmieniać vmie? Przetoż kadney vstawy oycow świętych nie zaniechawszy, wcale potrafił wprowadzić nowy kalendarz. Własność to papieża Rzymskiego, aby odmieniał y przewracał czasy oycow świętych o odprawowaniu paschy vstawionych; aby mogł pochwałę mieć y odkryć możność okrucieństwa swego, na co wszytek świat narzeka.

· Ale wy, oderwańcy, w czymże dobrze vezacego papieża posłuchaliście, opuściwszy oyczysta nauke dla vstawicznych wlnowisk? Ale woła Paweł ś.: ieśli by kto wam opowiedał mimo to, coście wzieli, niech bedzie przeklectwem. To przeklectwo pada na tych, z ychwały s. nowszechnego zboru, ktorzy wyznania wiary vmnieyszaią, abo nadstawiaią. Ta vchwała, zawsze bedac od oycow v synodow wszytkich zawżdy wcale zachowana, od samego papieża wyszpecona iest. Lecz iako ten oycow ś. vćci, ktory Samego Krystusa lekko waży?

«Coż się wam, oderwańcom, w Cerkwi amostolskiey Orientalney nie podobało? 1) и czegoście się iey, vniozszy się nie- оной сполечности (обманившися добры-

чомъ намъ мълъ противити. А тожъ то есть фундаменть нашего закону»! Охъ. уста великомовячін, которые виліль Даніилъ! и великомовячіи, и на Бога повстаючіи, и смирити святыхъ Вышнего помышляючін, и літа и часы отмівняти! Протожъ годить ли ся терпливе внимате мужемъ, смирити не тылко святыхъ самыхъ Вышнего, але и Самого святыхъ Святого и Вышнего на-?!амировнир

«Повторе бымъ мовилъ до отступни-ROBЪ:

«Штожъ теды видячи, прилучилистеся ку напежови Римскому а олорвалися отъ православныхъ? Ижъ и часы отмѣнити умыслилъ? Бо ничого не знаетъ отъ отеческихъ наукъ оставити безъ нарушенья. Для того и календаръ новый установлень есть и самого титуль маючій Римского, абы, отъ отцовъ ухваленыи святыи господьственыхъ празниковъ, времена самъ онъ былъ безъ боязни выворочаючи и отмѣняючи. Такъ заховалъ собъ тиранства державу, же ся весь свъть обачити не можеть!

«Але которой науцѣ папежа Римского увъривши, отъ отенъ преданую оставилисте науку? Чи для уставичныхъ отновискъ? Противъ которымъ Павелъ волаетъ: если хто вамъ благовъститъ надъ то, што есте приняди, нехай будетъ || (190) анаеема. Туюжъ то анаеему, и отъ святого вселенского второго собору ухваленую на смѣючихъ приложити нъшто символу въры, або уняти, и оную захованую отъ всёхъ иншихъ святыхъ соборовъ, единъ Римскій папежъ самъ отмънилъ и подепталъ. А нкъ же той за што собъ отцовъ будетъ розумъти, который Збавителя посполитымъ быти розумветь?

«Але штожъ такового знашедши въ Восточной православныхъ церкви, до madrze, zaprzeli? Musiała was omamić | ми а-слушнъй бымъ рекъ-золотыми vtraciła?

Ale to nie wczora było. O, głupi ludzie!

Nad to: azali mało iest na Wschodzie v na Zachodzie słońca krolow nabożeństwa Greckiego? Aza nie wiecie, że ten, ktorego zowiecie kniaziem Moskiewskim, prawdziwym iest iedynowładzen? Abo tam czy niemasz waszey x. m. iaśnieoświecone xiażę Ostrowskie, ktory z krolewskiego y xiażęcego pokolenia, Grecka religia miłuiącego, rodzay wiedziesz, filaru y obrońco wiary przeciw okru'|(293)tnych wszelakim nieprzyiaciolom!

Nie wadzi y to przypomnieć, że krześcianie dla ziemskiego krolestwa nie | sa krześcianie. Abowiem Sam Zbawiciel powiedzieć raczył: krolestwo moie nie iest tego świata. Ale coż? Azali nam nie oznavmiono iest w naświetszey ewanieliev, ze dla krolestwa świata tego gorę ma oderwaństwo? etc. Pokusę być szatańską, przetoż vczy nas Zbawiciel nasz, abyśmy Pana Boga doskonale \*miłowali, lekce sobie ważąc te rzeczy, ktore na ziemskich nikczemnościach polegają. Lecz y to niech wam będzie pozwolono, że Cerkiew Orientalna vniżona iest dla odietego od niev państwa (choć tego vpadku krześciańskiego pierwszą przyczynę dały taiemne zdrady papieskie, ktory rozerwaniem swoim Cerkiew y bracią zamieszać vsiłował, со dobrze sądzący тію, латвый приступъ на Восточныхъ

złota nadzieja, od papieża objecana (о надъями, объцаными вамъ отъ Римczym nie watpimy). Czy wy też (со у ской церкви), хотяжъ Римской, которая adwersarze twierdza) zarzucać śmiecie, Римской церкви въру и давные преiakoby Cerkiew Orientalna państwo swoie данія зопачила, вырвавшися потайкомъ есте утекли? Чи, ижъ мовятъ, стратила панство Восточная Церковъ? Бѣлажъ. прелести!

«На то такъ отновѣлаю: 1

«Першая: же тое ся не теперъ, ани вчора стало.

«Другая: же и парства обогачуетъ православная въра. И Московскій бовыть потужный царь православный, и твое панство, освѣцоное княжа Василіе, и многіи на Востоп'в и на Запал'в православную въру стале держатъ!

«Третяя: изали не христіане — христіане для земнаго марного кролевства. Бо Самъ Збавитель- мовилъ, ижъ царство Мое не есть отъ мира сего. А што жъ? Святое евангеліе и тое самое изали намъ не объявило, же суть покусами діавольскими царства мирскій, волокучіи до отступленья отъ Бога? Туюжъ то покусу Збавитель прочъ отгоняючи далеко, азали не научилъ насъ щире кланятися Самому Богу, ничого неоглядуючихся на земные славы и роскопи? А вшакже дай то! смирилася Церковъ Восточная, земного кролевства отдалена бывши. И того самого припадку не есть ли причинцею Римскій папежъ, который, Церковъ ченьемъ розодравши и розлучивши бра-

¹ На полъ: «смотри, слъцый». РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ БИВЛЮГЕКА.

łacno obaczyć może), tak tedy vpadło непріятелемъ учиниль: Але дай то! państwo Greckie.

«Coż mowicie, oderwańcow pytam:

·Niewiecie, nie słychaliście, nie opowiedano wam, iakowe było Pana Krystusowe na ziemi mieszkanie? Czy kochał sie on w szatach złotem haftowanych? abo w pałacach stucznie budowanych, y w pułmiskach wonnościami pachniących, vngwentow bogatych? Abo czy roskoszował w kucharskich wymysłach? Świetny orszak dworzan czy chodził za nim? Abo ziemskiego państwa zabobony azali przy nim naydowały się? Azali nie był vbogim Zbawiciel, abo pielgrzymem? Azaż nie cierpiał prześladowania, niebeśpievdrzeczenia, czeństwa. krzywd. śmierci, pokrytości? Zaż nie wiecie, że swoim krolestwo niebieskie, a nie ziemskie, v tego żywota szczęście obiecował? Więcey mieliście się dziwować, bo na Wschodzie choć państwo iest wywrocone, wszakże wiara prawosławna, za wolą Bożą, została y trwać będzie nienaruszona. A wierzymy, że Bog Miłosierny nigdy swoich wiernych nie opuści, y tym więcey świe (294)tnieysza y iaśnieysza sstawa się religia krześciańska, im barziey skuszona przez państwa szyrzy się, gdy łaska Boża doskonale panuie w naszych niedużnościach. Wiara Krystusowa panuie w pośrzodku niezbożnych okrutnikow, a, na xtałt liliev, kwitnie miedzy ciernim, mocy dostawaiąc nie ludzka vmieiętnością Liaką wykretacze twierdzą), nie bogactwy, nie możnościa obwarowana, ale Sama reka Bożą obroniona! Wiec to nie wielka rzecz, nie godna ku podziwieniu zda się wam? Przeciwnym sposobem okrucieństwo papieskie, na Cerkiew bijące, zacnych xiążąt y krolow łaskę смирилися справы церкви, которая отсъкла внъшній мирь.

«Што мовите, зась до отступниковъ MOBIN:

«Азалисте не въдали, не слышали, не оповълано ли вамъ, якъ Христосъ самъ голова перкви пожилъ? Чили ся -иякан иминавотфаг амотока акидоксо ии шатами, штучне будоваными падацы, трапезами коштовными, цвътными нъякими оршаки дворяновъ, и иншими житейскими прелестьми? (об. 190) Або ли царства земного въ забобонахъ изали ся кохалъ? Чили убогимъ не былъ Збавитель, або страннымъ? Азажъ не терићлъ пренаследованья, бедъ, поносовъ, уничиженья, тесноть, ранъ, смерти, оклеветанья? Изали своимъ овъъ царство объцаль, або роскоши тълесные, або живота того щастье? Наиболшей чему ся не дивуете, ижъ на Востоку, хоть ся царство зменило, благочестія правость Божею помочью остала непреклонна и такъ свътлъйша, же безъ царства царствуетъ; ижъ Спасова благость въ нашихъ ся немощехъ совершаетъ, и царствуетъ Христова Церковъ въ посредъ тирановъ безбожныхъ и, якобы лелія въ тернію квит[н]еть, не мудростію человъческою позыскавши моцъ, не маетностью, не силою застановляючися, але едною рукою Божею! Якъже то не есть речь великая!? якъ не дивная!?- Хтожъ бы ся не заливовалъ, ижъ папежова противная Церкви Христовой тиранія, и отъ кролей, княжать ласку маючи, и свътлыми наделми иныхъ уматняючи, и богатствомъ оплавите кипячи, и пломенемъ, и мечемъ всёмъ страшачи, — предсяжъ вся ся трвожить, бываючи уже-и отъ своихъ власныхъ насмѣвана?! А Церковъ maiace, choynie obietnicami łudzące, bo- Христова, отвоюль утъсняема, воюема gactwy obtoczone, ogniem y mieczem o отъ всёхъ явными и покрытыми ути-

wszytko kurzące się,—azali y od włas-|сками, еднакъ же трваетъ ненарушена nych wychowańcow częstokroć nie bywa и незуглена, держачи, заховуючи вцалъ pogardzone y nawatlone?! A Cerkiew Krysta Pana, wkoło obtoczona vciskami, zewsząd zdręczona zdradami y chytrościami nieprzyjacioł widomych y niewidomych, wszakże trwa nienaruszona y nienawatlona, zachowywaiąc wcale ktorą od Krysta y od apostołow y od oycow s. naukę wzięła.

«Nawroćcie się tedy, nawroćcie się synowie odwroceni! A nie watpcie, że to karanie wam odpuszczone będzie, do ktorego przepaści samiście dobrowolnie wpadli! Gdyż pokaianiem wszelkie grzeszne serce czyści się skarbnice wiary napotym, lepiey strzeżcie, lepiey wam być w pogardzonym domu Pańskim, podług Dawida, niżli mieszkać w przybytkach grzesznych ludzi. Moyżesz radniev sobie obrał vcisk z ludem Bożym niżli roskosz grzechu doczesnego, naśmiewiska drogie Krystusowe więcey ważąc nad skarby Egiptskie: miał bowiem na przyszłe oddarowanie. Wszyscy święci oycowie chodzili w skorach kozich, dręczeni, przyjaciele Boży, obywatele niebiescy, ktorych świat nie był godzien. Y Zbawiciel, wielo prowadząc w trudach, przez (295) śmierć krzyżową do zbawienia nam drogę otworzył, vcząc nas, do żywota wiecznego ciągnących, tym sposobem żyć.

Aleście wy podobno same tylko odnowienie o odprawowaniu paschy przy- пес нъшто церкви усмотръвши 2 васъ ieli,—zaslepieni! zali nie baczycie, że ku до Римского панъжа отводитъ наствиwywroceniu powszechney Cerkwie to być ска, которыи есте не стеривли, дале-

въру, когорую приняла отъ святыхъ апостоловъ и божественныхъ отепъ.

«Навернътеся жъ теды отъ заблуженія и спасени будете. Навернътеся, сынове отступившін! И въ нізякихъ выступкохъ погрѣшивши, и мнимаючи обличенья уклонитися, въ таковую пропасть себе не вметуйте! Измънитеся найболшей вшелякой нечистости, и не погубляйте себе и сокровища въры, льшей вамъ будеть, льшей всего примъщатися въ дому Господни. ведле Богоотца Давида, нижли жити въ селехъ гръшничихъ. Сластемъ не поработаниъ, братіе! Мочсій великій зезволивъ утискъ терпъти зъ людми Божими, нижли мъти гръха дочасного роскошъ; лъпшее богатство вмънивъ быти надъ Египетскіи скарбы насмівиско Христово: взиралъ бовъмъ прійдучее отдарованье. Але и вси отци Бога удюбившій, странни и пришелци прошли въ милотъхъ и въ козіихъ скурахъ, которыхъ не былъ годенъ миръ. И Збавитель Самъ, презъ тесноты идучи и презъ смерть крестную, || (191) до спасенія намъ протеребиль дорогу, учачи насъ, яко принадежитъ намъ, до живота вѣчного ити.

«Але подобно отновленье самое, лъп-

<sup>·</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «примътатися». <sup>2</sup> Въ старопечатномъ экземплярь опечатка: «усмотрывшее.»

Ale iaką obronę mieć będą przed Bogiem, ktorzy to odmienili? Iak odpowiedzą na wyroki oycow ś. niedbaiący, nic sobie nie ważący, przeklęctw Pawła ś. dla odnawiania y przydania, na synod ow kto się zbraniać będzie, zasłużonym karaniem karać tych śmielcow? Ale papieża, wszytkich złych rzeczy w Cerkwi ś. sprawcę, nie sstanie na to, aby sam mogł wyszpocić wyroki oycow ś., choćby ieszcze sto czyśćcow wymyślił! Krystus bowiem sędzia sprawiedliwy zapłaci każdemu, podług spraw iego.

A wy, oderwańcy, nie trwaycie dłużey w tey zarazie! Nawroccie się, nawroccie się, woła Bog na was przez Ezaiasza.

«A ieśliż, oświecone xiaże Ostrowskie, v wy, prawosławni krześcianie, -- nawrocą się, rewokacyą iawno wczyniwszy, y iak łacną oszukani są, ieśliż tak prędko obiecanie polepszenia, odpuszcza im Cerkiew grzech (chybaby co zabraniało im prezbiterstwa z tych rzeczy, ktore są opisane w 9 kanonie synodu Niceńskiego)! A ieśliż vpornymi będą iako oderwańcy, niech z vrzędu swego złożeni będą, a niechay będą oddaleni od Cerkwie s. Przynamniey trzey władykowie, podług kanonow oycow ś., za dozwoleniem wielmożności waszey x. m., Konstantynie, y z vchwałą inych prawosławnych krześcian, y z moim przytomnym duchem,niechay stanowią władykow y metropolita synow prawosławnych Wschodniey Cerkwie!

ведле канону оныхъ святыхъ отецъ, якобы колвекъ былъ, або припалъ часъ, ани предо равноденьствомъ весеннымъ, ани и зъ Жидами Пасху обходимъ, якъ приказуетъ и святыхъ апостоловъ 7 канонъ, а всегды въ недълный денъ, якъ церковное преданіе взыскуетъ.

«Што змовимо на тое, судячи ведле Вога? !!(об. 191) Азали пожремо и приказанья тыи, и проклятства оные, якъ 
Павла святого о отновискахъ, такъ тежъ 
и соборовъ святыхъ о прикладъхъ символу? И хтожъ вызволитъ дерзостниковъ отъ правдивой муки? Чили папежъ Римскій? Але еденъ самъ не зможетъ выроки святыхъ отцовъ вышпотити, и Римскихъ папежовъ, и самыхъ
патріарховъ, ани вызволити винныхъ
передъ престоломъ Христовымъ.

«Протожъ обернътеся, сынове, отступившім! мовитъ Господь презъ Исаію, васъ призываючи.

«Еслижъ бовъмъ обернутся — о, Богомъ умилованыи нанове! -- а не маютъ жадного иного выступку, могучого ихъ отдалити отъ святительства, опрочъ того самого, то есть отступленья, -- нехай будутъ прощени, прощение напередъ испросивши и вину собъ задавши, же ся латве дали звести, и нехай приобъцуются леншей жити! Тое кгды учинять, нехай имъ прощено будеть отъ еже въ васъ Святой Церкви и отъ вшелякого человъколюбія! А которыи подлегли будуть выступкови, за который годно есть зверечи и зъ святителства,нехай будуть празни, ведле 9 канону иже въ Никеи 318 богоносныхъ отецъ. А три, не меншей, отъ православныхъ епископовъ посполъ зъвхавшися, ведле каноновъ божественныхъ отецъ 1, и зо-

<sup>1 1-</sup>го [собору, правило] 4.—Антіох[ійского собору правило] 9.

«A wy, dziedzicowie Krystusowi, a was własnymi oczyma, iako pragniemy, православіемъ вѣры. w tym statecznie trwaiacych y z prawosławieństwa weselacych się vyźrzeć!

A Bog nadzieie naszev v modlitw naszych niech was zachowa pod cieniem соблюдеть вась подъ кровомъ крилъ skrzydeł łaski Swoiey, nienaruszoną trzymaiących wiarę y pobożney religiey naszey promieńmi ozdobionych, abyście byli godnymi przyszłego krolestwa Bożego! Ktorego bądzcie vcześnikami w Krystusie Iezusie Panu Bogu y Zbawicielu naszym, Ktoremu niechay będzie chwała y władza z Oycem y z Duchem Ś. na wieki wickow. Amen.

Dan z Carogroda, roku od stworzenia świata 7105, a od otrzymania kcandpiu. zbawienia 1597.

бравшися, за дозволеньемъ твоей велможности, Богомъ умилованый княжа Василіе, и за ухвалою иншихъ пановъ, и зъ моимъ притомнымъ духомъ (естехмо бо зъ вами!), также пехай учинять, якосмы вышей припомнѣли: нехай хиротонисують еписконовь и православного митрополита. А отступници нехай чинять што хотять вив Церкви Христовы.

«Але вы, Христовы наслъдници и społu dziedzicowie Boży, wybrany rodzaiu наслъдници Божіи, богатіи людіе, царkrolewski, kapłaństwo Zbawiciela Krystu- ское Збавителя Христа священство! поsa! zażyway ie pokoiu. toż dzierżąc у кою заживайте, тоежъ держачи, якъ и trzymaiąc, coście zaczęli, у chwały w съ початку, и ходячи отъ славы въ слаchwale wywyższeni, vtwierdzeni Duchem ву, утвержаючися Духомъ Параклитомъ, Pocieszycielem, Ktory od Oyca pochodzi, исходищимъ отъ Отца, якъ научилъ Боiako nas nauczył Boga Oyca Iedynorod-тжій Единородный Сыпъ и Слово: абоzony Syn: abowiem ktorzykolwiek maią въмъ которыи колвекъ маютъ Духа Свя-Ducha Ś., ci są synowie Boży. Ktory того, тын суть сыпове Божін. Той же и (297) Bog Naywyższy, dla Swego mi- насъ да сподобитъ за часомъ видъти łosierdzia przeciwko mnie, godnym mię васъ очевисте, якъ того жадаемъ, и наczyni takowych rzeczy o was słuchać у сладитися вашей люб и, веселячихся

> •Вогъ же нашей надви и утвхи да Своея Божественныя благодати, безъ нарушенья православное мудрованіе держачихъ и приоздобленыхъ правдивой въры нашей лучами, || (192) абысте были достойни и прійдучого небесного царствія! Его же буди всемъ намъ получити о Христь Інсусь Господъ и Возъ и Спасъ нашемъ, Ему же слава и держава съ Отцемъ и Святымъ Духомъ, въ въки въкомъ. Амипь.

«Въ льто 1596, августа 30, въ Алс-

«Мелетій, милостію Божею папа и патріархъ великого града Александріи 1>.

<sup>1</sup> Въ Польскомъ текств ивтъ этой подписи.

Czwartey części odpowiedzi

ROZDZIAŁ VII.

Jeśliż duchownych starożytney religiey Greckiey to lepsze vczczenie kapłaństwa, o iakim im w papiestwie dziejopis powieda, od posłuszeństwa patriarchow Orientalnych v od wiarv ich odwieść a do oddania posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu słusznie przywieść ma?

W napominaniu do Ruskiego narodu dzieiopis między inszymi tych słow vżywa: «Z tey iedności y ten macie pożytek, iż kapłaństwo wasze lepiev będzie przy katholikach vezcione. Ale sie o to panowie waszy świetscy gniewaią, y dla tego drudzy tey iedności sprzeciwiaia, aby popi ich, ktorzy teraz sa iako poddani ich y kmiecie, nie byli iako plebani Rzymsty. Nie (298) maia o co się gniewać. Pokiście byli kościołowi Bożemu y starszym swoim nawyższym Piotra s. następnikom nieposłuszni; potyście to karanie na sobie odnosili, iż was świetscy rządzili, gdyście się wy starszym własnym rzadzić nie dali. Lecz teraz Pan Bog zniesie z was to przeklęctwo, y naydziecie v nich taka łaskę y miłość, iaką my katholicy v dobrych swoich dzieci mamy. Bo Pan Bog za pokorą waszą odmieni serca ich, v czcić was będą, iako sługi y kapłany Boże. Choć teraz tak się obruszaią, ale gdy wy dobrymi v posłusznymi synami kościoła Bożego, a vrzędy swoie świętobliwie odprawować w nauce y trzeźwości będziecie, y serce swoie wam dadzą; a iako mowi apostoł: • przyima was iako anioły Boże, y by było podobno, oczy

Четвертой части отповѣли

Роздълъ 7.

Если духовныхъ старожитной рельи Греческой тое льпшее пошанованье капланьства, о якомъ имъ въ папествъ дъецисъ повъдаетъ, отъ послушенства патріарховъ Восточныхъ и отъ въры ихъ отвести, а до отданья послушенства напежови Римскому слушне привести маетъ?

Въ напоминанью до Руского народу, двеписъ межи иншими тыхъ словъ уживаетъ: «Съ той едности и тотъ маете пожитокъ, ижъ капланество ваше лепъй будеть при католикахъ ушановано. Але ся о тое нанове ваши свътскіе гиввають, и для того другіе той ся едности спротивляють, абы попи ихъ, которые теперъ есть яко подданные ихъ и хлопи, не были яко нопи Римскіс. Не маютъ о што ся гиввати. Поколя есте были костелови Божому и старшимъ своимъ навышшимъ Петра святого наступникомъ непослушни; потоля есте тое карапье на собъ относили, ижъ васъ свъцкіе рядили, кгды есте старшимъ власпымъ рядитися не дали. Але теперъ Напъ Богъ знесетъ зъ васъ тое проклятство, и найдете у нихъ такую ласку и милость, якую мы католицы у добрыхъ своихъ дътей маемо. Бо Панъ Богь за покорою вашею отмѣнитъ сердца ихъ, и чтити васъ будутъ, яко слугъ и каплановъ Божихъ. Хоти теперъ такъ ся обрущають, але коли вы добрыми и по][(об. 192)слушными сынами костела Божего, а уряды свои святобливе отправовати въ науців и трезвости будете, и сердце свое вамъ дадутъ; а яко моswoie wyłupiwszy daliby ie wam». Badż- витъ апостолъ: «пріймутъ васъ яко анdzieci oycom swoim duchownym. 1.

Te dziejopisowe słowa, ktorymi za planow Rzymskich, z ktorych inszy godność ich, zacność y zawołanie miarkują, y ludziom zalecaią. Jako iest owo, co, na fundamencie swey zmyśloney transubstancyacycy postanowiwszy, napisali, Stworzyciela swego stworzycielem. Jako iest owo, co powiedaią, że sami kapłani Rzymscy żon, niemaiący, Bogu się moga podobać. A to za nauka Syricyusa papieża, ktory one apostolskie słowa («ktorzy w ciele żywą, Bogu się podobać nie moga») o tych, co żony maia, wykładał, właśnie iakoby to tych w ciele mieszkaiącymi apostoł nazywał! Tych.

my jedno nabożni a świeci kapłani, nie- геловъ Вожихъ, и бы было подобно, очи pokalani y bez przygany; skruszy Pan свои вылупивши дали бы ихъ вамъ 2. Bog serca świetskich naszych, iż za nas Будемо одно набожными а святыми каy vmrzeć będą chcieli. Coż za krzywdę планами, непокаляными и безъ приганы: maią v nas w kościele Rzymskim świet- скрушитъ Господь Богъ сердца свъцкихъ sey od duchownych? Wiecey duchowni нашихъ, ижъ за насъ умерети схочутъ. od nich. A gdyśmy dobrzy у przykła- Штожъ за кривду маютъ у насъвъ коdani, wszytko w nich mamy со chcemy, стели Римскомъ свъцкіе отъ духовныхъ? y miłuią nas iako posłańce Boże у po- Волшей духовные отъ нихъ. А коли mocniki zbawienia swego, y daia nam есмо добріе и прикладни, все у нихъ hoynie wszytkie potrzeby, iako dobre маемъ што хочемъ, и милуютъ насъ якъ посланцовъ Вожихъ и пособителей збавенья своего, и дають намъ гойне вси потребы, якъ добрыи дѣти отцомъ своимъ духовнымъ.

Тые дъенисовы слова, которыми за iednością z kościołem Rzymskim о lep- едностью съ костеломъ Римскимъ о ленszym vczcieniu kapłaństwa naszego otu- шомъ почтенью священства нашего отуche nam, Greckiev religiev ludziom, ху намъ, Греческой въры людемъ, чиczyni,—na fundamencie kondycycy du-¦пить,—на фундаменть кондиціи з дуchownych Rzymskich są zasadzone. Kto- ховныхъ Римскихъ суть засажены. Кога kondycya Rzymskich duchownych, а торую кондицію Римскихъ духовныхъ, osobliwie plebanow opisuiąc, nie przypo- la особливе плебановъ описуючи, не приmina onych wystawnych przymiotow ka- поминаетъ оныхъ выставныхъ примътовъ каплановъ Римскихъ, съ которыхъ иншіе годность ихъ, зацпость и заволанье мфркують и людемъ залицають. Яко есть ово, што, на фундаменть своей трансубстанціанціей змышленой iż ka (299)żdy kapłan Rzymski jest преисточенья или премъненья поставивши, паписаль, ижъ кождый капланъ Римскій есть Створителя своего створилемъ. Якъ есть овое, што повъдаютъ, же сами капланове Римскій, жонъ цемаючіе, могуть ся подобати Богу. А то за наукою Сириціа папежа, (193) который оные апостольскіе слова («которые въ тъль живутъ, Богу угодити не могутъ.) о тыхъ, што жоны маютъ, mowię, y inszych im podobnych kapla- выкладаль, власне яко бы то тыхъ (жо-

¹ См. выше, стлбц. 995 - 996.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это взято изъ 4-й главы посланія въ Галатамь, ст. 14—15: «— - якоже Ангола Вожія пріясте мя — - аще бы было кощно, очеса ваша извертъвше дали бысте ми». в На поль пояснено «обътници або годности».

iopis, niewiem czemu, podobno zapomniawszy, nie przypomina.

Ale co przypomina?

Przypomina to, iako świetscy nimi przyimuią; iako im wszytkie potrzeby ихъ пріймують; яко имъ всѣ потребы za poddane poczytaią, potka, gdy się z Rzymskim kościołem ziednocza,-nadzieie czyni.

Dla naszey w tey mierze resolucyey, obaczymy naprzod: ieśliż to wszytko prawda, co o kondycycy Rzymskich duchownych powieda? Potym: przypatrzymy się, chocby to prawda istotna była, ieśliżby iednak wszytkiego tego godziło się prezbiterom naszym sobie życzyć? Trzecia: vważymy, ieśliż to rzecz pewna, iakoby za ziednoczeniem z Rzymskim kościołem duchowni naszcy kondycycy duchownych Rzymskich dosyć mieli. A nakoniec: ieśliż choćby to pewna otucha była. ktorą dzieiopis czyni, k woli nieg Greckiey religiey duchownym naszvm, abo v nam odstąpić się godzi-obaczymy.

Co się pierwszey rzeczy dotycze, to [iest], że w papiestwie świetscy duchownymi nie rządzą, -- może się przyznać, a ieszcze y z tym przydatkiem, że duchowni, mimo powołanie swoie, w rządy ные, мимо поволанье свое, въ вряды wszelakie świetskich, z każdey miary, się всякіе свъцкихъ, съ кождой мъры, ся wdzieraia.

Co się zaś tego tycze, iakoby świetscy

now Rzymskich osobliwych ozdob dzie- натыхъ) 4 въ теле мешкаючими апостолъ называлъ! Тыхъ, мовлю, и иншихъ имъ подобныхъ каплановъ Римскихъ особливыхъ оздобъ дееписъ, не ведаю чому, подобно запомнивши, не припоминаетъ.

Але што припоминаетъ?

Припоминаетъ тое, якъ свъцкіе ими nie rządza; iako, krzywdy żadney od не рядять; яко, кривды отъ нихъ жадnich nie maiąc, onych miłuią, у łaska- ное не маючи, оныхъ милуютъ, и лаwi na nie; iako ich czcią; iako ich скавы на нихъ; яко ихъ чтятъ; яко hovnie daią, – tak, że zgoła wszytko v гойне дають, – такъ, же згола все у nich, co chca, maia. Toż że popy nasze нихъ, што хотятъ, маютъ. Тоежъ поreligiey Greckiey, ktorych teraz świetscy повъ въры Греческой, которыхъ теперъ свъцкіе за подданыхъ почитаютъ, поткаетъ, коли ся зъ Римскимъ костеломъ зъедночатъ,---надъю чинитъ.

> Для нашее въ той мъръ отповъди або розвязанья, обачимо напередъ: если то все правда, што о кондиціи Римскихъ духовныхъ повъдаетъ? Потомъ: присмотримося, хотя бы то истотна была, еслижь бы еднакъ всего того годилося презвитеромъ нашимъ собъ зычити? Третяя: уважимо, если то ржчъ певная, якобы за зъедноченьемъ зъ Римскимъ костеломъ духовные наши -кондицій духовныхъ Римскихъ дойти мъли? Л наконецъ: если хотя бы то певная ((об. 193) отуха была, которую двеписъ чинитъ, ку воли той кондиціи Греческой въри духовнымъ нашимъ, або и намъ отступити годится-обачимо.

> Што ся першей ръчи дотычетъ, то есть, же въ папествъ свъцкіе духовными не рядять, -- можеть ся признати, а еще и съ тымъ придаткомъ, же духоввдираютъ.

Што ся зась того тычетъ, якобы свъц-

<sup>4</sup> Этого слова въ Польскомъ текств ввтъ

krzywdy żadney od du (300)chownych | nie mieć, a za tym iakoby duchownych chetnie miłować, czcić, przyimować v wszytkim hovnie opatrować mieli,-temu, mym zdaniem, obyczaynie wierzyć potrzeba. Bo ieśliżby to doskonale prawpowieść była, dziwa bez przysady azażby takie v tak czeste narzekania, vskaržania się v styskowania ludzi świetškich na duchowne, y zasię duchownych na świetskie były, iako ie na seymiech. na trybunalech, na seymikach v na inszych zieździech Koronnych słychamy? Jeśliż taka tam iest, o iakiey dziejopis powieda, między duchownymi a świetskimi zgoda v miłość,—a czemuż tak częsta w Kroynikach Polskich wzmianka o roznicach między tymi dwiema stany? Na co v po dziś dzień o kompozycycy abo porownaniu miedzy nimi tak często mowią? Jeśliz krzywdy od duchownych świetscy nie maią.—a czemuż się iednak od nich krzywdy wielorakie mieć mienia?

Czemu na to styskują, że duchowni pod czas y przez fortele maiętności nadostawawszy, v nadanie ich sobie otrzymawszy, — pożytki, z tych maietności przychodzące, nie na to, o czym biorac otuche czynili, to iest (nie na wyćwiczenie y naukę młodych dziatek) i nie na wykupowanie więźniow, nie na posażenie vbogich panienek, nie na opatrowanie vbostwa, nie na poprawowanie kościołow, ale raczey na zbytki, na roskoszy, na pompy, na niepotrzebne gawiedzi, na rozmaite myśliwstwa y na insze marne wydatki obracają? Czemu na to świetscy styskują, że duchowni tych familiy, z ktorey maietności pobrali, pod- милій, съ которых мастпости побрали

кіе кривды жадное отъ духовныхъ не мъти, а затымъ яко бы духовныхъ хутливе миловати, чтити, пріймовати и всьмъ гойне опатровати мели. — тому. моимъ зданьемъ, обычайне върити нотреба. Во еслибы то досконале правдивая безъ присады повъсть была, аза бы такіе и такъ частые нареканья, ускаржанья и стискованья людей свъцкихъ надъ духовние, и зася духовныхъ на свъцкіе были, яко ихъ на сеймъхъ, на трибуналѣхъ, на сеймикохъ и на иншихъ зъбздёхъ Коронныхъ слыхаемо? Если жъ такая тамъ есть, о якой двепись повъдаетъ, межи духовными а евъцкими згода и милость, - а чомужъ такъ частая въ Кройникахъ Полскихъ змфика о розницахъ межи тыми двеми станы? Для чого и по сей день о поровнанью межи ними такъ часто мовять? Еслижь кривды оть духовныхъ свъцкіе не маютъ, — а чомужъ ся || (194) еднакъ отъ нихъ кривды розмантые быти мфиять?

Чому на то стискують, же духовные od przodkow ich rozmaitymi sposoby, а отъ предковъ ихъ розмантыми способы, а подчасъ и презъ фортели, мастности надостававши, и наданье ихъ собъ одержавши, - пожитки, съ тыхъ маетностей приходячіе, не на тое, о чомъ беручи отуху чинили, то есть, не на выкупованье вязней, не на выпосаженье убогыхъ пансиекъ (або девицъ) 2, не на опатровање убозства, не на поправованье костеловъ, (шинталевъ) 3, -але болшей на збытки, на роскоши, на помны, на непотребные гавенды, на розмантые мысливства и на иные марные выдатки оборочають? Чому на тое свъцкіе стискують, же духовные тыхь фа-

Взятое въ скобки въ Западно-Русскомъ переводъ опущено.

<sup>2</sup> Пояснено. 3 Дополнено.

potomkom niechetnymi v niewdziecznymi sie pospolicie stawią?

Czemu na to świetscy styskują, że duchowni na nadaniach barzo wielkich maietności, y barzo wielu wsi (ktore liczba wsi krolewskie v szlacheckie daleko (301) przechodza) mało mając, y w dziesieciny (ktore, v wedle xiedza Sokołowskiego zdania, społem z nadańmi stać nie moga, y ktore, iako Mechowita 4 pisze, tylko na ieden raz od Jana kardynała Malabranki, legata Klemensa Trzeciego papieża, roku 1189, rzkomo dla rekuperowania Świetev Ziemie były wyciagnione) gwałtem się wpierają y one od osob świetskich za dekretami trybunalnymi (ktorych exekucycy aż do kompozycyev prawo, a osobliwie konstytucya roku 1581 zabronila) prawie per fors wyciagaia, na niedostatek pod czas od głodu zdychaiacych ybogich ludzi nic sie nie ogladając, ale go jeszcze poznym tych to dziesięcin wytykaniem, za ktorym zgnojenie zboża na polu idzie, co-raz to barziev prawie vmyślnie przymnażaiąc?

Czemu na to świetscy styskują, że duchowni, nie tylko z dobrami y skarbami kościelnymi, ktore prawo dobrami Rzeczy Pospolitey nazywa, v na potrzebę by nagłownieyszą Rzeczy Pospolitey drożyć się zwykli, ale y do vdzielenia waiąc, y tak sobie postępuiąc, iednak кихъплываючи, и такъсобъ поступуючи,

padłym a podpory iakiey potrzebuiącym подпалымъ а подпори якой потребую--РЕКЛЕН И ИМИНТУХН ТИОЗМОТОП ТИНР ными ся посполите ставять?

> Чому на то свъцкіе стискують, же духовный на наданьяхъ барзо великихъ маетностей, и барзо много сель (которые личбою королевскихъ и шлихецкихъ далеко переходять) мало маючи, и въ десятины (которые, и ведле Соколовского зданья, весполъ зъ наданьями зровнати не могутъ, и которые, якъ Меховита 5 пишетъ, толко на одинъ разъ отъ Яна кардинала Малабранки, лекгата Клемента Третего папежа, року 1189, рекомо для одысканья Светой Землю были вытягнени) | (об. 194) кгвалтомъ ся впирають и оные оть особь свъцкихъ за декретами трибуналными (которыхъ выконанье ажъ до поровнанья право, а особливе конституціа року 1581 заборонила) праве презъ моцъ вытягаютъ, на недостатокъ подчасъ отъ голоду здыэн вэ оторин йэджд ахитоо ся не оглядаючи, але его еще познымъ тыхъ то десетниъ вытыканьемъ, за которымъ згноснье збожа на полю идеть, шторазъ то болшей праве умысльне причиожаючи?

Чому на тое свъцкіе стискують, же духовным не толко зъ добрами и скарбами костелными, которые право добрами Речи Посполнтой называеть, и на потребу хотя найголовићйшую Речи Посполитой дорожитися звыкли, але и cząstki prowentow swych k woley do- до удъленья частки приходовъ своихъ bremu Rzeczy Pospolit. barzo się zawsze ку воли доброму Речи Посполитой велskąpymi у twardymi stawią? Сzemu ми всегды скупыми и твердыми ся стаświetscy styskują na to, że duchowni витъ? Чому свъцкіе стискуютъ ца тос, choć tak w dostatkach, iako się przy- же духовные хоти такъ въ достаткахъ, pomniało z vbliżeniem świetskich pły- яко сяприпомивло, зъ уближеньемъ свви-

<sup>&#</sup>x27; Chronicorum, lib. 3, cap. 26.

<sup>«</sup>Літописецъ», книга 3, глава 26. 🐔

nem nostrum quotidianum da nobis: chleba naszego powszedniego racz nam dac»?

Czemu na to świetscy styskują, że duchowni przeciwko prawu, ktore od kilkudziesiat lat zabroniło tego, aby daley żadne dobra świetskich osob nie były na duchowieństwo nadawane, gdyż za tym nadawaniem służba woienna ginie,-przedsię y po dziś dzień od świetskich siła maietności rozmaitymi sposoby dostaja, v one stanowi swemu przywłaszczaia? Czemu na to świetscy, a zwłaszcza głębiey w rzecz wglądaiący stymiędzy nie kości wrzucając, iedne z tego, aby sami nie tylko vledz v w posporami wnętrznym v wysilonym stanem im daley, tym więtszą gorę y możność brać mogli? Czemu świetscy styskują na to, že duchowni tak dalece iuż swe proporce w ich maietnościach rościagaja. že też iuz plebani społdziedzicami się z nimi w ich dobrach czynia, y za tym w sprawy graniczne, działowe y insze tym podobne nowym się sposobem wtracaja?

Czemu świetscy styskują na to, że duchowni przeciw iawnemu kilkakroć w Statucie y w Konstytucyach powtorzonemu prawu, annaty, ktore w Koronie na obronę Rzeczypospolitey, wedle konstytucyey, roku 1567 y 1569 y 1576 vchwalonych, zostać miały, z krolestwa wyda-

nie wstydaia sie na krole wołać: «ра- однакъ не встыдаются на король волати: «хлъбъ нашъ повшехный рачь намъ лати»?

Чому на тое свъцкіе стискують, же духовные противко праву, которое отъ килкудесять льть заборонило того, абы болше жадные добра свъцкихъ особъ не были на духовенство надаваны, бо тымъ надаваньемъ (195) служба военная гинеть, - предся и по сей день отъ свъцкихъ много мастностій розмантыми способы доставають, и опые станови своему привлащають? Чому на тое свъцкіе, а звлаща глубъй въ рачъ угляskuią, że ich duchowni, (302) vmyslnie дуючіе стискують, же ихъ духовные, умыслие межи ихъ костки вмѣтуючи, drugimi vstawicznie wadzą,—a to dla одныхъ зъ другими уставичне вадить, а то для того, абы сами не толко леkoiu siedzieć, ale v nad świetskimi жати и въ покою съдъти, але и надъ свъцкими спорами внутрнимъ и 1 высиленымъ станомъ имъ дальй, тымъ болшую гору и можность брати могли? Чому свъцкіе стискують на тое, же духовные такъ далеко южъ свои прапорци въ ихъ маетностяхъ ростягають, же тежъ уже плебани спол-дедичами зъ ними ся въ ихъ добрахъ чинять, и за тымъ въ справы граничные, делчіе и иншје тымъ подобиње новымъ ся способомъ втручають?.

Чому свъцкіе стискують на тос, же духовные, противъ явному килкакротъ въ Статуть и Конституціахъ повторепому праву, аннаты 2, которые въ Корунћ на оборону Речи Посполитой, ведле конституціи року 1567 и 1569 и 1576 ухваленыхъ, зостати мѣли, съ кролевства ią? Czemu świetscy na to styskują, że выдаютъ? Чому свъцкіе на тое стиduchowni sprawiedliwość z nich tak w скують, же духовныи справедливость зъ kryminalnych, czcią, abo gardłem pach- нихъ такъ въ криминалъхъ <sup>2</sup>, честью,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ старопечатномъ экземплярѣ опечатка: «внутрными». <sup>2</sup> На полѣ пояснено «роковины». 3 На поле пояснено: «въ крывавыхъ речахъ».

sprawach, tu w Koronie snadnie gdy racza odnosząc,---sami iednak vmyślnie dochodzenie z siebie sprawiedliwości trudnia swoim na trybunalech deputatom, aby mimo cztery ziemskie podłych się rzeczy dotykające artykuły, w żadne ich sądy wdawać się nie śmieli, nowotnym sposobem zakazując, a na insze też z soba w Koronie forum, choć posłowie roznych woiewodztw tego żebrzą, pozwolić niechcą, - za czym rozne gwałty, mordy, despekty, gdy się świetskim przez nie dzieja, sprawy, o to sobie intentowane, aż do Rzymu wyciągaią?

Czemu y inszych siła tym podobnych querel, skarg y narzekań ludzi świetskich na duchowne wszędy pełno. Ktorych dalszym przypominaniem bawić się niechce, zostawując to vważeniu tych, ktorzy w Koronie między nimi mieszkaiąc, co się dzieie, lepiey świadomi.

Atoli y z tych przypomnionych każdy sądzić może, ieśliż to | (303) prawda, co dzieiopis napisał, że świetscy od duchownych Rzymskich krzywdy nie maia. Stądze łatwie się sprawić, iaka to cześć, iaki datek, iaka miłość świetskich przeciwko duchownym w kościele Rzymskim, ktora zaleca.

Czcią y szanuią ich. Ale czemu? Że za niewolą y za niedostatkiem nielza inaczey! Wszakże, by można, tey czci ich z swoim lekkim poważeniem zmieszaney radziby się odrzekli.

Miluia ich. Ale iako? Pozwierzchnie! A dla czego? Aby w vciążeniu od nich y w trudnościach folgę mieć, abo partyki iakiey chleba ich vczestnikami być mogli.

Daia im. Ale iako chetnie? To Pan Bog wiel A prze co? Ze muszą! Lecz by Богъ знаеть! А про што? Же мусять!

nacych, iako y w inszych potocznych або горломъ пахнучихъ, якъ и въ иныхъ поточныхъ справахъ, тутъ въ Корунъ снадне [(об. 195) к жи рачатъ относячи, -- сами еднакъ умысльне дохоженье изъ себе справедливости труднятъ своимъ на трибуналехъ депутатомъ, абы мимо чотыри земскіе подлыхъ ся речій дотыкаючіе артикулы, въ жадные ихъ суды вдаватися не смёли, новотнымъ способомъ заказуючи, а на иншій тежъзъ собою въ Коронъ поступокъ, хотя послове розныхъ воеводствъ того жебрутъ позволити не хочутъ, - зачимъ розные кгвалты, морды, деспекты, коли ся свъцкимъ презъ ихъ дъють, справы, о тое собъ наиятые, ажъ до Риму вытягаютъ?

> Чому и иншихъ много тымъ полобныхъ жалобъ и скаргъ и нареканья людей свъцкихъ на духовные всюды полно. Которихъ далшимъ припоминаньемъ бавитися не хочу, зоставуючи то уваженью тыхъ, которые въ Корунв межи ними мъшкаютъ, што ся дъетъ, лъпшей свъдоми.

> Атоли и съ тыхъ припомненыхъ каждый судити можетъ, если то правда, што дъеписъ написалъ, же свъцкіе отъ духовныхъ Римскихъ кривды не маютъ. Оттоляжъ латве ся справити, якая то честь, якій датокъ, якая милость свѣцкихъ противко духовнымъ въ костелъ Римскомъ, которую залецаетъ.

> Чтять и шанують ихъ. Але чому? Же за неволею и за недостаткомъ нѣлза иначей! Вшакъ же, еслибы то можна, тое чести ихъ и зъ своимъ | (196) легкимъ уваженьемъ змѣшаной ради бы ся отрекли!

> Милуютъ ихъ. Але яко? Позверхне! А для чого? Абы въ обтяженью отъ нихъ и трудностяхъ фолкгу мъти могли, або партыки якой хлеба ихъ учасниками быти могли.

Дають имъ Але якъ хутне? То самъ

iak wilka zebrał»!

Iakom tedy rzekł: obyczaynie tev dziejopisowey z strony kondycycy duchownych Rzymskich powieści wierzyć potrzeba!

Ale day to! żeby cale we wszytkim prawdziwa była,—iako w tym iest prawdziwa, co twierdzi, że w kościele Rzymskim świetscy duchownymi nie rzadza. Yzaż iednak tey kondycycy naszym, Greckiey religiey duchownym, napieracby się godziło? To prawda, że rządu w sprawach duchownych, wiarę y zbawienie zachodzących sobie wedle prawa Bożego służącego, słusznie sobie życzyć moga. Lecz takiego sobie życząc, azaż im do Rzymskiego kościoła vdawać się potrzeba? Azaż y v nas z tegoż się rządu nie cieszą? Azaż po nas, świetckich, w tych rzeczach, ktore nam wedle pisma ś. y prawidł oycow ś. roskazuią, posłuszeństwa nie znaią? Znaią pewnie, a przytym zaraz y milość taką v nas maja, że za (304) niey y vmrzeć iesteśmy gotowi; do tego poszanowanie takie odnoszą, iako się godzi, y iakie ktoremu z nich wedle mieysca, vmieiętności y postępkow iego należy. Wszak też y w Rzymskim kościele, choć barzo pycha xiężey goręwyniosła, iednak ieszcze nie wszyscy duchowni ich miłościwymi pany pozostawali. Też plebani, choć się wspinaią nie barzo wysoko, zwłaszcza nie szlachcicy siadaią.

Prawda, że to snać kiedyś w Polszcze

teraz przyszło znowu im nadawać, widzi Але бы теперъ пришло знову имъ наmi się, że, widząc, takie niewdzięczne, давати, види ми ся, же, видячи такіе niesłowne y niebaczne ich przeciw sobie невдячные, несловные и небачные ихъpostepki, nie tak by w tev mierze, јако противъ собъ поступки, не такъ бы въ przodkowie ich, szczodrymi byli! Y teraz, топ мъръ, яко продвове ихъ, щодрыми gdy moga, wołą zawsze wziąć xiężey, были! И теперъ, коли могутъ, волять niżli dać, vżywaiąć pospolicie oney przy- завше взяти попомъ Лядъскимъ, нижли powieści: «że gdy kto xiędzu weżmie, дати, уживаючи посполите оной приповъсти: «же коли у клебана хто озметъ, якъ водка зобралъ !!

> теды ръкъ: обычайне Якомъ двенисовой зъ стороны кондиціи ховныхъ Римскихъ повъсти върити потреба!

> Але дай то! жебы цвле во всемъ правдива была, - якъ въ томъ есть правдива, што твердить, же въ костель Римскомъ свъцкіе духовными не рядятъ. Изажъ однакъ тоей кондиціи нашимъ, Грецкой рельи духовнымъ, напирати бы ся годило? То правда, же ряду въ справахъ духовныхъ, въру и збавенья заходячихъ, собъ ведле права Божего служачего, слушие собъзычити могутъ. Лечъ такого собъ зычачи, азажъ имъ до Римского костела удаватися | (об. 196) потреба? Азажъ и у насъ съ того ся ряду не тъшатъ? Азажъ по насъ, свъцкихъ, въ тыхъ ричахъ, которые намъ ведле писма святого и правиль отцовъ свяросказують, послушенства знають? Знають невне, а при томъ заразъ и милость таковую у насъ маючи, же за ней умерети естесмо готови; до того пошанованье такое относять, яко ся годить, й якое которому зъ нихъ ведле мѣсца, умѣетности и постунковъ его належить. Вшакъ тежъ и въ Римскомъ костель, хотя барзо ныха клебановъ гору вынесла, еднакъ еще не вев духовный ихъ милостивыми паны позоставали. Тежъ жлебани, хотя всиинаютъ не барзо высоко, звлаща не шлихтичи съдаютъ.

Правда, же то снать колись въ Пол-

bywało, że Cygan możne szlachcice, а щъ бывало, plebani swoie pany posiadali. Ale iakoż Cygany z Korony wyświecono, tak się y ten z strony plebanow zwyczay odmienil. Owa y popi naszy, chocby sie do kondycyev plebanow Rzymskich dochrapali, nie zaraz by sie ich zatym miłościwe państwo ieło. Mogą się tedy ta kondycyą, w ktorey teraz są, y tym rządem nad świetskimi, ktorego w rzeczach duchownych zażywaia, kontentować, iakoż bogoboyni pewnie kontentuia. Rzadu zaś, iaki sobie duchowni Rzymscy przywłaszczaia, za ktorym we wszytkie się sprawy świetskie wścipiaia, y z posłuszeństwa, tudzież y z dawania czego świetskiey zwierzchności wyłamują, takiego sobie naszy Greckiey religiey duchowni dobrym sumnieniem życzyć nie moga, y baczni nie życzą.

Wiedzą bowiem powołania swego ograniczenie takie, że tylko około Taiemnic Bożych, ktorych szafarstwo iest im poruczono; około podawania prawdziwey nauki y vsługowania sakramentami owieczkam Pańskim; około czynienia rzadu w cerkwiach y około inszych tym podobnych, pasterzom prawdziwym należących, spraw obierać się im przychodzi. Ktorym kto wedle potrzeby dogodzić chce, w świetskie zabawy mieszać się mu nie trzeba, ani należy. Wiedzą przytym, że swoboda, zacność y prerogatywa ich duchowna nie iest nieograniczona y nie iest wyięta z onego roskazania Piotra ś. 1, (305) ktory w liście swym powszechnym od wszech wobec pisanym, roskazuie: oddawać poddaństwo tym, ktorzy są przełożeni. A z nim zgadzaiąc się казуетъ: отдавати подданство тымъ, ко-Paweł ś. Titusowi 2 poruczał wszytkich торые суть преложони. А съ нимъ зго-

же Циганинъ шляхтичи, а плебани своихъ паны посъдали. Але якъ Цигановъ съ Короны высвъцоно, такъ си и той зъ стороны клебановъ звычай отмѣнилъ. Ова и поны наши, хотя бы ся кондиціей клебановъ Римскихъ дохранали, не заразъ бы ся ихъ затымъ милостивое панство иняло. Могутъ ся теды тоею кондиціею. въ которой теперъ суть, и тымъ рядомъ надъ свъцкими, которого въ ричахъ духовныхъ заживаютъ, контентовати, якожъ богобойные певне контентуютъ. Ряду зась, яковый собъ духовные Римскіе привлащають, за которимъ ся во всѣ справы свъцкіе вщеняють, и съ послушенства, ту тежъ || (197) и зъ даванья чого зъ свъщкой зверхности выламують, такого собъ наши Греческой въры духовнии добримъ сумнъньемъ зычити не могутъ, и бачные не зычатъ.

Въдають бовъмъ поводанья своего ограниченьа таковое, же толко около Таинъ Божихъ, которыхъ шафарство есть имъ поручено; около подаванья правдивой науки и услугованья святостьми Господнимъ овцамъ; около чиненья ряду въ церквахъ и около иншихъ тымъ подобныхъ, пастыромъ правдивымъ належачихъ, справъ обиратися имъ приходитъ. Которымъ хто ведле потребы догодити хочеть, въ свъцкіе забавы мъшатися ему не треба, ани належить. Въдають притомъ, же свобода, зацность и поволанье ихъ духовное не есть неограничоною и не есть вынятою изъ оного росказанья апостола Петра, который въ листь своемъ соборномъ 3, до всѣхъ вобецъ писаномъ, рос-

<sup>&#</sup>x27; 1 Petr. 2. 2 Tit. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1 Пет[ръ], глава 2, [ст. 13].

napominać, aby xięstwom y mocarstwom | świetskim byli poddani. A do Rzymianow 1 pisząc, komu podatek temu podatek, komu cześć należy, temu cześć oddawać-roskazuie. A żeby się skąd kto nie wyimował, yżywa tych słow do wszech należacych: wszelka dusza mocom wyższym niechay bedzie poddana. Na ktore słowa nasz Grecki Chrizostom 2, wykład czyniąc, tak napisał: «aby okazał, że wszytkim te rzeczy bywaią roskazowane, y xiężey, v mnichom, nie świetskim tylko, zaraz na poczatku to obiaśnił mowiąc: wszelka dusza mocom wyższym niech będzie poddana. Choć apostołem, choc ewanielista, choć prorokiem, choć y czymkolwiek inszym iesteś, abowiem pobożności nie wywraca ta poddaność.

To wszytko vważając, a przytym w przyklady Christusa Pana, apostołow Iego y pierwszego Kościoła wglądaiąc, duchowni naszy nie maią tego sobie za krzywdę v za zelżywość, gdy wyższym, przełożonym. mocarzom v świetskim panom swoim sa w rzeczach świetskich posłuszni. Oddaią im cześć, oddaią, zwłaszcza naszy, prezbiterowie, gdzie to zwyczay niesie, v podatek. Rzymscy prełaci, ktorzy się z wszelkiey iurisdycycy świetskiey, falszuiąc pismo fortelnie, wyłamują,—jakim sumnieniem to czynia-niech Bog sądzi! Atoli że sie to mimo zwyczay przełożonych kościelnych, w pierwszym onym Kościele będących, przez nie dzieie,dzieiopisowi, gdy tego potrzebować będzie, łacno pokazać będę mogł.

жаючися, Павелъ апостолъ Титови 3 поручалъ всёхъ напоминати, абы князствомъ и моцарствомъ свъцкимъ были поддани. А до Римлиновъ в пишучи, кому дань, дань, кому честь належитъ тому честь отдавати - росказуеть. А жебы ся оттоль хто не вымовляль, уживаеть тыхь словь до всёхь належачихъ: «всякая душа властемъ вышшимъ нехай ся повинуеть >5. (об. 197) На которые слова нашъ Греческій Хрисостомъ 6, выкладъ чинячи, такъ написалъ: «абы оказалъ, же всемъ тые ричи бываютъ росказованы, и священникомъ, и инокомъ, не толко свъцкимъ, заразъ на початку то объяснилъ, мовячи: всякая душа властемъ преимъющимъ да повинуется. Хоть апостоломъ, хоть евангелистою, хоть пророкомъ, хоть и чимъ колвекъ иншимъ есь, абовъмъ побожности не выворочаетъ тая подданость ..

Тое все уважуючи, а при томъ въ приклады Христа Збавителя, апостоловъ Его и першей Церкви взглядуючи, духовные наши не мають того собъ за кривду и за зелживость, коли вышшимъ, преложонымъ, моцаромъ и свъцкимъ паномъ своимъ суть въ рючахъ свецкихъ послушни. Отдаютъ имъ честь, отдають, а звлаща наши презвитерове, гдф то звычай несеть, и податокъ. Римскіе прелаты, которые ся оть всякого розсудку свъцкого, фалшуючи писмо фортелне, выламують, --- якимъ сумнъньемъ тое чинятъ - нехай Богъ судитъ! Атоли же ся то мимо звычай преложоныхъ церковныхъ, въ першой оной Церкви будучихъ, презъ ихъ дветъ, -двеписови, кгды того потребовати будетъ, латве показати буду моглъ.

<sup>1</sup> Rom 13. 2 In epistola ad Romanos.

Тить, глава 3 [ст. 1]. <sup>4</sup> Рим., глава 13 [ст. 7]. <sup>5</sup> Это взято оттуда же и изъ той же главы, ст. 1. <sup>6</sup> Въ посланьи еже къ Римляномъ.

Nie do końca tedy kondycycy duchowny h Rzymskich naszey religiey Greckiey duchowni życzyć sobie moga!

Co się trzeciey rzeczy dotycze, to iest, ieśliż to pewna rzecz, iakoby za zie (306)dnoczeniem z Rzymskim kościołem duchowni naszey kondycyev duchownych Rzymskich doyść mieli,-ia tak rozumiem, że to rzecz nie pewna. Przywodzi mię do tego rozumienia nawiecev doświadczenie, a doświadczenie-y postronne, y domowe. Postronne—bo w Rzymie choć są Grecy niektorzy, co sie z Rzymskim kościołem ziednoczyli, iednak przedsię po staremu wzgardzeni v vciśnieni będąc w pomietle siedza. Domowe-bo y w Polszcze, choć ato metropolit v władykowie, te miłe niepewne ziednoczenia stroiąc, o porownanie swey kondycycy z kondycya duchownych Rzymskich staranie czynili, iednak nic gruntownego, iedno tylko słowa a otuchy bez skutku odnieśli. Zachciało się im w senacie na seymie y na trybunałach miedzy deputaty mieysca! Przysiegliby byli, że to iuż Pana Boga za nogi vłapili, y gorę wywylecieć mieli, kiedy przysięge patriarsze Konstantinopolskiemu oddana zgwałcili. Czemu raczey nie vważali tego, że przyczynienie senatu, przyczynienie trybunalistow nie na iednego człowieka w Polszcze głowie zawisło? Wiec dawszy Rzymskim duchownym pokoy, z ktorych każdy swego mieysca pilno strzeże, - kasztellan Krakowski, ktory ma szesnaste zaraz po duchownych Rzymskich mieysce y votum, aby go metropolicie v władykom vstąpić miał, --co za podobieństwo?! A co się o Krakowskim kasztellanie mowi, toż się o inszych świetskich senatorach rozumie, choć by tedy na przyczynienie senatu zgoda była, przyszło by ich mościam podobno y po PYCCKAR HCTOPHYECKAR BHBLIOTEKA.

Не до конца теды кондиціи духовныхъ Римскихъ нашей въры Греческой дужовные зычити собъ могутъ!

Што ся третей рачи дотычеть, то есть, если то певная речь, якобы за зъедноченьемъ зъ Римскимъ костеломъ духовные нашей кондиціи духовныхъ Римскихъ дойти мели,-я такъ розумбю, же то речъ непевная. Приводить мя до того розумьныя найболшей досвѣдченье, а досвѣдченье—и посторонное, и домовое. Посторонное, — бо въ Римъ хотя суть Грекове нѣкоторыи, што ся зъ Римскимъ костеломъ зъедночили, еднакъ предся по старому възгоржени и утиснени будучи въ пометли седятъ. Ломовое, -- бо и въ Полщъ, хоть ато митрополить и владыкове, тые милые непевные зъедноченья строячи, о поровнанье своей кондиціи съ кондицією духовныхъ Римскихъ старанье чинили, еднакъ ничого кгрунтовного, едно толко слова а отухи безъ скутку отнесли. Захотълося имъ въ сенатъ, на сеймъ и на трибуналехъ межи депутатами мъсца! Присягли бы были, же уже Бога за ноги ухватили, и гору высокую вылетьти мъли, коли присягу патріарсъ Костантинополскому отданую зквалтили. Чому лепей не уважали того, же причиненье сенату, причиненье трибуналистовъ не на одного человъка въ Полщи головъ зависло? Але давши покой Римскимъ духовнымъ, съ которыхъ кождый своего мъсца пилно стережеть, кашталянъ Краковскій, которій мастъ шеснадцатое заразъ по духовныхъ Римскихъ мъсце и вотумъ, абы его митрополитови и владыкамъ уступити мвлъ, || (об. 198) — што за подобенство?! А што ся о Краковскомъ кашталянъ мовить, тожь ся о иншихь сврцкихь сенаторахъ розумћетъ, хотя бы теды на owych kasztellanach, ktorzy przedtym z причиненье сенату згода была, пришло v drzwi abo za piecem siadać. Co-niewiem-ieśliżby za wywyższenie sobie poczytali! Ale v do tego co za podobieństwo? A choć by było y podobieństwo, azaż by iednak ci odstępcy stąd pociechę ial (307)ka sobie obiecować mogli? Azaż by takie mievsca im należeć mogły, ktore nie krzywoprzysieżcom, iakowymi oni sa, ale dobrego sumnienia v niepodevźrzaney cnoty ludziom przez prawo są vkazane? Widzi mi się, żeby przy chęci zostać musieli, a pogotowiu teraz wiem, że pewnie zostana.

Tak pospolicie bałamutom kurka na kościele pokazuia!

Prożno tedy z iednoty z kościołem Rzymskim porownanie kondycycy swey z kondycyą duchownych Rzymskich naszy duchowni sobie obiecować,-prożno dzieiopisowi wierzyć y zwodzić się dopuszczać maią! Ambicya panowania v przodkowania chciwość prełatow Rzymskich, światem mieszająca, tego nie cierpi, aby inszych z soba porownawać y do społku swych ozdob obcych przypuszczać mieli! Niech się tym plotkom zwodzić nikt nie daie! Oto nie mowie, gdzieby (czego, dufamy, że Pan Bog z łaski Swev vchowa!) ta przeświedła vnia Brzeska na swym się placu została, żeby ten, coby władyctwo nasze religiey Greckiev trzymał, w radzie mieysca mieć nie miał. Ale by ie miał iuż nie iako władyka, ale iako biskup, obiąwszy

taiemney rady wychadzali, gdziekolwiek бы ихъ милостямъ подобно и по овыхъ кашталянахъ, которын передъ тымъ съ таемной рады выхожали, габколвекъ у дверій або за печью седіти. Што не въдаю-если жебы за вывышенье собъ почитали! Але и до того што за подобенство? А хотя бы было и подобенство, азажъ бы однакъ тын отступни оттоля потъху яковую собъ объщовати могли? Аза бы таковые мѣсца имъ належати могли, которые не кривоприсяжиомъ, яковыми они суть, але доброго сумнанья и неполозраной пноты людемъ презъ право суть указаны? Видитъ ми ся, жебы на хути остати мусъли, а поготовью теперъ въдаю певне, же зостануть.

> Такъ поснолите баламутомъ курка на костель показують!

Прожно теды зъедноты съ костеломъ Римскимъ поровнанье кондиціи своей съ кондицією духовныхъ Римскихъ наши духовные собъ объцовати, - прожно дъеписови върити и зводитися допушати маютъ! Тщеславіе панованья и пролкованья хтивость предатовъ Римскихъ, свътомъ мъщаючая, того не терпитъ. абы иншихъ съ собою поровновати и [до] сполку своихъ оздобъ обчихъ припущати (199) мъли! Нехай ся тымъ плеткамъ зводити нихто не даетъ! Ото не мовлю, гдѣ бы (чого дуфаемо, же Господь Богъ зъ ласки Своей уховаетъ!) тая надгнилая унъя Берестейская на своемъ ся пляцу зостала, жебы тотъ 1. што бы владыцтво наше въры Греческой держаль, въ радъ мъсца мъти не мълъ. Алебы è мълъ уже не якъ влаy połknąwszy oboie, y biskupstwo, у дыка, але якъ бискупъ, обнявши и władyctwo, w iednym kraiu będące,—а полкнувши 2 обое, и бискупство, и вла-

<sup>1</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опнебка: «тымъ». Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «помкнувши».

rym się w pierwszey części odpowiedzi, w rozdziałe trzecim przypomniało. Ale żeby władyka, iako władyka nie Rzymskiey, ale Greckiey religiey będący, w senacie mieysce mieć miał, to są w Polszcze podobno nigdy niedoczekane rzeczy! Tenże to szatan nasze władyki omamił, co ono też Pana Chrystusa kuszac, postanowił Go był na wysokiey gorze, a pokazawszy Mu z niey krolestwa świata, mowił: «To wszytko dam tobie, ieśliż vpadszy przedemna dasz mi chwałe!» Tych ie to krolestw chciwość vwiodła, że zabaczyli tego, iż ten kusiciel iest kłamca od poczatku y czaczka pokazanego, ktorym lu||(308)dzie do siebie zwykł wabić, przywabionym pospolicie zaś zwykł vmykać.

Ale (że iuż do czwartey y ostatniey w tym rozdziałe rzeczy przystapie) choć by to prawda była, co dzieiopis obiecuie; choć by za ziednoczeniem z kościołem Rzymskim kondycycy y wywyższenia duchownych Rzymskich naszy duchowni mogli być pewni; choć by im szatan vkazanego dla zwiedzienia czaczka nie vmykał,—yzażby iednak przeto z pismem ś., z błogosławionymi doktormi, z świętymi oycy, z Bogu miłemi męczenniki spolnego starożytnego nabożeństwa, y zaż wiary prawdziwey odstępować by sie im godziło? A co by to był za rozum kwoli ziemskim niebieskie, kwoli cielesnym duchowne, kwoli docześnym wieczne, kwoli przekletym zbawienne rzeczy opuszczać? Co by to za krzeczy, za trochę vciechy marney chwały у pompy tegoświetskiey-przedawać утви марной хвалы и помпы того свъ-

to za tym fortelem y pretextem, о kto- дыцтво, въ единомъ краю будучее, — а то за тымъ фортилемъ и покритьемъ. о которомъ ся въ першой части отповъди, въ роздълъ третемъ припомнъло. Але жебы владыка, яко владыка не Римской, але Греческой вѣры булучи. въ сенатъ мъсце мъти мълъ, то суть въ Полщѣ накгды подобно недочеканые ричи! Той же то шатанъ, наши владыки оманивъ, што оно тежъ Христа Бога искушаючи, постановилъ Его былъ на высокой горь, а показавши Ему зъ нее кролевства свъцкіе, мовилъ: «тое все дамъ тобъ, если упадши передо мною даси михвалу»! Тыхъ королевствъ хтивость ихъ увела, жа забачили того, ижъ той костель есть кламцею съ початку и чачкою показаною, которою людей до себе звыклъ вабити, привабленымъ в посполите зась звыкъ умыкати.

> Але (же уже до четвертой и остатней въ томъ розделе рачи приступлю), хотя бы то правда была, што двеписъ (об. 199) объцуеть; хотя бы за зъедноченьемъ съ костеломъ Римскимъ кондиціей и вывышенья духовныхъ Римскихъ наши духовные могли быти певны; хотя бы имъ шатанъ указаного для зведенья чачки не умыкаль, -- изажь бы еднакъ прото съ писмомъ святымъ, съ благословенными учителми и зъ святыми отцы, и Богу милыми мучениками сполного старожитного набоженства, и зажъ въры правдивой отступоватися имъ годило? А што бы то быль за розумъдля земныхъ небесным, для телесныхъ духовные, для дочесныхъ въчные, для проклятыхъ спасителные рачи опущати? Што бы то за кгречи, за трохи

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ старопечатномъ заземпляръ перепутаны буквы: «прибавленымъ».

# Czwartev cześci odpowiedzi

#### ROZDZIAŁ VIII.

Jeśliż to prawda, co dziejopis twierdzi, iż papież y z swymi wiodac Greckiey religiey ludzie pod swoie zwierzchność, nie żadnego pożytku swego w tym, ale tylko duchowney pociechy, zgody, miłości chrześciańskiey, y postrachu heretykow y Turkow szuka?

W vpominaniu swoim do Ruskiego narodu dzieiopis y tych słow vżywa:

A nam, katholikom, co z waszego tego ziednoczenia z nami przybywa? Nic a nic! Okrom duchowney pociechy a wesela anielskiego, ktorym się z nimi z owiec nalezionych raduiemy. Coż my z was korzyścić, co za pożytki świetskie z was mieć chcemy? Żadnych! Nic nam nie przystępuie, iedno wesele z wietszey chwały Bożey, iż sie chrześcianie zgadzaią; iż się bracia, Jednego Oyca Niebieskiego dzieci, miłuia; iż postrach będzie heretykom v Turkom, ktorzy się o rozerwanie chrześcianskie staraia. Znacie vprzeymą y żadnego pożytku nie szukaiącą naszę ku sobie miłosć, gdy się o same dobre wasze zbawienie staramy, a nic (310) swego świetskiego nie szukamy, ani po was się spodziewamy . 3.

By to wszytko prawda była, było by czemu wierzyc. Lecz ieśliż do prawdy у му върити. Але если до правды и што co inszego się przymieszało, niech dzie- иного ся примъшало, нехай дъеписъ iopis nie ma za złe, że nie cale w tey не маетъ за зле, же не цъле въ той

Четвертой части отповѣди

#### Роздълъ 8.

Если то правда, што двеписъ твердить, ижь папежь и зъ своими ведучи Греческой въры людей подъ свою зверхность, не жадного пожитку своего въ томъ, але толко духовное потъхи, згоды, милости христіанской, и постраху еретиковъ и Турковъ шукаетъ?

Въ напоминанью своемъ до Руского народу двенисъ и тыхъ словъ уживаетъ:

(об. 200) «А намъ католикомъ, што чивн ас вынорондов отого зъедноченья зъ нами прибываетъ? Ничого а ничого! Окромъ духовной потъхи а веселья ангелского, которымъ ся зъ ними зъ овецъ налъзеныхъ радуемо. Штожъ мы зъ васъ корыстити, што за пожитки свецкіи зъ васъ мъти хомъмо? Жадныхъ! Ничого намъ не приступуетъ, одно веселье зъ болшей хвалы Божей, ижъ ся христіане згажають; ижь ся братіею, Одного Отца Небесного дети, милують; ижъ пострахъ будеть еретикомъ и Туркомъ, которые ся о розорванье христіанское стараютъ. Знаете упріймую, жадного пожитку нешукаючую нашу ку собъ милость, гдв ся о самое доброе ваше збавенье стараемо, а ничого своего свъцкого не ищемо, ани по васъ ся сподъваемо».

Бы то все правда была, было бы чо-

Срвн. выше, стибц. 996-й.

sa tacv miedzy Rzymskimi katoliki, ktorzy tym mniemaniem, że, okrom społeczności z Rzymskim kościołem, nikt zbawion być nie może, od swych pasterzow opoieni będąc, z życzliwości przeciwko nam v zbawieniu naszemu, nasze ziednoczenie z Rzymskim kościołem radziby widzieli, pożytkow w tym swych prywatnych nie szukaiąc. Ale żeby dzieiopis y iemu podobni ciekawcy-a co więtsza-żeby papież Rzymski, staraiąc się e to nasze ziednoczenie, przybycia pożytku swego nie vpatrował,-to w nas zgoła niechce. Niewiem, co by się to sstać miało, żebyście zwyczay odmienić mieli? Dawna owo barzo przypowieść: «Curia Romana non petit ouem sine lana». To iest: «dwor Rzymski nie prosi o owce, abo nie ma się do owce bez wełny.

A że to prawda, rzecz sama poświadcza. Gdzieżkolwiek bowiem iedno iest co skuść, tam się Rzymscy przełożeni garną, tam się cisną, tam z każdey miary staranie czynią, iakoby swe proporce rościagnać mogli: ktore rościagajac, zaraz na pierwszym wstępku, a prawie - przede wszytkim, swoie sobie pożytki zwykli warować. Swiadczą o tym wszytkie krześciańskie krolestwa, posłuszeństwu papieskiemu podległe, z ktorych na każdy rok y do tego czasu barzo wiele intraty y prowentow do Rzymu wychodzi (iako się iuż o tym wyższey, w tey czwartey cseści, a rozdziałe trzecim przypomniało).

Tych prowentow y intrat przyczynienia że w pociąganiu nas, Greckiev religiev ludzi, tu w pułnocney stronie mieszkajacych, pod posłuszeństwo swe nade wszytko szukali,—poświadcza tego postepęk z Mol (311)skiewskim Iuliusza kniaziem Trzeciego

nauce wiara się mu daie. Być może, żе науцв ввра ему ся даеть. Быть може, же суть такіе межи Римскими католиками, которые тымъ мниманьемъ, же, окромъ сполечности зъ Римскимъ костеломъ, нихто збавенъ быти не можеть, отъ своихъ пастырей опоени будучи, и, зъ зычливости противко намъ и спасенью нашему. наше зъедноченье зъ Римскимъ костеломъ ради бы видели, пожитковъ въ томъ своихъ приватныхъ нешукаючи. Але жебы двеписъ и ему подобные тъкавци-а што болшая — жебы папежъ Римскій, стараючися о тое наше зъедноченье, прибытья пожитку своего не угледаль, - то въ насъ згода не хочетъ. Не въдаю, што бы ся то стати мѣло, жебы ся звычай отмънити мъли? Давна ово барзо приповъсть: «дворъ Римскій не просить о овцу, або не маетъ ся до овцы безъ волны».

(201) А же то правда, ричь сама по-Гавжколвекъ бовъмъ елно свълчаетъ. есть што скубти, тамъ ся Римскіи преложеныи горнутъ, тамъ ся тиснутъ, тамъ съ каждой мбры старанье чинять, якобы свои прапорци ростягнути могли: которые ростягаючи, заразъ на першомъ вступку, а праве — предъ всемъ, свои собъ пожитки звыкли варовати. Свътчатъ о томъ вси христіанскіе королевпослушенству ства. панескому леглые, съ которыхъ на кождый рокъ и до того часу барзо много интраты и провентовъ до Риму выходить (яко ся уже о томъ вышшей, въ той четвертой части, а роздёлё третемъ припомнёло).

Тыхъ приходовъ и интратъ причиненья же въ потяганью насъ, Греческой релви людей, туть въ полночной сторонъ мъшкаючихъ, подъ послушенство свое надъ все шукали,-посвъдчаетъ того поступокъ [зъ] княземъ Моpapieża. Ktory to Iuliusz сковскимъ Іюліа Третего папежа. Ко-

papież, gdy się v niego o koronę krolew- горій то Іюліусъ папежъ, кгды ся у ska Iwan kniaź Moskiewski, do społeczności z kościołem Rzymskim przez Karła cesarza wabiony, roku 1551, za krola Zygmunta Augusta starał, -- podaiąc mu kondycyą, za ktora by staraniu iego dogodzić był miał, napierwsze te trzy napisał:

Primum, ut Magnus Dux Ioannes à summo Pontifice Rex appellandus, teneatur mittere ad suam sanctitatem Legatos cum mandatis iurandi fidelitatem et obedientiam summo Pontifici et sanctae Romanae Ecclesiae, ac primo anno et deinde quolibet quinquennio dare beato Petro regium fidelitatis et obedientiae munus, atque idipsum facere teneatur. quicunque Moschouitarum Rex erit, in primo sui regni anno, ac deinde, ut supra, quolibet quinquennio, qui Rex coronabitur, à primate regni, nomine Romani Pontificis, iurabitque in manibdicti primatis fidelitatem et obedientiam sanctae Romanae Ecclesiae, et coronatus mittet suos legatos Romam ut suprá. Item: quotiescunque post vacationem sedis Romanae Ecclesiae alius summus Pontifex illi praeficietur, mittet Rex Moschouitarum more aliorum principum Christianorum suos legatos ad summum Pontificem cum regio munere ad praestandum et jurandum obedientiam et fidelitatem. Item: Ut primas regni Moschouitici eligatur hactenus observato more: ita tamen quod teneatur confirmari à summo Pontifice, et ab eodem pallium recipere, etc. etc. To iest:

od naywyższego biskupa krolem ma być которій отъ найвышшого бискупа короnazwany, był powinien posłać do iego świetobliwości posły z poselstwem poprzysiężenia wierności y posłuszeństwa слы naywyższemu biskupowi

него о корону королевскую Иванъ князь Московскій, до сполечности съ костеломъ Римскимъ презъ Карла цесара вабленый, року 1551, за короля Жикгимонта-Августа старалъ, - подаючи ему кондиціи, за которими бы старанью его догодити мълъ, а найпервъй тые тои написалъ:

«Naprzod aby kniaż wielki Iwan, ktory «Напередъ абы великій княз» Иванъ лемъ маетъ быти названый, былъ повиненъ послати до его святобливости по-СЪ поселствомъ поприслженья у świętemu (об. 201) върности и послушенства

potym co-piatego roku dać błogosławionemu Piotrowi krolewskiey wierności v posłuszeństwa dar. A toż czynić niech będzie powinien, ktokolwiek Moskiewskim krolem będzie, w pierwszym krolestwa swego roku, v potym ia (312)ko wyższey, co w pięć lat. Ktory krol będzie koronowany od przednieyszego arcybiskupa w krolestwie, imieniem Rzymskiego papieża, y poprzysięże do rak pomienionego metropolita wierność v posłuszeństwo świętemu Rzymskiemu kościołowi, a koronowanym bedac, pośle swe posły do Rzymu, iako wyższey. Item: ilekroć się trafi, że bedzie stolica Rzymskiego kościoła wakowała, a że na nie inszy nowonaywyższy biskup wstapi, pośle krol Moskiewski zwyczaiem inszych panow chrześciańskich swe posły do nawyższego biskupa z darem krolewskim ku oddaniu y poprzysiężeniu posłuszeństwa y wierności. Item: aby przednievszy krolewstwa Moskiewskiego arcybiskup był obierany zwykłym dotad obyczaiem, wszakże tak, aby był koniecznie potwierdzony od naywyższego biskupa, y od niegoż aby był powinien płaszcz brać, etc.>

Te to trzy kondycye Moskiewskiemu że przede wszystkimi były poddane—ci, co kancellariynych Koronnych spraw onego czasu świadomi, dobrze wiedzą. Posłał ie był z Rzymu krołowi Augustowi Adam Konarski, dostawszy ich od kardynała Mafeusza vice-protektora, przy ktorym się na on czas za posłaniem krolewskim bawił. Niechże z nich baczny każdy sądzi, ieśliż papieże Rzymscy, w przywodzeniu ludzi do iedności kościoła Rzymskiego, pożytkow swych nade wszystko nie szukaią?!

Rzymskiemu kościołowi, a pierwszego, у | найвышшему бискупови и святому Римскому костелови, а першого, а потомъ што-пятого року дати благословенному Петрови королевской върности и послушенства даръ. А тоежъ чинити нехай будеть повинень, хто колвекъ Московскимъ королемъ будетъ, въ першомъ королевства своего року, и потомъ яко вышше, што въ пять летъ. Который король будеть короновань отъ переднъйшого архіепископа въ королевствь, именемъ Римского папежа, и поприсягнетъ до рукъ помененого митрополита върность и послушенство святому Римскому костелови, а коронованымъ будучи, пошлеть свои послы до Риму, ако вышей. До того: илекроть ся трафить, будеть столица Римского костела ваковати, а ижъ на нее иншый новый найвышшій бискупъ вступить, пошлеть король Московскій звычаемъ иншихъ пановъ христіанскихъ свои послы до найвышшего бискупа зъ даромъ королевскимъ ку отданью и поприсяженью послушенства и върности. До того: абы переднъйшій королевства Московского арцибискупъ былъ обираный звыклымъ дотоля обычаемъ, а вълже такъ, абы быль конечне потверженый оть найвышшего бискупа, и отъ негожъ абы быль повинень плащь брати, и прочам».

Тыи то три кондиціи Московскому же передъ всеми были поданы — тые, што канцелларейныхъ Коронныхъ справъ оного часу свъдоми, добре въдаютъ. Послаль ихъ быль зъ Риму королеви Августови Адамъ Конарскій, доставши ихъ отъ кардинала Мафеуса, вице-протектора, при которомъ ся на онъ часъ за посланьемъ королевскимъ бавилъ. Нехай же зъ нихъ каждый бачный судить, еслижь папёжове Римскіе, въ привоженью людей до едности костела Римского, пожитковъ своихъ надъ все не шукають?

Ale coż im rzec? Maią po sobie pismo 1: Kto kiedy woiuie za swoy własny żołd? Kto szczepi winnice, a z owocu iey nie ie? Kto pasie trzode, a mleka iey nie niejaki kardynał pożywa? A Hugo, Rzymski, napisał 2: «słuszny to iest a na przykładzie apostolskim vgruntowany zwyczay, że biskupi y arcybiskupi papieża widzieć obiecuja się, jako v Paweł do Ieruzalem chodził, aby Piotra widział. A do tego zwyczaiu słusznie przydane ono roskazanie z Dewterono-Panem z niszczym. Lecż papieżom, ich ınsciam, ktorzy, wedle nauki swego Rzymianina Cycerona sprawuiąc sie, eò impendunt laborem, vnde honor atque emolumentum speratur>: <tam praca obracaią, skąd się ozdoby y pożytku spodziewaia>.

Dawszy pokoy, a inszych w tym duchownych prełatow Rzymskich postępkom przypatrując się, te ich intencyą, ktora nas do ziednoczeniasię z kościołem Rzymskim prowadza, za barzo podeyźrzaną mieć musimy. Bo a czegoż inszego oni więcey w pasieniu owieczek szukaią, nad pożytki swoie? Azaż ich pobożności prawdziwego katholictwa, a nawet dusznego zbawienia w samym prawie datku, do rak swych idacym, nie zasadzili? Azaż tego nie poświadczają ich klątwy (poki iurisdycyą całą mieli), o to samo tylko czynione, gdy kto biskupczyzny, dziesięciny, mesznego, sepnego etc. im nie wydał? Nie meżoboystwa, nie wszeteczeństwa, nie cudzołostwa, nie krzywoprzysiestwa, nie łupiestwa, a krotce mowiąc, nie żadne

Але штожъ имъ речи? Маютъ по собѣ писмо 4: «кто коли воюеть за свой власный жолль? Кто щепить винницу, а зъ овоцу ей не ясть? Кто пасетъ чреду, а млека ей | (202) не поживаеть? А Гукго, нъякій кардиналъ Римскій, написалъ 5: «слушный то есть а на прикладъ апостольскомъ укгрунтованый звычай, же бискупи и арцибискупи пап'ьжа видъти объцуются, и яко и Павелъ до Герусалима ходилъ, абы Петра вилѣлъ. А до того звычаю слушне приmion: ||(313) «Nie <sup>8</sup> okażesz sie przed дано оно росказанье зъ Левторономиомъ <sup>6</sup>: «не оказуйся предъ Господомъ тощъ». Лечъ папъжомъ, ихъ милостямъ, которые, ведле науки своего Римлянина Цицерона справуючися, «тамъ працу оборочають, отколя ся оздобы и пожитку сподввають.

Давши покой, а иншихъ въ тымъ духовныхъ прелатовъ Римскихъ поступкомъ присмотруючися, тую ихъ интенцію 7, которою насъ до зъедноченья съ костеломъ Римскимь провадять, за барзо подозрѣную мѣти мусимо. Бо а чогожъ иншого они болше въ насенью овечокъ шукаютъ, надъ пожитки свои? Азажъ ихъ побожности правдивого католицства, а наветъ душного збавенья въ самомъ правъ датку, до рукъ своихъ идучимъ, не засадили? Азажъ того не посвътчають ихъ клятвы (поки юриздикцію або звирхность цалую мѣли), о тое самое толко чиненые, кгды хто бискупщизны, десятины, сыпного, мѣшнекго, и прочая, имъ не выдаль? Не мужебойства, не вшетеченства, не grzechy y występki do społeczności ko- чужолозства, не кривоприсяжства, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Cor. 9. <sup>2</sup> In epistola ad Galat. <sup>3</sup> Deut. 16.

<sup>4 1</sup> Кор. 9 [ст. 7]. 5 На епистому въ Гамат [омъ]. 6 2 закон. 16 [ст. 22] 7 На помъ пояснено: «предсявзятье».

ścielney żadnemu z ich owieczek nie wa- | лупъжства, а коротко мовячи, не жалdziły. Kto iedno w oddaniu podatkow, im należących, nie pozostał, według zdania ich, dobry był chrześcianin, dobry katoswiętobliwy człowiek! Zatrzymał bezbożnym, aliści dziesięcinę, aliści klętym, aliści szatanowi oddanym każdy taki zaraz został!

Nad to (czego przeć trudno) patrząc, dziejopisie, a jakoć w tym wierzyć mamy, co powiedasz, że w tym prowadzeniu nas do ziednoczenia z kościołem Rzymskim pożytkow swych nie szukacie? Trudno odmienić nałog, ktory stoi za przyrodzenie.

Obawiamy się tedy, że wam nie o to idzie, abyście nas do lepszych pasz przyprowadzili, ale o to, abyście z nas wełnę brali, a podobno y skurę łupili, zmyślonymi słowy przez łakomstwo, kupiectwo z nas sobie stroiac.

(314) Obawiamy się, aby, miasto myślenia, ktore po sobie pokazuiecie, o naszym dusznym zbawieniu, barzieyście nie myslili o jozym zbawieniu, to jest o tym, iakobyście nas wszytkich z beneficiy, na Grecka religia nadanych, sobie ie fortelprzywłanie za tym ziednoczeniem szczywszy, zbawić mogli. Do czego iako wielkie są podobieństwa, wyższey się w pierwszey części, w rozdziałe trzecim troche przypomniało.

Obawiamy się, abyście, miasto pociechy duchowney, o ktorey dzieiopis powieda, nie szukali pociechy cielesney, to iest, abyście nad nami, świetskimi Greckiey religiey ludźmi, przewodzić, nas prawem ciemiężyć, trapić, niszczyć y vbożyć mogli,—za tym ziednoczeniem

ные гръхы и выступки до сполечности костелной || (об. 102) жадному зъ ихъ овечокъ не вадили. Кто одно у отданью податковъ, имъ належачихъ, не позосталь, — ведлугь зданья ихъ, добрій быль христіанинь, добрій каноликь, святобливый человъкъ! Задержалъ ли десятину, али безбожнымъ, али клятымъ, али шатанови отданымъ каждый такій заразъ зосталъ!

На тое (чого прети трудно) смотрячи, дешисе, а яко тобь въ томъ верити маемо, што повъдаешъ, же въ томъ проваженью нась до зъедноченья съ костеломъ Римскимъ пожитковъ своихъ не шукаете? Трудно отмѣнити налогъ, которій стоить за прироженье.

Обавяемося тогды, же вамъ не о то идетъ, абысте насъ до лепшихъ пашъ припровадили, але о то, же бысте зъ насъ волну брали, а подобно и скуру лупили, змышлеными словы черезъ лакомство, купецство зъ насъ собъ строя-

Обавямыся, абы, мъсто мышленья, которое по собъ показуете, о нашомъ душнымъ збавенью, болщей есте не мыслили о иншомъ збавенью, то есть о томъ. яко бысте насъ всёхъ прономій, на Греческую релью наданыхъ, собь ихъ фортелне за тымъ зъедноченьемъ привлащивши, збавити могли. До того якъ великіе суть подобенства, вышше ся въ першой части, въ роздѣлѣ третемъ троха припомивло.

Обавямыся, абысте, мъсто потъхи духовной, о которой двепись поведаеть. (203) не шукали потехи телесной, то есть, абысте надъ нами, свъцкими Греческой релѣи людми, переводити, насъ правомъ мятежити, трапити, нищити и убожити могли, -- за тымъ зъедноченьwycisnąwszy popy, a na ich mieysca емъ вытиснувши попы, а на ихъ мъсца wkradszy y rościągnąwszy się w maiętnościach naszych.

Obawiamy sie, abyscie miasto tey miłości między bracią y Iednego Oyca Niebieshiego dziećmi, o ktorey nadobnie mowisz, tego, iakoby nas vkrzywdzić, oszukać, vcisnać v oszydzić, pod pokrywka zgody, nie szukali.

Obawiamy się, na początki patrzac, abyście, miasto jedności, rozerwania v mieszaniny z zginieniem, abo przynamniey z zachwianiem y nawatleniem Rzeczyposp. złączoney, nie wzniecili.

Obawiamy się, nakoniec, abyście, miasto tego postrachu Turkom v heretikom. ktory też iednym celem tego ziednoczenia być przypominasz, wgrożenia się w nas samych y pysznego panowania nad sumnieniem naszym nie szukali. Zwłaszca że baczymy, iż to ziednoczenie się namniey ku więtszemu, niż przedtym, postrachowi Turczynowi ściegać sie nie może. Gdyż iako defekt ziednoczenia tego nigdy do podniesienia woyny przeciw temu tyrannowi, gdzieby zgoda na to wszytkiey Rzeczyposp. była przystąpiła, nie zawadzał; tak y tym ziednoczeniem, choć by do niego doskonale przyszło, do podniesienia iey (gdzieby zgoda wszech in (315) szych nie byla) namniev by sie droga nie vsłała, y potężności nowotney nicby nie przybyło.

Jednymiż zawsze, iednako potężnymi, iednako chwałę Boża miłującymi, v jednako tyrannowi Tureckiemu niechętnymi byliśmy, iesteśmy y będziemy, my, narodu Litewskiego y Ruskiego obywatele! Jako nic temu vwłaczała społeczność nasza z Greckimi kościoły, tak z drugiey strony społeczność z Rzymskim kościolem żadneyby w tey mierze akcessyey nie vczyniła. Plotki to są szczyre, бы въ той мъръ акцесіи 1 не учинила.

вкрадши и ростягнувшися въ маетностяхъ нашихъ.

Обавямыся, абысте въ мѣсто тоее милости межи братіею и Одного Отца Небесного дътми, о которой надобне мовишъ, того, якобы насъ укривлити, ошукати, утиснути и ошидити, подъ покривкою згоды, не шукали.

Обавямыся, на початки смотрячи, абысте, мъсто едности, розорванья и мъшанины зъ згиненьемъ, албо принамнъй зъ захвъяньемъ и навонтленьемъ речи посполитой злучоной, не взнътили.

Обавямыся, наконецъ, абысте, мъсто того постраху Туркомъ и еретикомъ, которые тежъ однымъ цѣлемъ того зъедноченья быти припоминаешъ, вгроженьяся въ насъ самыхъ и пышного панованья надъ сумненьемъ нашимъ, не шукали. Звлаща же бачимо, ижъ тое зъедноченье намнъй ку болшому, нижъ предъ тымъ, пострахови Турчинови стягатися не можетъ. Кгдыжъ яко дефектъ зъедноченья того, николи до поднесенья войны противъ тому тиранови, гдф бы згода на то всей Речи Посполитой была приступила, не заважаль; такъ и тымъ || (об. 203) зъедноченьемъ, хотя бы до него досконале пришло, до поднесенья ей (гдф бы згода всфхъ иншихъ не была) памити бы ся дорога не услала, и потужности новотной ничого бы не прибыло.

Однымижъ завсегды, однако потужными, еднако хвалу Божую милуючими, и еднаково тиранови Турецкому нехутливыми былисмы, естесмы и будемо, мы, народу Руского и Литовского обыватели! Яко ничого тому не уволочала сполечность наша зъ Греческими церквами, такъ зъ другой стороны сполечность зъ Римскимъ костеломъ жадной

<sup>&#</sup>x27; На пол'в пояснено: «прибытку».

ktorymi nam dzieiopis oczy mydlić chciał! Nie do nas, ktorzy pod panowaniem krola iego mści zdawna posłusznie żyiemy, bedąc członkami iedney nierozdielney Rzeczyposp., ale do tych tylko tokiego argumentu w perswadowaniu zeszłoby się mu było vżywać, ktorych siły dotąd z Koroną Polską nie są ziednoczone! Lepiey by był dzieiopis vczynił, gdyby to był v siebie vważył, co własnyż iego ieden katolik w skryptcie, niedawno między łudzie puszczonym, napisał:

'Że za popieraniem sprawy tego ziednoczenia obawiać się potrzeba, aby Turczyn, vsłyszawszy, że się Ruscy Grekowie z naświętszym oycem pąchać y bratać poczynaią, a zatym by y ci, co pod nimi są, ich przykladem wprzod z navświetszym oycem, a potym z Rakuskim domem pocichu ligi nie przyieli, boiąc się, aby tym prędzey y iadowiciey tak na nas, iako y na chrześciany, pod soba mieszkaiące, nie natarł. Co by tamtych chrześcian za vtrapienia do vtrapienia przyczynieniem ku odstępowaniu wiary chrześciańskiey z desperacycy przywodzić, a tak vtaione tam chrześciaństwa siły enerwować v osłabieć by mogło.

To to, mowię, co iegoż katholik napisał, dziejopis vważać mogł raczey, niż co to nam oczy mydli postrachem Turkow, w rzeczy idącym z tego ziednoczenia, do ktorego nas namawia.

Mogło by się tu zaraz przypo||(316) mnieć dzieiopisowi, iako z tego postrachu siebie heretycy szydzą; ale, że pełne tego vszy ludzkie, zamilczywam.

Плотки то суть щирые, которыми намъ дъеписъ очи мыдлити хотълъ! Не до насъ, которые подъ панованьемъ короля его милости здавна послушне мъшкаемо, будучи члонками едной нероздълной Речи Посполитой, але до тыхъ толко такого аркгументу въ персвадованью зышло бы ся ему было уживати, которыхъ силы дотоля съ Короною Полскою не суть зъедночоны! Лъпше бы былъ дъеписъ учинилъ, кгды бы то былъ у себе уважилъ, што власный его еденъ католикъ въ скриптъ, недавно межи людъ пущонымъ, написалъ:

«Же за попираньемъ справы зъедноченья обавятися потреба. Турчинъ, услышавши, же ся Рускіе Грекове зъ найсвятшимъ отцемъ порозумъвати и братати починають, а затымъ бы и тые, што подъ ними суть, ихъ прикладомъ впередъ зъ найсвятшимъ отцемъ, а потомъ | (204) зъ Ракускимъ домомъ потиху лижи не приняли, боячися, абы тымъ прудше и яловитьй такъ на насъ, яко и на христіаны, подъ собою мѣшкаючіе, не натеръ. Што бы тамъ тыхъ христіанъ за утрапенья до утрапенья причиненьемъ ку отступованью въры христіанской зъ деспераціи приводити, а такъ утаеные тамъ христіанства силы высилити и ослабити бы могло».

То то, мовлю, што егожъ католикъ написалъ, дѣеписъ уважати моглъ лѣпьй, нижъ што то намъ очи мыдлитъ пострахомъ Турковъ, ркомо идучимъ съ того зъедноченья, до которого насъ намовляетъ.

Могло бы ся туть заразъ припомнити, яко съ того постраху себе дѣеписови <sup>1</sup> еретицы шидять; але, же полны того уши людскіе, замо́лчую.

<sup>1</sup> Это слово не на месте стоить.

A ten rozdział kończąc, Pana Boga o to prosze, aby On nas, z łaski Swey, tego vchować raczył, iakobyśmy na rządy tych duchownych w prowadzeniu nas do iedności, rzkomo pożytku swego nieszukaiacych, nigdy nie przychodzili.

Czwartey części odpowiedzi

### Rozdział IX.

Jeśliż, iako dziejopis radzi, ludzie starożytney religiey Greckiey tego wdzięczni być słusznie maią, že ich takimi sposoby, iakie teraz sa w vzywaniu, do iedności z kościołem Rzymskim przywodzą?

Tymi słowy dziejopis zawiera swoje do Ruskiego narodu napominanie:

«Dziekuvcie pobożnemu v wielkich cnot y miłości ku Bogu, krolowi swemu, y biskupom s., y innym, iż wam do tych wiecnych dobr tak yprzeymie pomagaia, a nie chcievcie być niewdzięcznikami grubemi, ktorzy dobrodzieiow swoich nie znaią, abo brać od nich tak drogich y zbawiennych skarbow niechcą > 2.

By te słowa od samego dziejopisa do nas były mowione, wybornie na nie zamiłczecby się mogło, zwłaszcza że w nich o iego krolewskiey mści, panu naszym mściwym, wzmiankę vczynił. Lecz iż siła tych iest, ktorzy choć nie słowy, myslą iednak v rozumieniem tegoż po nas z tym dziejopisem potrzebuja, abyśmy tego wiedzienia nas do oddania posłuszeństwa papieżowi Rzymskiemu (ktore wiedzienie on pomaganiem do wiecznych dobr zo-

А тотъ роздћаъ кончачи, Господа Бога о то прошу, абы Онъ насъ, зъ ласки Своей, того уховати рачилъ, яко бысмы на ряды тыхъ духовныхъ въ проваженью насъ до едности, рекомо пожитку своего нешукаючихъ, николи не приходили.

Четвертой части отповеди

## Роздълъ 9.

Еслижъ, яко двеписъ радитъ, люде старожитной рельи Греческой. того влячни быти слушне маютъ. же ихъ такими способы, якіе теперъ суть въ уживанью, до едности съ костеломъ Римскимъ призатиров запов

Тыми словы двенисъ замыкаеть свое до Руского народу напоминанье:

«Дякуйте побожному и великихъ || (об. 204) цнотъ и милости ку Богу, кролеви своему, и бискупомъ святымъ, и инымъ, ижъ вамъ до тыхъ вѣчныхъ добръ такъ упрійме помагають, а не хотъте быти невдячниками грубыми, которыи добродвевъ своихъ не знаютъ. албо брати отъ нихъ такъ дорогихъ и збавенныхъ скарбовъ не хотятъ».

Бы тые слова отъ самого двеписа до насъ были мовлени, выборне на нихъ замовчати бы ся могло, звлаща же въ нихъ о его кор. милости, пану нашомъ милостивомъ, взм'внку учинилъ. Але ижъ много тыхъ есть, которые хоть не словы, мыслю (sic) еднакъ и розумфньемъ тогожъ по насъ съ тымъ двенисомъ потребують, абысмы того веденья насъ до отданья послушенства пап'яжови Римскому (которое веденье онъ помаганьwie) wdzieczni byli <sup>3</sup>, y gdy na (**(317)** nie емъ до вѣчныхъ добръ зоветъ) вдячни

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Срви. выше, стабц. 996-й. <sup>3</sup> Въ оригиналъ опечатка: byl.

styskuiemy, za złe nam, rzeczy nieświadomi bedac, maia,—nielza iedno w tym rozdziale na te słowa sie ozwać, v wszytkim, ktorzy wiedzieć potrzebuią, sprawę o tym dać: czemu to wiedzienie nam przyjemne być nie może, ale nas barzo mierżieć musi? W czym tak ograniczymy mowę swą, że nic iuż tu o rzeczy samey (to iest o tym, ieśli w tym wiedzieniu do posłuszeństwa papieża Rzymskiego wieczne dobro zawisło, abo nie) mowić nie będziemy (gdyż się zwłaszcza z strony niey z przeszłych tey odpowiedzi naszey rozdzialow każdy sprawić mogł); ale tylko śrzodki y sposoby, ktorych w tym wiedzieniu nas do tego posłuszeństwa po te czasy vżywano y vżywaią vważać będziemy: ieśliż sa takie, ktoreby z wdziecznością raczey, niż z vtyskowaniem przyimować się godziło? Do ktorego vwaženia že potrzebne iest wiedzenie tych śrzodkow y sposobow w tym wiedzieniu nas vżywanych, przetoż ie krotce przypomnię. W ktorym przypominaniu że tež vniwersały niektore iego krolewskiey pana naszego miłościwego, daniem zwłaszcza okkazycy przez dzieiopisa wspomnieć prziydzie, z tym się deklaruiemy, przed wszytkim początkiem tego przypominania: naprzod: że ie na nas nie co inszego wyciska, iedno przodkiem przytym cheć do odkrycia ktora nieżyczliwi radziby zagrzebli, w na vtrapienia naszym styskowaniu, nie tylko nas zagłuszaiąc, ale ieszcze y winę, iakobyśmy niewinnie styskowali, opowiedamy, że wydawania tych vnwier-

были, и кгды на нихъ стискуемо, за зле намъ, речи несвъдоми будучи, маютъ,нълза едно въ томъ роздълъ на тые слова ся озвати, и всемъ, которые ведати потребують, справу о томъ дати: чому тое веденье намъ пріемно быти не можетъ, али насъ барзо мерзити муситъ? Въ чомъ такъ ограничимо мову свою, же ничого тутъ о речи самой (то есть о томъ, если въ томъ веденью до послушенства напъжа Римского въчное добро зависло, албо нѣтъ) мовити не будемо (кдыжъ ся звлаща зъ стороны ея зъ прошлыхъ тоей отповъди нашей роздъловъ 1 каждый справити моглъ); але толко сродки и способы, которыхъ въ томъ веденью насъ | (105) до того послушенства по тые часы уживано и уживають, уважати будемо: еслижь суть такіе, которые бы зъ вдячностью льпый, нижъ зъ утискованьемъ пріймовати ся годило? До которого уваженья же потребно есть въданье тыхъ сродковъ и способовъ въ томъ веденью насъ уживаныхъ, протожъ è коротко припомню. Въ которомъ припоминанью же тежъ универсалы нѣкоторые его кор. мил. пана нашего мил., за даньемъ звлаща оказіи черезъ двениса вспомнити прійде, съ тымъ ся декляруемо, передъ вшеканванимопиди отот смоятарои смиякл gwałt, a gwałt prawie iuż nieznośny, а нацередъ: же è на насъ не што инщоprawdy, го вытискуеть, едно продкомъ кгвалтъ, а кгвалтъ праве южъ незносный, а притомъ хуть до откритья правды, которую незычливые ради бы загребли, въ нашомъ на утраненья стескованью, не толprzy nas zostawuiąc. Druga: z tym się ко насъ заглушаючи, але еще и вину, яко бысмы невинне стисковали, при насъ sałow, ktore się przypomnią, winę nay-|зоставуючи. Друган: съ тымъ ся опоduiemy częścią przy tych, ktorzy niepew- въдаемо, же выдаванья тыхъ универ-

<sup>1</sup> Въ старопечатномъ экземпляръ опечатка: «рездъловъ».

cvami swemi one wymagaią, częścią a nawięcey przy tych, ktorzy przez przysiege powierzone sobie maiąc, przestrzeganie tego, iakoby | (318) listy żadne, prawu przeciwne, w kancellarycy pisane, pieczętowane, ku podpisowaniu krola iego mści podawane y z kancellarycy wydawane nie były; iednak mimo to takie vniwersały, prawu y przysiędze krola iego mści przeciwne, ważą się wydawać. Za czym zaraz z tym się deklaruiemy, że iakośmy od iego krolewskiey mści, pana naszego miłościwego, dobrotliwey przez się natury iego krolewskiey mści świadomi bedac, wszytko wdziecznie przyimować zwykli, rozumiejac, że nie złym. ale wszytko dobrym vmysłem czynić raczy, tak y za tych vniwersałow wydaniem, tego naszego o iego krol. m. rozumienia nie odmieniamy, pewni bedac, że iego krolewska mość, za wzięciem od nas sprawy o tym, iż te vniwersały z przysięgą iego krolewskiey mści zgodne nie są, tym, ktorzy ie do podpisowania podawali, zganić to y napotym aby tego nie czynili surowie zakazać będzie raczył.

Z tym się tak krotce naprzod deklarowawszy, do samey rzeczy przystępuiemy.

Gdzie to, naprzod, zeszłoby się podobno przypomnieć o godnościach, przymiotach, postępkach y cnotach władyki Łuckiego, ktorzy naprzednieyszym śrzodkiem, authorem, sprawcą, cieślą y budownikiem tey przeświędłey vniey, a za vnia nastepuiacev oppressvev nazwać sie сти, а за едностью наступуючого утис-

nemi powieściami y skrzętnemi instan- саловъ, которые ся припомянутъ, вину найдуемо частью при тыхъ, которіе не цевными цовъстями и скрутпыми ипстанціами <sup>2</sup> своими оные вымагають, частью а найболше при тыхъ, которые черезъ присягу поврвеные собр маючи, перестереганье того, якобы листы жадные, праву противные, въ капплеріи писаные, печатованые, || (об. 205) подписованью кор. его мил. подаваны и зъ канцлерви выдаваны не были; однакъ мимо тое такіе универсалы, праву и присязѣ кор. его мил. противные, важатся выдавати. Зачимъ заразъ съ тымъ ся декляруемо, же якосмы отъ его кор мил, пана нашего милостивого, добротливой черезъ себе натуры его кор. мил. свёдоми будучи, все вдячне пріймовати звыкли, розумѣючи, же ничого злымъ, але все добрымъ умысломъ чинити рачитъ, такъ и за тыхъ универсаловъ выданьемъ в того нашего о его кор. мил. розумънья не отмъняемо, певни будучи, же его кор. мил., за взятьемъ отъ насъ справы о томъ, ижъ тые универсалы съ присягою его кор. мил. згодные не суть, тымъ, которые è до подписованья подавани, зганити то и напотомъ абы того не чинили сурове заказати будетъ рачилъ.

> Съ тымъ ся такъ коротце папередъ декляровавши, досамой речи приступуемо.

> Гдъ то, напередъ, зышло бы ся подобно припомнъти о годностяхъ, приметахъ, поступкахъ и цнотахъ владыки Луцкого, который найпереднъйшимъ сродкомъ, авторомъ, справцею, теслею и будовничимъ тоей надотлълой едно-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На пол'в пояснено: «попиранями». <sup>3</sup> Въ старопечатномъ экземпляр в ошибка: «выда-BWNT».

mogłby być, aby ludzie wiedząc, iż «qualis causa, talis effectus»:

«iaka przyczyna, iaki sprawca, taki też y skutek, pospolicie zwykł bywać, tym snadniev w tym, ieśliż im ta vnia slusznie smakować ma, y co o niey trzymać sie godzi, mogli sie resolwować. Lecz że to przypominanie y przydluższym być, y wtoczenie tu siła takich rzeczy, o ktorych y słyszeć brzydko, za sobą pociągnać by musiało, niechce czytelnikowi z tey miary mierźiaczki czynić. Atoli te kraie, w ktorych kiedy żył y żyie, o brzydkich a (319) nie tylko duchowney, ale ani świetskiey chrześciańskiey osobie nienależacych excessow iego, mogą każdemu pytającemu się sprawę dać. Spodziewaliśmy się, że wżdy przeieżdżka do Rzymu miała w nim odmianę iego ku dobremu sprawić; lecz, miasto poprawy żywota, przyniosł z sobą ztamtąd iego z tą przeświędłą vnia, mość, spolne xięgi niewstydliwie, figurami nader wszetecznymi napełnione, ktorych przegledowaniem bezbożnie oczy pasąc, nierzadna pożądliwość im daley tym barziey w sobie pomnaża. A mało na tym majac. że sam w poglądaniu na nie swa roskosz y vciechę położył, ieszcze ktemu y vezeiwym matronam podczas onych pokazować się nie wstydzi. Co ieśliż się godzi, niech każdy vważy. Przeć tego trudno ma, bo są ci, ktorzy mu to, gdy zechce, w oczy rzeką. Z mnieyszych rzeczy snadnie sądzić o więtszych, ktorych, iakom rzekł, vchodząc nauseam, zamilczywam.

może. Przypominania tego ten pożytek ку назватися можеть. Припоминанья того тоть пожитокъ могль бы абы люде, въдаючи ижъ

якая причина, якій **(206)** справца, такій тежъ и скутокъ» посполите звыклъ бывати, Тамъ снаднъй въ томъ, еслижъ имъ тая едность слушне смаковати маеть, и што о ней держатися годить, могли ся розвязати. Лечъ же тое припоминанье и придолжшимъ быти, и вточенье туть много такихъ речій, о которыхъ и слухати бридко, за собою потягати бы мусьло, не хочу чителникови съ тоей мъры мерзячки чинити. Атоли тые край, въ которыхъ коли жилъ и живу, о брыдкихъ а не толко духовной, але ани свъпкой христіанской особъ неналежачихъ експесахъ 1 его. могутъ каждому пытаючомуся справу дати. Сподъвалисмыся, же вжды провжчка до Риму мѣла въ нимъ отмѣну его ку доброму справити; лечъ, мѣсто поправы живота, принеслъ зъ собою оттамтоля его милость, сполне съ тоею надотлѣлою едностью, книги невстыдливые, фикгурами наддаръ вшетечными наполненые, которыхъ прегледованьемъ безбожные очи пасучі, нерядную пожадливость имъ дальй тымъ болшей въ собъ помножаетъ. А мадо на тымъ маючи, же самъ въ погляданью на ихъ своей роскоши утъху положилъ, еще ку тому и уцтивымъ матрономъ подчасъ оныхъ показовати ся не встыдитъ. Што еслижъ ся годить, нехай каждый уважить! Пръти того трудно масть, бо суть тые, (об. 206) которые ему тое, кгды схочетъ, въ очи рекутъ. Зъ меншихъ речій снадне судити о болшихъ, которыхъ, якомъ реклъ, уходячи брилливости, замовчую.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На полъ пояснено «выступкахъ».

A także y o inszych iego towarzyszow nie lada pochwały godnych postęp- неледа похвады годныхъ поступкахъ и kach [y] żywociech nic mowić niechce, aby kto zwłaszcza nieświadomy nie rozumiał, iakoby się to z waśni czynić miało. Kto chce wiedzieć, co sie w ktorego z nich wlewa, niech się parafianow ich zapyta, abo choć na onym kamieniu probierskim wieści pospolitey probę o tym niech vczyni: vzna to łatwie, ieśliż święte rzeczy od takich osob sprawowane bydź mogły?!

A za tym y z strony tego się resolwuie, ieśli nie słusznie na te śrzodki tey wielebney vniey styskuiemy.

Dawszy inszym postępkom y żywotom ich pokoy, a zaż to nie słusznie nas obchodzić ma (o czym w pierwszey y w wtorey części tey odpowiedzi się mowiło), że bez synodu, bez wszelkiego porozumienia się, namniey się nas wtym nie dołożywszy, nie tylko mimo pozwolenie. ale v mimo wiadomość naszę, a co więtsza-wiedząc przeciwną intencyą naszę, wiedząc o protestacyach, || (320) ktoreśmy za głuchey tylko wieści o tych zamysłach do vszu naszych przychodzeniem, na siłu mieyscach czynili, tego się ważyli, że imieniem nas wszytkich oddawanie w Rzymie posłuszeństwa stroili v nas, prawie iako iakie bydło, strychem Iudaszowskim (ktory ono mowił: «co mi dacie, a ia go wam wydam.) nie bez iawnego krzywoprzysięstwa nowotney zwierzchności poddawali?

Nuż obłuda, nieszczyrość, szalbierstwo, fortele y fałsze ich, ktorych w tey mierze zażywali (w ten czas gdy nabarżiey te rzeczy knowali, y słownie y listownie nas że o tym ani myślą vpewniaiąc, y ieszcze do stałości przy starożytney re- упевияючи, и еще до сталости при ста-

А также и о иншихъ его товарищовъ животахъ ничого мовити не хочу, абы хто звлаща несведомый не розумёль, якобы ся то васни чинити мізло. Кто хочеть въдати, што ся въ которого зъ нихъ вливаетъ, нехай си парафъяновъ ихъ запытаетъ, албо хотя на ономъ каменю пробирскомъ въсти посполитой пробу о томъ нехай учинить ?: узнаетъ то лацно, еслижъ святые речи отъ такихъ особъ справованы быти могли?! 1

А затымъ и зъ стороны того ся резолвуе <sup>8</sup>, если неслушне на тые сродки тоей велебной унви стискуемо.

Давши иншимъ поступкомъ и животови ихъ покой, азажъ то неслушне насъ и йошцен ва вмор о) втершой и второй части тоей отповеди ся мовило), же безъ синоду, безъ всего порозумвныя ся, намиви ся насъ въ томъ не доложивши, не толко мимо позволенье, але и мимо въдомость нашу, а што болшая - въдаючи противную интенцію нашу, въдаючи о протестаціахъ, которыхъ есмы за глухіс толко въсти о тыхъ замыслахъ до ушей нашихъ прихоженьемъ, на много мъсцахъ чинили, того ся важили, же именемъ насъ всъхъ | (207) отдаванье въ Римъ послушенства стронли и насъ, правме яко якое быдло, стрыхомъ Юдашовскимъ (который оно мовилъ: что ми дасте, а я его вамъ выдамъ») не безъ явного кривоприсяжства новотной зверхности поддавали?

Нужь облуда, нещирость, шалбирство, фортеле и фалше ихъ, которыхъ въ той мъръ заживали (въ тотъ часъ кгды найбарзъй тые речи кновали, и словне и листовие насъ же о томъ ани мыслятъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полѣ; «што злото, або сребро-пробують». <sup>8</sup> На полѣ пояснено: «розвяжеть». РУССКАЯ ИСТОРИЧЕСКАЯ БИВЛІОТЕКА. 56

maia':

Rzymu pokazały.

W ten czas iuż dopiero na nabożeń-; mści w dobrach v miastach krola iego въ добрахъ и мъстахъ кор. его мил. m. naprzod vczyniono: cerkwie na nie- напередъ учинено: церкви на нъкотоktorych mieyscach pieczętując.—аррага- рыхъ мъсцахъ печатаючи, —аппараты 1 ty cerkiewne z nich biorac.—od chwały церковные зъ нихъ беручи.— отъ хвалы dług starego kalendarza odprawowane, z ведлугъ старого календара отправова-

ligiev wiodącu, a zaż nas słusznie obcho- pozutena pertu bezymu, amagis macis czydzić v do styskowania pobudzać nie шне обходити и до стисвованья побужати не масть.

Lecz wszytko by to (ieszcze) znośniey- ... Jens bee bu to shochtame, xork bansze, choć barzo żałośne były rzeczy, kie- 30 жалосные были речи. кгды бы оттоdyby sstad rozliczne nas Greckiev reli- да роздичные насъ редън Греческой диgiev ludzi vbliżenia, vciążenia у krzyw- дей уближенья, утисненыя и кривды яко dy jako z niejakiego źrzodła nie były зъ нъякого жродла не били вынижнуwyniknely, v kiedyby postępki, gwaltem- ли, и кгди би поступки. кгвалгонъ, musem v niewola znacznie pachnace nyconъ и неволею значне нахнучіе, не nie były ktemu przystapiły. Na ktore были ктому приступили. На которое имъ iż słusznie styskujemy, aby każdy ba- слушне стискуено, абы каждый бачити czyć mogł, niektore tylko z nich (bo могъ. нъкоторые толко зъ нихъ (бо ktożby wszytkie wyliczył?!), a osobliwie ктожъ бы всъхъ выличниъ?!), а особлиte. ktore iuż po iechaniu Łuckiego у ве тыхъ, которые южъ по ѣханью Луц-Włodzimirskiego władykow do Rzymu, кого и Володимерского владыковъ до nastapily, dla przykładu przypomnimy. Риму, наступали, для прикладу припо-Bo acz wprawdzie skoro po owego w мнимо. Бо ачъ вправдъ скоро по ового въ pierwszey części wpisanego listu niekto- першой части вписаного листу изкотоrym władykom w roku ieszcze 1592 da- рымъ владыкомъ въ року еще 1592 niu (w ktorym są vbeśpieczeni, że dla данью (въ которомъ суть обезнечени, wszelkiego oskarżenia, klątwy y ogło- же для всявого осварженыя, клятвы н szenia, by dobrze przeciw stanom ich оголошенья, ( (об. 207) бы добре проwedług praw duchownych y świetskich тивъ станомъ ихъ ведлугъ правъ дуbyło dostoieństw, nie mieli tracić), zaraz зовныхъ и свъцкихъ было достоенствъ, nieiakie nas starożytney religiey Greckiey не мъли тратити), заразъ нъяке насъ ludzi w nabożeństwie prze[na]gabania po- старожитной релън Греческой людей въ iawiać się poczęły, iednak nabarżiey się набоженствъ пренагабанья появлятися y naotworzyście w roku 1595. po ie- почали, однакъ найбарзъй ся и наиотchaniu iuż pomienionych władykow do вористъй въ року 1595, по жханью рокъ помененыхъ владыковъ до Риму пока-¦зали.

Въ тотъ часъ южъ теперь на набожен-|| (321)stwo nasze iawnie natarto. А ство наше явне натерто. А вступовъ wstępek tego za vniwersałmi krola iego того за универсалный кор. его мил. н Bożey y nabożeństwa w dni święte, po- Божей и набоженства въ дни святые.

<sup>·</sup> На полъ пояснено: «уберы».

prezbitery y popy nasze się rzucaiąc,z sakramentem zwykłym sposobem do chorych przez rynek chodzić im w vbierzech popowskich zakazuiąc,-martwych iawnie przez rynek z processyą według obyczaiu religiey Greckiey prowadzić, w cerkwiach w świeta dzwonić v obrzedow nabożeństwa swego zażywać zapowiedając,a tych, ktorzy tym zakazom v zapowiedziam podlegać niechcieli, braniem win, wiezieniem, biciem v inszymi sposoby vdręczaiąc.

W tychże mieyscach krola iego mści v pod tymże czasem na szkoły religiey naszey Greckiey się rzucano: dzieci y vhogie z nich do swoich włocząc, bijac, sadzając v rozmajte nad nimi zbytki czyniac.

Pod tymże czasem w niektorych krola iego mści mieściech Greckiey religiey ludzie, mimo dawny zwyczay, od vrzędow, od cechow, od rzemiosł odstrychani; w czynieniu im sprawiedliwości y z inszych roznych miar vciskać ie poczęto. O czym barzo siła na roznych mieyscach iest protestaciv poczynionych, ktore co, kiedy, kędy y komu się sstało poświadczaią. Wpisowania ich tu, dla przedłużenia, zaniechywam; gotow iednak bedac każdemu requiruiącemu tych przypomnionych w mieściech krola iego mści y indziey vcierpianych przez nasze angaryey siła przykładow przypomnieć.

Wstępek tak zabraniania y przeskadzania nabożeństwa mieszczanom poddanym krola iego mści w miastach Rzeczyposp. y krola iego m. vczyniwszy,

cerkwie ludzi gwałtem wyganiaiąc,—na ные, зъ церкви люди кгвалтомъ выгоняючи,--на презвитери и попы наши ся торгаючи, --- зъ сакраментомъ звыклымъ способомъ до хорыхъ черезъ рыновъ ходити имъ въ уберохъ поповскихъ заказуючи, - мертвыхъ явне черезъ рынокъ съ процессіею ведлугь обычаю рельи Греческой провадити, въ церквахъ въ свята звонити, и обрядовъ набоженства своего заживати заповъдаючи, - а тыхъ, которые тымъ заказомъ и заповъдемъ подлегати не хотћли, браньемъ винъ, везеньемъ, битьемъ и иншими способы удручаючи.

> Въ тыхъ же мъстъхъ кор. его мил. и подъ тымъ же часомъ на школы релви нашей Греческой си торгано: дъти и убогіе зъ нихъ до своихъ воло-(208) чачи, быючи, сажаючи и розмаитые надъ ними збытки чинячи.

> Подъ тымъ же часомъ въ нѣкоторыхъ кор. его мил. мъстахъ Греческой релви люде, мимо давный звычай, отъ урядовъ, отъ цеховъ, отъ ремеслъ отстрыхани; въ чиненью справедливости имъ и зъ иншихъ розныхъ мфръ утискати ихъ почато. О чомъ барзо много на розныхъ мъстахъ естъ протестацій починеныхъ, которые што, коли, кому и гдв ся стало посвъдчаютъ. Вписованья ихъ тутъ, для продолженья, занехавамъ; готовъ еднакъ будучи каждому вывъдуючомуся тыхъ припомненыхъ въ мъстахъ кор. его мил. и индъй утерпленыхъ черезъ наше анкгарій з много прикладовъ припомнити.

Вступокъ такъ забороненья и перешкоженьянабоженствамъщаномъ. подданнымъ кор. его милости, въ мъстахъ Речи Посполитой и кор. его мил[ости] postapiono daley: rzucono się z ta, op- учинивши, поступлено далъй: торгне-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ пояснено: «утиски».

pres (322) syą v na stanu szlacheckiego | нося съ тоею опреслею и на стану ludzi. Czego acz przykładow iest nie mało, iednak, vchodząc przedłużenia, tylko ieden tu, zacną osobę zachodzący, dla wizerunku przypomnimy:

Władyka Włodzimirski po przyjechaniu iuż z Rzymu, na dwor iey m. paniey Brasławskiey, xiężny Zbarawskiey, v ktorev wedle dawnego zwyczaiu nabożeństwo prezbiter odprawował, naszedszy tam do cerkwie, drzwi gwałtem wybił, do nabożeństwa odprawowania należące iedne pobrał, drugie porozrzucał, owo zgoła gwałt wielki vczynił. Z strony czego gdy iey m. protestacyą czyniła, roskazał do niey, że darmo się protestuie, bo go tu w Polszcze żaden sad o to sadzić nie będzie mogł; a ieśliż do papieża, ktoremu iuż posłuszeństwo oddał, zechce go pozywać, będzie miała czystą przeieżdżkę; ale on będzie to miał przed nią, że mu drogi tam pytać nie będzie potrzeba, bo ią iuż przewiedział, y tak rozumie, że tam za iey m. nie skażą.

W zabranianiu y przeszkadzaniu takim nabożeństwa starożytnego mało maiąc, rzucono się zaraz klątwami, a przy klątwach gwałtem y mocą na religiey naszey duchowne, ktorzy za oderwańcami iść nie chcieli. Za czym iedni wypedzeni, drudzy łapani, trzeci bici, czwarci więzieniem y inszemi temu podobnemi przykremi postępkami sa trapieni, czego przykłady mianować możemy.

A dla więtszey w tym wszytkim swo-

шляхецкого люди. Чого ачъ прикладовъ есть немало, однакъ, уходячи продолженья, толко одну туть, зацную особу заходячій, для визерунку припомнимо:

Владыка Володимерскій по прібханью южь зъ Риму, на дворъ ее милости, паней Браславской, кнежны Збаражской, въ которой ведлугъ давного звычаю набоженство презвитеръ отправовалъ, нашедши тамъ до церкви, двери кгвалтомъ выбилъ, речи до набо (об. 208) женства отправованья належачіе одны побраль, другіе порозм' товаль, ово згола кгвалтъ великій учинилъ. Зъстороны чого кгды ее милость протестацію чинила, всказалъ до ней, же дармо ся протестуеть, бо его туть въ Полщи жаденъ судъ о тое судити не будетъ моглъ; а еслижъ до напъжа, которому южъ послушенство отдалъ, схочеть его позывати, будетъ мѣти добрую проъжчку; але онъ будетьто мъль передъ нею, же ему дороги тамъ пытати не будеть потреба, бо южь ей перевъдаль, и такъ розумветъ же тамъ за ей милостью не скажуть.

Въ заборонянью и перешкожанью танабоженства старожитного мало маючи, торгненося заразъ клятвами, а при клятвахъ кгвалтомъ и моцью на рельи нашей духовныхъ, которые за оторванцами итѝ не хотъли. Зачимъ одны выгнани, другіе йманы, третіи биты, четвертые везеньемъ и иншими тому подобными прикрыми поступками суть траплени, - чого приклады меновати можемо.

А для болшей въ томъ всемъ свободы, body, odstępcy, chcąc kaźni za swoie отступники, хотячи казни за свое отudstępstwo zniknąć у chcąc nas tym ступство зникнути и хотячи насъ тымъ smalniev do tey matnie, w ktorą sami снаднёй до тоей матнё, въ которую саwiesli, wegnać, zabiegali temu, iakoby- ми влъзли, угнати, забъгали тому, яко patriarchow Orientalnych wole[y] у бысмы патріарховъ Восточныхъ воль и

list do vkravnych starostow w kancellasłowa:

(323) · Zygmunt III, z Bożey łaski krol Polski, wielkie xiaże Litewskie, Ruskie, Pruskie, Mazowieckie, Żmudzkie, Iflantskie etc. y Szwedski, Godski, Wandalski dziedziczny krol. Wszem wobec y każdemu zosobna, komu to wiedzieć należy, a mianowicie starostom naszym vkraynym, vprzeymie y wiernie miłym, łaskę naszą krolewską.

«Vprzeymie y wiernie nam mili! Że my, bacząc iako wiele beśpieczeństwu Koronnemu na tym należy, aby żaden cudzoziemiec, zwłaszcza ludzie Greckiego zakonu z ziem Tureckich do państw naszych nie przychodzili, chcemy tego po vprzeymey wierności waszey, ktorzy iedno vkrayne zamki maia pod władza swoia: aby tego pilnie przestrzegali, żeby żadnych osob, ktorzy by od patriarchow Greckich z listami abo poselstwy iakimi, badź też do episzkopow religiey Greckiey, badź też do kogo inszego w państwach naszych posłani, aby byli nie przepuszczani. Y roskazuiemy surowie, aby takowych ludzi zadzierżywali, y onych listy, ieśliby iakie mieli, do nas odesławszy, do nauki naszey w dobrey opatrzności chowali, inaczey nie czyniąc, dla łaski y powinności vrzędu swego.

Data w Krakowie 28 lipca, roku Pańskiego 1591 (sic) panowania naszego krolestwa Polskiego osmego, Szwedskiego wtorego. Sig'ismundus, Rex. Pstrokoński».

W nadzieię tey pograniczney straży roku 1596, dopieroż więc odstępnicy жи, року 1596, теперъ южъ отступници proporce swe rosciegać у tych, ktorzy пропорцы свое ростягати и тыхъ, кото-

rady dosiąć nie byli mogli; у za tym рады досягнути не были могли; и затымъ листъ до украйнныхъ старостовъ ryey krola iego mści ziednali sobie w te ((209) въ канцелляріи кор. его мил[ости] зъеднали собъ въ тые слова:

> «Жикгимонть Третій зъ Божей ласки-всъмъ вобецъ и каждому кому то въдати належить, а меновите старостомъ нашимъ украйннымъ, упрійме и върне милымъ, ласку нашу королевскую.

«Упрійме и върне намъ милые! Же мы, бачачи якъ много безпеченству Коронному на томъ належитъ, абы жаденъ чужоземецъ, звлаща люде Греческого закону зъ земль Турецкихъ до панствъ нашихъ не приходили, хочемо того по упріймой върности вашой, которые едно укранные замки маютъ подъ владзею своею: абы того пилне перестерегали, жебы жалныхъ особъ, которые бы отъ патріарховъ Греческихъ зъ албо посельствы якими, будь до епископовъ релѣи Греческой, будь тежъ до кого иншого въ панствахъ нашихъ послани, абы были не пропущены. И росказуемы сурове, абы таковыхъ людей задержовали, и оныхъ листы, еслибы якіе мъли, до насъ отославши, до науки нашей въ доброй опатрности ховали, иначей не чинячи, для ласки и повинности уряду cBoero.

«Дата въ Краковъ 28 липца, року Божего 1595 (sic), панованья нашего королевства Полского осмого, Шведского второго. Жиктимонть, рексъ. Пстроко нскій.

Въ надъю тоей пограничной сторо-

vciążać y ciemiężyć poczęli: po klątwach, na takie wydawanych, banicy z kancellariy krola iego m. na nie wyprawując, a nawet iuż v budowania cerkwie ku odprawowaniu starożytnego nabożeństwa zabraniaiac, za listami krola iego m., ktore za omylnym spraw dawaniem otrzymali. Z ktorych listow iednego, do Wilna wydanego, te są słowa:

(324) «Zygmunt Trzeci, Bożą miłością krol Polski etc. Woytowi, burmistrzom, y ławnikom miasta naszego Wileńskiego, wiernie nam miłym, łaska nasza krolewska.

· Mamy te wiadomość, iż niektorzy podmianowicie: rzekomy Karpik, Iwan Poroszko, Jaś Wołkowicz, Sebestvan Olszenica, Harazym Rudy y Alekszy Poznański) 1, zażywaiąc swowoleństwa przeciwko zwierzchności naszey hospodarskiev v prawu pospolitemu, bunty v rozruchy niepotrzebne między poddanymi naszymi, mieszczany Wileńskiemi, bractwem Troieckim czynią; te świętobliwe sprawy zaczęte, za ktorymi by to do zgody ziednoczenia w wierze między narodem ludu chrześciańskiego przychodzić miało, rozrywaią; y inszych poddanych naszych do siebie sposabiaiąc, przeciwko Rzeczyposp. huntuiąc, niezgody y rozruchy mnożąc, y nic niedbaiąc na karanie y winy, w prawie pospolitym na takowych opisane, pokoy pospolity prawem obwarowany wzruszaią, a nad to ieszcze ku więtsze-

im odstępstwa od starożytney religiey рые имъ отступства отъ старожитной pomagać nie chcieli, z każdey miary релби помагати не котъли, съ каждой оп : исвроп итижкиет и итажету пофи клятвахъ, на такихъ выдаваныхъ, выволанье зъ канцеллярін кор. его милости на нихъ выправуючи, а наветь южъ и будованья церквей ку отправованью старожитного набоженства забороняючи, за листами вороля его милости, которые одержали за омылнымъ даньемъ (об. 209) справи. Съ которыхъ листовъ одного, до Вилни выданого, тые суть слова:

> «Жикгимонтъ Третій, Божею милостію король Полскій. Войтови, бурмистромъ, радцомъ и лавникомъ мъста нашего Виленского, върне намъ милымъ, ласка наша королевская.

«Маемо тую вѣдомость, ижъ нѣкотоdani naszy, mieszczanie Wileńscy (a рые подданые наши, мъщане Виленскіе, заживаючи своволенства противъ звирхности нашей господарской и праву посполитому, бунты и розрухи непотребные межи поддаными нашими, мъщаны Виленскими, братствомъ Троецкимъ чинять; тыи святобливыи справы зачатыи, за которыми бы то до згоды и зъедноченья у въръ межи народомъ люду христіанского приходити мізло, розрывають; и иншихъ подданыхъ нашихъ до себе способляючи, противъ Речи Посполитой бунтують, незгоды и розрозрухи множатъ, и ничого недбаючи на каранье и вины, въ правъ посполитомъ на таковыхъ описаные, покой посполитый правомъ обварованый вэрушаюболшому взручи, а надто еще ку шанью покоя посполитого, пляць въ мъстъ нашомъ Виленскомъ купивши, mu wzruszeniu pokoiu pospolitego, plac снать церковъ не такъ для отправо-

<sup>1</sup> Взятое въ скобки опущено въ Западно-Русскомъ текстъ.

w mieście naszym Wileńskim kupiwszy, snadž cerkiew nie tak dla odprawowania w niey chwały Bożey, iako nawięcey dla wietszych hereziy y rozszyrzania buntow w Rzeczy posp. zbudować chca. Co iż by się takowemu swowoleństwu v buntom wszelakim (w czas) 2 zabieć mogło, chcemy mieć y przykazuiemy wam: abyście z należności v powinności vrzedu swego, takowych buntow, ktoreby się miedzy poddanemi naszymi wszczynać v szyrzyć się mieli, postrzegali; tych wyższev mianowanych poddanych naszych, iako wzruszycielow y buntownikow pokoiu pospolitego, y inszych, store by się napotym pokazać mieli, według prawa pospolitego y wy||(325)stępku ich karali, y tey cerkwie budować nie dopuszczali, y zabronili, koniecznie inaczey tego nie czyniac, dla łaski naszey (gdyż y przywileie przodkow naszych, y nasze hospodarskie o tym znacznie opisuia: iż cerkiew żadnych nigdzie w państwie naszym nikomu budować nie wolno, przez wiadomości y pozwolenia naszego hospodarskiego).

Pisan w Warszawie, roku Bożego Narodzenia 1596, miesiąca augusta 29 dnia Sigismundus, rex. Maciey Woyna, pisarz>.

Ten list ieśliż (że przysięgi konfederacycy y prawa zamilcze) zgadza się z owym w rozdziale 4 pierwszey części przypomnionym listem Łacińskim krola Stefana, nawet y z przywileiem Wilenskim krola dzisieyszego iego mści pana naszego bractwu cerkiewnemu Wileńskiemu dnia 9 miesiąca oktobra roku 1592, w Warszawie nadanym, w ktorym mianowicie budowania cerkiew wolność iest waro-

ванья въ ней хвалы Божей, якъ найболшей для болшей ереси и розширенья бунтовъ въ Речи Посполитой збудовати хочутъ. Што ижъ бы таковому своволенству и бунтомъ всякимъ забъчися могдо, хочемо мъти и приказуемо вамъ: абысте зъ належности и повинности уряду своего, таковыхъ бунтовъ, которые бы ся межи поддаными нашими вщинати и ширити мѣли, постерегали; тыхъ вышеменованыхъ подданыхъ нашихъ, якъ взрушителевъ и бунтовниковъ покою посполитого, и иншихъ, которые бы ся напотомъ показати мѣли, ведлугъ права посполитого и выступку ихъ карали, и тоей церкви будовати не допускали, и заборонили, конечне иначей того не чинячи, для ласки нашее (ижъ привилеи продковъ нашихъ, и наши господарские о томъ значне описують: же церквей жалныхъ нигдъ въ панствъ нашомъ никому будовати неводно, безъ въдомости и позволенья господарьского). || (210) «Писанъ у Варшавѣ, року Божого Нароженья 1596, мъсяца августа 29 дня Сикгисмундусъ, рексъ. Матъй Война, писаръ».

Той листь если (же присяги конфедераціи и права замолчу) згожается и зъ овымъ въ розделе четвертомъ першей части припомяненымъ листомъ Латинскимъ короля Стефана, наветъ и съ привилеемъ Виленскимъ короля его милости пана нашого теперешнего, братству церковному Виленскому дня 9-го мъсяца октебра, року 1592-го, въ Варшавъ наданомъ, въ которомъ меновите wana,—niechay każdy sądzi! A osobli- будованья церквей волность есть варо-

<sup>2</sup> Взятое въ скобки опущено въ Западно-Русскомъ переводъ.

dawania tego listu z kancellarycy sa przyczyna!

W tymże czasie, gdy ten pomieniony list iest (iego) 1 z cancellaryey wydany, ogłosił sie synod w Brześciu. Cieszyliśmy sie nim, spodziewając się, że iuż za tym te angarye pohamować się miały. Lecz gdy synod nadchodził, pod tym czasem prawie nawięcey przepych swoy władykowie okazować y ludzie starożytney religiey Greckiey trapić poczęli. Dla przykładu pisany (tu) 2 list władyki Włodzimirskiego, ktorego te są slowa, [kłade]:

· Hipacyus, z łaski Bożev prototron, episzkop Włodzimirski y Brzeski. Wszytkim wobec y każdemu zosobna prawosławnym chrześcianom. ludziom cerkwie Greckiey, synom duchownym naszev pokorności.

«Iako nie po iedenkroć z [(326) (s)powinności naszey pasterkiey, widząc wielka niedbałość v lenistwo ku chwale Bożey, y niedbałość o cerkwiach Bożych bractwa Brzeskiego, vpominaliśmy iak słowem tak v pismem naszym: aby według zwykłego obyczaju na spiewanie v modlitwy do cerkwie Bożey zbierali się y powinności swey chrześciańskiey dosyć czynić przestrzegali. A iż niek[t]orzy y na vpominanie nasze ovcowskie dbać nie chcą, cerkwią Bożą y napomnieniem naszym oycowskim gardzą, а niektorzy snadź na więtszą <sup>3</sup> zelżywość wiary swey y domu Bożego modlitew-

wie niech się ci przypatrzą, ktorzy wy- вана, — нехай кождый судить! А особливе нехай ся тые приглядують. которые выданья того листу съ канцлеріи суть причиною!

> Въ томъ же часъ, коли той помененый листь есть съ канцеляріи выданый. оголосился соборъ въ Берестью. Тѣшилихмося имъ, сподъваючися, же южъ за тымъ тыи анкгаріи або утрапенья погамоватися мели. Али ото коли соборъ надходилъ, подътымъ часомъ праве найболшій препыхъ свой владыкове оказовати и людей старожитной въры Греческой бъдити почали. Для прикладу писаный листь влыдыки Володимерского, которого тые суть слова, кладу:

> (об. 210) «Ипатей, зъ ласки Божей протофроній, епископъ Володимерскій и Берестейскій. Всѣмъ вобецъ и кождому зособна, православнымъ христіаномъ, людемъ церкви Греческой, сыномъ духовнымъ нашей покорности.

«Якъ не пооднокроть съ повинности нашей пастырской, видячи великую недбалость и ленивство кухваль Божой. и педбалость о церквахъ Божихъ братства Берестійского, напоминалихмо якъ словомъ такъ и писмомъ нашимъ 4: абы ведле звыклого обычаю, на спѣванье и молитвы до церкви Божей збиралися и повинности своей христіанской досыть чинити перестерегали. А ижъ оные которые и на навпоминанье наше отцовское дбати не хотять, церковью Божею и навпоминаньемъ нашимъ отцовскимъ гордять, а нъкоторые снать на зелжи-. вость в ры своей и дому Божого молитnego, zbory iakieś pokątne sposobem he- веного, зборы якіесь покутне способомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Лишнее слово. <sup>2</sup> Пропущено вь Западно-Русскомъ переводъ. <sup>3</sup> Это слово не переведено въ Западно-Русскомъ текств.

<sup>4</sup> На полъ замъчено: «писмомъ нашимъ, а не Божимъ».

snadź niektorzy do heretickich bożnic na modlitwy vciekaią się, — a przeto nie mogac daley takowey swey woley cierpiec, to ostatnie vpominanie nasze do wszytkich czynimy y imieniem Bożym to skazuiemy: ieśliby przez to ypominanie nasze więcey tego w vporze swym trwali v domem Bożym wzgardzali, na modlitwy y spiewania w dni swięte nie przychodzili,-tedy tobie, protopopa, y wszytkim popom Brzeskim soborowym v okolicznym przykazuiemy, pod klatwa y odłączeniem stanu kapłańskiego: abyście ni do iednego z takowych nieposłusznych w domy ich nie chodzili, dzieci ich nie krzcili, świątości Christusowych takowym nie dawali, pogrzebow vmarłym nie czynili, y żadną sprawą duchowną im nie vsługowali, przy cerkwiach pogrzebać ciał vmarłych nie dopuszczali, y po vmarłych dzwonić nie roskazowali; a zgoławszytkich takowych za heretykow y wykletych od cerkwie Bożev mieli, tak długo, poki aż nawrocą się y do cerkiew Bożych po staremu chodzić, v powinności swey chrześciańskiey dosyć czynić bedą, koniecznie.

Data w Brześciu, roku 1596, oktobra 3 dnia. Własna reka.

Przyszedł potym zaraz synod Brzeski. Alisci na (327) nim y po nim miasto spodziewaney poprawy--pogorszenie, miasto folgi-więtsze vciażenie, miasto pociechy - więtsze zasmucenie nastąpiło. Zamilczywamy, iakie tam sznypki, iakie przymowki, iakie lekkie poważania w mowach y kazaniach bez wszelkie[y] iesmy winności odnosili. Nie wspominam, относили есмо. Не вспоминаю,

retickim w domiech swych czynią, а ерстицкимъ въ домъхъ своихъ чинятъ, а снать искоторые до еретицкихъ божницъ на молитвы утекаются, - а про то не могучи дальй таковой своволи терпрти, тое остатнее навпоминанье наше до всъхъ чинимо и именемъ Божимъ росказуемо: еслибы черезъ тое упоминанье наше болшей того въ упори своемъ тривали и домомъ Вожимъ взгоржали, а на молитви и спрванья въ дни святые не приходили, - тогды тобъ, протонопо, и всѣмъ попомъ Берестейскимъ соборовымъ и околичнымъ приказуемо, подъ клятвою и отлученьемъ стану священического: абысте ни до едного съ таковыхъ непослушнихъ въ доми ихъ не ходили, дътей ихъ не крестили, святостій Христовыхъ таковымъ не давали, потребовъ умерлымъ не чинили, и жадною справою духовною имъ не услуговали, при церквахъ погребати телъ мертвыхъ не допускали, и по умерлыхъ звонити не росказовали; а згола - всъхъ таковыхъ за еретиковъ и выклятыхъ отъ церкви Божей мели, такъ долго, поки ажъ навернутся и до церквей Божихъ по старому ходити, и повинности своей христіанской досыть чинити будутъ, конечно.

> «Данъ въ Берестью, року 1596, октобря 3 дня. Власною рукою.

Наспълъ потомъ заразъ соборъ Берестійскій. Али на немъ и по немъ вмъсто сподъваной поправы — | (211) горшенье, вмѣсто ослаби — болшей тяжаръ, вмъсто потехи – болшій смутокъ наступилъ. Замолчуемо, яковые уруганья, яковые легкіе уваженья въ мовахъ и казаньяхъ 5 безъ всякой вины

в Въ оригиналъ опечатва «казаньямъ».

przybył, gdy władze vrzędu swego protosyngiciskiego zażywał, arestowano. Togrunt wszytkiemu, że, mimo nas wszech duchownych y świetskich pozwolenie y owazem przeciw inwney naszcy protestacycy, metropolit z piącią władykow, obstawiwszy się w cerkwi haydukami, po spelznieniu dnia v terminu synodowi nazmezonego, vnia abo ziednoczenie z Rzymskim kościołem stroił. A mało na tym v z swoim towarzystwem maige, y chege nas poniewolnie do tegož ziednoczenta przywiesć, wyjednał yniwersały z kancellaryey krola jego msci, przez ktore tey vniey v sprawam iego Brzeskim nie tylko przeciwić się zakazano. ale też one przyimować, y oney podlegać, a przytym Lwowskiego v Przemyskiego władykow, przeto iż na tę vnią nie pozwolili, nie za władyki, ałe za przeklęte mieć y z nimi nie społkować, ani obcować nam konjecznie roskazano.

Uniwersalow tych iż są przydłuższymi. zamknienie tylko ich wedle tego, iako tu przypisniemy:

A 18by to wszystkim ku wiadomości

lako Greka Nicefora, ktory się tam był Грека Никифора. которій тамъ быль прибыль, коли власти ураду своего протосинктелского заживаль, арестовано. То-кгрунтъ всему, же. мимо насъ встать духовныхъ и свецкихъ позволенье и овинемъ противко явной нашей протестаніи, митрополить съ пятма владыками, обставившися въ церкви гайдуками, по сползненью дня и термину соборови пазначоного, едность нъякуюсь съ Римскимъ костеломъ строилъ. А мало на томъ и зъ своимъ товариствомъ маючи, и хотячи насъ поневолне до тооежъ едности привести, выедналъ универеалы зъ канцеляріи кор. его мил. презъ которые той едности и справамъ его Берестійскимъ не толко противитися заказано, але тежъ оную пріймовати и оной подлегати, а при томъ — Лвовского и Премыского владыку, про то ижъ на тую едность не позволили, не за владыки, але за проклятые мъти и зъ ними не посполитоватися, ани обцовати намъ конечне росказано.

Универсаловъ тыхъ ижъ суть приdla przedłużenia zupednie nie wpisuiąc, должинии, для продолженья зуполне не BUHCVEVAN, SAMEHOHSE TOJEO MAT BELLE TOро учетые Litewskim byly rozeslane, годинь по княжтив Лито (об. 211)вскомъ были розосланы, туть приписуемо:

«Л ижъ бы то вевиъ до ведоности рудужда у od кадаеро муредијоне бу- пришло и отъкождого выполнено было, hy wam, weiewedam, starestam, dzier- вамъ, всеводамъ, старостамъ, державмансана, cinonom wassina, namiestnikom цомъ, тивономъ машниъ, наибстнибомъ у усланивани, także westem, burmi- и урадникомъ, также войтомъ, бурмиыкмен, талоон, lawnikom, przykasnie стромъ, радцамъ, лавникомъ, приказусщь: абляде заші реклановічній ізму до: абисте сами постановенью синоду льновы Візловіную ні и слупи регостішні мого Берестійского ни въ чонъ противше бый, а drugich poddanych нассусh, ни не били, а другить подданихъ наменью вын мин миже (328), і мінії міс. шить которые бы са тому протившти. break a new list was po kościelech, kapalni a rod inche bame no koczemakeninch v un targach, kopies s niego akte u na toprate nomen se neto cunmany problem is to weavitim to every appropriate a to make by whitementanta proportion restauration for more appropriate postables. Roberte many in the capabile. Plean unavent rore ne vantre. Ilucana y Rap1596, decembris 15 die».

To takie vniwersały vrzedom iurisdycya na sobie maiącym, tych, ktorzy by sie postanowieniu Brzeskiemu odstepnikow przeciwili, karać roskazujące, - ci, ktorzy ie z kancellarycy wydawali, niech uważą, ieśliż nie są przeciwne owemu punktowi przysięgi krola iego m[ości];

«Nec vllo modo vel iurisditione nostra vel officiorum nostrorum, vel statuum quorumuis authoritate quemque afficiam, opprimiq; causa religionis permittam, nec opprimam. To iest:

iakim sposobem abo iurysdycyą <ani naszą, abo vrzędow (sic) naszych, abo stanow ktorychkolwiek powaga, nikogo nie vbliżę y, dla religiey, vciskać nie dopuszczę, ani sam vbliżę, ani vcisnę.

Po synodzie Brzeskim nastąpił blizko przeszły seym z bardzo wielu woiewodztw, a osobliwie z tych, w ktorych się ludzie religiey Greckiey nayduią. Posłom, z powiatow seymikowych nań wyprawionym, sprawce nasze poruczono. A co vważeniu iest godno: w siłu instrukcyach za napierwszy artykuł poruczono, źrzetelnym dołożeniem prosby y instancyey do krola iego m., aby krol iego mść nie tylko tey przez oderwańce skleconey vniey nie popierać, ale też aby, na mieysce ich, insze, ktorzy by właśnie religiey Greckiey byli przełożone duchowne, na beneficya, przez nie trzymane, nam podać raczył. Prosili o to z pilnością, domawiali się tego, starali się о to posłowie. Coż za skutek? намъ подати рачилъ. Просили о то съ Na słowiech się nie sadząc, rzecz sama пилностью, домовлялися того, старалиświadczy. A to przed się i po dziś dzień сн о то послове. Што за скутокъ? На

w Warszawie, lata Bożego Narodzenia шавѣ, лѣта Божего Нароженія 1596, декабря 15 дня».

> То такіе универсалы урядомъ зверхность на собѣ маючимъ, тыхъ, которые бы ся постановленью Берестійскому отступниковъ противили, карать росказуючіе, - тые, которые ихъ зъ канцеляріи выдавали, нехай уважать, если не суть противны овому периоду 1 присяги короля его милости:

> «а ни якимъ способомъ або урядомъ нашимъ, або урядниковъ нашихъ, або становъ которыхъ колвекъ повагою, никого не уближу и, для въры, утискати не допущу, ани самъ **убдижу**, утис у».

> По соборѣ Берестейскомъ приспѣвъ близко прошлый сеймъ зъ велми многихъ воеводствъ, а особливе съ тыхъ, въ которыхъ ся люде въры Греческой найдуютъ. Посломъ, съ повътовыхъ сеймиковъ на него выправленымъ, справу нашу поручено. А што уваженью есть годно: въ многыхъ инструкціахъ за найпершій артикуль поручено, зретельнымъ доложеньемъ прозбы и пилности до короля его милости, абы кор. его милость ((212) не толко тоей презъ оторваные злёпленой едности не попирати, але тежъ абы, на мъсце ихъ, иныхъ, которые бы власне въры Греческой были преложовыи духовныи, на прономіи 2, черезъ нихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На пол'в пояснено: «пунктови». <sup>2</sup> На пол'в псяснено: «бенефиціа».

ci odstępcy nie tylko na beneficiach, cłobana ce ne caleyn, paga canae cebrprzybywa.

przypominamy tu żałośnych krzywd, ktore od niektorych niebacznych Rzymskiey religiey ludzi, mimo zwyczay dawny, z nieuszanowaniem v zelżywością nasza złączone, odnosimy! Vczciwe małżeństwa nasze w watpliwość niewstydliwą wszetecznymi mowami swymi przywodza! W cerkwiach odmiany czyniac, ciała zmarłych religiey Greckiey ludzi, z ziemi wykopane, wyrzucaią! Od świadectw starożytney religiey Greckiey ludzie, iakoby wiary niegodne, odstrychaia, y onym akt, ktore wedle prawa nikomu nie maia bydź bronione, bronia! Prezbitery nasze na drogach potkane rozmaitymi despekty karaią!

Ktore to wszytkie vrazy, od naśladowcow Rzymskiey religiey odnoszone, nie tak nas od nich, iako od odstępnikow starożytney wiary Greckiey bola! Ktoż bowiem nie widzi, że za ich sprawa te vrazy wszczeły się?! Bo poki odstępstwo ich nie było zatrwożyło, z łaski Božev bylišmy od nich wolnymi, v w iakim-takim siedzieliśmy pokoiu. Za ich

sobie wedle prawa nienależących, siedzą. читъ. А то предся и по сей день тые ale ieszcze v iurystycya (329) swa nie oterynnuku ne tolko na uponowiata, cotylko przez sztuki v fortyle (z ktorego 65 belle npaba ne nalezanny, celety. źrzodła y truci[z]ny wynikają), ale y але и зверхность свою не толко интуprzez moc a gwałt nad nami rościągają. ками и фортелми (съ которого жерела A co nazalo[s]nievsza-vrzędy ramiona u tpytusum выникають), але и моцью krola iego mści, za vniwersałmi, z kan- a krbajtone haze hane poctstadył. A cellaryey wysyłanymi, do tego się znacz- што найжалосивищая — уряды рамена nie przymieszywaią. Za czym im daley, кор. его милости, за универсалми, изъ tym więcev angariy z roznych stron kahujepin высыдаными, до того ся значне примъщивають. Зачимъ имъ дальй, тымъ болшей невинныхъ быль прибываеть зо всёхь сторонь.

Не припоминаю туть жалосныхъ кривдъ, которые отъ нъкоторыхъ небачныхъ Римского вызнанья людей, мимо звычай давный, зъ неучтивостью и зелживостью нашею змѣшаные, относимо! Чесные малженства наши въ роспачъ невстыдливый вшетечными мовами своими приводять! Въ церквахъ отмъны чинячи, тъла мертвыхъ Греческой въры людей, изъ землю выкопаные, вымѣтують! Оть свъдецтвъ (об. 212) старожитной въры Греческой людей, яко бы веры негодныхъ, отдаляють, и онымъ книгъ правныхъ, которые ведле права никому не маютъ быти боронени, боронять! Презвитеровъ нашихъ на дорогахъ споткавши розмантыми деспекты караютъ!

Которые то всё уразы, отъ зонителей Римского вызнанья отношеные, не такъ насъ отъ нихъ, якъ отъ отступниковъ старожитной вёры Греческой болать! Хтожъ бовемъ не видить, же за ихъ справою тые уразы вщалися?! Бо поколя отступленье ихъ не было затривожило, зъ ласки Божей былихио отъ нихъ волными, и въ якомъ-такомъ сеsię sprawą wszczęły, у im daley, tym дълихмо покою. За ихъ же ся справою baržiey pospolituią się więzienia, mordy, вщали, и имъ дальй, тымъ болше поnaiazdy, banicyc y insze tym podobne сполитуются везенья, морды, найзды, гоangariowania tych, ktorzy za nimi iść ненья и иншые тымъ подобные бъды a starożytney religiey odstąpić niechcą. Czego w każdym kącie, gdzie iedno Greckiey religiey ludzie żywą, przykładow pełno!..

A iuż ten płomień, od inszych wszczęty, y przednieyszych naszych prawdziwych duchownych pożarem 1 dochodzi. Iuż archymendrycie Kijowskiemu, iakoby dla stateczności przy starodawney poprzysiężoney wierze duchownym (330) być przestającemu, manaster Pieczerski odiąć chcą! Iuż y władyce Lwowskiemu, dla teyże stateczności manasterstwo Żvdycińskie, ktorego dotad za przywileiem iego mści spokoynie trzymał, gwałtem naiechawszy na nie, przez szturm z rozlaniem krwie wydzierano! Iuż inszych siła tym podobnych, krwią pachniących, excessow się dzieie!!

A za toż to, dzieiopisie, dziękować mamy?! A zaż o to narzekać nie ma nam być wolno? A toż to niewdziecznością nazywasz, iż na takie vrazy styskuiemy? Byśmy dobrze nic inszego nie cierpieli, iedno to, żebyśmy metropolita y władykow odstępnych, po odstąpieniu Greckiey wiary, beneficiy, na religia Grecką nadanych, zażywaiących y pasterzmi się naszymi vdawaiących widzieli,-y zażby o to samo styskować się nam nie godziło? Małe się to komu rzeczy widza; ale atoli y tych małych rzeczy chrześcianie w niewoley Tureckiey żyjący, z łaski Bożey nie cierpią! Bo ieszcze nigdy do przyimowania rozney wiary ludzi za przełożone duchowne nie są przyniewalani,—a to tam prawa nie masz, ktoreby dostoieństwo religiey Grec-

тыхъ, которыи за ними ити а старожитной въры отступити не хочутъ. Чого въ каждомъ куть, гдъ одно Греческой въры люде живутъ, прикладовъ много!

А уже той поломень, отъ иншихъ вщатый, и старшихъ нашыхъ правдивыхъ духовныхъ доходитъ. Уже архимандритови Кіевскому, якобы для статечности при старожитной поприсяженой въръ духовнымъ быти переставаючому, манастыръ Печерскій отняти хочуть! Уже и владыци Лвовскому, для тоеежъ статечности ((213) монастыръ Жидичинскій, который ажъ дотоль за привильемъ короля его милости спокойне держаль, кгвалтомъ навхавши на оный, презъ штурмъ съ пролитьемъ кровыдирають! Уже иншихъ много тымъ подобныхъ, кровью пахнучихъ, выступковъ леть!!

А за тоежъ то, двеписе, дяковати маемо?! Изажъ за тое не маетъ быти волно нарекати? за тоежъ то невдячностью называешь, ижь на такіе уразы стискуемо? Бысмо добре ничого иншого не терпъли, едно тое, жебысмы митрополита и владыковъ отступныхъ, по отступленью Греческой вёры, прономій, на въру Греческую наданыхъ, уживаючихъ и пастырми ся нашими удаваючихъ видели, - изажъ бы о то самое стисковати намъ ся не годило? Малые ся то кому ричи видять; але атоли и тыхъ малыхъ ричей христіане, въ неволи Турецкой живучи, зъ ласки Божей не терпятъ! Бо еще николи до пріймованья розной веры людей за преложеные духовные не сутъ приневоляни, - а то тамъ права не маешъ, которое бы достоинkiey vmnieyszowania y zatłumienia bro- ство въры Греческой уменшованья и

<sup>1</sup> Это слово не переведено въ Западно-Русскомъ текств.

nilo.—a to tam konfederacyev nie masz. поняженыя боронию. — а то такъ вонktora by heneficiy religies Greckies tyl- федерація не маешь, вогорая бы проko ludziom religiev Greekiev dawanie nonin pertu. Tpenecom rozoo angena go maiącym, że się to w wolney Rzeczy- волности набоженства кой пів патускає на to, іакой и tego сполитой ліветь. — и якожь не стисковаkontenci bye mamy? By dobrze to mas TH. H SKONTE He Hapekath Ha TOC. SKONTE samych nie zachodziło у nie dolegało, а съ того доволни быти маемъй Бо поżebyśmy choć w inszey religiey osobach бре тое насъ самыхъ не заходило и не taki prawu gwalt czyniony widzieli.—v 10.1era.10. a zebuzno zota be numeż zażby nam chęć ku zatrynaniu oyczy- въры особахъ такій праву кгвалть чиstey wolności y prawa pospolitego mil- неный видъли. — и зажъ бы намъ хуть czeć o to dopusciła? A coż gdy to w ку задержанью ойчистой волности и religiey naszev się dzieie, (а ieszcze права посполнтого мосчати о тое допуtak dzieie) 1, że odstę (331) pnicy nie стила? А штожъ коли то ся въ въръ tylko chleba sobie nie należącego zaży- нашей дветь: же отступници не толко waią, ale y iurysdycyą nad nami per fors хльба собь неналежачого заживають. ciey ich w summieniach naszych nam ростягають: коли за овазіею в тоей gwałt się dzieie: gdv nas (wolne nam зверхности ихъ въ сумићныяхъ нашихъ nahožeństwa odprawować v cerkwie bu- намъ кгвалтъ ся дветъ: воли Żydow kłada: gdyż względem wiary, na и церкви будовати забороняючи) горше maietności, na zdrowia v na vezciwe na- отъ безбожныхъ Жидовъ кладуть: коли sze z roznych miar nacierają; gdy w взглядомъ въры, на мастности, на здоtym wszytkim pomocy, przez prosby у ровья и на учтивое наше зъ розныхъ poselstwa częstokroć powtarzane szukaiąc, nie navdujemy? Jakoż nie mamy styskować, a z żalem serdecznym narzekać?!

Pewniśmy, że żaden baczny za złe tego mieć nam nie będzie; a y dzieiopis zaniecha nas niewdzięcznikami gru-

warowała. A nam v prawo, v konfede въры Греческой давање варовала. А racye, у przywileje, у zwyczaję, у in-ze намъ и право, и конфедераціи, и ипиfundamenta wolności należeństwa nasze- вилья, и звычан, и иний фундамента posp. dzieje,- jakoż nie styskować, a ja- чинъ. же ся то въ волной Речи Поrościągaią; gdv za okazva tev iurvsdv- але и звърхность надъ нами силомо́пью dować zabraniając) podley od bezbożnych (волные намъ набоженства отправовати мёръ патирають; коли въ томъ всемъ помочи, презъ прозбы и поселства частокроть повтараные шукаючи, не найдуемо? II якъже не маемо стисковати, а и зъ жалемъ сердечнымъ нарекати?!

Певныхмо, же жаденъ бачный за зле того намъ мъти не будетъ; а и дъеписъ занехаетъ насъ невдячниками грубыми bymi nazywać, choć ato tych takich пазывати, хотя то тыхъ таковыхъ приprzykrych skarbow, ktore zbawiennymi крыхъ скарбовъ, которихъ спасителными

<sup>1</sup> Взятое въ скобки опущено въ Западно-Русскомъ текстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полъ пояснено: «поводомъ».

zowie, nie tylko chętnie nie przyimyiemy, ale v żałosnie na to, że ie w nas poniewolnie tkaia, styskuiemy! Niech się sam tknie,—czy by milczał, czyby dziekował, gdzieby go to, co nas dolega, dolegalo? A lubo by on, czego nie rozumiemy, doleglość taką z wdziecznością y z milczeniem wytrwać mogł?! My się deklaruiemy, że na taką cierpliwość, co by to, gdy boli, nie sarkać, zdobyć sie nie możem. A też dosyć w tym cierpliwości naszey, że choć tak vraženi będąc, choc tak przez długi czas w vrazach swoich żadnego vlženia przez prosby otrzymać nie mogąc, choć bacząc, iż znoszeniem starych krzywd nowe pobudzamy,--iednak ato złego złym nie oddaiemy, ani się do gwałtu przeciw gwałtowi rzucamy.

Czekamy zmiłowania Pana Boga Wszechmogacego, proszac Go, aby nam tego krzyża vlżyć, a tym czasem nas cierpliwością obdarzyć raczył! Czekamy zmiłowania iego krolewskiey mści, maiac nadzieię, że wżdy kiedy w vszy swe pańskie (ktore teraz od nam nie życzliwych prawie iakoby obleżone są) żałosne narzekania nasze przypuści, y słusznemu żadaniu (332) naszemu mieysce zostawić raczy. Czekamy na w. m. wszech Koronnych, w. x. Litewskiego y państwk temu należących obywatelowobaczenie, aza wżdy kiedy w te nasze sprawy, tak iako się godzi, weyźrzycie, y vrazy nasze wedle potrzeby leczyć bedziecie. Czego abyśmy tym pewnieyszy byli, tu koniec temu rozdziałowi vczyniwszy, w zamknieniu wszytkiey «Odpowiedzi» naszey do w. mści mowę swą obrociwszy, co w. mści k temu przywodzić ma, krotce przypomnimy:

зоветь, не тылко съ хутью не пріймуемо, але и жалосне же ихъ ||(214) въ насъ поневолне ткають, стискуемо! Нехай ся самъ ткнетъ, - чи бы мовчалъ, чи бы дяковаль, гдв бы его то, што насъ долегаетъ, долегало? А либо бы онъ, чого не розумѣемо, долеглость такую и зъ вдячностью и зъ мосчаньемъ выгрвати могъ?! Мы ся объясняемо, же на таковую тершливость, жебы то, коли болить, не стогнати и не охтати — здобытися не можемъ. А тежъ досыть въ томъ териливости нашей, же хотя такъ уражени будучи, хоть такъ презъ долгій чась въ уразахъ своихъ жадного улженья черезъ 1 прозбы одержати не могучи, хотя видячи, ижъ зношеньемъ старыхъ крывдъ новые побужаемо, — еднакъ то злого злымъ не отдаваемо, ани ся до кгвалту противъ кгвалтови мечемо.

Ожидаемо змилованья Бога Вседержителя, просячи Его, абы намъ креста ослабиль, а тымъ часомъ насъ терпливостью обдарити рачилъ! Ожидаемъ змилованья его кор, мил., маючи надвю, же вжды коли въ уши свои панскіе (которые теперъ отъ намъ незычливыхъ праве якобы затканы суть) жалостные нареканья наши припустить, и слушному жаданью нашому мъсце зоставити рачитъ Ожидаемъ на вашу милость всехъ Корунныхъ и вел. княз-[ства] Лит. и панствъ ку тому належачихъ обывателей обаченье, а зали вжим коли въ тые наши справы, такъ яко ся годить, (об. 214) углянете и уразы наши ведле потребы лѣчити будете. Чого абысмы тымъ певифищіе были, ту конецъ тому роздѣлови учинивши, въ замкненью тоей всей • Отповѣди • нашей до вашей милости мову свою обернувши, што вашихъ милостей ку тому приводити маетъ, вкоротцѣ припомнимо:

<sup>4</sup> Въ оригиналь опечатка: «чережъ».

## ZAMKNIENIE ODPOWIEDZI

Z Prośbą y z vpominaniem do Ko-Ronnych y w. x. Litewskiego obywatelow.

Iuż.się tedy dotąd synodowemu dzieiopisowi na xiążki o synodzie Brzeskim, rozmaitych potwarzy y fałszow pełne, krotce odpowiedziało.

A osobliwie pokazało sie wielorakie wykroczenie metropolita y władykow niektorych, ktorzy przeciw przysiędze, patriarsze Konstantinopolskiemu święceniu yczynioney, przeciw obietnicam swoim, przeciw kanonom cerkiewnym y synodalnym, przeciw prawu pospolitemu, przeciw transakcyam, z ludźmi Rzymskiev religiev czynionym, przeciw listom krolow ich mści, nie tylko mimo pozwolenie, ale y przeciw protestacyam naszym, obłudnie v fortelnie z nami sobie postępując, zwierzchności patriarchow Orientalnych odstapili, y nie tylko swym, ale v nas wszech, ktorzyśmy o tym nie myślili, imieniem papieżowi iego m-Rzymskiemu posłuszeństwo fałszywie oddawali, v rzkomo vnią Florentską odnawiaiąc, do nigdy niebywałego religiey starożytney Greckiev wyszpocenia, a z gruntu prawie wy (333) wrocenia droge słali, y po dziś dzień ścielą. Czego względem, że z beneficiy na religią Grecką nadanych daley wedle prawa vżywać nie maia, dowiodło sie.

Pokazało się też, że postępki nas, starożytney religiey Greckiey ludzi, na synodzie Brzeskim z żadney miary słusznie ganione być nie mogą.

ЗАМКНЕНЬЕ ОТПОВЪДИ съ прозвою и зъ упоминаньемъ до Коронныхъивеликогокняз[ства] Лит[овского] обывателей 1.

Уже си теды дотоли соборовому дъеписови на книжки о соборъ Берестейскомъ, розмантыхъ потварей и фалиновъ полные, вкоротцъ отновъдило.

А особливе показалося многокротный выступокъ митрополита и владыковъ нъкоторыхъ, которые противко присязъ, патріарсь Костантинополскому при рукоположенію учиненой, противъ обътницамъ своимъ, противъ канономъ церковнымъ и соборовымъ, противъ праву посполитому, противъ угодамъ, зъ людми Римского вызнанья чиненымъ, противъ листомъ королевъ ихъ милостей, не толко мимо позволенье, але и противъ протестаціамъ нашимъ, --облудне и фортелне зъ нами собъ поступують, зверхности патріарховъ Восточныхъ отступили, и не толко своимъ, але и насъ всъхъ, которыесмы о томъ ни мыслиди. именемъ папежови его мил. Римскому послушенство фалшиве отдавали, и рекомо нѣякуюсь 1 едность Флоренскую отновляючи, до николи небы (215)валого веры старожитной Греческой вышпочеванья, а зъ кгрунту праве вывороченья дорогу слади, и по сей день стелють. Чого взглядомъ, же прономій на въру Греческую наданыхъ далъй ведле права уживати не мають, довелося.

Показалося тежъ, же иступки насъ, старожитной въры Греческой людей, на соборъ Берестійскомъ и зъ жадное мъры слушне ганеные быти не могутъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ этомъ «Замкненьи» обращено вниманіе, для образца, на ударенія. <sup>2</sup> Этого слова въ Польскомъ текств нётъ.

Pokazało się, że rozumienie o iedynowładztwie kościelnym papieżow ich mści Rzymskich-ani w ewangeliey, ani w doktorzech s., ani w historiach koscielnych fundamentu nie ma.

Pokazało się, że te nagany patriarchiey Carogrodzkiey y pochwały zwierzchności Rzymskiey, ktorvch synodowy dziejopis w swym do Ruskiego narodu vpominaniu vžvł, nie sa takie, żeby kwoli im starożytney religiev v zwierzchności naszey Greckiey odstapić godzić się nam miało; przy czym zaraz, za okkazyą słow dzieiopisowych, niektore sposoby, ktorych w przywodzeniu nas do odstapienia wiary naszey tych czasow zażywaią, z pokazaniem że słusznie na nie styskuiemy, są przypomnione.

Dogodziło się tedy takim sposobem intencycy naszey, ktorey, iakośmy w przedmowie przypomnieli, ten przednieyszy cel był-okazanie niewinności naszey, a wykroczenia strony przeciwney.

Sumnienie dobre, świadectwo nam w myślach naszych o niewinności naszey daiące, a w łasce y (w) pomocy Pana Boga Wszechmogącego nas vpewniaiące, przednieyszą iest pociechą naszą. Lecz przytym, żeby y ludzie wszyscy to baczyli, vprzeymie sobie tego, iako iakiev wielkiey pociechy, życzymy, y tego samego szukamy w tym pisaniu naszym, ktore na nas rozmaite mow naszych na seymach po te czasy zagłuszania nawiecey. widzi Bog, wycisnęły. Też zagłuszania barzo żałosne są przyczyną, że do w. m., mściwi panowie senatorowie, y cney Korony Polskiey y w. x. Litewskiego rycerstwo, te tu prosbe y vpominanie czynimy, ktoreby (334) na seymach y

Показалося, же розумънье о едноначалствъ церковномъ папежовъ ихъ милостій Римскихъ-ани въ евангеліи, ани въ святыхъ учителехъ, ани въ исторіахъ церковныхъ фундаменту не мастъ.

Показалося, же тые наганы патріархіи Царигородское и похвалы зверхности Римское, которыхъ синодовый дъеписъ въ своемъ до Руского народу упоминанью ужиль, не суть таковые, жебы ку воли имъ старожитной релви и звърхности нашее Греческой отступити намъ ся годило; причомъ заразъ, за оказіею словъ двеписовыхъ, нвиоторые способы, которыхъ въ привоженью насъ до отступленья въры нашей тыхъ часовъ заживають, съ показаньемъ же слушне на нихъ стискуемо, суть припомнены.

Догодилося теды такимъ способомъ предсявзятью нашому, которого, якъ есмо въ предмовъ припомнили, той передивишій бысь цвль-оказанье невинности нашей, а выкроченья стороны противной.

Сумнънье доброе, свъдъцтво намъ въ мысляхъ нашихъ о невинности нашей даючее, а въ ласци и помочи Господа Бога Вседер (об. 215)жителя насъ упевняючее, переднъйшею есть потвхою нашею. Лечъ притомъ, абы и люде вси тое бачили, упрійме собъ того, яко якой великой потёхи, зычимо, и того самого ищемо въ томъ писмъ нашомъ, которое на насъ розмантые мовъ нашихъ на сеймохъ по тые часы заглушенья найболшей, видить Богь, вытиснули. Тыежъ заглушанья велми жалостный суть причиною, же до в[ашихъ] м[илостей], милостивыи панове сенаторове, и цныи Коруны Полской и вел[икого] князства Лит[овского] рыцерство, тую туть прозna inszych, radom o Rzeczypospolitey у бу и упоминанье чинимо, которое бы на namowam o leczeniu vrazow oddanych, сеймохъ и на иншихъ, радомъ о Речи

ziezdziech nawłaśnieysze y nasłusznieysze mieysce mieć miało.

Nie iest w. m. tayno, y za przeszłemi skargami, y za teraźnieyszym przypomnieniem-wielkie a prawie nieznośne, nie tylko maietności, zdrowia y vczciwości, ale v sumnieniu zachodzące zniewolenie v vtrapienie nasze. A iż bracią nas swoią zowiecie y członkami iednego ciała Rzeczypospolitey mianuiecie,—prosimy: vžalcie sie nad vtrapiona bracia swoia! niech was rusza iako w. m. własne obchodzące rany y vrazy nasze! Ieśliz więc w. m. miłość (czego nie rozumiemy) przeciw nam oziębła, wżdy niech w. m. ruszy miłość praw w. mści, ktore w iednych deszczkach z naszymi (w ktorych gwałt teraz cierpimy) zamknione, v jednemiż zwiaskami vtwierdzone sa! Strzeżcie tego, aby ta dziura, ktora sie w prawach nam służących dzieie, wszytkie się w. m. swobody nie wyśliznęły: Coć nas dolega, toć v w. m. wszech przykładem y sequellą zachodzi. Nigdyć w żadney rzeczypospolitey wszytkim zaraz oppressya nie dokuczyła: zlekkać ten požar idzie, a kto go na cudzym nie gasi, ten pospolicie na swym go gruncie a predko obacza!

Niech w. m. ruszy oglądanie się na wiary, sumnienia y poczciwości wasze, ktoremi do przestrzegania praw, wolność nabożeństwa waruiących, iesteście obowiązani. Niech w. m. ruszy vważenie tego, żeć lubo byście nam odstąpienia wiary naszey życzyli, ludźmi, a nie bestyiami iesteśmy, a z łaski Bożey ludźmoc y mus wymoc miał, prożno sobie ито презъмоцъ и мусъвымочи мълъ,

Посполитой и намовамъ о лъченью уразовъ отданыхъ, зъвздвхъ найвласнвищее и найслушнъйшее мъсце мъти мъло.

Не есть в[ашимъ] м[илостямъ] тайно и за прошлыми скаргами, и за теперешнимъ припомненьемъ - великіе а праве незносные, не толко маетности, здоровья и учтивости, але и сумнёнью заходячее зневоленье и стисненье наше. А ижъ братьею насъ своею зовете и члонками едного тъла Речи Посполитое менуете,-просимо: ужальтеся надъ утисненою братьею своею! нехай васъ рушать якъ власне в. и. обходячіе раны и уразы наши! Еслижъ теды ваша милость (чого не розумвемо) противъ намъ озябла, вжды нехай в. м. рушить милость правъ в. м., которые 1 въ едныхъ дощкахъ зъ нашими (въ которыхъ кгвалть теперь || (216) терпимо) замкнены, и едными звязками утвержены сугь! Стережитеся того, абы тоею дирею, которая ся въ правахъ намъ служачихъ дветь, вси ся в. истямь свободы не выслизнули! Штоть насъ долегаетъ, то и в. м. всвять прикладомъ и секведля 2 заходитъ. Николи въ жадной речи посполитой всвиъ заразъ утисненье не докучило: злегка той пожаръ илетъ, хто его на чужомъ не гаситъ, той посполите на своемъ его кгрунтъ а прудко обачуетъ!

Нехай в. м. рушить огляданьяся на въру, сумнънья и почтивости ваши, которыми до перестереганья правъ, волность набоженства варуючихъ, естесте обовизани. Нехай в. м. рушить уваженье того, же либо бы есте намъ отступленья въры нашее зычили, людми, а не скотами естесмо, а зъ ласки Божей mi swobodnemi, na ktorych aby co przez людми свободными, на которыхъ абы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ оригиналъ опечатка: «которое». <sup>2</sup> На-полъ пояснено: «послъдующее».

kto obiecować ma! A lubo by w czym прожне собъ хто объцовати маетъ! А inszym to być mogło,—w wierze, ktora w sercu a vmyśle swoie mieysce ma, y zaż ktemu może być iakie podobieństwo?! умыслъ своемъ мъсце маетъ, изажъ кто-

Kto z ludzi śmiertelnych przywłaszczyć sobie mo | (335) że szafunek wiary, ktora iest samego Pana Boga darem?! торая есть самого Господа Бога даромъ?! Kto iest tak potężny, aby vmysłom panować, a do wierzenia tego, czego sumnienie czyle nie prziymule, abo do niewierzenia tego, co prziymuie, przyniewolić kogo moc miał! Nic nie iest tak dobrowolnego, iako nabożeństwo a wiara, tak że iey by nawiętszy mus ni w kim prawie nie stworzy; pozwierzchnią tylko obłudę, wierze podrzeźniaiąca, a Panu Bogu barzo brzydka, daley nic w ludziach boiaźliwych, a między nieboiaźliwemi rozlanie krwie sprawić może!

Przykłady tego poświadczające, v nas ich nie szukaiąc, raczycie w. m. mieć z postronnych kraiow, w ktorych nie od kilku lat, ale bez mała ode sta, nielada od kogo, ale od monarchow świata namożnieyszych y napotężnieyszych, lada z iakim przemysłem, ale iaki może być na świecie v nasilnieyszy y namędrszy, ludzie do nabożeństwa, sobie się nie podobającego, przyciskani byli. Cożsiętym sprawiło? Czy się iedność wiary y zgoda doskonała vkleciła? Nic! Ale co? Za przymuszaniem przyszło do waśni, z waśni do rostyrkow, z rostyrkow do rozerwania, z rozerwania do wnętrzney woyny, ktora między wszytkimi złymi na świecie rzeczami iest naygorsza: bo wzruszenie prawa y Bożego y przyrodzonego,

либо бы въ чомъ иншомъ тое быти могло, -въ въръ, которая въ сердцу а (въ) му можеть быти яковое подобенство?!

Хтожъ зълюдей смертелныхъ привлащити собъ можетъ шафунокъ въры, ко-Хто есть такъ потужнымъ, абы умічсломъ нановати а до въренья того, чого сумнънье чіе не пріймуеть, або до невъренья того, што пріймуеть, ((об. 216) приневодити кого мочи мълъ?! Ничого не есть такъ доброволного, якъ набоженство и въра, такъ же ее мусъ бы найболшій ни въ комъ не стварить; позвирхнюю толко облуду, въри подражняючую, а Господу Богу барзо мерзкую, дальй ничого въ людехъбоязливыхъ, а межи небоязливыми розлитье крви справити можетъ!

Приклады, того посвѣдчаючіе, у насъ ихъ не шукаючи, рачите в. м. мъти съ посторонныхъ краевъ, въ которыхъ не оть калку льть, але безь мала отъ ста, не леда отъ кого, але отъ монарховъ свъта найможнъйшихъ и найпотужнъйшыхъ, не леда зъ яковымъ промысломъ, але якій може быти на свъть и найсилнъйшій з и наймудръйшій 4, люде до набоженства, собъ ся неподобаючого, притискани были. Штожъ ся тымъ справило? Чи ся едность въры и згода досконала уклетила? Ничого? Але што? За примушаньемъ пришло до васни, зъ васни до ростырковъ, зъ ростырковъ до розорванья, зъ розорванья до внутрной войны, которая межи всъми злыми рачами на свътъ есть найgwałty, pożogi, naiazdy, krwie rozlania, горшею: бо взрушенье права и Божо-

Въ подлининкъ опечатка: «найсилеъйщіе». Въ подлининъ опечатка: «наймудръйшіе».

ki xtałt tych złych przypadkow w sobie zamyka. Do tego, taka woyna, nad insze wnetrzne woyny, iako iadowitsza być woynach wnętrznych bowiem iedna strona do vstapienia drugiey, za obaczeniem słusznieyszey iey kauzy, snadnie wiec przywiedziona bywa; tu zaś (gdzie każdy to, co wierzy, szczyrą y zbawienną prawdą być mniema; a za tym, że cożkolwiek cierpi, dla prawdy cierpi, y przez to cierpienie męczenniczey korony y żywota wiecznego || (336) dostępuie—iest pewnego rozumienia)—iaki sposob może być wynaydziony hamowania? Samo aż zobopolne zniszczenie, vpracowaniesie, wyśilenie, wyżądlenie, zybożenie-zwykło takie woyny ale barzo i nie w czas hamować, a zgodę porządną nie rychło przywracać. Co gdyż tak iest, dla Boga, msciwi panowie, hamuycie w czas te koła, poki się nie rozbiegaią.

Załosna rzecz-cierpieć oppressya od wyższego, żałośnieysza-od rownego, nażałośnieysza — od podleyszego. Cierpliwość, często obrażana, w popedliwość zwykła się przewierzgać. Zwatpienie o doszciu sprawiedliwości przez zwykłe śrzodki, zwatpienie o pomocy, wygladanie za niekarą y niehamowaniem trapiących (sic)—co raz, to więtszego vtrapienia do niezwykłego trapiacym się odeymowania zwykło bywać przyczyną vtrapionym.

Vžalcie się, dla Boga, nad oyczyzną spolną! Vważcie kondycya iey inaksza niż inszych krolestw, w ktorych ogień

spustoszenia, a krotce mowiac — wszel- го и прироженого, кгвалты, пожоги, на**т**ады, крви розлянье, спустошенья, а коротце мовячи — вшелякіє кшалты злыхъ припадковъ въ собъ замыкаетъ. tak v dłużey trwać musi. W inszych До того, такая война, надъ ѝные внутрніе войны, якъ ядовитшая быти такъ и должей трвати мусить. Въ иншихъ войнахъ ||(217) внутрнихъ бовъмъ одна сторона до уступенья другой, за обаченьемъ слушной ее причины, снадне приведена бываетъ: тутъ зась (гдв кождый то, што върить, щирою и спасителною правдою быти мнимаетъ; а за тымъ же штожъ колвекъ терийть, для правды терпить, и презъ тое терпънье мученического вънца и живота въчнодоступуетъ — есть певного умънья)-якій способъ може быти вынайденый гамованья? Само ажъ зобополное знищенье, упрацованьеся, высиленье, выжаленье, зубоженье — звыкло такіе войны але не въчасъ гамовати, а згоду пожаданую нерыхло приворочати. Што ижъ такъ есть, для Бога, милостивый панове, гамуйте въ часъ тые кола, поки ся не розбъжати!

Жалосная речь-терпѣти утискъ отъ вышшого, жалосивишая -- отъ ровного .найжалоснъйшая — отъ подлъйшого Терпливость, часто ображаная, въ попудливость звыкла ся преміняти. Недуфанье о доступенью справедливости презъ звыклые средки, недуфанье о помочи, выгледанье за пекараньемъ и негамованьемъ утисненыхъ - што разъ то болшого утраненья до незвыклого утиснепымъ одыймованья звыкло бывати причиною утрапенымъ.

Ужалтеся, для Бога, надъ отчизною сполною! Уважте кондицію ее инакшую нижъ иншихъ королевствъ, въ которыхъ wnętrzney woyny y do tego czasu nie огонь внутрней войны ||(об. 217) и до

<sup>1</sup> Это слово не переведено въ Западно-Русскомъ текств.

iest vgaszony. Tam miasta, tam zamki, tam twierdze obronne gesto siedza; za czym nie dziw, że długo sie sobie opierali y opieraią. V nas gdzieby się ten płomień (ktorego, Boże, vchoway!) poiawił, prędko by wszytkie tego szyrokiego państwa lepianki spłoneły! Tam Turekodlegly, o Tatarzynie-ledwo słychaią! A my ich tu tuż o bok mamy; y choć w zgodzie mieszkaiąc, od nich w niebespieczeństwie vstawicznym; a ktemu y z inszych stron pokoiem, przyjaźnia y przymierzem nie do końca vbespieczeni iesteśmy.

Doświadczyliście w. m., w iakieieśmy zgodzie z w. m. przeszłych wiekow mieszkali, chociechmy przy starożytney religiey Greckiey y przy patriarchach w Grecyey będących statecznie trwali. Do miłości, do życzliwości, do ratunku w potrzebie rozność ceremoniy nic nie przeszkadzała!

Doświadczaycie iuż też w. m. tey mi-(337) ley zgody y vniey, ktorą naszy odstępni metropolit y władykowie klecić poczęli! Widzicie w. m., iakie skutki ta vnia przynosi y przynieść może! Baczycie, że za nią, miasto przyczynienia, naruszenie starożytney zgody y miłości nastapiło!

Iakiegoż ieszcze daley doświadczenia czekacie? Czemuż raczey co prędzey do tego nie pomagacie, iakoby się staroświetskiey zatrzymania domowey zgody sposob przywrocił? Czemu milczeniem na to, co się dzieie, swoim 2 przyczynę krolowi iego mści panu naszemu mściwemu do tego rozumienia daiecie, iakoby mowy y styskowania nasze vważenia godne nie były? Przysięgaliście, mściwi panowie Присягали есте, милостивые панове сеsenatorowie, prawa strzedz у rzeczam наторове, права стеречи и речомъ шкод-

того часу не есть угашеный. Тамъ мѣста, тамъ замки, тамъ тверди оборонные густо седять; зачимъ недивъ, же долго ся собъ опирали и опирають. У насъ гдъ бы ся той поломень (которого, Боже, уховай!) появилъ, прудко бы вси того широкого панства мазанки попопельли! Тамъ Турокъ — одлеглый, о Татаринъ — ледво слыхати! А мы ихъ туть тужь при боку маемъ; и хотя въ згодъ мешкаючи, отъ нихъ въ небеспеченствъ уставичномъ; а ктому и зъ иншихъ сторонъ покоемъ, нріязнію и примирьемъ - не до конца убезпечени éctecmo.

Досвъдчилисте в. м., въ якой есмо згодъ зъ в. мстями прошлыхъ въковъ мешкали, котисмо при старожитной върѣ Греческой и при патріархахъ въ Греціи будучихъ статечне трвали. До милости, до зычливости, до ратунку въ потребъ розность церемоній ничого не перешкожала!

Досвътчайте уже тежъ в. м. тое милое згоды и едности, которую наши отступніи митрополить и владыкове дівпити почали! Видите в. м., якіе скутки тая едность приносить и принести можеть! Вѝдите, же за нею, мѣсто причиненья, нарушенье старожитной эгоды и милости наступило!

Якогожъ еще дальй досвытченыя ждете́? Чомужъ рачей што прудшей до того не помагаете, яко бы ся старосвъцкій задержанья домовой згоды способъ привернулъ? Чому молчаньемъ (?18) своимъ на то, што ся дветъ, причину королю его мил. пану нашему милостивому до того розумѣнья даете, якобы мовы и стискованья наши уваженья годны не были?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это слово стойтъ не на мъстъ.

szkodliwym w Rzeczyposp, zabiegać: а ливымъ въ Рючи Посполитой czemuż choć widzicie, że prawa sie v nas łamią, milczycie? A czemuż choć niebeśpieczeństwo z oppressycy względem religiev czynionych vpatrując, onemu w czas nie zabiegacie? Czemu v iego krolewskiey mści, aby mu zabiegał, z powinności swey w tym nie napominacie? Ieśliż respekt na katholicka Rzymska wiarę y pomnożenia iey pragnienie w. mści w tym hamuie, — a coż w. m. o przeszłych krolach Polskich rzeczecie. ktorzy przez sześć set lat wolność nabożeństwa naszego, choć do tego przysięgami nie byli obowiązani, wcale nam bez odmian zachowali? Czy przeto katolikami nie byli? Nie raczcie ich w. m. swymi postepkami w to wdawać rozumienie!

O onych dawnych chrześciańskich cesarzach czytamy, że choć ich k temu żadne obowiąski nie przyciskały, iednak nie tylko chrześcianom Boga w Troycy Iednego wyznawaiącym v od wszelkiev zmazy heretickiev wolnym, ale y iawne obłędnym wolności nabożeństwa pozwalali. Pisze Sokrates 1 kościelny historyk o Iowinianie cesarzu, że nie tylko każdemu iakiego chciał nabożeństwa ||(338) pozwalał, ale też pochlebcom, ktorzy się iemu przysposabiaiąc, do iego wyznania nie szczyrze odzywali, przyganiaiąc mowił, że doszedł tego, że nie Boga chwalili, ale szarłat! Tenże Sokrates 2 pisze o Walentinianie cesarzu, że w prawdzie z tym przestawał y tych bronił, ktorzy z nim iedney wiary byli; wszakże ied-

забѣга́ти: а чомужъ хотя видите, же права ся у насъ ламлють, мовчите? А чомужъ хоть небезпеченство зъ утиску взглядомъ релви чиненыхъ упатруючи, оному въ часъ не забъгаете? Чому и его кор. мил., абы ему (въ томъ) забъгъ, съ повинности своей въ томъ не напоминаете? Еслижъ взглядъ на на католицкую Римскую въру и помноженья ей прагненье в. м. въ томъ гамуетъ, -- а штожъ в. м. о прошлыхъ короляхъ Полскихъ зречете, которые презъ шесть соть лъть волность набоженства нашего, хотя до того присягами не были обовізовани, впале намъ безъ отміны заховали? Чи прото католиками не были? Не рачте ихъ в. м. свойми поступками въ тое вдавати розумънье!

О оныхъ давныхъ христіанскихъ цесаръхъ читаемо, же хоть ихъ къ тому жадные обовязки не притискали, еднакъ не толко христіаномъ Бога въ Тройци Единого вызнаваючимъ и отъ всякой змазы еретическое волнымъ, але явне облуднымъ волности набоженства позволяли. Пишетъ Сократъ ' костелный историкъ о Іовиніанъ пъсару, же не толко кождому якового (об. 218) хотель набоженства позволяль, але тежь похлъбцомъ, которые ся ему приспособляючи, до его вызнанья нещире отзывали, приганяючи, мовилъ, же дошелъ того, же не Бога хвалили, але шарлать! Тойже Сократъ 5 пишетъ о Уалентиніанъ цъсару, же правдиве съ тымъ переставаль и тыхъ борониль, которые nak у Arianom nie vprzykrzał się. А съ нимъ едной вѣры были; вшакже Zyzomenes 3 о cesarzu Gracyanie też однакъ и Аріаномъ не наприкрялся. А pisze, że wolność nabożeństwa prawem Зизоменъ 6 о цесари Гратіанъ тежъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Historiae Ecclesiasticae lib. 2, cap. 25. <sup>2</sup> Histor. Eccles lib 4, cap. 1. <sup>2</sup> Histor. Eccles. lib. 7, cap. 1.

Оть Исторій Церковникь, вниг. 3, глав. 12. <sup>3</sup> Книг. 4, глав. 1. <sup>6</sup> Истор. Церковныхъ, кирг. 7, глав. 1.

z strony tego vczynionym był opatrzył. пише, же волность набоженства, пра-O Theodozyuszu zaś cesarzu Sokrates 7 te słowa napisał: «Theodozyus cesarz nikogo dla religiev nie trapił, ani z soba do spolney wiary y nabożeństwa przymuszał; ale każdym na swe się mieysca schodzić, y o tym co na chrześciaństwo należy rozumieć pozwalał, wedle tego do iakiego kto rozumienia był przychylny. O tymże Theodozyuszu tenże Sokrates 8 na · drugim mieyscu tak napisał: «Cesarz tak dalece przeciw chrześciaństwu był nabožny, že nie tylko (swey wiary) 9 kapłanow wielką czcią szanował, ale y Nowacyany, homouzyon wyznawaiące miłością ogarnywał.

Toć tak dawni oni cesarze sobie w sprawie religiey postępowali! Co nie czytamy, aby im chrześciańscy biskupi za złe kiedy miec mieli! Nie czytamy też, aby ich dla tego Pan Bog karać był miał! Y owszem o Theodozyusie czytamy, że Pan Bog Sam z nieba naprzeciwko iego nieprzyjaciołom walczył, wiatry gwałtowne na nie pobudziwszy, y ich strzelby na nie same nawstecz obracaiac.

Niechayże tedy, mściwi panowie senatorowie Rzymskiego nabożeństwa, respekt na katolictwo w. m. nie odwodzi od pilnego krola iego mści vpominania z strony zabieżenia niebeśpieczeństwa, ktore ta nowotna niepewna vnia mocą popierania vrodzić może. Wszak mu zabiec nie trudno: tylko odmianę, ktora zawsze zwykła bywać szkodliwa, у za odmianą отмъну, которая завше звыкла бывати idace (339) prawu 10. . . . . . . . . . . . .

вомъ зъ стороны того учиненымъ, былъ опатривъ. О Өеодосію зась цесару крать 11 тые слова написаль: «Феолосій цесаръ никого для веры не бедилъ, ани зъ собою до сполной въры и набоженства примущаль; але кождымъ на свой мъсца сходитися, и о томъ што на христіанство належить розум'яти позволяль, ведле того до якого розумѣнья хто быль прихилный». О томъ Өеодосію той же Сократь 12 на другомъ мъсцу такъ написалъ: «Цесаръ такъ далеце противъ христіанству былъ набожный, же не толко священниковъ велми почиталъ, але и Новатіаны, гомоўснонъ 13 вызнаваючихъ, милостью ого́ртывалъ».

То такъ давные оные цесари собъ въ справъ въры поступовали! Чого не читаемъ, абы имъ христіанскіе епіскопи за зле коли мъли! Не читаемъ тежъ. абы ихъ Господь Богъ для того карати быль мёль! И овшемь о Өеодосію читаемо, же Господь Богъ Самъ зъ неба напротивъ его непрінтелемъ воевалъ, вътры кгвалтовные на нихъ побудивши, и ихъ стрелбу (219) на ихъ самыхъ навспакъ оборочаючи.

Нехайже теды, милостивые панове сенаторове Римского набоженства, взглядъ на католицтво в. м. не отводить отъ пилного кор. его милости упоминанья зъ стороны забъженыя небеспеченства, которое тан новотная непевная едность моцью канадицоп уродити можетъ. Впіакъ же ему забѣчі не трудно: толко шкодлива, и за отменою идучіе праву

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Histor. Eccles. lib. 5, cap. 20. <sup>8</sup> Histor. Eccles. lib. 5, cap. 14 <sup>9</sup> Взятое въ свобки опущено въ Западно-Русскомъ текств " Это слово взято изъ кустодін. Въ экземпляръ Польскаго Апокрисиса, принадлежащемъ М. О. Кояловичу, педостаетъ двухъ листовъ или четырекъ страницъ (339, 340, 341, 342).

<sup>14</sup> Книг. 5, глав. 20. 12 Книг. 5, глав. 14. 18 На пол'в пояснено: «подобосущное» (биосочисо энсообосов). См. Примъчанія.

противные утрапенья заразъ знесши, а звычай старожитный привернувши!

Дотого просимо: абысте намъ, съ повинности уряду своего, рачили быти помочни у его кор[олевской] милости, пана нашего милостивого, которому честь, въру и послушенство въ речахъ, върнымъ подданымъ належачихъ, неотменне отдавати хочемо. Тъла, добра, маетности и учтивости наши звирхности его кор олевской] милости суть отъ насъ доброволне подданы: такъ же ведлугъ права посполитого о нихъ чинити розсудовъ можетъ. Луши самые, сумныныя и набоженства наши зоставилисмо пѣлые Пареви Небесному, Который яко намъ такъ и его кор[олевской] мил[ости] пануеть. Тому Самому въ той мъръ же догожати и приспособлятися хочемо, нехай намъ кор[олевская] мил[ость], границы звирхности своей уваживши, за зле мъти не рачить. Вшакъ еслиже блудимо и грѣшимо, грѣшимо Тому Пану, Который Самъ, всёхъ насъ души въ мощы Своей маючи, II (об. 215) часу Своето судъ о нихъ чинити будетъ. Той Небесный Панъ цехай сулитъ, еслижъ што на насъ сходить, и на отдаванью повинности нашей его кор[олевской] мил[ости], по которомъ взаемъ того, абы намъ присяги своей панской додержовати а ведле правъ пановати рачиль, потребуемо.

И до того абысте в[аши] м[илости] (помнячи на тое, ижъ, для проступства звирхности, подданыхъ Господь Богъ звыклъ карати,) кроля его мил[ости] вести рачили,— пилно в. м. просимо. Учинте то в. м., если не ку воли намъ, тогды ку воли Речи Посполитой, ку воли кор[оля] его милости пана нашого, которому молчанье и поблажанье в. м. барзо хотя незначне заважаетъ. Бо тымъ молчаньемъ фундаменты и филяри власти и всякого щастья его кор[олевской]

мил[ости], выворочаны и подваляны бывають.

Што бовъмъ ѝншого и приступъ до той зациой столици зъеднало, и фу[н]даментомъ есть панованья его кор олевской] мил[ости], одно пакта 1 зъ нами учиненые а права Корунные. На то ся найболшей огледаючи, повинное послушенство его кор[одевской] мил[ости] вси отдаемо. Тое самое его кор[одевской] мил[ости] ласку, у Господа Бога Царя Найвышшого, тое милость у подданыхъ, тое повату у посторонных веднати, тое панованье его кор[олевской] мил[ости] утвержати, тое подданыхъего кор олевской ] мил ости ублагословляти маетъ, - коли его кор[олевская мил ость ни Богу въ сумнънью своемъ, ни намъ върнымъ подданымъ своимъ въ поприсягненой повинности не зостанеть, и коли права ((226) наши намъ а волности держати будетъ. Бо ижъ не золотомъ, не множествомъ пънезей, не богатствы, не замками моцными, не мъсты будовными тое зацное королевство, надъ которымъ его кор[олевскую] мил[ость] Господь Богъ преложиль, межи иншими народы слынеть; але толко самою волностью, которое инше народы, хотя въ достаткахъ всёхъ оплываючіи, намъ подданымъ его кор[олевской мил[ости] зазрятъ.

Хтожъ не вѝдитъ, же задержаньемъ въ цалости свободы нашей, тая найболшая его кор[олевской] мил[ости] оздобл то естъ, же людемъ волнымъ нановати рачитъ, заразъ ся задержитъ? Дотого ижъ то естъ речъ певная, же милостъ, сворность а згода домовая тую коруну за продковъ его кор[олевской] мил[ости] въ той цълости, которую его кор[олевская] мил[ость] застати рачилъ, зъ великою

<sup>4</sup> На полв пояснено: «постановенья».

славою и пострахомъ у посторонныхъ народовъ, всегды болшей нижъ муры або замки якіе, держала!

Хтожъ не відить, же и теперъ задержаваньемъ межи нами згоды и милости внутрней панство его кор[олевской] мил[ости] утвержатися будеть!

ПІтожъ прешлые сеймы труднило? Пітожъ въ людехъ ку службѣ Рючи Посполитой озяблость справило? Пітожъ постороннымъ небеспеченствомъ охотне и сворне забъгати не допустило и не допущаетъ? Едно уразы и долегливости, на которые зъ розныхъ сторонъ подданые его кор[олевской] мил[ости] стискуючи, лъкарства не найдуютъ; а особливе—уразы взглядомъ релъй ||(об. 220) утерпъваные, которые межи людми недуфность, несворы и незгоду имъ далъй, тымъ болшую множатъ, а въ порадъ о посторонныхъ небеспеченствахъ на домовый поломень оглядатися кажутъ.

Розумѣючи то̀е, спать, нѣкоторые, же та̀я незго̀да домова̀я есть на то́е добра̀, же нѐю лю̀де заба̀влени, а едни другихъ грызучи, што ихъ спо̀лне догаря́етъ — такъ далѐце не усмотрують. Лечъита̀я практика же омыляеть часто — досвѣдченье свѣдчить. Певнѣйшая то такъ собѣ поступова̀ти, якобы до стискованья не было причины, нижъ, для покрытья́ бо̀лшихъ по̀ступковъ на несво̀рные чинячіе тумулты (которые чти жа̀дной звѝрхности примножають) а за часомъ ро̀стырками высилѐные межи собою обыватели Речи Посполитой, усмо̀трѣвати.

Для Бога тёды, милостивый нанове сенаторове, знову просимо: рачтеся в[а-ши] м[илости], въ повинности своей почуваючи, его кор[олевскую] мил[ость], нана нашего милостивого, зъ стороны того всего напоминати, хочете ли молодшой братіи своей до того розумѣнья

о собѣ причины не давати, же и до неласки у Господа Бога, и до огѝды у подданыхъ его кор[олевской] мил[ости] привести, и суптелне рекомо што иного по собъ показуючи, панованье его кор[олевской] мил[ости] затруднити, и потомству его кор[олевской] мил[ости] до него за часомъ дорогу загородити—мыслите?!

А што до ихъ милости / (221) пановъ сенаторовъ присяглыхъ правъ и свободъ нашихъ и безпеченства речи посполитой сторожовъ мовимо, - тоежъ все и вамъ, молодшимъ ихъ милостямъ братый, а тоежъ речи посполитой сыномъ перекладаемо и в. м. просимо: абысте до тогожъ си мъти, такъ же намъ утрапенымъ помагати, а въ особъ нашой правъ и волностей своихъ и всей речи посполитой цълости охороняти рачили! Не почитанте в. м. того за привате, часть толко обывателей тыхъ панствъ заходячую! Коли нъкоторые люде, ку воли лакомый хтивости славы присяту его кор[олевской] мил[ости] и право посполитое мънять, и егда отъ порту конфедераціи, до которогосмыся зъ ласки Божей въ часъ, некоштуючи, якъ ѝншіе народове, долгого для рельй крви предитья припустили, насъ зася одопхнути, и такъ той корабль речи посполитое до розбитьяся привести усилують, а рекомо релви стерегучи, до того абы въ релѣею отчизна нашя згинула, значне дорогы стелють! Присмотрътеся в. м. особамъ, которые то чи--коп смот ва блоч на чолъ въ томъ полку частью обыватели тутошніе, которые жонъ, ани дътей немаючи, такъ далеце не маются на што огледати, частью, а наполией чужоземии, которые волоцугами будучи, а прирожоной противъ нашей отчизив речи посполитой зычли (об. 221) вости въ собъ немаючи,

оной згубу, за которымъ онымъ ничого бы не згинуло, не толко намнъй бы ся не зафрасовали, але тежъ нъкоторые въ своей зависти, которые намъ волности и повоженья завидятъ, тымъ бы ся утъщили.

ПІто все же ижъ такъ естъ, певни есмо инакшей нижъ дотуль въ той мѣрѣ чулости и опатрности, певны есмо въ бѣдахъ и долеглостяхъ нашыхъ скутечнѣйшей прихилности и помочи в. м., о которую предъ Господомъ Богомъ Всевидцемъ, и предъ всѣмъ свѣтомъ съ припомнѣньемъ повинности шляхецкой и христанской, и съ привоженемъ напомнити обовязковъвъры сумнѣнья и поттивости в. м. Усилне жадаемо и просимо

(343) z tym opowiedaniemsie, że za niedbałością w tey mierze w. m. y za niehamowaniem tych początkow, ieśliż do czego kiedy złego (czego, Boże, vcho-· way!) w rzeczypospolitey prziydzie, a za tym ieśliż tak w całości kwitnących, iakieście od przodkow wzięli, swobod, praw (y Rzeczypospolitey) ' potomkom swoim nie oddacie,-nie przy nas tego nieoddania wina, ale przy w. m. wszech, lekce sobie prosby v napominania nasze ważących zostanie. Ktore to opowiedanie nasze, iako y przeszłe niebeśpieczeństwie v wnetrznev wovnie zatrzaśnienie, iż nie żadnym złym vmysłem, ale tylko z życzliwości y milości ku oyczyznie spolney czynimy, pewnismy, że też go nikt opacznie wykładać y do przypisowania nam iakich zdrożnych zamysłow, od ktorych z łaski Bożey dalecy iestechmy, pocięgać nie będzie.

Za tym iuż y zamknienie tey «Odpo-

съ тымъ оповъданьемся, же за недбалостью въ той мфрф в. м. и за негамованемъ тыхъ початковъ, еслижъ до чого коли злого (чого, Боже, уховай!) въ речи посполитой прійдеть, а затымъ еслижь такъ въ цълости квітнучихъ якъ есте отъ предковъ взяли, свободъ правъ потомкомъ своимъ не отдасте, - не при насъ того неотданья вина, але при в. м. всъхъ, легце собъ прозбы и напоминанья наши важачихъ зостанетъ. Которое то оповъданье наше, якъ и прошлые небезпеченства и внутрней войны затрясненье, ижъ не жаднымъ злымъ умысломъ, але толко и зъ зычливости и зъ милости ку отчизнъ сполной чинимо, певнисмо, же тежъ его нихто опачне выкладати ((222) и до приписованья намъ якихъ здорожныхъ замысловъ, отъ которыхъ зъ ласки Вожей далеки естесмо. потягати не будетъ.

Затымъ уже и замкиенью той «Отпо-

<sup>1</sup> Это-лишнее слово; а въроятно потому оно и не вошло въ Западно-Русскій текстъ.

wiedzi» naszey koniec czyniąc, do Pana Boga z modlitwą się obracamy:

•Ty, Wszechmodący Panie, Stworzycielu nasz, Ktory sam serca wszytkich ludzi masz w ręku Twoich! racz skłonić serce docześney zwierzchności naszey y wszytkich mieszkańcow państwa tego, w ktorymeś nas posadzić raczył, aby oni, znaiąc to, co się ku ich dobremu y ku pokoiowi pospołu ściąga, rad, spraw a postępkow, dobrowolney chwale imienia Twoiego przeciwnych, a niezgodę y niemiłość przynieść mogących, z pilnością się warowali!

•Racz dać Cerkwi Twoiey pokoy! A iako w poyśrzod iawnych imienia Syna Twego nieprzyacioł one w całości dziwnym sposobem zatrzymawasz, tak y w tych państwach nie dopuszczay, aby fałszywych podwyższenia docześnego szukaiących pasterzow zdrady, y odbiegania, do rozproszenia y rozszarpania przez drapieżne wilki trzody Twoiey przy! (344)-czyną być miały!

«Znamyć, Boże nasz! że złościami naszymi daiemy do tego przyczynę, srogie każni od sprawiedliwego sądu Twoiego sobłę zasługuiąc!

Lecz nie nam, Panie, nie nam, ale imieniowi Twemu Swiętemu racz dać chwalę!

· Pociesz, iakoś zasmucił! Powściągni zapalczywe a iadowite bunty nieprzyjacioł Cerkwie Twoiey, w siłach y w wykrętnych rozumach swoich nadzieję pokładających! Okaż fałsze! Odkriy fortyle ich, aby byli zawstydzeni! Obiaw sprawiedliwość Twoię nad imienie Twe Świę-

въди» нашей конецъ чинячи, ку Господу Богу зъ молитвою ся оборочаемъ:

Ты 2 сами вседержителю ги вже творче всеху, сердца члчкіа содёжай Βρούκ8 cвоєю. πρиκλομά εξιμε|πρивре́меннаго властелм нашего, йвсъхъсъжи́[ телей панства сего, внемя же нася поставй еси. Да же тій въдуще еже ка багом в и поленом в и купокосви посполв стыгаєть, совыты, дыйствь, ји поствики доброволней славь имени твоєго. Противны, й несогласіє й нелюбови приносмий, спилностьюем встерегали. мираже цркви твоей подаждя, йгакоже посредь гавственыхи врагшви имени сћа твоего, стю невредно съхранжеши дивными смотрентеми си. тако й всихи странахи непопвсти, соблюди. даже прелестий пастырей привременной чести йщУщй, навъты и ФстоУ/пленіа, нерасточа ниже похитата вшаками јхищными твое стадо. Въмы ги бже наша 1 пезаконіа нашт iåko 34 собышасм, содайши нами еже стойными быти лютаго наказаніа і 🛈 праведнаго ти соуда, шваче не нами твоєму стому нена іно ймени оўтьши, Інакоже осλάжλδ славу. воздёжи постные корбиля ĉси. й лю́тые || (об.222) врагій цокви твоєа навъты, на силу и прелестично моудροςτь εβοώ οξιιοκάωμιδό βκιάκι πρέλεςти, Гійкрый а8кавства йхя, да посты-

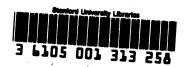
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На полѣ: «Мол[итва]». Эта Молитва печатается Церковно-Славянскимъ прифтомъ, съ соблюденіемъ ореографіи подлинника. Перпенцикулярными чертами отдълены строки подлинника.

te nadaremnie biorącymi! Stłum niepra- джусж. гавијяравдом твою, наиже томpuszczay nas-kusić nad to, co znośić możemy! Racz nam. ieśliż wola Święta, vlżyć krzyża, na nas włożonego, a doday w nim cierpliwości! Trzymay Sam nad nami miłosierna reke Swoie. abychmy y żyiąc y ymieraiąc Twoimi byli! Day przy prawdzie Twoiev nieodmiennie stać! Dav przez w[iare] 1 statecznie wszytkie nieprzyjacielskie stosy wytrwać, a potym korony oney, wiernym Twoim zgotowaney, dostąpić!

«Vczyńże to dla Iezu Christa Syna Twego miłego, Pana naszego, Ktory z Toba y z Duchem S. żyje y kroluje, Bog Wieczny y Prawdziwy a na wieki błogosławiony. Amen».

wose, a pomoż sprawiedliwości! Nie do- не имы твое стое вазеј млюциух, потопи неправду, помоси правав, јнедай HAMZ HEKSWEHWAZ BUTH NATE, EME NOне сти можеми, шельй на, аще волм твой есть, кота твоего възложенаго на насв, й подаждв о нё[терпеніе. прос-"Žavosjus ažantka, nachču sals net даже живоўціе й оўмирающе твой воўдё. Іподаждя при твоей йстинь непреврано стати, даже върою несомивиною всм враждёным тмготы претерпввше, нетленнаго онаго вънца, оуго тованого твоима върныма, получити сподојвимсь и ўв ісь гь нашемя, сний же тобв јелава честь й держава, съ нт жинша совтовиж и жинта жийт сп дуоми, ниви присно й ви въкы въкимъ,[бми́нь.

Въ оригиналъ видиа только первая буква, а остальныя стерты.



UN: Ro V.M

| 30. | ))  |
|-----|-----|
| 50. | ).) |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |
|     |     |

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305