

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## Александръ Аннинскій.

## ИСТОРІЯ

# АРМЯНСКОЙ ЦЕРКВИ

( AO XIX BEKA).

Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода, отъ 30 апрѣля 1898 г., сочиненіе это въ рукописи удостоено почетнаго отзыва, послѣ того авторомъ исправлено и дополнено.



кишиневъ.

Тип М. Я. Спивака, Николаевская ул., № 106. 1900.

Digitized by Google

## KF20694



Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать разрішается. СПВ. 1899 г. 5 ноября. Цензоръ Архинандрить Инноконтій.

### оглавление.

| періодъ предварительный.                                             |
|----------------------------------------------------------------------|
| Orp.                                                                 |
| I. Армяне предъ принятіємъ христіанства1.                            |
| первый пергодъ.                                                      |
| 11. Обращение армянь въ христанство и устроение ар-                  |
| минской цериви                                                       |
| П. Армянская церковь при первыхъ пресмаикахъ св.                     |
| Топпорія                                                             |
| Григорія                                                             |
| APARCHICACITE REPOECTS 1. JUNEAU BARUTH PARENTE                      |
| армянскаго епископа въ ущербъ парской и проявление стрем-            |
| деній къ церковной незавиоимости                                     |
| <ol> <li>Прекращеніе обычая ходить въ Кесарію за посвяще-</li> </ol> |
| ніемъ въ ари. патріархи и положеніе ари. церкви въ пер-              |
| вое время послъ отого29.                                             |
| VI. Исаакъ Великій. Дальнійшее: отчужденіе арминской                 |
| церкви отъ гречесной, или вселенской                                 |
| VII. Армянская церковь въ смутную пору второй поло-                  |
| вины V въка                                                          |
| VIII. Общій взглядъ на состояніе внутренней жиени ар-                |
| мянской церкви въ первый періодъ                                     |
| • • •                                                                |
| второй пврюдъ.                                                       |
| ІХ. Отдъленіе армянской церкви оть вселенской65.                     |
| Х. Первое стольте посль отдыления арминской церкви.                  |
| Раздъление въ Армении по поводу собора 527 г. и усимия               |
| армянскихъ католикосовъ привлечь иъ этому собору несо-               |
| гласныхъ71.                                                          |
| XI. Католикосъ грузинскій Киронь и отділеніе грузинь                 |
| оть общенія съ армянами                                              |
| ХП. Ственене православной партіи въ Арменіи послв                    |
| смерти ими. Маврикія и усиленіе ея послів побідть Ираклія            |
| надъ персами. Нервое соединение арминской церкви съ гре-             |
| ченьюй                                                               |
| - 100 HV21                                                           |

| XIII. Армяне по винъ императоровъ отступають отъ          |
|-----------------------------------------------------------|
| уніи. Вторичное принятіе ими халкидонскаго собора 97.     |
| XIV. Армянская церковь послъ Нерсеса III до кат.          |
| Іоанна Отпнійскаго                                        |
| Іоанна Отцнійскаго                                        |
| ХУІ. Армянская церковь въ періодъ отъ Іоанна Отцпій-      |
| скаго до возстановленія Армянскаго царства                |
| ХУП. Общій очеркъ внутренней организацін армян-           |
| ской церкв                                                |
| трвтій періодъ.                                           |
| ХУШ. Армянская церковь послъ возстановленія Армян-        |
| скаго царства. Патріаршествованіе кат. Захаріи. Новая по- |
| тимпо на примироние моговой ват. Захарии. пован по-       |
| нытка къ примиренію церквей                               |
| Іоаннъ Историкъ. Стефанъ П, Осодоръ 1                     |
| TOURIS MUTUPARE, CIEWARE II, UCUJUPE I                    |
| XX. Католикосъ Ананія Моккскій                            |
| XXII. Католикосы Саркисъ, Петръ и Хачикъ П168.            |
|                                                           |
| чктвиртый пвріодъ.                                        |
| ХХШ. Армяне приходять въ ближайшее соприкосновеніе        |
| съ западными христіанами                                  |
| XXIV. Григорій Ш и Нерсесъ Благодатный180.                |
| ХХУ. Отвъть ен. Нерсеса Алексъю Комнину на обви-          |
| ненія противъ армянской церкви                            |
| ХХУІ Сношенія имп. Мануила съ Нерсесомъ о соеди-          |
| ненім церквей                                             |
| ХХУП. Дальнъйшая судьба предпринятаго Мануиломъ           |
| дъла соединенія армянской церкви съ греческой201.         |
| XXVIII. Сближение съ напой                                |
| XXIX. Отношение восточных в армянъ въ церковнымъ          |
| реформамъ                                                 |
| ХХХ. Католикосъ Константивъ І                             |
| ХХХІ. Религіозно-нравственное состояніе армянскаго на-    |
| рода при кат. Константинъ                                 |
| XXXII Каноническія постановленія католикоса Кон-          |
| стантина I                                                |
| XXXIII. Продолжение патривршествования Константина. Пре-  |
| емники Константина: Іаковъ I, Константинъ II и Сте-       |
| манъ IV 233.                                              |

| XXXIV. Католикосъ Григорій VII                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| нятый періодъ.                                                                                                                                                    |
| ХХХVІ. Бъдствія армянской церкви въ первое время посль возвращенія католикоса въ Эчміадзинъ                                                                       |
| XXXIX. Католикосы Моисей III и Филиппъ 280. XL. Католикосы Іаковъ IV и Елеазаръ 288. XLI. Католикосъ Нагапетъ 294. XLII. Армянская перковь въ XVIII столътіи 299. |

### ПРЕДИСЛОВІЕ.

До настоящаго времени ни въ русской, ни въ иностранной литературъ нътъ болъе или менъе полной исторіи армянской церкви. Вышедшая болье 200 льть тому назадь Historia Armena ecclesiastica et politica католика Галана съ его me Conciliatio и переведенная вначаль истекающого стольтія съ армянскаго на англійскій (съ сокращеніями) компиличивная исторія армяно-уніанта Чамчіана History of Armenia досель еще составляють главный источникь свълъній по нсторін армянской церкви. Если сюда присоединимъ Сотрепdio storico Серпоса, дополненія С.-Мартена къ Histoire du Bas-Empire Лебо, Histoire dogmes, traditions et liturgie de l' eglise d' Arm. Orient, анонимнаго автора (небольшой очервъ), Esquisse de l'histoire d'Arm. Шахназаріана краткіе отнебольшой очеркъ) и наконецъ дълы въ обширныхъ курсахъ общей церковной исторіи, въ особенности нъмецкихъ авторовъ, то мы перечислимъ почти все, что существуетъ на европейскихъ языкахъ для удовлетворенія любознательности общества въ отношеніи армянской церкви. По частнымъ вопросамъ, касающимся армянъ, въ періодическихъ, преимущественно французскихъ, и въ отдъльныхъ изданіяхъ есть масса статей и цълыхъ сочиненій; но во всей этой огромной и разнохарактерной литературъ весьма мало прямо относящагося въ исторіи армянской церкви, а то, что есть, принадлежить или последователямъ армянской церкви, или ученымъ, не считавшимъ богословіе своей спеціальностью, и потому касавшимся церковной армянской исторіи какъ бы мимоходомъ, съ оговоркой своей некомпетентности. На русскомъ языкъ, кромъ двухъ очерковъ, переведенныхъ съ французскаго (одинъ покойнымъ Эминымъ, другой неизвъстнымъ лицомъ; первый помъщенъ въ Правоса. Обозр., второй вышель отдёльнымъ изданіемъ подъ заглавіемъ «Церковь Армяногригоріанская»), и въсколькихъ страницъ въ «Обозрћин Арменіи» Худобашева, нътъ ничего, что могло бы дать цъльное представление о прошломъ армянской церкви. Изъ спеціальныхъ изследованій по частнымъ вопросамъ исторіи армянской церкви заслуживаеть серьезнаго вниманія только изслідованіе проф. Тронцкаго «Изложеніе віры ц. Армянскія», въ которомъ подробно разобранъ догматическій документъ XII в., принимаемый теперь армянскою церковью, и между прочимъ данъ краткій очеркъ отнешеній армянской церкви къ православной и православной церкви къ армянской.

Между тъмъ потребность въ полной и научно безпристрастной исторіи армянской церкви несомнівню есть. Армянокая церковь представляеть своеобразное явленіе въ христіанміръ; уже по одному этому изученіе исторіи небольшой вътви христіанства любопытно. Но интересъ увсоттого, что армянская церковь подозръличивается еше ваетоя въ неправославіи. На почвів исторіи легче всего и всего убъдительные можеть быть рышень вопросъ о томъ. православна-ли армянская церковь. Безпристрастное изученіе исторіи армянской церкви должно показать откуда происходять наблюдаемыя теперь особенности этой церкви, есть-ли это неповрежденное наследіе древности, какъ извращение древняго ученія и ээшйандсоп оте или энемде преданій, и были-ли клеветами тв обвиненія, перковныхъ которыя выставляли противъ армянъ греки.

Предлагаемое сочинение представляеть опыть болже или менъе подробнаго начертанія исторіи армянской церкви. Авторъ не ставиль себъ широкихъ задачъ, предпринимая свой трудъ; прир его была собрать по возможности изъ всехъ поступныхъ неармянину армянскихъ и другихъ источниковъ вполнъ достовърныя свъдънія по исторіи арминской периви и дать собраннымъ фактамъ посильное освъщение и истолкование, руководясь строгимъ безиристрастіемъ православнаго изследователя. Такъ какъ всякое историческое явление становится вполнъ понятнымъ лишь взятое въ связи съ современными обстоятельствами, то и старался разсмотръть собранные факсвяви съ тъми условіями и настроеніями, ты въ тесной которыхъ они совершились. Этимъ объясняется, что церковной исторіи удълено большое м'ясто въ преплагаемой гражданскому элементу. Съ другой стороны, предвазначая свой трудъ главнымъ образомъ для лицъ, не принадлежащихъ въ армянской церкви, для которыхъ не представляють интереса многія подробности армянской церковной исторіи, я опустиль всв такія подробности и ограничился только тімь, что имбеть общій интересъ.

Вто знаеть, что такое армянскіе источники, тоть не будеть слишкомъ строгь въ возможнымъ ощибкамъ автора. Чтобы безошибочно согласить разнорфинныя показанія армянскихъ историковъ, правильно распутать многочисленные узлы ихъ хронологическихъ ощибокъ, върно распознать, гдъ правда, гдъ ощибка и недомысліе и гдъ тенденціозная ложь,—для этого нужно обладать большой критической способностью и громадной эрудиціей, и быть можетъ пройдеть еще много времени, прежде чъмъ окончательно будеть установлено дъйствительное значеніе этихъ источниковъ. Свой взглядъ на древнихъ армянскихъ историковъ я изложилъ въ особомъ сочиненіи «Древніе армянскіе историки, какъ историческіе источники. Одесса. 1899 г.». Въ немъ же читатель найдетъ объясненія тъмъ отступленіямъ по части хронологіи, которыя встрфиаются въ настоящемъ трудъ.

#### Источники и пособія.

- 1) Collection des historiens anciens et modernes de l'Arménie par V. Langlois. T. I. Paris. 1867:
  - a) Agathange,
  - b) Faustus de Byzance,
  - c) Zenob de Glag,
  - d) lean Mamiconien.

T. II. Paris. 1869:

- e) Gorioun,
- f) Généalogie de Saint Grégoire et vie de saint Nersès,
- g) Moise de Khorèn,
- h) Élisée,
- i) Lazare de Pharbe.
- 2) Collection d'historiens arméniens, trad. par Brosset. T. I St.-Pét. 1874:
  - a) Thomas Ardzrouni,
  - b) Arakel de Tauriz,
  - c) Iohannes de Tzar.

#### T. II S .- Pét. 1876:

d) Zakaria,

e) Esai Hassan Dchalaliants,

f) Davith-Beg,

g) Abraham de Crète,

h) Samouel d' Ani.

3) Deux historiens armén. Kiracos de Gantzac et Oukhtanès d'Ourha, traduit par Brosset. St. —Pét. 1870.

4) Себеосъ. Исторія импер. Иракла, перев. Патканова. Спб. 1862.

- 5) Гевондъ. Исторія хадифовъ, переводъ его же. Спб. 1862.
- 6) Монсей Каганкатваци. Исторія Агванъ, переводъ его же. Спб. 1861.
- 7) Мхитаръ Айриванскій, перев. его же. Спб. 1869 г.
  - Магакія. Исторія Монголовъ, перев. его же. Сиб. 1871.
  - 9) Варданъ Великій. Всеобщая исторія, перев. Эмина. Москва. 1861.
- 10) Асохивъ. Всеобщая исторія, перев. его же. Москва. 1861.
- 11) Stéphannos Orbélian. Histoire de la Siounie, trad. par Brosset, livr. I—II. St.—Pét. 1864.
- 12) Iean Catholicos. Histoire de l'Arménie, trad. par S.--Martin. Paris. 1841.
- 13) Aristakes Lastivertsi. Histoire d' Arménie, trad. par. Ev. Prud' homme. Paris. 1864.
- 14) Matthieu d' Edesse. Bibliothéque historique arménienne ou choix des principaux historiens arméniens, trad. en franc. et accompli de notes historiques par E. Dulaurier. Chronique de Matthieu d' Edesse (962—1136), continuée par Grégoire le prêtre. Paris 1858.
- 15) Michel le Grand. Chronique, trad. par V. Langlois. Ven. 1868
- 16) Vahram. Chronique du royaume armén. de la Cilicie à l'epoque des croisades, trad. Sah. Bedrosian. Paris. 1864.
- 17) Iean Oueskerdjan. Memoires... pour servir à l'histoire des événem., qui ont eu lieu en Arménie et en Georgie à la fin XVIII s. et au commenc. du XIX s. Paris. 1818.
- 18) Хубовъ. Описаніе достопамятныхъ происшествій, въ Арменіи, случившихся въ последніе 30 летъ, т. е. отъ патріариі. Симеонова (1776) до 1800 г. Спб. 1811.
- 19) Chamich (Tchamtchian). History of Armenia by father

- Mich. Chamich, translated by Audall. Calcutta 1827.
- 20) Chahnasarian. Esquisse de l'histoire de l'Arménie Paris. 1856. Переводъ съ передълками у Худоба тева въ «Обозрѣніи Арменіи».
- 21) Histoire dogmes, traditions et liturgie de l'Fglise Armén. Orient. Paris. 1855.
- 22) Mar. Giov. de Serpos. Compendio storico di memorie cronologiche concernenti la religione et la morale della nozione arm Venezia. 1786.
- 23) Патконовъ. Опытъ исторіи династіи Сассанидовъ. Спб. 1863.
- 24) Эзовъ. Внутренній быть древней Арменіи. Спб. 1859.
- 25) Dulaurier. Ed. Becherches sur la chronologie arméntechnique et historique. Paris. 1859.
- 26) Lebeau. Histoire du Bas-Empire. Nouvelle édit.
- 27) Le Vaillant de Florival. Histoire d'Arménie. Venise. 1841.
- 28) Issaverdens. Armenia and Armenians—Being a sketch of its Geography, History, Church and literature. Venice. St. Lazarus. 1874.
- 29) Худобашевъ. Исторические памятники въроучения Армян. церкви. Спб. 1847.
- 30) Его же Обозръніе Арменіи въ географическомъ, историч. и литературномъ отношеніяхъ. Сиб. 1859.
- 31) Cl. Galanus. Historia Armena ecclesiast. et polit. Rom. 1690.
- 32) Троицкій, проф. Изложеніе въры церкви Армянскія, начертанное Нерсесомъ, католикосомъ Армянскимъ, по требованію боголюбиваго государя грековъ Мануила. Спб. 1875.
- 33) Прибавленіе нъ Творен. св. Отцовъ 1847 г. кн. У, статья: «Сношенія арм. ц. съ восточной православной въ XII в.».
- 34) Ахвердовъ. Арменія въ У въкъ.
- 35) Глинка. Собраніе актовъ, относящихся къ обозрънію исторіи арм. народа. З части. Москва 1838
- 36) Соловьевъ. Петръ Великій на Касп. моръ. Въстн. Евр. 1868 г. кн. 3.
- 37) Шопенъ. Историческій памятникъ состоянія Армян. области въ эпоху ея присоединенія къ Росс. имп. Спб. 1852.
- 38) Mémoires de l' Academ. Imp. des Sc. de St.—Pét.

- 39) Мелкія статьи въ повременныхъ изданіяхъ, преимущественно въ газ. Кавказъ, Донская Пчела, Revue de l'Orient. Iournal Asiat.
- 40) Источники общіє: Евсевій, Созомень, Сократь, Евагрій Осодорить, Прокопій Кесар., византійскіе хронографы.

## Періодъ предварительный.

### 1. Армяне предъ принятіемъ христіанства.

Краткій очеркъ языческой религіи армянъ. Первоначальное распристраненіе храстіанства въ Арменін.

Языческій періодъ исторіи армянскаго народа не только древнійній, но и боліве близкій къ эпохії принятія армянами христіанства, по причиві скудости источниковъ, извістень весьма мало Свідівнія объ этомъ періодії, сообщаємыя Моисеемъ Хоренскимъ на основаніи будто бы древнихъ историковъ, не больше, какъ легенды, въ которыхъ правда перемішана съ вымысломъ и историческіе факты поставлены въ самыя причудливыя фантастическія сочетанія.

Несомивно, армяне-народъ древній 1). Но судя по тому, что не осталось никакихъ замътныхъ слъдовъ, которые указывали бы на политическое могущество древнихъ армянъ, или на ихъ культурное значеніе, вужно думать, что они не имъли ни того, ни другаго. Повидимому это всегда было полудикое немногочисленное племя. Раздъленное природой своей страны, оно не имъло силы противодъйствовать завоевательнымъ стремленіямъ могущественныхъ монархій древняго Востока, и оттого никогда, повидимому, не пользовалось полной полинезависимостью. Сначала Ассирія, потомъ Мидія, за ней царство Ахеменидовъ, Александра Македонскаго, Селеввиды, парояне последовательно владели армянами. Недостатокъ взаимнаго общенія внутри страны, постоянныя тревоги отвиъ--- ствсняји самостоятельное развитие этого народа и отнимали досугъ для проявленія его духовныхъ силь. Отсюда, очевидно, и крайныя бъдность духовнаго творчества древнихъ

<sup>1)</sup> Въ ассирійскихъ влинообразныхъ надписяхъ армяне становатся имейстны подъ именемъ урарти со временъ Салманасара III (557—822). Съ именемъ армянъ они являются въ первый равъ, повидимому, только въ VI в. до Р. Хр.



армянъ. Не говоря уже о наукъ, ни въ одномъ искусствъ въ теченіе своей долгой жизни древніе армяне не создали ничего своего національнаго. Самая письменность армянская появилась въ Арменіи только въ У в. по Р. Хр.

Неудивительно, что и въ области религіозныхъ върованій армяне не создали ничего своего оригинального. По крайней мъръ не сохранилось никакихъ указаній, что у древнихъ армянъ было свое особое болъе или менъе опредъленное религіозное міросозерцаніе, своя минологія и свой чисто мъстный редигіозный культъ. Армяне покланялись богамъ ассировавилонскимъ и персидскимъ, т. е. богамъ тъхъ нароловъ. которые дольше всего владъли армянами. Главнымъ они вивств съ персами почитали Арамазда. Вивств съ персами же они почитали Михра (Митра персовъ), бога невидимаго огня, равно какъ и видимыя проявленія его: солнце, луну, огонь матеріальный и противоположное начало - воду. также и Аримана съ подчиненными ему злыми духами-дэвами. По словамъ Монсея Хоренскаго, армяне приносили человъческія жертвы. Покланялись духу земли Сандарапету. Но особенно большимъ почитаніемъ пользовались богиня Анагитъ, дочь Арамазда. Въ честь ея было воздвигнуто въ Арменіи нъсколько храмовъ, изъ которыхъ самый замъчательный быль въ провинціи Екегіацъ. Страбона, при этомъ храмъ были не только По словамъ лица обоего пола, посвятившія себя служенію богинъ, но и дочери знатибишихъ фамилій, имбишія право ВЫХОЛИТЬ замужъ только послъ долговременнаго распутства, которому онъ предавались въ храмъ Анагитъ. Почитались еще божества ассирійскаго происхожденія—Астгикъ, Нане, Баршаминъ и Тиръ. Въ храмъ Тира жрецы давали толкование снамъ, внушаемымъ этимъ богомъ Въ Таронской области были два храма какихъ-то индійскихъ божествъ. Были у армянъ еще второстепенныя божества, каковы: аралезы, духи, лижущіе раны убитыхъ на войнъ и оживляющіе трупы, духи каджи, населяющие Масисъ (Б. Араратъ), полубогъ Вахавнъ.

Когда Александръ Македонскій утвердиль въ Азіи власть грековъ, то вмъстъ съ греческой цивилизаціей въ азіатскихъ странахъ стала прививаться и греческая религія. При пароянахъ почитаніе греческихъ боговъ еще больше распространилось во всей Западной Азіи. Армянскіе аршакиды, обра-

зовавъ Армянское царство и захвативъ въ его границы народности съ греческимъ образованиемъ и религией, не только чуждались греческихъ боговъ, но и сами поощряли подданныхъ къ почитанію ихъ 1). Съ распростра-СВОИХЪ неніемъ владычества римлянъ на Востокъ западное вліяніе въ Арменіи особенно усилилось. Римскія религіозныя понятія стали модными наравнъ съ римской обстановкой и римскимъ жизни. Новые боги, вторгнувшись въ ариянскій пантеонъ, понизили авторитетъ прежнихъ боговъ въ глазахъ народа и расшатали окрвишее было зданіе старой религіи, не имъя еще достаточно времени укорениться сами. Народная масса постепенно становилась равнодушною въ религи. Въ эпоху принятія армянами христіанства въ Арменіи, правда, было нъсколько богатыхъ храмовъ; въ ивкоторыхъ храмахъ стояли даже золотыя статуи; но это не свидетельствовало о религіозномъ усердіи армянъ: это было діло царей. Народъ въ это время уже мало интересовался старыми и новыми богами и жилъ въ міръ своихъ суевърій и предразсудновъ, благоговъя предъ священными рощами и деревьями, совершая пляски вокругь костровь, гадая и ища помощи у колдуній.

По армянскимъ сказаніямъ христіанство въ первый разъ было проповъдано въ Арменіи еще во времена апостоловъ. Четыре апостола будтобы трудились здесь почти менно: Оаддей (изъ 70), другой Оаддей или іуда Вареоломей и Оома. У позднъйшихъ армянскихъ писателей и въ армянскихъ Чети-Минеяхъ разсказывается о трудахъ, понесенныхъ въ Арменіи каждымъ изъ этихъ апостоловъ. Собственно объ ап. Оомъ не сообщается большихъ полробностей; говорится только, что онъ проповъдовалъ между прочимъ и въ Арменіи. Объ ап. Іудъ Леввет тоже передается немного; -- разсказывается только, что онъ съ успъхомъ трудился въ Арменіи и пострадаль въ г. Урміи около 69 г. Но о Оаддев, изъ 70, и Вареоломев существують у армянъ довольно подробныя сказанія. Въ этихъ сказаніяхъ повъствуется, что Оаддей, обративши въ христіанство Авгаря, царя озроенскаго, и жителей г. Эдессы, приходилъ и въ Великую Арменію, и здёсь, въ области Артазъ, обратилъ племянника Авгаря Санат-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Монс. Хорен. кн. II, гл. 14.

рука и болье трехъ тысячь армянь, построиль церковь и поставиль епископомъ одного изъ своихъ учениковъ-Захарію (замученъ по сказанію около 76 г.). Въ области Сюніи онъ также поставиль епископомъ своего ученика Евстафія, а другой ученикъ его, Елисей, проповъдоваль въ области Изъ Великой Арменіи Оаддей отправился въ Малую Арменію. обратилъ многихъ въ христіанство. Возвративгив также смерти Авгаря въ Вел. Арменію, онъ вскоръ шись послв мученическую кончину отъ Санатрука, который потерправ отрекся отъ христіанства и владблъ тогда Армянскимъ царствомъ. Одновременно съ Озддеемъ пострадали: дочь Санатрука Сандухта, его сестра Окоха и въсколько другихъ христіанъ, между которыми были: Зенендосъ, Захарія и Зармандухтъ. Въ Номоканонъ своей церкви армяне указываютъ правила, данныя ап. Оаддеемъ. Объ ап. Варооломев повъпроповъдовалъ въ Арменіи, послъ того, ствуется, что онъ какъ обощелъ съ проповъдью Индію, Пареію и Персію. Въ области Гохтнъ онъ обратилъ мъстнаго князя и армянской его семью и поставиль епископомъ своего ученика по смерти котораго былъ епископомъ другой его ученикъ Вавила. Варооломей будтобы построиль на берегахъ Аракса церкви: одну во имя принесевія Господа во храмъ, а другую во имя ап. Оомы. Варооломею приписывали также монастыря Гохванъ, въ округъ Анцевацикъ, къ основаніе Ю. — В. отъ селенія Вана. Въ одной изъ церквей этого монастыря показывали и образъ Богоматери, буто-бы принесенный апостоломъ. По сказанію Варооломей потерпъль крестную смерть отъ Санатрука (около 68 года).

Армянскія сказанія объ апостольской проповёди въ Арменіи не могуть заслуживать большого довёрія, такъ какъ всё болье или менёе поздняго происхожденія и опираются или на смутныхъ догадкахъ и произвольныхъ соображеніяхъ, или на недоразумёніяхъ 1). Но если подробности этихъ

<sup>1)</sup> Что апостоль бома проповідоваль въ Великой Арменія, объ этомъ, кромі повднійшахъ армянскихъ историковъ, инкто мез церковимхъ инсателей не говоритъ. Точно такъ же у одняхъ только позднійшихъ армянскихъ писателей уноминается о проповіди двухъ баддесть. Болів древніе армянскіе историки знають одного только баддел, именно того самаго, который обратиль ко Христу самагра. Дара Эдесскаго. Армяне считають его одничь изъ 70-ти, но по мийнію блаженнаго Іеронима, ап. баддей, обратившій Авгаря, быль одинь изъ 12-ти, онь же Іуда Леввей, брать Іакова Алфеева. Относятельно кончины этого апостола преданія не согласны, и это обеголгельство, быть иожеть, послужило причиной разділенія одного баддей на два дяца. Что ап. баддей, обративши Авгаря, быль и въ Вел. Арменія, объ этомъ піть

свазаній, какъ позднъйшихъ, не заслуживають довърія, то во всякомъ случать самый фактъ пребыванія въ какой-либо части Вел. Арменіи ап. Өзддея и Варооломея не оспаривался въ церкви.

Впрочемъ и независимо отъ существующихъ вполнъ въроятно, что христіанство было проповъдано въ Арменіи очень рано. Уже сравнительно незначительная отдаленность Арменіи отъ Палестины явлаеть невъроятнымъ, чтобы армяне ничего не знали о великомъ Пророкъ среди евреевъ. Это тъмъ невъроятнъе, что въ самой Арменіи жило много евреевъ, переселенных в сюда въ разныя времена, которые конечно интересовались дълами своей прежней родины, путешествовали туда по случаю праздниковъ и должны были знать многое изъ того, что касалось новаго Пророка. Затемъ, христіанство прежде всего стало распространяться среди евреевъ, къ нимъ отправлялись съ проповъдью св. апостолы, у нихъ останавливались на временное жительство и изъ нихъ же составляли первыя христіанскія общины. Вполив ввроятно, поэтому, что и въ Вел. Арменію приходили апостолы, и здісь, какъ и въ другихъ мъстахъ, ихъ проповъдь имъла такой или иной успъхъ. Перечисленныя у позднайшихъ историковъ лица, какъ первые христіане: Захарія, Елисей, Евстафій, Кумси, admanckie Вавила-легко могли принадлежать къ другой эпохъ; но если не эти, то во всякомъ случав другіе последователи у апостоловъ здёсь были. Какъ долго продержалось здёсь христіанство, неизвъстно; несомивнио только одно, что въ ІУ в. во всей Арменіи не было извъстно ни одной христіанской общины, ни одного епископа. Сказанія объ ап. Өалгев и Вареоломев представляють царя Санатрука жестокимъ гонителемъ армянскихъ христіанъ. Быть можеть уже въ самомъ началъ христіанство было задушено здъсь руками подобныхъ гонителей. По словамъ армянъ, вначалъ II въка на съверъ Арменіи, въ Шаваршанъ, еще были христіане. Упоминають нъкоего Оски и его спутниковъ, а также обращенныхъ ими аланскихъ плънниковъ Сукіаса съ товарищами. Но и эти хри-

Digitized by Google

других свидательства, врема арминских, которыя быть можеть основаны на томаимы соображения, что Авгарь эдесскій владаль Великой Арменіей. Относительно ан. Вареоломоя существуєть также другое взяйстіе, по которому она была предана смерти Астіагона, братона обращеннаго Вареоломовить арминскаго царька Поликія. Можеть быть это-то извастіе о смерти ан. Вареоломом ота руки брата армянскаго царька и дало иншу благочестивому воображенію армяна и помогле сочинить армянское сказавіе о кончина ап. Вареоломом въ предалать Арменіи.

стіане были предавы смерти <sup>1</sup>). Такимъ образомъ основанная апостолами армянская церковь уничтожилась, непосредственное іерархическое преемство отъ нихъ въ Арменіи прекратилось; между церковью, основанной апостолами, и той, которая возродилась въ Арменіи впослъдствіи и существуетъ теперь, оказывается промежутокъ, дълающій безполезными для интересовъ армянской іерархіи усилія возвести начало христіанства въ Арменіи ко временамъ апостольскимъ.

Но хотя послъ апостоловъ христіанство не долго про-Арменіи; однако и кратковременное держалось въ Великой здесь должно было иметь свое значение. его существованіе Необычная, святая жизнь бывшихъ христіанъ и ихъ радостное воодушевленіе, когда они шли на казнь, не могли скоро изгладиться изъ народной памяти и, сохраняясь въ ней, размягчали каменистую почву армянскихъ сердецъ для воспріятія евангельскаго съмени. Не мало должно было подготовлять армянъ къ христіанству и то, что многіе армяне служили по найму въ римскомъ войскъ; тамъ они имъли случай ближе познакомиться съ жизнію и взглядами христіанъ, могли видъть ихъ незаслуженныя мученія отъ язычниковъ, и если въ концъ концовъ не принимали сами христіанства, то своими разсказами, по возвращени на родину, навърное заставляли призадуматься болье вдумчивыхь изъ своихъ соотечественниковъ. Наконецъ самое введение Армении въ вругъ вліянія греко-римскаго міра создавало для христіанства путь въ Арменію. Привычка довърчиваго подражанія передовому народу дълала армянь доступными для твхъ перемвнъ, которыя совершились въ Римской имперіи при Константинъ Великомъ; а политическія обсдвлали армянскаго царя не только подражастоятельства телемъ, но и покорнымъ исполнителемъ воли императора.

<sup>1)</sup> Какъ на доказательство существованія христіанства въ Арменія въ это время, укавывають, что при Адріанв (117—138) 10 т. вонновь были распяты на крестахъ у подошви горы Арарата за то, что отказалесь принести благодарственную жертву за победу Адріана надъ возмутавшимися евремян Ро, во 1-хъ, едва-ли въ этомъ елучав причиной отказа былі христіанская въра; а во 2-хъ, невёроятно, чтобы войско, приведенное для кавии въ глубину Арменіи, состояю изъ армять. Говорять, что въ ІІІ вёкъ армян царь Хозрой настолько былъ встревоженъ распространеніемъ христіанства въ своемъ государствъ, что воздвигъ гоненіе на христіанъ; но этому изътстію, взятому изъ апокрифической канги Фирмяліана и инчънъ положительно не подтверждаемому, самъ "отецъ армянской исторія" не придастъ значенія. Нельзя также придавать значеніе голословному свидътельству историка ХІІІ вёка Стефана Орбеліана, что послѣ Кумси в Вавилы армянскіе христіане, не имъя енископа, разсёляюсь по горамъ и вели пустынническую жазнь до начала 17 въка, т. е. въ течекіе 200 лёть (Steph. Orbél., Histoire de la Siounie, ch. IV).

## Первый періодъ.

## II. Обращеніе армянъ въ христіанство и устроеніе армянской церкви.

Просвётители Арменіи Мученія и заключеніе св. Григорія. Свв. мученицы Рипсимія в Габанія. Освобожденіе св. Григорія. Проповідь св. Григорія и ся быстрый усибать. Крещеніе армянъ. Труды Григорія по утвержденію христіанотва въ Арменіи и устроенію армянской церкви.

Просвътителями армянъ были св. Григорій Пароянинъ и ц. Тиридать III (302-344). Оба они были изъ одного рода аршакидовъ, но принадлежали къ двумъ враждебнымъ его отраслямъ. Отецъ Григорія жилъ сначала въ Персін, но потомъ, подкупленный персами, переселился въ Apmenio, n здъсь, улучивъ удобный случай, убилъ ненавистнаго персамъ армян. царя Хозроя II (287 г.) Убійца за свое леніе поплатился жизнію, семья его была перебита, но малолътній Григорій быль уврыть своей няней-христіанкой и тайно отведенъ на ея родину въ Кесарію — Каппадокійскую. онъ былъ воспитанъ въ христіанской въръ и спъдался христіаниномъ. Между тъмъ персы заняли Арменію, а юный наследникъ армянского престола Тиридатъ бъжалъ ко двору импер. Діоклетіана. Въ 297 году ими. Ліоклетіанъ провозгласиль Тиридата армянскимъ царемъ и, снабдивъ отрядомъ войска, предоставилъ ему выручать отеческій преперсовъ. Тогда къ столь изъ рукъ Тиридату присоелини-ЛОСЬ нъсколько армянскихъ патріотовъ и въ числв быль Григорій. Григорій быль уже женать и имъль сывовей; но узнавъ о провозглашении Тиридата царемъ, остасемью и решился идти къ Тиридату, чтобы службой ему загладить родительскій гръхъ противъ его отца. Борьба Тиридата за отеческій престоль была продолжительна. Во время этой войны Григорій оказаль Тиридату много важуслугь и сделался однимъ изъ его приближенныхъ.

Въ 302 году Тиридатъ, наконецъ, утвердился на престолъ. Но въ первый же годъ его царствованія (303), когда въ Римской имперів начались гоненія на христіанъ, открылось, что приближенный царя Григорій—христіаннъ. Какъ вассаль императора, Тиридатъ сталъ убъждать Григорія отказаться отъ христіанства, подвергалъ его заключенію въ тюрьму; но когда ничто не дъйствовало, подвергнулъ его пытвамъ. Наконецъ царю донесли, что Григорій—сынъ убійцы его отца. Тогда Тиридать приказалъ бросить его навсегда въ глубовій колодезь въ одномъ замкъ.

Но около 316 года нъсколько знатныхъ римскихъ хриизбътая преслъдованія со стороны развратныхъ римскихъ правителей, бъжали въ Великую Арменію и укрылись эдъсь въ пустыхъ виноградникахъ вблизи г. Вагаршапата. Христіанки эти были: св. дъвица Рипсимія съ нъскольвими подругами и воспитательница ея св. Гайанія. Рицсвмія, по словамъ преданія, была царскаго рода и необыкновенной красоты. Пребывание христиновъ скоро было замъчено и само-ли собой, или на основани какихъ либо предшествовавшихъ данныхъ, только въ народъ сейчасъ же сложилась целая исторія объ этихъ иностранкахъ. Стали говорить, что самая красивая дъвица - невъста римскаго императора; отвергла предложение сдълаться его женой и бъжала она Армевію. Этотъ слухъ дошель до Тиридата и заинтересовавшись «невъстой императора», приказаль вести ее во дворецъ. Когда св. Рипсимія предстала предъ Тиридатомъ, онъ былъ пораженъ ся красотой, возгоръдся ней любовью и, пользуясь ея беззащитностью, тълъ употребить надъ ней насиліе. Но Богъ не св. Рипсимію и, давши ей необывновенную силу, защитиль отъ поруганія. Св Рипсимія, ея наставница св. Гайанія прочія спутницы въ следующую же ночь все были преданы смертной казни. Казнь невинныхъ христіановъ въ такую пору, когда само римское правительство отказалось отъ гоненій на христіанъ, притомъ же назнь изъ-за грубыхъ животныхъ побужденій преслідовала Тиридата. Онъ началь канваться и сильно тосковаль. Когда, спустя нъкоторое время, онъ отправился развлечься охотой, наказание Божие постигло его: онъ упалъ съ колесницы, началъ кататься ПО землъ и, хрюкая подобно свиньъ, сталь рыть лицомъ землю

и щипать траву. Онъ сошель съ ума. По словамъ преданія, самый видъ Тиридата перемънился на видъ свиньи. Подобное же наказание булто-бы постигло парскую семью. ворныхъ и многихъ жителей города. Тогда вспомнили жественного исповъдника Божія св. Григорія. Григорій былъ освобожденъ и, при большомъ стечени народа, приведенъ въ Вагаршапатъ. «Бъсъ, владъвшій царемъ, привелъ его предъ св. Григорія». Больные вельможи также устремились въ нему. Григорій, помодившись, возвратиль всёмь разумь. на парь и вельможи пали къ ногамъ его и умоляли тить имъ то зло, какое они ему причинили. Григорій призываль ихъ въ познанію истиннаго Бога. Послъ того Григорій собраль непогребенныя еще тыла св. мучениць, обвернуль каждое тело въ разорванное его платье и перенесъ въ то мъсто въ виноградникъ, которое служило убъжищемъ для св. женшинъ. Заъсь онъ проводилъ ночи въ молитеъ, а дни въ проподовъдовании собиравшимся къ нему царю, вельможамъ и народу. Всв охотно слушали проповъдь св. Григорія. Армяне видъли, что уже всв принимаютъ христіанство, ихъ же единоплеменники въ Верхней Месопотаміи уже болве друхъ въковъ были христіанами, а тъ, что жили въ Киликіи, Канпадовін, Малой Арменін, Понтъ, постепенно становились ими. Сознавіе этой очевидности еще больше открывало луши армянъ Вел. Арменіи для воспріятія проповъди св. Григорія. Особенно сильно подъйствоваль на армянь разсказъ св. Григорія о чудесномъ видінін, которое было ему въ бодрственномъ состояни ночью Онъ говорилъ, что въ полночь, когда бывшіе возлъ него люди спали, а онъ размышляль о безконечномъ милосердін Божіемъ, виругь раздался сильный раскать грома, разверзлось небо и сошель человъкъ, блистающій свътомъ. «Онъ позвалъ меня по имени», говорилъ Григорій, «и я, взглянувъ, увидълъ лице его. Устрашенный и трепещушій я упаль на землю; но онъ сказалъ ..Смотри мнъ: вверхъ и созерцай всв чудеса, которыя я покажу тебъ. " И я, взглянувъ, видълъ отверстное небо и воды, что выше тверди, разделенныя и какъ обрывы и скалы нагроможденныя со всъхъ сторонъ и настолько высокія, что глазъ не могъ достигнуть до вершины. И свъть, разлившись по нимъ, нисходилъ до земли, а вмъстъ съ свътомъ и **безчисленные** сонны людей блистающихъ и прылатыхъ». Послъ всъхъ сошель человъкь съ грознымъ лицомъ, держа въ рукъ огромный золотой молоть. «Онъ спустился до земли срединъ города и ударилъ въ толстую кору неизмъримой 36MJH такъ, что ударъ отдался въ пропастихъ преисподней и вся земля, доколъ могъ охватить взоръ, сдълалась гладкой какъ равнина». Въ тоже время Григорій увидълъ обширный лотой пьедесталь, на которомъ возвышался огромный огненный столбъ, съ облачной капителью, увънчанный свътящимся крестомъ. Три другіе пьедестала цвъта крови, съ облачными колоннами, огненными капителями и крестами стояли одинъ на мъстъ, гдъ была замучена Гайанія съ двуми спутницами, другой — тамъ, гдъ была замучена Рипсимія съ 33 подругами, третій—на мъстъ выжиманія винограда, гдъ было пристанище св. женщинъ. Надъ крестами этихъ четырехъ колоннъ динялись удивительныя арки, и на этихъ аркахъ было чудной красоты зданіе, съ облачнымъ куполомъ въ видъ шатра. Наверху зданія стояль огненный престоль, на которомъ возвышался престъ Господень. И обильный источникъ билъ влючемъ, текъ и разливался по всей равнинъ. Григорій разсказалъ, какъ явивинися ему ангелъ объяснилъ это видъніе. «Образъ человъческій, сказалъ ангелъ, есть Господь; зданіе, увънчанное престомъ, означаетъ вселенскую церковъ, пребывающую подъ охраною преста, ибо на престъ умеръ Божій. Мъсто это должно сдълаться мъстомъ молитвы. Огненный столбъ и источникъ знаменуютъ божественное крещеніе, которое истепаеть изъ вселенской церкви для возрожденія человъчества. - Повергнись предъ благодатью, которую явилъ тебъ Богъ, — сказалъ ангелъ, — и воздвигни здъсь церковь.

Св. Григорій предложилъ армянамъ пока воздвиднуть часовни-усыпальницы для св. мученицъ. Народъ усердно принялся за работу; трудились не только мущины, но и женщины. Даже самъ царь, получившій по молитвъ св Григорія полное исцъленіе, съ своимъ семействомъ принималъ дъятельное участіе въ общей работъ. Скоро воздвигнуты были три часовни. въ которыхъ Григорій и похоронилъ тъла св. мученицъ. Мъсто, гдъ явилось видъніе, было названо Шохакатъ, т. е., мъсто разлитія свъта", или Эчміадзинъ, что значитъ, соществіе Единсроднаго". Здъсь Григорій положилъ основаніе церкви, а впослъдствіи и устроилъ самую церковь Эчміадзинъ.

Вслёдь за тёмъ началось разрушение языческихъ храмовъ. Самъ царь, въ сопровождении сильного отряда войска, дилъ съ Григоріемъ по городамъ и разрушалъ капища. Народъ при видъ проповъдника, на сторонъ котораго стоила государственная власть, большею частью не противился ниспроверженію кумировъ и разрушенію храмовъ, а иногда самъ помогалъ привительству въ дълъ разрушенія. Но жрены врвико защищали свое достояние и своихъ боговъ. мы приходилось осаждать и брать приступомъ какъ кръпости. Имущества разрушенныхъ храмовъ, ихъ многочисленныя богатства раздавались обднымъ и нищимъ или отбирались въ казну на дъло утвержденія новой въры. Виъсто разрушенных капищь «Григолій вездъ воздвигаль знаменіе преста; онъ ставиль кресты на перекресткахъ, на площадяхъ и въ началъ улицъ; во встать городахь, мъстечкахъ и селахъ онъ мъсто для церкви, но не полагалъ самаго основанія и не воздвигалъ алтаря во имя Божіе, потому что еще не быль облеченъ саномъ священства; онъ только окружалъ ныя маста ствнами и ставиль вресты».

Наконецъ Тиридатъ созвалъ (въ 317 или 318 г.) въ Вагаршапать начальниковь и предводителей армянского народа, и здъсь, уже съ общаго согласія, ръшено было обратить ариянскій народъ въ христіанство, а Григорія признать духовнымъ руководителемъ и учителемъ въры. Тогда составлена была пышная депутація изъ главныхъ сатраповъ и князей страны и отправлено виъстъ съ Григоріемъ въ Кесарію-Каппадовійскую къ архіепископу Леонтію для посвященія Григорія въ епископа. Почему выбрана была въ этомъ случав Кесарія? — Въроятно просто потому, что самъ Григорій принадлежаль къ кесаріе-каппадокійской церкви; Кесарія была издавна знакома ему; она была вторымъ его отечествомъ. датъ снабдилъ депутацію богатыми дарами для сосъднихъ церквей и особымъ письмомъ въ архіепископу Леонтію. Архіепископъ Леонтій исполнилъ просьбу армянъ, созвалъ соборъ мъстныхъ епископовъ и вмъсть съ ними «возложилъ на Григорія руки со св. Евангеліемъ». Армянскіе историки говорять, что по просьбъ Григорія Леонтій даль ему половину мощей св. Іоанна Предтечи и присоединиль еще мощи священномученика Аоиногена, епископа севастійскаго, замученнаго при Діоклетіанъ.

Возвратившись въ Арменію, Григорій думаль было уже

приступить въ прещенію армянь, но такъ какъ въ округъ Таронъ оставалось еще два храма, въ которыхъ приносились жертвы индійскимъ идоламъ, то отправился туда, чтобы разрушить ихъ. Разрушить эти храмы оказалось не легко Храмы индійских ь боговъ владели громадными сокровищами, многими значительными селами и общирными пастбищами. Сосдовіе жрецовъ, находившихся при этихъ храмахъ, составляло изъ себя какъ-бы государство въ государствъ и находилось къ царю въ такихъ же вассальныхъ отношеніяхъ, какъ армянскіе князья. Вліяніе этого сословія въ Таронъ значительно, и Григорій имъль уважительныя причины какъ можно скорве разрушить эту твердыню язычества. ль упорной борьбы жрецы были побъждены, храмы были разрушены и на ихъ мъстъ заложена церковь во имя св. Іоанна Крестителя, которую Фавстъ Византійскій называетъ матерью армянскихъ церквей. Тогда же были крещены армянскіе князья, сопровождавшіе Григорія въ Кесарію, и многіе изъ мъстныхъ жителей. Продолживъ путь, Григорій наконецъ прибыль вы подошей горы Небать, вы Араратской области. Здъсь встрътилъ его Тиридатъ съ своимъ семействомъ и множествомъ народа. Въ назначенный день самъ парь и масса народа собрались на ръку Евфратъ и крестились.

Послъ того св. Григорій, путешествуя по странъ, въ живой и одушевленной бесъдъ проповъдовалъ слово Божіе, крестилъ желавшихъ принять христіанство и строилъ церкви. какъ въ то время у армянъ не было еще письменности, совершать богослужение и читать Свящ. Писание было лишь на иностранномъ языкъ, греческомъ или скомъ, то положение св. Григорія было трудное. Требовалось исплючительно живое слово на арминскомъ языкъ, были такіе пастыри и пропов'йдники, которые-бы знали греческій или сирійскій языкъ и въ то же время говорили по-армянски. На возвратномъ пути изъ Кесаріи Григорій, пробывъ нъсколько дней въ Севастіи, нашель здъсь много монаховъ, готовыхъ идти съ нимъ въ Арменію; но ихъ оказалось достаточно. Такъ какъ бывшіе армянскіе жрецы, безъ нънія, составляли самый образованный классъ среди армянъ, то Григорій не пренебрегь ихъ прежнимъ званіемъ и болье испреннихъ изъ нихъ и преданныхъ христіанской въръ рукоположиль въ священныя степени и лаже поставиль епископами. Чтобы приготовить для ближайшаго будущаго пастырей и проповъдниковъ изъ армянъ, были устроены школы, набраны мальчики для обученія ихъ греческому и сирійскому языкамъ и Свящ. Писанію. Нъкоторыхъ дътей Григорій даже воспитывалъ при себъ, подъ своимъ личнымъ наблюденіемъ.

Въ тъхъ же просвътительныхъ цъляхъ Григорій, по совъту св. Леонтія, устроиль въ Арменіи нъсколько монастырей. Первый монастырь быль устроень въ Таронской области на мъсть разрушенныхъ храмовъ индійскихъ божествъ, -- это извъстный Глакскій монастырь съ церковью во имя св. Іоанна Предтечи, матерью армянскихъ церквей. Кромъ «онъ (Григорій) цълыми толиами посылаль кеновитовъ мъста населенныя и дикія, въ поля и на горы, укрывающихся и собирающихся въ пещерахъ.» Онъ самъ былъ примъромъ монаховъ и старадся подъ своимъ руководствомъ воспитать строгихъ подвижниковъ. «Онъ оставлялъ Альбина», говоритъ Агаоангелъ, «человъка искренняго и преисполненнаго любви въ Богу, бодрствовать при царскомъ дворъ, а самъ отъ времени до времени уходилъ на горы и показывалъ собою примъръ другимъ. Онъ бралъ нъкоторыхъ изъ учениковъ изъ разныхъ монастырей и уходилъ жить вмъстъ на пустынныхъ горахъ, скрываясь въ гротахъ и пещерахъ и вполнъ довольствуясь употребленіемъ въ пищу травъ.» Нъть сомнънія, что аскетическая жизнь и строгое подвижничество монаховъ производили благодътельное дъйствіе на арминское населеніе, обращенных укрыпляя въ новой въръ и нравственной жизни, а оставшихся въ язычествъ располагая къ принятію христіанства.

Около 325 года Григорій и Тиридать имѣли свиданіе съ импер. Константиномъ. Это свиданіе, состоявшееся гдѣ-то на Востокѣ, быть можеть въ Никомидіи, имѣло большое значеніе для успѣховъ христіанства въ Арменіи. Ласковое и почтительное отношеніе Константина къ Тиридату и Григорію и сочувствіе къ просвѣтительнымъ трудамъ ихъ сами по себѣ уже были полезны дѣлу христіанства, такъ какъ ободряли Григорія и Тиридата къ продолженію трудовъ въ томъ же направленіи. Но еще полезнѣе было то, что подданые Тиридата увидѣли, что образъ дѣйствій ихъ царя одобряется императоромъ, что теперь противъ язычества заключенъ союзъ между дѣумя христіанскими государями и что слѣдовательно судьба

язычества въ обоихъ государствахъ ръшена окончательно.

Благодаря трудамъ св. Григорія и его сподвижниковъ и при могущественномъ содъйствіи царя Торидата Арменія въ короткое время сдълалась христіанскою. Св. Григорій даль основанной имъ церкви полное устройство. учредилъ епископскія канедры BO всѣхъ болље важныхъ армянскихъ провинціяхъ, поставніъ епископовъ и хорепископовъ и организовалъ церковное управленіе. Число епископій невозможно опредълить даже приблизительно. У позднъйшихъ арм. писателей (Ухтанесъ Х в.) упоминается 30 основанныхъ будто-бы св. Григоріемъ. Но можно думать, что во времена св. Григорія епископскихъ канедръ было больше, потому что, при замъчательной раздробленности Армянскаго царства, каждому значительному князю хотвлось имъть своего епископа. Поэтому не невозможно, что Григорій во время своего правленія поставиль болье 400 епископовь, какь говорять арм. историки (Agath. § 158; Oukht. p. 269), конечно включая сюда и хореписконовъ. Собственная канедра св. Григорія была въ Эчміадзинв.

Такъ какъ Григорій находился въ іерархической зависимости отъ кесаріе-каппадокійскаго епископа, то, устрояя армянскую церковь, онъ во всемъ слѣдовалъ указаніямъ матери своей кесаріе-каппадокійской церкви. Естественно поэтому, что ученіе и всѣ церковные порядки введены были въ Арменіи тѣ же самые, что были въ Кесаріи-Каппадокійской. Въ эпоху І вселенскаго собора армянская церковь только что созидалась, поэтому отъ нея не было представителя на этомъ соборѣ, и никейскія постановленія армянская церковь получила отъ св. Леонтія кесарійскаго, бывшаго на соборѣ.

Спустя нъсколько лътъ послъ никейскаго собора, именно около 334 года, Григорій совершенно отказался отъ управленія церковью и, предоставивъ полное завъдываніе церковными дълами своему сыну еп. Аристакесу, удалился на гору Себухъ, въ округъ Таранаги, въ пещеру Мане, гдъ и умеръ въ полной безъизвъстности. «Такъ угодно было Божественному Провидънію», говоритъ Монсей Хоренскій, «чтобы невъжественные народы, недавно обращенные въ христіанство, не сдълали изъ него предмета поклоненія» 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ист. Арм. 11, 91.

## III. Армянская церковь при первыхъ преемникахъ св. Григорія.

Сыновья св. Григорія Аристакосъ и Вортаносъ. Смерть Тиридата. Хозрой III Малый. Неудачная полытка явичества уничтожить христіанство въ Арменіи. Переміна въ положеніи ари. церкви съ воцареніемъ Тирана. Преемникъ Вертанеса Іусикъ. Столиновеніе Іусика съ Тираномъ. Убісніе Іусика и хорепископа Даніна. Парнервекъ и его характеръ. Шагакъ и царь Аршакъ III. Воврожденіе явычества въ Арменіи.

Послъ св. Григорія армянская церковь продолжала мирно развиваться подъ управленіемъ его сына Аристакеса (иначе Рестакесъ, Редакесъ). Судьба ея была обезпечена, пока былъ живъ такой мужественный и авторитетный защитникъ, какъ сподвижникъ св. Григорія царь Тиридатъ. Аристакесъ управляль армянской церковью 7 льть (334-341). Это быль младшій сынь св. Григорія. Оставшись, послів поступленія отца на службу въ Тиридату, на рукахъ своей матери, онъ воспитывался подъ ея благочестивымъ вліяніемъ, рано полюбилъ уединеніе и съ дътства избъгаль человъческаго общества. По достижении совершеннольтія онъ, по совъту одного отщельника, пошель въ пустыню и тамъ, «борясь съ зноемъ и питаясь одной лишь растительной пищею», подвизался до техъ поръ, пока не быль призвань помогать отцу. Вступивши въ управление армянской церковью, онъ не измъняль образа своей жизни. Будучи самь суровымь аскетомь, онъ и отъ другихъ требовалъ точнаго исполненія евангельскихъ заповъдей. Но недавніе язычники не могли такъ скоро кореннымъ образомъ измънить свою жизнь. Въ 341 году въкто князь Архелай подстерегь его въ округъ Цопиъ и убилъ, такъ какъ не могъ простить ему его суровыхъ обличеній.

На мѣсто Аристакеса вступиль его старшій брать Вертанесь (Вртанесь, Урданесь). Вертанесь, по свидѣтельству древнихь историковъ, представляль въ своей жизни образецъ мудрости и святости. При немъ предѣлы армянской церкви еще больше расширились: послѣдовало обращеніе агванъ (кавказскіе албанцы), которымъ Вертанесъ даль въ епископы своего сына Григориса 1). На четвертомъ году правленія Вер

<sup>1)</sup> Армянскіе историки единогласно говорять, что Григорись быль 15 леть, когда быль посвящень отцовь въ спископы Агваніи. Но едвали это верио. Въ са-

танеса умеръ царь Тиридать. Это была великая потеря для армянскаго христіанства и вообще для Арменіи, такъ какъ авторитеть Тиридата сдерживаль и своеволіе высшихь классовъ и языческую партію. Говорятъ, что подъ конецъ своей жизни Тиридатъ сталъ тяготиться дълами управленія и время отъ времени удалялся въ уединеніе. «Онъ убъждаль», говорить историкъ, «великихъ нахараровъ и все множество народа сдълаться дъйствительно Христовыми, дабы дъла всъхъ въръ». Но вельможи и народъ не свидътельствовали о ихъ привычки, нажитыя въ язычествъ, и сразу могли бросить виолет проникнуться христівнокими понятіями; и потому они не внимали голосу благочестиваго царя, а слъдовали больше «внушеніямъ своихъ женъ и наложницъ». Не вынося разлада межцу нравственными требованіями своей христіанской души и окружавшей его жизнію общества, Тиридать наміревался было совствъ отказаться отъ престола, но по просыбъ вельможъ, объщавшихъ исправиться, управлялъ Арменіей до своей смерти. Народная любовь никакъ не хотъла допустить, чтобы Тиридать могь умереть естественною смертію; поэтому сложилось сказаніе о насильственной его смерти. Монсей Хоренскій такъ характеризуеть заслуги Тиридата предъ армянской церковью: «Повъствуя», говорить онь, «о святомъ, великомъ и второмъ ратоборцъ, о просвъщенномъ виновникъ нашего просвъщенія, о истинномъ царъ, бывшемъ со временъ Христа, надлежало бы говорить языкомъ дивнымъ и говорить какъ о сподвижникъ, о мужъ, въ строгой жизни вашему первопутеводителю и первоначальнику нашего просвъщенія. Святому Духу угодно было облечь просвътителя моего саномъ іерея и исповъника, прибавлю также и апостола; но за тъмъ царь является равнымъ св. Григорію и въ словъ и въ дълъ. Скажу даже, что преимущество было на сторонъ царя: ибо въ созерцании Бога и въ строгой жизни оба они были равны; но касательно покоренія кого нибудь словомъ, премомъ дълъ, Григорисъ былъ братъ Гусика, который потомъ пресиствовалъ Вертанесу на каседръ. Внукъ Іусяка Нерсесъ 1 вступняъ на каседру св. Григорія въ 364 году (никто не полагаетъ повже). Въ это время онъ быль еще молодымъ человъкомъ. Считая возножно малыми числами, получинъ рождение Нерсеса за 19-20 летъ предъ темъ нан около 345 года; рождение его отца Атанагинеса 17 леть предь этимъ, или эъ 328. Отець Атанагинеса 1усикъ женился 15-ти леть и тотчасъ-же развелся съ женой. Выключая 16 леть, нивень рожение Іусика въ 312 году. Такъ накъ Григорисъ и Іусикъ были бливнецы, то виачигъ и Григорисъ родился не повже 312 года, а въ такомъ случать въ 340 г., когда Вертанесъ вступиль на каседру и могъ поставить Григориса въ епископы, последнему было по крайней мере 28 летъ.

имущество дара было на сторонъ царя: ибо у него въра рука объ руку шла съ его дъйствіями. Поэтому и называю его первымъ путемъ и вторымъ отцомъ нашего просвъщенія» 1).

Преемникомъ Тиридата, съ утвержденія римскаго императора, быль сынь Тиридата Хозрой III Малый. Это быль государь умный и мужественный. Въ первое время его правленія языческая партія пыталась было вернуть старый порядокъ. Противъ Вертанеса составили заговоръ, во главъ котораго стала жена царя Хозроя. Заговоръ этотъ не удался; напротивъ, около двухъ тысячъ язычниковъ изъ числа заговорщиковъ обратились въ христіанство. Не помогло также и опустошительное нашествіе массагетовъ подъ предводительствомъ царя Санесана. Нашествіе это было отвітомъ на пропов'ядь Григориса, епискона Агваніи (Албаніи), который, ревнуя о распространении христіанства, пришель въ страну массагетовъ и убъждаль ихъ оставить жизнь грабежомъ и убійствами и сдълаться христіанами. Массагеты увидъли въ Григориса хитрость армянскаго царя, который, по ихъ мнънію, желаеть такимъ путемъ избавиться отъ ихъ набыговъ. Они привязали Григориса въ хвосту дикой лошади и, пустивши ее, растерзали этого мужественного ревнителя христіанства (около 345 г.). Явившись затёмъ въ несмътномъ числё въ Арменію, они сильно опустошили ее. Но хоти съ ихъ приходомъ домашняя языческая партія получала сильную поддержку, тъмъ не менъе христіанство устоядо, массагеты были прогваны и самъ Санесанъ лишился жизни. Не повредило церкви и то, что персы, думая силою вернуть къ себъ симпатіи армянъ, не разъ дълали нападеніе на Арменію. Хозрой старался поддержать порядокъ, созданный его отцомъ, защитить и церковь и границы; но правление его было непродолжительно: онъ умерь въ 353 году послъ 9-лътняго царствованія. Вертанесь быль добрымь совътникомь царя въ его патріотическихъ предпріятіяхъ. Послъ одного кровопролитнаго сраженія съ персами Вертанесъ поставиль закономъ, чтобы убитые на войнъ за въру и отечество поминались на литургіи.

При преемникъ Хозроя Тиранъ (353—361) положеніе армянской церкви сразу значительно ухудшилось. Тиранъ былъ плохой политикъ и еще болъе плохой христіанинъ. Не интая

<sup>1)</sup> Her. Apm. II, 92.

расположения въ христіанству, онъ пренебрегалъ натересами церкви. Между тъмъ вскоръ послъ его воцаренія умеръ опытный руководитель христіанъ Вертанесъ (356). Поставленный на его мъсто сынъ его Іусикъ, хотя былъ человъкъ благочестивый, но не имълъ авторитета. Онъ былъ воспитанъ при царскомъ дворъ и находился въ близкомъ родствъ съ Тираномъ 1). Это-то родство, повидимому, больше всего мъшало Іченку имъть вліяніе на царя. Ни царь, ни вельможи не обращали на его увъщанія никакого вниманія. Царь имъль пъскольво женъ и жилъ поязычески, а его вельможи, которые въ большинствъ случаевъ и не отставали отъ своихъ языческихъ обычаевь, теперь охотно подражали царю. Несправедливость, предюбодъянія, противоестественные пороки, продитіе неповинной крови, грабительство и полижищее пренебрежение къ бъднымъ-вотъ пороки, которыми, по словамъ Фавста Византійскаго, заражено было высшее армянское общество съ царемъ Тираномъ во главъ. Старое язычество, таившееся въкоторое время подъ тонкой корой христіанства, вышло такимъ образомъ наружу. Народъ, принявшій христіанство большею частію только наружно, а въ действительности остававшійся языческимъ, теперь въ виду примъра царя и князей снова спокойно зажиль своею прежнею языческою жизнію. Въ темнотъ ночи онъ совершалъ культъ своихъ прежнихъ боговъ, предаваясь обычнымъ оргіямъ. Воздъйствіе церкви было слабо, ибо природныхъ армянскихъ пастырей было еще мало. Только тъ, кто зналъ греческій или сирійскій языкъ, могли сознательно участвовать при богослужении; большинство же, по выражению Фавста, не понимало ни слова, ни полслова изъ того, что ему говорили. По обязанности пастыря Іусикъ не нереставаль обличать нороки, но темъ только возбуждаль противъ себя царя. Однажды Тусикъ запретилъ Тирану входить въ церковь. Раздраженный царь приказаль вытащить его

<sup>1)</sup> По слованъ ари. историковъ, Іусикъ былъ воспитанъ при дворѣ Тирана и потомъ былъ женатъ на его дочери, а когда вступилъ на каеедру, то былъ еще очень полодымъ человъковъ. Все вто по меньшей мърѣ весьма сомнительно. Какъ мы видѣли выше, Іусикъ родился не поэке 312 года и слѣдоват. ко времени вступленія на каеедру нилъ возрасть болѣе 40 лѣтъ. Самъ Тиранъ едва-ли былъ старше Іусика и не могъ веспитывать его. Вѣроятно Іусикъ былъ воспитанъ не Тираномъ, а Тирифатомъ и женатъ на дочери послѣдняго. Это предположеніе подтверждается тыпъ, что по Фавсту сынъ Іусика Атанагинесъ былъ женатъ на сестръ Тирана. Воспитаніе внука св. Григорія при царскомъ дворѣ и выдача за этого внука царской дочери вполиъ согласуется съ христіанскимъ увлеченіемъ Тиредата.

изъ церкви и бить палками до того, что онъ полумертвый остался на мъстъ. Священники подняли его и отнесли въ Торданъ, гдъ онъ вскоръ и умеръ (361) послъ 6-лътняго пребыванія на кафедръ св. Григорія. 1)

На мъсто Іусика, по установившемуся обычаю, нужно было поставить потомка св. Григорія, и именно одного изъ сыновей Іусика; но оба его сына вели настолько зазорный образъ жизни, что самъ отецъ ихъ не хотълъ опредълить ихъ ни на какую церковную должность. Тъмъ не менъе послъ его смерти ихъ посвятили въ діаконы, надъясь рано или поздно видъть ихъ патріархами. Полагали, что самое происхожденіе отъ св. Григорія освящаеть ихъ и дълаеть достойными быть его преемниками. Избраніе на канедру Григорія такихъ людей, какъ нельзя болъе соотвътствовало при этомъ и видамъ самого царя и его вельможъ. Избъгая опеки со стороны сильныхъ характеромъ архіепископовъ, Тиранъ и его едипомышленники желали видъть на мъстъ Іусика людей менъе взыскательныхъ и болье уступчивыхъ. Посвященные насильно сыновья Іусика только срамили свой санъ и смущали совъсть благочестивыхъ людей. Проживая въ патріаршихъ палатахъ, они сдълали ихъ мъстомъ отвратительныхъ оргій. Но Богь не долго допускаль такое глумленіе: во время одного пира они оба были убиты молніей. За неимъніемъ взрослаго потомка св. Григорія, ръшено было временно обратиться въ другимъ. Народный голосъ требоваль поставленія на канедру Григорія хорепископа Данінла, отличавшагося святостью жизни и даромъ чудотворенія. Данінлъ быль призвань къ царю, но ръщительно отказался отъ принятія предложеннаго сана. Онъ сталь обличать царя за убіеніе Іусика и за множество мерзостей, совершенных в въ его царствъ поддаными и саминъ царемъ. «Зачъмъ вы забываете Бога», говорилъ старецъ, «вашего Творца, наказанія, знаменія и чудеса, которыя сотвориль Онь для отцовь вашихъ и для васъ? Вы подражаете евреямъ, которые убивали посланниковъ Божінхъ и пророковъ. За столько неправдъ и мерзостей Господь отниметь у васъ ваше царство, отниметь ваше священство. Вы придете въ разрушение и разсъетесь; ваши границы сокрушатся, какъ границы царства израильскаго; вы останетесь безъ владыки, никто не пощадить васъ, никто о

<sup>1)</sup> Faust. de Byzance, III, 12.

васъ не позаботится; вы будете какъ овцы безъ пастыря и какъ стадо, оставленное волкамъ. Вы будете лишены вашей славы; рука врага уведетъ васъ въ плънъ и наложитъ на васъ ярмо рабства, которое вы никогда не стряхнете съ своей шен; вы погибнете и истаете, постоянно вздыхая о свободъ. Какъ израиль послъ своего разрушенія не могъ собраться снова, такъ и вы разрушитесь и разсъетесь. Другіе воспользуются вашими трудами, другіе будутъ питаться соками (вашего парода). Тогда никого не найдется освободить васъ, и Господь пе удостоитъ даже бросить взгляда и спасти васъ» 1).

Услыхавши столь смълыя обличенія, Тиранъ пришель въ страшный гнъвъ и приказаль задушить Даніила. Тогда Тиранъ, съ согласія князей, назначиль архіспископомъ нъкоего Парнерзеха (Фаренъ по Фавсту), человъка добродътельнаго,

но скромнаго и слабохарактернаго.

Парнерзехъ не могъ противодъйствовать общему развращеню. Не обладая силою воли, онъ не имълъ мужества высказывать правду въглаза царю и вельможамъ и порицать ихъ за ихъ нечестивую жизнь. «Онъ наблюдалъ только чистоту своей собственной жизни, подчиняясь во всемъ нечестиваго царя» 2). Парнерзехъ управляль армянскою церковью не долго (361--362). Послъ его смерти его преемникомъ сдълался Шагакъ (Саакъ, Шаакъ). Это въроятно тотъ самый "Исаконисъ изъ Великой Арменіи", который, по словамъ Сократа 3), въ числъ епископовъ акакіанъ, собравшихся въ Автіохіи, подписался подъ грамотой къ импер. Іовіану, гдъ признавалось единосущіе и принимался 1-й вселенскій соборь. Шагакъ во всемъ слъдовалъ примъру своего предмъстника; онъ также не обладалъ особенной энергіей и также не имбаъ пикакого вліннія на царя Аршака, вступившаго на мъсто своего отца Тирана. Вельможи въ свою очередь не обращали вниманія на Шагака. Въ это время язычество въ Арменіи еще больше взяло силу. Толчекъ, данный имп. Юліаномъ къ возрождению язычества, отразился и въ Армении. Здъсь энергически принялись за изучение своей минологии и остатковъ древней эпической литературы. Увлечение языческой

<sup>1)</sup> Faust. de Byz. III, 14.

<sup>2)</sup> Faust. III, 16.

<sup>3)</sup> km. III. 25.

литературой и мисологіей было почти поголовное; христіанству грозила большая опасность, «всё о томъ только и думали. чтобы возвратиться къ древнимъ обычаямъ своихъ отцовъ». Аршакъ III въ равнодущи къ христіанству не уступалъ своему отцу. По словамъ Фавста Византійскаго, Аршакъ и его жена вполнъ еще были заражены върой въ языческихъ боговъ. Такъ, при рождении Папа Аршакъ (по другому свидътельству, его жена Фарандземъ) посвятилъ его дэвамъ, «которые съ тъхъ поръ и владъли имъ до самой смерти» 1). Онъ не только ничего не предпринималь для поддержанія христіанства, по даже въ своихъ личныхъ интересахъ старался, чтобы воглавъ армянскаго христіанства не было энергичныхъ и вліятельныхъ лицъ, именно такихъ лицъ, въ которыхъ въ то время и нуждалась армянская церковь. Онъ еще больше, чемъ его дёдъ, стремился укрёпить въ Арменіи царскую власть и поэтому прежде всего избъгалъ опеки со стороны главнаго епископа. Поставленный при немъ Шагакъ не представляль для него никакой опасности; такимъ же онъ желалъ видъть и его преемника. Но дъйствительность не оправдала ожиданій царя; на историческое поприще выступиль архіепископь, не хотввшій или не съумъвшій оцьнить его монархическихъ стремленій, человъкъ характера ръшительнаго и честолюбивый, желавшій поднять авторитеть главы армянскихъ христіанъ на недосягаемую высоту. Это быль Нерсесь, впукъ бывшаго архіепискона Іусика, единственная отрасль рода св. Григорія Просвътителя.

# IV. Архіепископъ Нерсесъ І. Усиленіе власти главнаго армянскаго епископа въ ущербъ царской и проявленіе стремленій къ церковной независимости.

Личность Нерсеса. Неумъстное противодъйствіе Нерсеса Аршаку въ дълахъ политическихъ. Нерсесъ свергнуть съ каседры. Паденіе Аршака и бъдствія армянскихъ христіанъ отъ персовъ и отступниковъ. Водареніе Папа и вовращеніе Нерсеса. Взаниныя отношенія царя и архіспископа. Смерть Нерсеса. Значеніе правленія Нерсеса для армянской церкви.

Ръдко въ исторіи встръчаются лица, о которыхъ состави-

<sup>1)</sup> Faust. IV, 44 cf. V, 22.

лось столь же преувеличенное понятіе, какъ о Нерсесъ 1. Этотъ епископъ, съ дегкой руки историка Фавста Византійскаго, превознесенъ до небесъ за мудрость, святость жизни и заслуги предъ армянской церковью, причисленъ къ лику армянскихъ святыхъ и почтенъ титуломъ "великаго". Самая продолжительность его правленія, вслідствіе ошибовъ Фавста, увеличена болће чъмъ въ три раза, или по другому счету въ два раза 1). Этому Нерсесу приписано то, что въ дъйствительности принадлежить его преемникамъ, носившимъ то же ния, или что должно быть приписано современнику Нерсеса св. Василію Великому. На самомъ дълъ личность Нерсеса представляеть довольно скромную величину; а его правленіе принесло едва-ли и половину той пользы, какую ему приписывають, если даже не ставить въ счеть Нерсесу несомивнный вредъ, принесенный имъ политическимъ интересамъ Армянскаго царства. Это и естественно въ виду молодости Нерсеса.

Нерсесу было лътъ 15 или 16, когда умеръ его дъдъ lусикъ. Въ это время онъ находился въ ученіи въ Кесаріи-Каппадокійской. Когда же умеръ архіепископъ Шагакъ, онъ быль уже женатъ и состоялъ на службъ при царъ Аршакъ. Нерсесъ былъ высокаго роста и весьма красивой наружности, такъ что невольно привлекалъ къ себъ сердца всъхъ, а его доброта и доступность положительно покоряли всъхъ, кто приходилъ съ нимъ въ соприкосновеніе. Такъ какъ онъ былъ единственный потомокъ св. Григорія, то всъ единогласно выбрали его на эчміадзинскую кафедру.

Сдълавшись архіепископомъ Арменіи, или, какъ говорять армяне, патріархомъ, Нерсесъ сразу вошель въ свое положеніе. Какъ человъкъ полный силъ, онъ былъ дъятеленъ, смълъ и предпріимчивъ, но вмъстъ съ тъмъ лишенъ свойственной старости осторожности и выдержки, опытности и предусмотрительности. Панегиристы говорятъ, что онъ установилъ порядокъ въ церкви и единство въ въръ, устроилъ много новыхъ школъ и заботился объ искорененіи языческихъ обычаевъ. Особенно въ большую заслугу ставятъ Нерсесу заботу о странникахъ, нищихъ и больныхъ. «Созвавъ соборъ епископовъ и мірянъ въ городъ Аштишатъ, онъ утвердилъ каноническими постановленіями милосердіе; вырвалъ корень жестокосердія, которое естественнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чанчіанъ въ своихъ хронологическихъ таблицахъ говорить, что Нерсесъ сидълъ на каседръ 20 или 34 г. Brosset, Collect. t. II, р. 372 not. 6.

образомъ обратилось въ привычку въ армянской землъ: ибо прокаженные изгонялись, какъ закономъ считаемые скверными: одержимые элефантіазисомъ обращаемы были въ бъгство, дабы другіе не заражались отъ нихъ. Жилищемъ для нихъ служили пустыни и безлюдныя мъста, а кровомъ скалы и кустарники: ни отъ кого не было имъ утъщенія въ ихъ несчастін. Къ тому же кальки оставлялись безъ попеченія, незнакомые гости не принимались, странникамъ не давали пріюта». Нерсесъ приказаль во многихъ областяхъ, въ мъстахъ уединенныхъ и отдаленныхъ строить богадъльни, которыя подобно больницамъ въ Греціи, служили бы утвшеніемъ для страждущихъ. Онъ назначилъ на нихъ небольшіе города и хутора, которые обязаны были отъ времени до времени снабжать ихъ огородными произведеніями, молокомъ и шерстью рогатаго скота, дабы эти несчастные, имъя все нужное, не выходили изъ назначенныхъ имъ жилищъ Нерсесъ приказалъ также «построить во всвхъ деревняхъ гостинницы для странниковъ, гдъ могли бы получать пропитаніе сироты, старцы и неимущіе. Устроиль также въ пустынныхъ и безлюдныхъ мъстахъ общины, монастыри и кельи для отшельниковъ». 1) Эти общія мъста похваль, безь указанія точивишихь фактовь, отзывающіяся искуственнымъ преувеличеніемъ, теряють свою цъну, ибо изобличають недостатокъ точныхъ свъдъній о дъятельности Нерсеса. Въроятно Фавстъ, первый панегиристъ Нерсеса, допустивъ черезчуръ продолжительное его патріаршествование (34 г.) и притомъ въ такое тяжелое и тревожное время, какимъ по Фавсту было царствование Аршака, на основаніи только этой ложной продолжительности заключиль (върнъе — предположилъ) о значительности и плодотворности дъятельности Нерсеса. Во всякомъ случав среди похвалъ Нерсесу въ исторіи Фавста не трудно найти много ненарочныхъ или непредусмотрительно сдъланныхъ указаній, которыя не гармонирують съ общимъ хвалебнымъ тономъ повъствованія о Нерсесъ и подтверждають, что молодость патріарха не преминула вредно отразиться на дълахъ его. Уже самая благотворительность странникамъ, обднымъ и больнымъ, сразу начатая въ самыхъ широкихъ размърахъ, свидътельствовала объ увлечении молодаго и неопытнаго начальника. Но что особенно

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Монс. Хорен. кн. III, гл. 20; Faust. de Byz. IV, 4.

мало рекомендуеть Нерсеса, это его теократическія замашки и борьба съ царемъ въ опасную для государства пору.

По свойственной молодости неосмотрительности и неумъренности Нерсесъ, опьяняемый сознаніемъ власти и популяр. ности, началь стремиться къ тому, чтобы во всехъ делахъ поставить свой авторитеть выше царскаго, чего не было и при св. Григоріи Просвътитель. Онъ не только не содъйствовалъ царю въ его стремленіи къ осуществленію пдеи независимаго единодержавія, къ установленію единой и твердой царской власти, а напротивъ, усиленно противодъйствовалъ ему. Аршакъ, чтобы обезсилить своихъ князей и усилить свои собственныя царскія средства, не упускалъ случая конфисковать въ пользу казны дворянскія имънія; его совътники косо посматривали и на общирныя владънія церкви и рекомендовали царю отобрать ихъ назадъ. Когда дело идетъ о спасеніи отечества или о томъ, чтобы сдёлать его жизнеспособнымъ и сильнымъ, матеріальныя жертвы подданныхъ необходимы; а такъ какъ прочность государства есть въ тоже время и интересъ исповъдуемой государствомъ въры, то естественно, что и армянскія епископскія канедры не должны были тяготиться, терия въ экономическомъ отношении такой или иной ущербъ. Между тъмъ Нерсесъ далеко не быль согласенъ, чтобы государственная власть, а съ ней и государство, усиливались на счетъ матеріальныхъ средствъ состоятельныхъ гражданъ, и ръзко порицалъ царя. Вотъ одинъ характерный случай горичей, но безтактной оппозиціи Нерсеса своему царю. Аршавъ отвелъ одно мъсто за Мазисомъ и объявилъ, что всявій преступникъ, поселившійся тамъ, становится виб преслъдованія закона. Немедленно вся долина наполнилась людьми; туда бъжали всъ гонимые закономъ или насиліемъ другихъ. разнаго рода должники, рабы, злодъи, воры, убійцы, жены, бъжавшія отъ мужей, и мужья, оставившіе своихъ женъ, и всь находили себъ убъжище. Это была великая гуманная мъра при тогдашнемъ строъ общественной жизни; этимъ путемъ можно было заставить дворянство человъчнъе относиться къ своимъ рабамъ и сдугамъ. Въ то же время это была хитрая политическая комбинація, повторяющая пріемъ основателей Рима, -- комбинація, могшая дать въ руки царя сильныя средства для усмиренія своевольныхъ его подданныхъ князей и дворянъ и для созданія прочной государственной организаціи.

Но Нерсесь не захотълъ вникнуть въ планы царя; онъ сталъ на сторону дворянства и хотя проповъдываль, чтобы господа имъли сострадание къ своимъ рабамъ, какъ къ своимъ ближнимъ, и не обременяли ихъ работой и чрезмърными налогами, однако теперь сталъ защищать своекорыстныя интересы господъ, конечно имъя въ виду при этомъ и себя съ другими епископами, такъ какъ и онъ со многими епископами и монастырями владълъ селами, городами, даже цълыми округами. Нерсесъ сталъ укорять царя, при чемъ исключительно упираль на то, что эта мъра хищническая, что царь хочетъ упрочить свое и безъ того будто-бы значительное благосостояніе на счетъ другихъ, какъ будто дъло шло объ увеличеніи фамильной собственности Аршака, а не объ интересахъ государства. Поощряемые быть можеть этимъ протестомъ патріарха нахарары напали на новообразовавшійся царскій городъ и предали мечу всёхъ его жителей — мущинъ и женщинъ, за исключенемъ грудныхъ младенцевъ 1). Планы царя были разстроены, но вдобавовъ въ этому царь еще, по словамъ Фавста, палъ на колъва предъ Нерсесомъ и просилъ его примириться съ нимъ, объщая впредь слушаться его во всемъ. 2)

Нерсесу однако недостаточно было такого торжества и онъ не переставалъ унижатъ царя. Жизнь Аршака, его готовность, по наговорамъ низкихъ людей, лишать жизни даже близкихъ родственниковъ— постоянно давали Нерсесу благовидный поводъ строго порицать его. Такое поведение Нерсеса конечно сильно надобло Аршаку и онъ постарался устранить его отъ дълъ. На мъсто Нерсеса былъ поставленъ нъкто Чунакъ, человъкъ не способный ин учить, ни обличать.

Послъ сверженія съ канедры Нерсссъ не потеряль вліянія на народъ и, если-бы хотълъ, могь бы оказать большія услуги государству. Поэтому на него должно лечь пятномъ то, что онъ для удовлетворенія своего честолюбія и сведенія личныхъ счетовъ съ царемъ выбралъ совсъмъ неудачное время, допустилъ падепіе Аршака и печальныя послъдствія этого. Царь Аршакъ, желая укръпить свою власть внутри страны, въ тоже время мечталъ поставить Арменію въ болье независимое положеніе по отношенію къ могущественнымъ сосъдямъ.

<sup>1)</sup> По Фавсту, впроченъ, все населеніе города погибло чудеснынъ образонъ отъ страшной эпиденической болізни, какъ и предскаваль Нероесъ пророчески.

<sup>2)</sup> Faust. IV, 23.

Трудно, конечно, добиться полной независимости народу, затиснутому между сильных ь состдей. Попытки, дълаемыя въ этомъ направленіи, наполіяя исторію кровавыми страницами, обывновенно кончаются пичъмъ; но, идя рука объ руку съ выятельнымъ патріархомъ, Аршакъ значительно могь увеличить свои средства борьбы. Поставленный на царство персями, Аршакъ въ то же время, по примъру своихъ предшественнивовъ, былъ вассаломъ римлянъ. Императоръ Юліанъ по праву потребоваль отъ него войска противъ персовъ. Аршакъ долженъ быль повиноваться, но въ то же время не могъ и сражаться противъ персовъ. За свое двусмысленное поведеніе онъ сразу заслужилъ иснависть персовъ и римлянъ. По договору Іовіана съ Сапоромъ (363 г.), последнему предоставлена свобода дъйствій въ Арменін. Сапоръ не преминуль воспользоваться своимъ правомъ и началъ разорять Арменію. Разореніе это шло съ такимъ упорствомъ, что противъ Аршака возстали его князья, отказываясь сражаться съ персами. Нъкоторые изъ нихъ давно уже оставили христіанскую въру, перешли на сторону персовъ и сражались противъ своихъ же соотечественниковъ; но теперь почти вст отказались следовать за Аршакомъ.

Вскоръ Аршакъ былъ захваченъ персами и заключенъ навсегда въ кръпость, а Арменія осталась въ распоряженіи персовъ и отступниковъ. Персы жестоко обощись съ армянами: нъсколько городовъ и между прочимъ Вагаршапатъ съ патріаршей канедрой Эчміндзиномъ были разрушены до основанія, десятки тысячь армянь были отведены въ плёнь, знатныя армянскія женщины голыя выставлялись на шлошадяхъ для поруганія и продажи. Сама царица, жена Аршака, была захвачена и съ безчестіемъ отведена въ Персію, гдъ послъ разныхъ издъвательствъ надъ ней, была отдана на поругание развратникамъ. Въ это ужасное время прославились твердостью своей въры: священиикъ Зуитъ, замученный въ плъну персами, и вняжна Хамазасбуги, скончавшаяся будучи повъщена за ноги, въ обнаженномъ видъ, надъ обрывомъ высокой скалы. Самыми жестокими гонителями христіанства были армянсвіе отступники: они разоряди церкви и на ихъ мъсть воздвигали алтари для священнаго огня персовъ, истребляли священныя книги, подвергали христіанъ истязаніямъ, заставляя принять ученіе мазденама. Наконецъ армяне вспомнили о своихъ братьяхъ

по въръ грекахъ и послали просить помощи у императора. Въ это время въ предълахъ Рим. Имперіи находился наслъдникъ армянскаго престола, сынъ Аршака Папъ. Онъ бъжалъ изъ Арменіи, когда ее разоряли персы. Такъ какъ между римлянами и персами, по договору 363 года, былъ миръ, то императоръ, не желая нарушать его и вступать въ войну съ персами, ръшился только послать армянамъ вмъстъ съ Папомъ отрядъ войска и двухъ полководцевъ; но при этомъ совътовалъ Папу не принимать царскаго титула. При помощи римскаго войска персы были изгнаны изъ Арменіи, много отложившихся отъ армянскаго царя князей были усмирены и возвращены къ своему долгу, а захваченые измънники въры жестого наказаны. Въ то же время жертвенники священнаго отня были разрушены, разрушенныя церкви возстановлены, а патріархъ Нерсесъ былъ снова призванъ управлять церковью. Непогацивый Фавсть настапваеть, что Нерсеса съ трудомъ убъдили снова принять на себя управленіе церковью въ эту ръшительную для армянскаго христіанства пору, когда всякій добрый пастырь не могь бы оставаться спокойнымъ наблюдателемъ событій.

На первыхъ порахъ царь во всемъ подчинился патріарху, такъ что Нерсесъ былъ не только первымъ совътникомъ царя, но можно сказать и главнымъ распорядителемъ въ дълахъ гражданскихъ, какъ и въ церковныхъ. Однако деспотическій характеръ Нерсеса скоро сталъ тяготить Папа. Публичные выговоры, дълаемые патріархомъ царю, запрещеніе входить не только въ церковь, но и въ притворъ, все это мало соотвътствовало царскому званію и сильно раздрожало Папа. Основательно или не основательно, но Папу приписывають смерть Нерсеса. По словамъ Фавста, Нерсесъ былъ отравленъ за царскимъ столомъ (около 374 г.).

Въ десятилътнее правленіе Нерсеса власть армянскаго архіепископа достигла, конечно, такой высоты и такого значенія въ Арменіи, какихъ дотолъ никогда не достигала; но что эта власть принесла пользы армянской церкви? Не смотря на внъшній блескъ и особенно на голословные дифирамбы арм. писателей, натріаршествованіе Нерсеса нельзя назвать благодътельнымъ для армянской церкви. Бурное и кровавое царствованіе Аршака III, для умиренія котораго Нерсесъ ничего не дълалъ, не благопріятствовало развитію началъ хри-

стіанской любви. Кровавое время порождало и грубые нравы: изивна, предательство, клеветничество, неуважение къ чужой личности и собственности, жестокость самая звърская, отравленія, совершаемыя даже священниками чрезъ св. чашу, поголовное истребление паселения цълыхъ своихъ же городовъ, уведеніе въ рабство побъжденныхъ соотечественниковъ, сдирраніе кожи съ другихъ такихъ же соотечественниковъ и набиваніе съномъ, риспятіе на кресть, и это по распоряженію лучшихъ армянскихъ вождей, вотъ тотъ корень жестокосердія, который, по словамъ историковъ-панегиристовъ, Нерсесъ будто-бы вырваль изъ армянской земли. Христіанская въра постепенно слабъла. Население съ своими князьями съ легиостью оставляло христіанство и возвращалось къ старымъ богамъ. Послъ плъненія Аршака Арменія оказалась въ полномъ распоряжени огнепоклонниковъ, и кто знаетъ, удержалось-ли бы христіанство въ этой странъ, если-бы не пришелъ на помощь императоръ? По воцарсній Папа, когда Нерсесъ пріобрълъ большое вліяніе въ Арменіи, усилія церкви направлялись только на исправление и возстановление того, что было пріобрътено раньше, на леченіе рань, полученныхъ ею въ предшествовавшее царствованіе. А между тімъ время шло впередъ, старое язычество расло на свободъ. Не удивительно поэтому, что тотчасъ послъ прославленнаго натріаршествованія Нерсеса въ Арменіи на каждомъ шагу можно было наблюдать сцены чисто языческого характера и открытое служение старымъ богамъ тамъ, гдъ недавно прославлялось имя Истиннаго Бога 1). Такая грустная перемъна не могла произойти моментально, въ правление лишь следующаго за Нерсесомъ патріарха; очевидно и при Нерсесъ, даже въ послъдніе годы его правленія перковь не дълале пріобрътсній, напротивъ, все больше теряла послъдователей и отступала предъ язычествомъ. Нерсесъ былъ занятъ главнымъ образомъ служеніемъ не церкви, а своей гордости; объ удовлетворении своего тщеславін и честолюбія были его первыя мысли, интересы же христіанства естественнымъ образомъ оставались на второмъ плант.

Во время патріаршествованія Нерсеса стали среди армянских христіанъ проявляться стремленія къ церковной автономіи, или къ прекращенію іерархической зависимости арм.

<sup>1)</sup> Faust. V, 31.

товорять даже, что Нерсесь первый сталь писаться патріаркомъ на томъ основаніи, что армянская каоедра, какъ основанная апостоломь Оаддеемъ, равна пяти другимъ апостольскимъ каоедрамъ, названнымъ патріаршими. Такъ какъ титулъ патріарха вошелъ въ употребленіе, въ смыслѣ главнаго епископа страны и преемника апостола, послѣ халкидонскаго собора, то въроятнѣе всего первый сталъ писаться патріархомъ не этотъ Нерсесъ, а другой; но во всякомъ случаѣ вполнѣ было въ духѣ Нерсеса 1 стремиться къ независимости отъ кесаріе-каппадокійскаго архіепискена.

Мысль о равенствъ армянской канедры съ другими апостольскими канедрами вброятно была уже высказана во времена Нерсеса I. Фавстъ занесъ въ свою исторію разсказь о томъ, что, во время посвященія Нерсеса въ Кесарін, голубь, очевидно не простой, а олицетвореніе св. Духа, слетълъ и сълъ сначала на престолъ, потомъ на св. Василія Великаго, участвовавшаго въ богослужени, а наконецъ перелетълъ на новопосвящениаго Нерсеса 1). Этогъ тенденціозный вздоръ навъянъ желаніемъ представить Нерсеса выше обыкновеннаго кесаріе-каппадокійскаго архіенискона, каковъ Евсевій, свящавшій Нерсеса и неудостопвшійся сошествія годубя, и равнымъ лучшимъ свътиламъ вселенской церкви, какъ напр. св. Василій Великій. Не извъстно въ точности, съ этого ли времени или немного позже главный армянскій епископъ сталъ называться еще католикосомъ, по причинъ, какъ объясняютъ, многочисленности подвъдомственныхъ ему епископовъ.

## V. Прекращеніе обычая ходить въ Кесарію за посвященіемъ въ арм. патріархи и положеніе арм. церкви въ первое время посяѣ этого,

Почему преемникъ Нерсеса не былъ погланъ для посвященія въ Кесарію. Патріархъ Іусикъ. Отношенія царя Папа къ церкви и къ порядкамъ, установленнымъ покойнымъ патріархомъ. Усиленіе язычества. Регентство Мануила. Разділеніе Армянскаго царства.

По смерти Нерсеса Папъ поставилъ на его мъсто епис-

<sup>1)</sup> Faust IV, 4.

копа Гусика; при этомъ въ первый разъбылъ нарушенъ существовавшій со временъ св. Григорія Просвътителя обычай, или даже правило, въ силу котораго арминскіе патріархи поставлялись на свою должность архіепископомъ кесаріе-каппадокійскимъ. Къ нарушенію этого правила, кромъ соображеній, высказанныхъ при Нерсесъ, о равенствъ арминской кафедры съ другими апостольскими кафедрами, побудило цари еще то, что онъ, уклонившись отъ грековъ, искалъ дружбы персовъ и хотълъ сдълать имъ пріятное. По словамъ Фавста Византійскаго, этотъ поступокъ вызвалъ удивленіе и негодованіе у архіепископа кесарійскаго. Въ Кесаріи былъ созванъ соборъ, на которомъ было постановлено, чтобы отсель армянскій архіепископъ не поставлялъ епископовъ, но чтобы всъ армянскіе епископы посвящались въ Кесаріи. 1)

Новый патріархъ Іусикъ былъ человъкъ миролюбивый, слабаго харектера. Будучи обязанъ своимъ назначениемъ исключительно царю онъ ни въ чемъ ему не противоръчилъ и проводиль жизнь тихо, ,,храня молчаніе". Между тъмъ царь еще меньше, чъмъ при Нерсесъ, сталъ заботиться о церкви. Онъ больше заботился о мірскомъ и главнымъ образомъ о томъ, чтобы поднять экономическій уровень своего народа, а также и усилить средства своей казны. Въ дълахъ церковно-общественных онъ был совершенно противоположных в взглядовъ съ бывшимъ патріархомъ, и если при жизни Нерсеса не рышался дыйствовать открыто противы него, за то посль его смерти онъ какъ-бы поставиль себь цълью разрушить то, что больше всего обязано было Нерсесу. Онъ закрыль многочисленные пріюты для вдовь и сироть, учрежденные Нерсесомъ, очевидно находя обременительнымъ для разореннаго постоянными войнами населенія содержаніе этихъ пріютовъ. Въ тъхъ же конечно видахъ закрыты были учрежденныя Нерсесомъ въ каждомъ городъ больницы для больныхъ и бъдныхъ; поставленные имъ надсмотрщики были прогнаны съ своихъ должностей; бъднымъ и несчастнымъ снова было предоставлено просить милостыню, а населенію запрещено было приносить въ больницы что-бы-то ни было. Онъ приказаль разрушить основанные Нерсесомь во многихъ городахъ женскіе монастыри, которые содержались на счеть мъстнаго

<sup>1)</sup> Faust. Y, 29.

населенія или на счеть родственниковъ самихъ монахинь. При этомъ, можетъ быть, онъ находилъ неестественнымъ и вреднымъ въ нравственномъ отношении устройство многочисленныхъ женскихъ монастырей въ странъ, въ которой, какъ и во многихъ восточныхъ странахъ, женского населенія меньше, чемъ мужскаго. До того времени население давало духовенству плоды и десятины; Папъ запретиль следовать этому обычаю. Онъ отобраль даже въ казну земли, данныя церкви еще Тиридатомъ при жизни св. Григорія; изъ семи полей, принадлежавшихъ церкви въ каждомъ селеніи, пять онъ взяль въ казну, оставивши въ пользу церкви только два поля съ твиъ, чтобы на нихъ содержались два священника и два діакона. Онъ ограничиль свободу духовенства отъ военной службы, потребовавши, чтобы братья и сыновья духовныхъ лицъ вступали въ царскую службу 1). Современники очень дурно оцънили стремленія Пана, полагая что все, что ни дълалъ онъ наперекоръ покойному Нерсесу, дълалъ исключительно изъ ненависти къ нему, а не потому, что желалъ принести пользу своему государству. Папъ желалъ добра своему царству, но ошибочно полагаль, что кръпость царства не связана съ прочностью религіи. Пренебреженіе со стороны царя церковными дълами и интересами и исключительное занятіе дълами гражданскими съ одной стороны, бездъйствіе и вялость іерархіи съ другой — не преминули тотчасъ же вредно отразиться на усибхихъ христіанства въ Арменіи. По словамъ Фавста, многія провинціи обратились къ поклоненію дэвамъ; съ согласія царя воздвигли идоловъ во многихъ мъстахъ и поклонялись имъ открыто 2). О родныхъ извъстнаго армянскаго военачальника Мушега, убитаго по повельнію царя, разсвазывается, что они пришили отрубленную голову Мушега въ туловищу и выставили трупъ на кровлю башни, надъясь, что духи Арлезы сойдуть и воспресять его 3). Языческіе обряды въ это время можно было наблюдать по всей Арменіи. Похороны сопровождались музыкой и омерзительными плясками. Мущины и женщины, обвязавши руки повязками и расписавши дица разными красками, совершали при звукахъ трубъ, кифаръ и арфъ «чудовищныя и омерзительныя пля-

<sup>&#</sup>x27;) Faust. V, 31.

<sup>2).</sup> Ibidem.

<sup>3)</sup> Faust. V, 26.

ски» одни противъ другихъ, причемъ ударяли въ ладоши и испускали жалобные вопли.

Послъ смерти Папа (375 г.) армяне еще разъ просили у грековъ себъ въ цари молодаго человъка, тоже изъ рода аршакидовъ, Вараздата, который и былъ поставленъ въ Арменій царемъ. Вараздать быль человькъ легкомысленный, ограниченныхъ способностей. Его краткое правление ничъмъ не ознаменовалось для церкви. При немъ армян. церковью управляль все тоть же Іусикъ. Черезъ 4 года царствованія (379) Вараздать быль прогнань изь Арменіи армянскимъ княземъ изъ рода Мамиканьяновъ Мануиломъ. Этотъ Мануилъ. объявилъ царицей вдову Папа, у которой было два малолътнихъ сына, женился на ней и изъявилъ персамъ полную покорность. Персы послали Мануилу и царицъ царскія одежды и украшенія, а для сыновей Папа двъ короны; но виъсть съ тъмъ былъ присланъ и персидскій чиновникъ съ сильнымъ отрядомъ войска. Однако Мануилъ скоро избавился отъ этого чиновника и сталъ управлять Арменіей безконтрольно. Умирая, онъ объявиль царемъ старшаго сына Папа Аршака и послалъ къ императору Оеодосію изъявленіе покорности, прося въ то же время принять Аршака подъ свою зашиту.

Одиннадцатилътнее правление Мануила (379-390) подъ покровомъ персовъ и въ отчуждени отъ грековъ, если и было болье или менье благодытельно для Арменіи въ гражданскомъ отношени, то въ церковномъ не представляло ничего отраднаго. Армянская церковь при немъ оставалась въ сторонь отъ общецерковныхъ дълъ. Когда въ 381 г. былъ созванъ II вселенскій соборъ, армяне не были приглашены на этотъ соборъ и о его постановленіяхъ узнали послъ. Внутри страны арминское духовенство предалось роскоши, начало носить короткое свытское платье. Патріарх в Завень (387—390), бывшій посль Іусика, не стысняемый контролемы кесаріеканнадокійскиго архіенискона, показываль примітрь чрезмітрнаго франтовства и бездъятельности; «онъ проводилъ время въ томъ, что только ълъ и пилъ». Преемникъ Завсна Шаганъ изъ Горджена (390-392), хотя самъ по себъ былъ добрый человъкъ, въ теченіе двухлътняго своего правленія ничего не измънилъ изъ заведеннаго при его предмъстникъ. Посль него патріархомъ сдылался Аспуракесъ (392—397),

«человътъ справедливый, проникнутый христіанскимъ духомъ». При немъ Арменія была раздълена на двъ части (395 г.), одна стала въ зависимость отъ грековъ, другая отъ персовъ; въ первой царемъ остался Аршакъ IV, который предъ тъмъ въ теченіе 5 лѣтъ правилъ всей Арменіей, а во второй, персидской половинъ, персами, согласно просьбъ армянъ, былъ поставленъ особый царь изъ рода аршакидовъ Хозрой IV (395—400). Аспуракесъ осталси въ той части Арменіи, въ которой сталъ царствовать Хозрой. Онъ также не измънялъ ничего изъ заведеннаго при Завенъ 1).

## VI Исаакъ Великій. Дальнѣйшее отчужденіе армянской церкви отъ греческой, или вселенской.

Время, въ которое пришлось дъйствовать Исааку, и поставленныя времененъ въдачи. Месропъ. Изобрътение армянскаго письма и переводъ Священнаго Писанія на армянскій языкъ. Другія церковныя реформы Исаака. Почему армяне не присутствовали на 3-мъ вселенскомъ соборъ. Осужденіе армянской церковью Неэторія. Сверженіе Исаака съ клеедры. Патріархъ Сурмахъ и Веркишо. Возвращеніе Исаака и въссылки. Исаакъ и Самунлъ (Шмуелъ). Последніе годы Исаака. Смерть Исаака и Месропа.

Преемникомъ Аспуракеса былъ последній потомовъ св. Григорія Просветителя Исаакъ, прозванный армянами великимъ 2). Исаакъ былъ католикосомъ 51 годъ (397—448) и въ теченіе столь продолжительнаго времени совершилъ много важныхъ для христіанской церкви дёлъ. «Исаакъ», говоритъ Монсей Хоренскій, «родился смертнымъ, но оставилъ по себъ безсмертную память». Это былъ человѣкъ очень образованный, обладавшій глубокими познаніями въ философіи и богословскихъ наукахъ и знавшій въ совершенствѣ языки: греческій, сирійскій и персидскій. По своей жизни онъ былъ человѣкъ высокой правственности. Истинный христіанинъ и добрый пастырь, онъ былъ въ то же время горячій патріотъ, болѣвшій горемъ своего отечества и всѣми силами старавшійся поддержать въ немъ падающій политическій строй и оста-

<sup>1)</sup> Faust. VI, 1-1.

<sup>2)</sup> Объ Исаатъ и его времени Монсей Хорен. кн. III, гл. 49-68; Lazare de Pharbe §§ 5—18; Kiracos, р. 12—17; Samouel d' Ani у Вроссе въ Gollect. t. II р. 379—385; Варданъ, пер. Эмина, стр. 63—67.

токъ независимости. Но время было трудное. Исключительное положение Армении, подчиненной въ одно и то же время и грекамъ и персамъ, ставило трудную задачу армянскимъ правителямъ гражданскимъ и церковнымъ, какъ служить двумъ господамъ, не раздражая обоихъ. Впрочемъ греки много дъдали для того, чтобы упростить эту задачу. Овладъвши подовиной Арменіи, они не съумбли привлечь къ себъ симпатій ея населенія: многіе изъ армянъ, переселившіеся было въ греческую половину по религіознымъ побужденіямъ, вскоръ возвратились назадъ, въ Арменію персидскую, и стали служить Хозрою. По смерти Аршака IV (398) греки не сочди нужнымъ поставить въ своей Арменіи новаго царя и этимъ еще больше отвратили армянъ отъ себя. Наконецъ греки принуждены были и свою часть Арменіи поручить Хозрою за опредъленную дань. Когда же Хозрой вошель въ сношение съ императ. Аркадіемъ, изъявляя готовность служить ему одному, и Сапоръ III въ наказаніе началь опустопіать Арменію, то греки снова кровно обидъли армянъ: императоръ Аркадій не оказалъ армянамъ никакой помощи и допустилъ, что Хозрой быль свергнуть съ престола и замъщень братомъ своимъ Врамъ-Шапухомъ. Импер. Осодосій Младшій снова возвратилъ себъ греческую Арменію, но опять вмъсто особаго царя посладъ для управленія ею своихъ прокураторовъ. Такимъ образомъ вскоръ послъ раздъленія Арменіи симпатіи большинства армянъ ръшительно обратились на сторону персовъ.

Персы съ своей стороны поддерживали доброе расположение армянъ къ себъ. Они осыпали милостями католикоса Исаака, даровали амнистию князьямъ, участвовавшимъ въ дълъ Хозроя. Преемникъ Арташира II Врамъ-Кирманъ (408-417) также не притъснялъ армянъ, и Врамъ-Шапухъ мирно управлялъ Арменей, платя дань персамъ. По смерти Врамъ-Шапуха Гездигердъ, по просьбъ армянъ, даже освободилъ Хозроя и снова сдълалъ армянскимъ царемъ. Но когда Хозрой, не проживъ на царствъ года, умеръ, то тотъ же Гездигердъ, потому-ли, что во время своей войны съ римлянами замътилъ ненадежность армянъ, или потому, что хотълъ ускорить сліяніе армянъ съ персами, какъ говорятъ армянскіе историки, на мъсто Хозроя поставилъ не армянина, а своего сына Сапора. Неумъренная поспъшность персовъ, въ

особенности же неудачный выборъ царя повредилъ персамъ. Сапоръ вивсто того, чтобы расположить армянъ въ пользу персовъ и постепенно привлечь ихъ къ религіи маговъ, возбудиль среди армянь общую ненависть въ себъ. Спустя четыре года, онъ оставиль Арменію и вскорь быль убить въ Персіп. По удаленіи Сапора армяне вытъснили изъ своей страны персидскія войска, но царя себ'в не избрали, такъ что въ течение трехъ лътъ (427-430) въ Арменіи было междуцарствіе. Въ это время армянскимъ народомъ управляль патріархъ Исаакъ. Достойно вниманія, что въ своихъ трудныхъ обстоятельствахъ армяне уже не обращались за помощью къ грекамъ. Въ 430 году персидскій царь Врамъ II милостиво отнесся къ просьбъ армянъ назначить имъ царя и поставиль имъ царемъ сына Врамъ-Шапуха Арташеса. Но армяне всегда отличались умъньемъ портить свое положение и на этотъ разъ оказались върными себъ: они не взлюбили Арташеса; чрезъ 6 лътъ его царствованія армянскіе нахарары пришли къ Исааку жаловаться на своего царя и просили, чтобы патріархъ согласился вивств съ ними отправиться къ царю Враму, чтобы просить его свергнуть Арташеса съ престола. Престарълый и мудрый Исаакъ сталъ убъждать князей оставить свою неблагоразумную затью, говоря, что хотя Арташесь и грышникь, но онъ ихъ царь, что нужно сообща молиться объ его исправленіи и ждать помощи отъ Бога, а не предавать его на судъ язычнику, не давать идодопоклонпикамъ повода вмъщиваться въ ихъ домашнія дъла. Однако строптивые вельможи не послушались Исаака, отправились въ Враму, взвели на своего царя всевозможныя бывалыя и не бывалыя вины и просили свергнуть его съ престода. Врамъ охотно согласился на ихъ просьбу, свергнуль Арташеса съ престола, а такъ какъ патріархъ Исаакъ не поддерживаль обвиненій противъ царя и являлся какъ-бы другомъ его и соучастникомъ, и такъ какъ притомъ его обвиняли въ приверженности къ грекамъ, чъмъ въ дъйствительности онъ вовсе не отличался, то Врамъ вмъств съ Арташесомъ свергнулъ и Исиана. Свергнутые царь и католикосъ были сосланы въ Худжестанъ (436 г.); въ Арменію быль послань вивсто царя персидскій чиновникь, а на мъсто Исаака — епископъ Сурмахъ, принимавшій самое дъятельное участіе въ обвиненіи Исаака предъ пересидскимъ царемъ. Такъ исчезла послъдняя тънь политической самостоятельности Арменіи; арминскіе любители разнообразія получили по своимъ заслугамъ. Пророчество хорепископа Даніила начало сбываться.

Только что очерченное политическое положение Арменіи во время патріаршествованія Исаака обусловливало характерь дъятельности церковныхъ правителей и самую жизнь армянской церкви. Боязнь за независимость и общее нерасположеніе въ грекамъ невольно отражались на дъйствіяхъ армянской јерархін по отношенію къ грекамъ и ихъ церкви. По традиціи натріарха Нерсеса, смотрѣвшаго на свою каоедру какъ на равную другимъ патріаршимъ канедрамъ, и по примъру непосредственныхъ предшественниковъ Исаакъ не ходиль въ Кесарію за посвященіемь въ армянскіе католикосы. Когда св. Іоаннъ Златоусть, архіси константинопольскій, прислаль ему соборное опредъление о раздъльномъ празднованін Рождества Христова и Богоявленія, Исаакъ не счель такое опредъление обязательнымъ для армянской церкви, не отмъпиль совмъстнаго празднованія этихъ праздниковь въ Арменіи и даже ничего не отвътиль св. loaнну <sup>1</sup>). Мало этого, такъ какъ персы были главными распорядителями въ Арменіи, то эрмяне, желая сдёлать имъ угодное, явно стали отстраняться отъ грековъ. Они старались показать персамъ, что, хотя у армянъ и грековъ одна въра, однако армяне пичуть не зависять отъ грековъ. Но персы ставили армянамъ въ вину то, что армяне учатся въ своихъ школахъ грече-

<sup>1).</sup> Армяне говорять, чте, когда была доставлена въ Арменію грамота юзана, то Исаакъ находился въ ваточеніи. Это не в врно, такъ какъ нявъстно, что Исаакъ быль свергнуть съ каведры одинъ равъ и притомъ гораздо повже, именно въ 436 году. Но допустимъ, что Исаакъ былъ свергнуть еще вмѣстъ съ Ховроемъ 1V въ 400 г. и въ моментъ доставленія грамоты Іоанна находился въ ссылкъ. Въ такомъ случать почему архіеп. константинопольскій Аттикъ, дѣлавшій Исааку упрекъ пе поводу непринятія грамоты Іоанна, не принялъ во вниманіе этого извиняющаго обстоятельства? Во вторыхъ, почему не отвѣгили ничего вамѣстители патріарха Исаака, или соборъ армянскихъ іерарховъ? Въ третьвх, почему Исаакъ, получивши въ скоромъ времени свободу и свою каведру. не возпратился къ вопросу о раздѣльномъ прязднованіи обгаченныхъ праздниковъ и пе отвѣтиль ни Іоанну, ни его преемнику? Очевядно причнюй неповиновенія соборному опредѣленію и молчаніе на посланіе Іоанна Златоуста было не ваточеніе Исаака, а сознаніе, что армянскан церковь имѣсть право дѣйствовать по своему, а также и желаніе остаться при томъ порядкъ, который установлевъ предками. Однако нужно же было произойти такой случайности: во время великаго отца и учителя церкви св. Василія, архіепископа кесаріе—капнадокійскаго, армяне откавались ходить въ Кесарію для посвященія въ католикосы, а другому великому свътилу вселенской церкви св. Іоанну Златоусту не вахотѣли дять отвѣта и молча откавались повиноваться опредѣленію собора.



скому языку и литературъ, читають произведенія греческаго ума, совершають богослужение на греческомъ языкъ, преклоняются предъ авторитетомъ греческихъ ученыхъ и богослововъ и въ концъ концовъ проникаются греческимъ духомъ 1). Чтобы обезпечить себя оть постоянныхъ подозрвній со стороны персовъ и въ то же время не рисковать исчезнуть моръ персидскаго народа, армянамъ нужно было изобръсть собственное письмо, перевесть священныя, богослужебныя и другія необходимыя книги на армянскій языкъ, обогатить его и разработать собственную армянскую литературу. Чрезъ это должна была порваться последняя связь армянь съ греками къ поливишему успокоенію персовъ. Потребность политическая въ данномъ случав вполнв совпадала съ интересами чисто церковными. Уже давно сознавалось неудобство совершать богослужение на пепонятномъ для народа языкъ, читать священныя книги и после того нереводить на неразработанный армянскій языкъ. Христіанство не проникало должнымъ образомъ въ сознаніе народа; народъ оставался съ тъми же языческими понятіями, какія имъль до введенія въ Арменін христіанства. Надлежало облегчить доступъ христіанскихъ понятій въ сознаніе армянъ и окончательно просвътить ихъ чрезъ созпательное воспріятіе ими истинъ христіанской въры. Понять эти настоятельныя потребности и удовлетворить ихъ удалось патріарху Исааку и монаху Месропу.

Месропъ, или Маштоцъ, 2) былъ человъкъ ученый; нъкоторое время онъ служилъ при дворъ Хозроя въ качествъ
царскаго исторіографа; но потомъ принялъ монашество и предался подвигамъ аскетизма и миссіонерства. Во время своей
миссіонерской дъятельности онъ на опытъ убъдился въ необходимости перевода Священнаго Писанія на армянскій языкъ.
Онъ пришелъ къ мысли изобръсть армянскую азбуку, перевесть священныя книги на армянскій языкъ и дать возможность армянамъ слушать богослуженіе и читать свящ. писаніе на понятномъ языкъ. Эту свою мысль онъ сообщилъ

<sup>1)</sup> Насколько опаснымъ персы считали это обстоятельство, видно изъ того, что, когда они завладъли Арменіей послъ Аршака III, то первымъ долгомъ принялись за истребленіе греческихъ книгъ и запретили арминамъ учиться греческому языку, рекомендуя виъсто него персидскій или сирійскій.

<sup>2)</sup> О немъ Gorioun у Ланглуа въ Collect. t. ll р. 9-16; Lazar. de Pharb. ibidp. 265 et suiv. Monc. Хорон. III, гл. 47.

патріарху Исааку, который съ радостью ухватился за нее. такъ какъ и самъ не былъ чуждъ этой мысли. Парь Врамъ-Шапухъ тоже съ радостью одобриль эту мысль. Послъ долгихъ и усиленныхъ занятій Месропъ составиль армянскую азбуку, воспользовавшись для этого алфавитомъ нъкоего сирійскаго епископа Данінла 1). Съ помощью нъсколькихъ своихъ учениковъ Месропъ перевелъ съ сирійскаго 22 каноническихъ книги Ветхаго Завъта и Новый Завътъ и представилъ свой переводъ патріарху Исааку, который между тыть самъ занимался такимъ же переводомъ съ сирійского за неимбніемъ греческихъ рукописей, истребленныхъ Саноромъ II. Въ теченіе нъсколькихъ льть учили армянскихъ дътей новой грамотъ. Патріархъ Исаакъ перешелъ было и въ греческую часть Арменіи, нам'треваясь и тамъ ввести въ армянскихъ школахъ новое письмо; но тамъ "ему оказанъ былъ пріемъ недостойный его". Грекамъ дъйствительно непріятно было, что греческій языкъ изгоняется изъ Арменін, но отчасти необходимость, отчасти и благородныя соображенія заставили ихъ допустить и въ греческой Арменіи армянское письмо. На жалобы Исаака императоръ Осодосій Младшій писаль ему: «Мы обвиняемъ тебя въ томъ, что ты всемъ сердцемъ предался языческому царю и не подумаль познакомить себя съ нами по крайней мъръ чрезъ письмо. Еще болъе обвиняемъ тебя за то, что ты, пренебрегши мудрыми нашего народа, у какихъ-то сирійцевъ пошелъ искать мудрыхъ открытій; н потому мы остались очень довольны, узнавъ, что наши подданные пренебрегли вашимъ ученіемъ. Но такъ какъ Месропъ послъ разсказалъ намъ, что совершение этого искусства было дано свыше, мы предписали, чтобы всв немедленно учились ему, приняли тебя, какъ истиннаго своего учителя, наравнъ съ кесарійскимъ епископомъ, съ почестями, и чтобы содержаніе стола вашего и издержки шли отъ казны».

Патріархъ Аттикъ (405—426), хотя и не высказалъ своего неудовольствія прямо, однако въ его письмъ къ Исааку слышится упрекъ въ томъ, что Исаакъ уклоняется отъ грековъ. Въ этомъ письмъ Аттикъ упрекаетъ армян. патріарха, что онъ не подчинился соборному опредъленію, посланному конст. архіепископомъ Іоанномъ Златоустомъ о раз-

<sup>1)</sup> Мосроих дополных адфавить Данінла нівсколькими буквами, недостававшими въ немъ для выраженія нівсторых армянских ввуковъ.

дъльномъ праздновании Рождества и Богоявленія, оставилъ въ Арменіи совмъстное празднованіе этихъ праздниковъ и даже ничего не отвътилъ на посланіе знаменитаго ісрарха.

Заручившись разръшеніемъ отъ императора, Исаакъ и Месропъ ревностно принялись за насажденіе новаго просвъще-

нія въ греческой Арменіи.

Чрезъ нъсколько лътъ потребовалось снова перевесть священныя книги на арм. языкъ, такъ какъ сдёланный переводъ оказался съ недостатками. Ръшено было на этотъ разъ сдълать переводъ съ греческого. Тогда избрали способныхъ молодыхъ людей и послали ихъ въ Грецію какъ для лучшаго изученія греческаго языка, такъ и для собранія лучшихъ греческихъ списковъ. Посланные старательно исполнили данное имъ поручение. Былъ сдъланъ снова полный переводъ Библіи по древнему списку, данному патріархомъ Максиміаномъ. Переводъ этотъ былъ одобренъ отцами армянскаго собора, собравшагося въ Аштишатв. Впоследствін, однаго, оказалась необходимость сдёлать нёкоторыя поправки къ этому переводу. Тогда снова были посланы за границу способные люди, между которыми быль извъстный потомъ армянскій историкъ Моисей Хоренскій; но патріархъ Исаакъ не дождался ихъ возвращенія (+ 448 г.).

Переводъ, одобренный на Аштишатскомъ соборъ, съ небольшими поправками, сдъланными послъ Исаака, по словамъ армянъ, существуетъ до сихъ поръ. По мивнію армянъ, этотъ переводъ превосходить весьма многіе переводы, что доказали будто-бы многіе европейскіе ученые. Достоинства его состоять вь томь, что онь сделань замечательно чистымь языкомъ и отличается особеннымъ искусствомъ и изяществомъ выраженій. Особенно удачно изложены книги Ветхаго Завъта. Языкъ Новаго Завъта вездъ простъ, красноръчивъ и исполненъ огня и величія. Но болье существенное достоинство армянскаго перевода то, что онъ есть переводъ древній и следовательно можеть даже служить пособіемъ при исправленіи другихъ переводовъ. Можно думать, что въ нъкоторыхъ мъстахъ армянская Библія представляеть болье исправное чтеніе, чымь многіе другіе переводы. Воть нъкоторые примъры для доказательства этой мыслін 1). Быт. 1 гл. ст. 27 въ армянской Биб-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Заниотвую у Худобашева неъ его "Обозрвнія Арменія."

лім читается: ,,и сотвори Богъ человъка по образу Свосму; по образу Божію сотвори его". Словь по образу Своему нъть въ настоящее время въ греческомъ переводъ, хотя они и сохранились въ переводахъ армянскомъ, латинскомъ и нъкоторыхъ др. Или, напр., Мато. 27 гл. 17 ст.: "кого хощете (отъ обою) отнущу вамъ, Інсуса Варавву-ли, или Інсуса, глаголемаго Христа? Что Варавва назывался Інсусомъ, этого нъть ни въ одномъ переводъ, кромъ армянскаго; однако-же Оригенъ (въ 25 поученія, 36 листъ, изд. въ Парижь 1512 г.) увъряетъ, что это слово находилось въ древнихъ переводахъ. Или еще, 1 корино. гл. 10, ст. 8 во всъхъ переводахъ читается: ,, и падоша во единъ день двадесять три тысящи"; въ армянскомъ-же: "двадесять четыре тысящи". «Нътъ сомнвнія», говорить Худобашевъ, «что пужно предпочесть это послъднее чтеніе, потому что въ этомъ мъсть апостоль имъетъ въ виду кн. Числъ, гл. 25, ст 9, гдв читается: ,,двадесять четыре тысящи». Подобныя же разности встръчоются и въ другихъ мъстахъ: въ 1 кн. Царствъ, гл. 25, ст. 1 въ армян переводъ: ,,сниде (Давидъ) въ пустыню Маоню", между тъмъ какъ во всъхъ прочихъ, кромъ греческаго: Фараню; Дъян. 6 гл., ст. 9 во всъхъ переводахъ читается: "восташа же въціи отъ сонма глаголемаго ливертинска"; въ армянскомъ же тексть: "Ливійска" и пр. 1)

Изобрътеніемъ армянскаго письма и переводомъ книгъ Свящ. Писанія на армян. языкъ докончено было дъло просвъщенія армянъ христіанствомъ, начатое св. Григоріемъ Просвътителемъ. Теперь армянскій народъ не былъ уже въ разобщеніи съ Евангеліемъ и твореніями великихъ христіанскихъ писателей. Многочисленная школа учениковъ Исаака и Месропа, послѣ перевода Библіи и нѣкоторыхъ богослужебныхъ книгъ, пересадила на армянскую почву творенія знаменитыхъ умовъ Греціи не только христіанской, но и языческой. Кромѣ того многіе изъ этихъ учениковъ написали самостоятельныя произведенія. Такимъ образомъ скоро создалась цѣлая армянская литература, которая была образцомъ для послѣдующихъ поколѣній. Произведенія армянскихъ писателей У и начала УІ в. по красотѣ и изяществу языка являются въ глазахъ армянъ неподражаемыми произведеніями. Особенно въ этомъ отношеніи

<sup>1)</sup> Худоб. Обоврвніе Арменін стр. 431—433.

удивляются языку священных кингь, классическое совершенство котораго настолько велико, что ни одно носледующее армянское произведене не могло сравниться въ правильности в красоте речи съ священными книгами и лишь весьма немногія приближались къ нимъ У векъ (а въ действительности и VI) въ исторіи армянской литературы считается золотымъ періодомъ. Съ развитіемъ собственной литературы армяне пріобреди способность жить, не смёшиваясь съ своими покорителями, и въ самомъ тяжеломъ рабстве чувствовать духовную свободу. Съ другой стороны и персы значительно успокоились на счетъ общности веры у армянъ съ греками.

Преобразовательная дъятельность Исаака коснулась не одного языка богослуженія. Съ помощью Месропа онъ преобразовалъ армянскую литургію и дополнилъ ее нъсколькими пъснопъніями; исправилъ церковные обряды, церковный уставъ и календарь. Собранный Исаакомъ соборъ въ Вагаршапатъ утвердилъ сдъланныя преобразованія и составилъ шесть трактатовъ, содержащихъ правила лучшаго епархіальнаго управленія 1).

Занятый внутренними дълами армянской церкви патріархъ Исаакъ, а съ нимъ и вся армянская церковь долго не принимали прямаго участія въ общецерковныхъ дълахъ. Другія церкви тоже какъ-бы игнорировали армянъ. Къ прежнимъ причинамъ недовольства армянами, изъ которыхъ главнъйшею было ихъ возмущеніе противъ авторитета кесаріе-каппадокійскаго архіепископа, присоединились теперь новыя: непринятіе требованія вселенской церкви относительно празднованія Рождества Христова и изгнаніе греческаго языка изъ школъ и богослуженія. На третьемъ вселенскомъ соборъ въ Ефесъ никто изъ Великой Арменіи не былъ—ни Исаакъ, ни другой какой либо подвъдомственный ему епископъ, и это очевидно потому, что въ Арменію не было послано приглашеніе на соборъ 3).

<sup>1)</sup> Chamich, History of Armenia, v. 1, p. 246 -247.

<sup>2)</sup> Армяне говорять, что на 3-мъ вселен соборѣ потому не было представителя отъ армянской церкви, что законный патріархъ Исаакъ въ это время находился въ ссылкъ. Но во 1-хъ, Исаакъ быль посланъ въ заточеніе горавдо повже, именно въ 436 г. Во 2-хъ, если бы онъ и въ самомъ дѣлѣ находился въ ссылкѣ во время этого собора, то вѣдь патріаршая каседра не оставалась вакантною во время заточені Исаака; въ это время были патріархами Сурмахъ, а за нимъ Веркию, который потомъ былъ замѣщен. Самуиломъ. Еслибы къ армянской церкви было дѣйствительно обращено приглашеніе на соборъ, то не было со стороны замѣстителей Исаака иннакого основанія отвизвываться отъ присутствія на этомъ соборъ.

О постановленіяхъ собора также, повидимому, не было послано оффиціальнаго увъдомленія въ Арменію, и о нихъ армяне узнали стороной 1). Однако спустя нъсколько лъть послъ ефесского собора армяне ръзко выступили на общецерковное поприще, подавая свой голосъ въ несторіанскомъ споръ. Дъло было такъ: осужденные соборомъ несторіане, защищая свое ученіе, ссылались на то, что оно заимствовано изъ книгъ Оеодора Монсуетскаго и Діодора Тарсійскаго, принимаемыхъ церковью. Они перевели эти книги на персидскій и армянскій языкъ подъ заглавіемъ: ,,Книга отъ двухъ естествахъ въ лицъ luc. Христа противъ Евномія и Аполлинарія", и стали распространять въ Арменіи и Персіи. Въ виду этого Акакій, епископъ мелитинскій, и Равула, еп. әдесскій, писали къ епископамъ армянскимъ, чтобы они не принимали книгу Оеодора Монсуетскаго, какъ еретическую. Армянскіе епископы по этому случаю составили соборъ, на которомъ осудили Несторія, но вийсти съ нимъ и сочиненія Осодора (435). Въ этомъ состояло принятіе армянами 3-го вселенскаго собора, и въ то же время выражался какъ-бы упрекъ отцамъ ефесскаго собора, что они упустили изъ виду самый источникъ Несторієвой среси, сочиненія его учителя Осодора Моисустскаго. Затъмъ они послали депутацію къ Проклу константинопольскому съ своими постановленіями и осужденной книгой, спрашивая, что нужно считать православнымъ, ученіе-ли Өеодора Мопсуетскаго, или мевніе Акакія и Равулы? Проклъ, разсмотръвъ то и другое, написалъ армянамъ посланіе, въ которомъ осудилъ несторіанъ, вводящихъ во Христа два лица 2). Это посланіе Провла въ армянамъ хотя и было признано православнымъ, такъ какъ осуждало заблужденія Осодора Монсуетскаго и Несторія, однако обезнокоило многихъ, въ особенности армянскихъ монаховъ, потому что въ немъ не оргао самаго важнаго, не было никакого упоминанія о самомъ Оеодорв Монсуетскомъ.

Вскоръ послъ этихъ событій патріархъ Исаакъ былъ

<sup>1)</sup> Монсей Хоренскій говорить, что постановленія ефессивго собора были сообщены Исваку (по хронологіи армянь освобождень въ 432 г.) Вирияломъ александрійскимъ, Прокломъ константино польскимъ и Акакіемъ мелитинскимъ, слёд. по крайней мёрт чревъ три года послё собора, ибо роклъ сделался константино польскимъ патріархомъ лишь въ 434 году. Впрочемъ слова Хоренскаго не подтверждаются никакими свидътельствами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Прокла къ Исааку надано Манси, Сб. соборовъ, т V, стр. 422—438-Въ той же главъ помъщено посланіе Исаака къ Проклу.

свергнуть персами съ каседры и посланъ въ заточеніе, а на его місто быль поставлень Сурмахъ. Сношенія армянской церкви съ другими церквами снова прервались на нікоторое время.

Сурмахъ занималъ канедру католикоса около года (436-437) и быль свергнуть теми же самыми нахарарами, которымъ онъ помогъ свергнуть Исаака. Преемникомъ Сурмаха Врамъ поставиль сирійца Беркищо. Беркищо быль еще хуже. Онь пришель въ Арменію въ сопровожденіи дурныхъ товарищей, ведя съ собой женщинъ-домоправительницъ. Во все время своего трехлатняго правленія (437-440) онъ жиль невоздержно, расхищаль и расточаль имущества умершихъ при немъ епископовъ. Нахарары его возненавидъли, снова стали просить Врама смънить его и дать имъ другаго, "единовърца" і). Половина нахараровъ и многіе епископы съ Месропомъ во главъ просили возвратить Исаака. Греческій военачальникъ Анатолій, завъдывавшій греческой Арменіей, просиль съ своей стороны Врама, чтобы онъ позводилъ Исааку быть католикосомъ въ греческой половинъ, если не желаетъ имъть его въ своей. Врамъ назначиль католикосомъ въ персидской Арменіи сирійца Шмуела, а для греческой Арменін отпустиль Исаака. Онъ возложиль на Шмусла обязанность помогать марзпану (правителю-намъстнику), наблюдать за распредъленіемъ взимаемыхъ податей, за судебными мъстами и другими гражданскими установленіями. Исааку было предоставлено только наставлять свою паству и рукополагать тъхъ, которыхъ назначить Шиуелъ. Сирійцы въ глазахъ Врама были люди надежные, а отъ Исаака, какъ находившагося въ подозръніи, онъ потребовалъ клятвы на върность персидскому престолу. Шмуель быль человъкъ недостойный; онъ скоро пошель по слъдамъ своего земляка Беркищо и даже превзощелъ его въ корыстолюбіи и жадности. Тотъ по крайней мъръ завладъвалъ достояніемъ умершихъ епископовъ, этотъ же захватывалъ имущество даже живыхъ. Онъ не позволялъ Исааку рукополагать новыхъ клириковъ на мъсто скончавшихся и при малъйшемъ замедленін взноса казенных податей удаляль епископовь и захватываль ихъ имущества; цёлыя епархіи онъ отнималь у еписконовъ и отдавалъ своему достойному, искреннему другу Сур-

<sup>1)</sup> Въроятно, въ довершение всъхъ своихъ пороковъ, Беркишо былъ еще зараженъ несторіанствомъ.



маху Поэтому всв епископы возненавидели своего католикоса и смотръли на него съ презръніемъ; а чтобы быть въ меньшей зависимости оть него, они, каждый чрезъ своего князя, просили персидскаго царя объ утвержденій ихъ въ ихъ епархіяхъ. Шиуелъ управлялъ армянскою церковью 5 лътъ (440-445) 1). По смерти Шмуела всв армяне снова пожелали видъть своимъ католикосомъ Исаака. Но Исаакъ былъ уже глубокій старецъ и тяготился дълами правленія: онъ и въ своей епархін почти не завълываль дълами и жиль влали оть своей канедры Эчміндзина, въ Багревань; управленіе же поручиль своему сотруднику Месропу, который поэтому и жиль въ Вагаршапатъ. На просьбу армянъ Исаакъ отвъчалъ отказомъ. Однако армяне не желали назначить другого католикоса и престарълый Исаакъ считался католикосомъ всей Арменін до своей смерти (448 г.). За свои многочисленные и великіе труды на пользу церкви и армянскаго народа, за чистоту въры и святость жизни Исаакъ былъ названъ армянами великимъ и причисленъ къ лику святыхъ, какъ и вев другіе потомки св. Григорія, бывшіе католикосами (Аристакесъ, Вертанесъ, Іусикъ, Нерсесъ Великій). Греческая церковь также причислила его къ лику свитыхъ и празднуетъ память его 20 Ноября.

Чрезъ 6 мѣсяцевъ послѣ Исаака скончался и его дѣятельный сподвижникъ Месропъ, завѣдывавшій дѣлами арминской церкви по смерти Исаака. Онъ также былъ причисленъ къ лику армянскихъ святыхъ.

## VII. Армянская церковь въ смутную пору второй половины V въка.

Католикосъ lосифъ. Причины начавшихся при lосифѣ волненій. Нехристіанскій привывъ армянскихъ епископовъ. Витва при Тгмутѣ и подавленіе бунта. Плѣненіе катол. lосифа и другихъ главныхъ участняковъ воястанія ивъ духовенства Судъ надъ бунтовщиками въ Персіи. llатріархи Мелите и Моисей. Патріархъ Гютъ и его церковно-политическая дѣятельность. Патріархъ Христофоръ и loaннъ Мантакуни. Воюставіе Вагана Мамиконьяна. Результаты, достигнутые Ваганамъ по отношенію къ интересамъ арм. церкви

По смерти Исаака и Месропа армянская церковь оста-

<sup>1)</sup> По Киракосу 9 лътъ. Deux histor. Arm. р. 16.

лась на попеченіи новаго католикоса, ученика ихъ Іосифа <sup>1</sup>). При католикосъ Іосифъ совершилось важное церковное событіе— былъ Халкидонскій, 4-й вселенскій соборъ. Этотъ соборъ имълъ роковое значеніе въ исторіи армянской церкви: онъ послужилъ кампемъ преткновенія для армянской богословствующей мысли и былъ самой главной причиной того печальнаго явленія, что армянская церковь отдълилась отъ вселенской. Со времени этого отдъленія начинается новый періодъ въ исторіи армянской церкви; но при Іосифъ и пяти его ближайшихъ преемникахъ еще не проявлялись въ Арменіи замътныя движенія по поводу халкидонскаго собора; моментъ формальнаго отдъленія армянъ отъ каболической церкви былъ еще далеко; поэтому патріаршествованія этихъ католикосовъ должны быть относимы къ первому періоду исторіи армянской церкви.

Время католикоса Іосифа и его первыхъ преемниковъ представляется армянскими писателями какой-то героической эпохой. Въ политическихъ волненіяхъ армянъ второй половины V в. армянскіе писатели обыкновенно усматриваютъ проявленіе великаго народнаго энтузіазма, видятъ горячій патріотизмъ всёхъ классовъ армянскаго общества отъ самыхъ выснихъ до низшихъ и необычайную преданность христіанской въръ. А между тъмъ, если трезвъе отнестись къ восторженнымъ ръчамъ первыхъ панегиристовъ этой quasi-героической эпохи историковъ Егише и Лазари Фарбскаго, то изъ-за явныхъ преувеличеній и восторженнаго краснобайства можно разглядъть истинное положеніе дълъ въ Арменіи, видъть дъй-

<sup>1).</sup> По С.-Мартену (Histoire du Bas-Empire, t. VI, р. 135—136) и Чанчіану (History of Armenia v. I, р. 256.) фактический преемникой Исавку быль опять Сурмахь, который и управляль армян. церковью 6 лёть (по ихъ хронологіи 441—447). Вторичное допущеніе Сурмаха къ управленію церковью вызвано было, по объясненію Чанчіана, тімь обстоятельствойь, что навначенный въ преемники Исавку и Месропу Іосифъ не быль посвящень въ епископы, а поэтому не иміль права дівать рукоположеніе. Что натріархъ Іосифъ быль только священникомъ, объ этомъ, дійстычтольно, повъствуеть Лаварь Фарбскій, близкій ко времени Іосифа историкъ; но что при Іосифъ Сурмахъ отправляль обяванности католикоса, объ этомъ въ-первые говорить лишь писатель X візка Іоаннъ Католикосъ. Мийніе Іоанна Католикоса ни на чемъ не основано. Объясненіе, которое приводить Чанчіанъ, весьма легковісно, такъ какъ непонятно, почему Іосифъ не быль тотчась-же посвящень въ епископы и даже цілыхъ бъть до самаго 447 г. не могь сділаться епископом въ дійствительности туть никакихъ объясненій не нужно, стоить только дать Исааку тіз годы патріар-пествованія, какіе слідуеть, т. е. 397—448. При такой хронологіи становится понятныхъ, почему Іосифъ не быль посвящень въ епископы и остался священникомъ. Онъ сділался католикосомъ въ 449 году; въ этомъ году началось возстаніе армянъ протявь персовь; а въ 451 г. онъ быль вахвачень персами.



ствительныя причины событій,—тѣ мелкія побужденія эгоистическаго, своекорыстнаго свойства, которыя тщательно скрывались подъ видомъ благородныхъ душевныхъ движеній защиты вѣры и церкви. Въ преувеличенныхъ разсказахъ Егише и въ менѣе преувеличенныхъ, но все же неумѣренныхъ, повѣствованіяхъ Лазаря безпристрастный читатель усматриваетъ не подъемъ народнаго духа, не героизмъ, а скорѣе измельчаніе человѣческой расы въ Арменіи, упадокъ благородныхъ сторонъ народнаго духа и слабость вѣры.

Волненія армянъ начались чрезъ два года послів вступленія на персидскій престоль Іездигерда II (447—464). Поводомъ послужило то, что Іездигердъ принялъ мъры къ совращенію армянъ въ огнепоклонство. Армяне не находятъ словъ, чтобы достаточно очернить Іездигерда; рисують его коварнымъ, въроломнымъ, жестокимъ. Но персы совсъмъ иначе смотрять на этого своего царя, и взглядь ихъ невольно оправдывается теми данными, какія имеются у Егише и Лазаря. Какъ умный и дъятельный царь, Іездигердъ II старадся объединить новоприсоединенныя части персидской монархіи. Арменія, Агванія и Иверія внушали персамъ особенныя заботы, такъ какъ эти страны граничили съ Римской Имперіей и были внутренно связаны съ ней единствомъ въры. Въ этихъ странахъ еще жило понятіе политической свободы. Послъ свержения съ престода послъдняго армянскаго царя Арташеса армяне еще не потеряли надежды имъть особаго царя; они полагали, что перерывъ на армянскомъ престолъ временный. Когда же они увидъли, что преемникъ Врама II не думаетъ назначать имъ царя, то стали помышлять о томъ, нельзя-ли вернуть себъ свободу силою. Взоры ихъ опять стали обращаться на западъ, въ сторону римскаго императора. Подобные стремленія не могли укрыться отъ зоркаго глаза Іездигерда. Полагая не безъ основанія, что главный опасный элементь въ этихъ странахъ заключается въ лицъ безнокойныхъ князей и дворянъ, Гездигердъ всячески старался привлечь на свою сторону этотъ вліятельный классъ; онъ дъдаль аристократіи лестныя объщанія, расточаль военныя и гражданскія почести и награды, не жальль золота, раздаваль помъстья и дачи. Онъ даваль особенныя отличія тъмъ, кокоторые отказывались отъ христіанства и принимали магизмъ, надъляль ихъ землями и селами, дълаль имъ во всемъ осо-

бенное предпочтение. Честолюбивое и сластолюбивое дворянство охотно шло на подобную нриманку, спокойно отрекалось отъ христіанства и принимало религію персовъ. Чтобы ускорить дело, Іездигердъ, подъ предлогомъ военныхъ походовъ, удалиль часть армянскихъ князей изъ Арменіи въ глубину закаспійских степей, а въ Арменіи распространиль особые трактаты, въ которыхъ излагалось учение Зороастра. Вийсти съ этимъ въ Арменію быль послань персидскій чиновникъ, который подъ предлогомъ облегченія налоговь и воинской повинности, сталь исчислять размъры владъній каждой семьи. Последствиемъ переписи оказалось следующее: 1) церкви были обложены налогомъ, 2) монахи, живине въ монастыряхъ, тоже были привлечены къ платежу государственныхъ повинностей, 3) подати, собиравшіяся въ странь, были увеличены; наложили подати на епископовъ и священниковъ не только плодородныхъ мъстностей, но и пустынныхъ. Эти нововведенія сильно раздражили духовенство. Между тъмъ легкость обращенія многихъ армянъ побудила Іездигерда сдёлать въ этомъ направленіи болъе ръшительный шагь. По его приказанію была послана армянскому дворянству грамота, въ которой излагалось ученіе Зороастра, критиковалось христіанство и рекомендовалось всемъ оставить его и принять религію персовъ. На эту грамоту многіе армянскіе князья съ епископами отвътили ръшительнымъ отказомъ. «Никто не можетъ», писали они въ заключении своего посланія, «поколебать въ насъ этой въры — ни ангелы, ни люди, ни огонь, ни вода, ни съвира, ни самыя горчайшія муки міра сего. Все наше имущество и богатство въ рукахъ вашихъ и тъла наши предъ вами, дълайте съ ними, что хотите. Если вы оставите намъ эту въру, мы не признаемъ иного господина на землъ, кромъ васъ, какъ не признаемъ иного Бога на небеси, кромъ Інсуса Христа. Но если послъ этого торжественнаго объясненія вы спросите что нибудь, --- мы здёсь и готовы отдать тема наши въ руки твои, поступи съ ними, какъ хочешь: тебъ пытать, намъ принимать цытки. Мечъ твой, вып наши! мы не стоимъ болъе нашихъ предковъ, которые имъли счастіе пожертвовать своими имуществами, богатствами и жизнію за это свидътельство. Пусть не говорять намъ болье отречься отъ христіанства. Мы дали объты наши не человъ ку, а Богу и на въкъ» и пр. 1). Такого твердаго заявленія

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Erume, etp. 65-67,

быть можеть было-бы вполнъ достаточно, чтобы остановить Іевдигерда, но армяне не ограничились однимъ заявленіемъ. Лазаря, они посившили войти въ сношение съ нверійцами и агванцами и заключили съ ними союзъ противъ персовъ. Тогда lездигердъ призвалъ къ себъ многихъ князей изъ Арменіи, Грузіп и Агваніи и, упрекая ихъ въ изм'виъ, потребоваль, чтобы всв принимали персидскую въру. Малодушное дворянство согласилось на требование царя, одни искренно, а другіе большинство — притворно. Введенный въ заблужденіе Іездигердъ одблиль всёхь наградами и отпустиль на родину, пославши съ ними кстати нъсколько сотъ маговъ для обращенія прочихъ. Маги устроили пирен, или храмы огня, воздвигли жертвенники и засвътили священные огни. Народъ заволновался. Тогда всъ обиженные и обойденные князья, оскорбленное въ своихъ привилегіяхъ духовенство, всъ мечтавшіе о возстановленім армянскаго царства увидали необходимость поднять въ Арменіи возстаніе. Моменть быль благопріятный: Іездигердъ удалился въ далекія страны вести войну съ кушанами и терпълъ тамъ неудачу. Духовенство, съ католикосомъ Іосифомъ во главъ, приняло самое горячее участіе въ дъль разжиганія страстей; соборъ армянскихъ епископовъ разослалъ циркулярную грамоту, въ которой красноръчиво призывалъ христіанъ къ борьбъ съ персами въ защиту церкви. Какъ-то дико читать въ посланіи служителей Христовой церкви такой нехристіанскій призывь: «Да поднимется рука брата на брата родного, ежели онъ отречется отъ заповъдей Господнихъ, и отецъ безъ состраданія да пойдетъ на сына, а сынъ на отца. Да не боится болъе жена поднять руку на мужа въроломнаго и да возстапеть слуга на господина» 1). Такимъ образомъ соборъ армянскихъ еписконовъ рекомендовалъ такую же дикую расправу, какую не задолго предъ тъмъ учинилъ сынъ Вагана Мамиконьяна Самуиль надь своими родителями, отрекшимися отъ христіанства. По словамъ Оомы Арцруни, Самуилъ отвелъ своего отца въ сторону, подальше отъ персидскихъ солдатъ, и неожиданно сзади нанесъ ему въ спину столько ранъ, что тотъ умеръ на мъстъ; потомъ это чудовище набросилось на мать и убило ee <sup>2</sup>).

<sup>1).</sup> Егише, стр. 95.

<sup>2]</sup> Brosset, Collect. t. I, p. 58.

Однако Персія успъла уже нагнать на армянъ такой страхъ и такъ много сроднить ихъ съ собою, что настоящихъ искренвраговъ ея оказалось немного. Среди заговорщиковъ было много притворныхъ, которые о всякомъ дъйствіи своихъ товарищей съ услужливой поспъшностью сообщали персамъ. Взаимное недовъріе заговорщиковъ было такъ велико, что они старались отръзать другъ другу отступленіе: искренніе и притворные заговорщики всѣ должны были прикладывать свои печати на Евангеліи и письменныхъ документахъ заговорческой канцелярін, чтобы въ случав неудачи попавшіеся и не попавшіеся несли одинаковую кару. Заговорщики сами плохо върили въ успъхъ своего предпріятія: они посылали просить помощи у гунновъ, но тъ не захотъли вмъшиваться въ такое невърное дъло; они писали также императору Осодосію, но Осодосій быль на краю могилы и вскоръ умерь, а преемникь его Маркіанъ не захотьлъ нарушать мирь съ персами. Единоплеменники армянъ изъ греческой Арменіи тоже не пришли на помощь късвоимъ братьямъ. Внутри самой Арменіи, не смотря на всъ усилія духовенства, заговорщики не могли собрать подъ свое знамя большихъ силъ. Между тъмъ дъло получило большую огласку; - нужно было дъйствовать. Предводителемъ возстанія быль представитель честолюбивой фамиліи Мамиконьяновъ, внукъ покойнаго патріарха Исаака Вартивъ, который быть можеть тоже считаль себя обиженнымъ, такъ какъ согласно высокому положению его фамили ему слъдовало быть марзнаномъ Арменін, а не Васаку сюнійскому; между тъмъ персы устранили его даже отъ должности главнаго полководца Арменіи, какимъ онъ былъ и долженъ былъ быть въ силу установившейся привилегіи фамиліи Мамиконьяновъ.

Первыми жертвами возстанія пали прибывшіє съ армянскими князьями персидскія маги. Затьмъ начались битвы съ персами. Посль ньсколькихъ отчаянныхъ схватокъ, окончившихся побъдой надъ персами, заговорщики опять послали посольство въ Константинополь къ «святому синоду духовенства», прося помолиться, «чтобы Богъ даровалъ армянамъ такой же благонолучный конецъ, какое было начало». Но и эта косвенная просьба о помощи осталась безъ отвъта. Предоставленные самимъ себъ заговорщики были въ отчаянномъ положеніи. Силы ихъ быстро убывали и отъ оружія

непріятелей и отъ дезертирства сообщинковъ. Марзпанъ Васакъ потому-ли, что предвидълъ неудачу, или потому, что опасался за своихъ сыновей, оставленныхъ Іездигерду въ числъ заложниковъ, теперь уже ръшительно сталъ на сторону персовъ. Онъ послалъ двухъ священниковъ по всъмъ селамъ и городамъ увъдомить, что царь предоставляетъ армянамъ полную свободу исповъдовать христіанскую въру и не намъренъ насильно обращать кого-нибудь въ религію маговъ; что онъ не будеть истить за убіеніе маговь и вообще забудеть о возставіи. Можеть быть и въ самомъ дёле Іездигердъ отказался отъ своего намъренія и поспъшиль сообщить чрезъ Васака армянамъ; но заговорщики не захотъли върить. Борьба продолжалась, ибо большинству изъ заговорщиковъ совсемъ не то было нужно, чтобы христіанство было свободно исповъдуемо въ Арменіи и чтобы возстаніе было забыто, -- имъ нужно было достигнуть удовлетворенія собственныхъ эгоистическихъ цълей, своего честолюбія; многимъ нужно было погубить самого Васака или другихъ своихъ враговъ и соперниковъ. Наконецъ на берегахъ ръки Тгмута произошла жестокая битва (451), въ которой армяне были окончательно разбиты, полководецъ Вартанъ, а съ нимъ 1036 храбрецовъ пали на поль битвы, а остальные почти всь захвачены въ плънъ. Замъщанныя въ дъло духовныя лица вмъсть съ католикосомъ Іосифомъ были отведены въ Персію и преданы суду наравив съ захваченными на полв битвы. На судв плвиные князья не обнаружили благородства характера. Чтобы погубить ненавистного Васака сюнійского, игравшого двойную роль и погубившаго, по ихъ имънію, дъло, они представили царю всв компрометирующие документы, подписанные рукою Васака и скръпленные его печатью, и чрезъ то выдали вськъ другихъ своихъ сообщниковъ, подписи и печати которыхъ были на техъ документахъ. Пленныхъ после суда отправили въ ссылку, гдъ Іосифъ и другія духовныя лица чрезъ годъ или чрезъ два были казнены, а князья оставались до 6-го будто-бы года преемника Іездигердова Бероза. Вартанъ съ 1036 своими соратниками, павшими съ нимъ въ сражения при Тгмутъ, были причислены армянами кълику святыхъ; точно также были признаны за святыхъ и католикосъ Іосифъ съ другими духовными лицами, пострадавшими съ ними въ Персіи.

Послъ подавленія бунта Іездигердъ отдаль приказъ, чтобы не раздражали армянъ и не стъсняли ихъ свободы въ отправленіи христіанских обязанностей; однако система заманиванія изъ христіанства въ магизмъ продолжала по прежнему широко примъняться въ Арменіи персами; по прежнему христіанамъ не давали ходу на гражданской и военной служов. Такъ продолжалось дъло при преемникахъ Іосифа католикосахъ Мелите (или Мелиде 452-457) и Монсев (457-465). Принимали ли эти католикосы какія-либо міры противь отпаденія армянь отъ христіанства, неизвъстно; но преемникъ Моисея Гють (465-475) проявиль большую дъятельность въ этомъ отношеніи. Гють быль человать ученый и краснорачивый. «Его слова, подобно обильному дождю», говорить Лазарь Фарбскій, «производили плодородіє и приносили плоды въ душахъ слушателей». Съ тъхъ поръ какъ отступники отъ христіанства получили въ Арменіи власть и значеніе, а достойные люди и истинные христіане отодвинуты на задній планъ, церковь все больше теряла своихъ дътей, все меньше производина воздъйствие на народную жизнь. «Добродътель была оставдена», говорить историкъ, «мудрость покинута, сила угасла, христіанская въра забыта. Тъ армянскіе воины, которые, нъкогда отличались между всеми другими воинами, на которыхъ смотрвии какъ на своихъ предводителей и побъдителей, сдълались въ то время посмъшищемъ и поруганіемъ для вськъ. Самъ царь публично съ презръніемъ отзывался объ армянахъ: "Самые подлые люди и самое презрънное войско, говорить Берозь, это сирійцы; но армянинь еще подлъе и презръннъе, чъмъ сиріецъ" » 1). Патріархъ употребляль всъ мъры, не исключая даже сомнительныхъ, чтобы удержать членовъ своей паствы въ оградъ церкви или возвратить забаудшихъ. Армянскіе князья часто сходились къ катол. Гюту для разсужденій о томъ, какъ улучшить свое положеніе. Съ общаго согласія неоднократно посылали тайныхъ пословъ къ императору Льву; но этотъ государь, хотя и согласился оказать армянамъ помощь, однако время проходило, а помощи не было. Наконецъ на католикоса последовалъ доносъ, что онъ силою и подкуномъ заставляетъ возвращаться въ христіанство тъхъ, которые отреклись отъ него и перещли въ ма-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Lazare de Pharb. § 54, Collect. t. II, p. 321.

гизмъ; а во вторыхъ подготовляетъ бунтъ, для чего поддерживаетъ постоянныя сношения съ греческимъ правительствомъ. Царь устранилъ Гюта отъ должности, а на его мъсто назначилъ Христофора (475—480). Отръшение отъ должности не лишило Гюта вліянія на армянъ; напротивъ, послъ этого онъ пріобрълъ еще большее уваженіе въ ихъ глазахъ. Его политическіе замыслы и надежды на грековъ, продолжая жить въ немъ, сообщались и другимъ съ еще большею, чъмъ прежде, силою.

Въ Арменіи въ это время быль другой уважаемый человъкъ, представитель прославленнаго рода Мамиконьяновъ. князь Ваганъ. Не смотря на большія его способности, царь Берозъ не ръшился довърить ему командованія армянскими войсками, что, какъ выше сказано, было всегда привилегіей рода Мамиконьяновъ, такъ что Ваганъ жилъ частнымъ человъкомъ, полный недовольства и раздражения противъ нерсовъ. Наконецъ онъ ръшился отречься отъ христіанства, отправился ко двору царя и тамъ, по выражению лътописца, "ослабълъ въ въръ , т. е. по просту сдълался огненоклонникомъ. Но и это не помогло. Не помогло также и громадное количество золота, представленное Ваганомъ царю: репутація Мамиконьяновъ, какъ бунтовщиковъ, была непоколебима, и Ваганъ не получилъ той должности, которая составляла привилегію его рода. Между тъмъ послъ Христофора католикосомъ сдълался Іоаннъ Мантакуни (480-487).

Патріархъ Іоаннъ былъ ученикъ Гюта и также славился ученостью и красноръчіемъ. Скоро онъ съ княземъ Ваганомъ, снова объявившимъ себя христіаниномъ, сдълался центромъ, около котораго, какъ во время Гюта, сгрупппровались всъ недовольные положеніемъ Арменіи. Но какъ пи больно отзывался въ сердцахъ чувствительныхъ армянъ пренебрежительный отзывъ объ нихъ царя Бероза, какъ ни сильно снъдала ихъ зависть къ тъмъ, которые, не обладая способностями, занимали хорошія мъста, однако произвесть возстаніе было слишкомъ рискованно: обидчивыхъ людей оказывалось слишкомъ немного, а народъ, въ пользу котораго персидское правительство дълало, очевидно, больше, чъмъ армянскіе князья, уже не чувствовалъ никакой потребности въ волненіяхъ и возстаніяхъ. Но вотъ Берозъ началъ безразсудную войну съ гуннами гефталитами, которые уже не разъ прежде наносили ему пораженія, даже держали его у себя въ плівну и лишь по ходатойству императора выпустили на свободу. Война, начатая вопреки договору, безъ всякаго со стороны гунновъ вызова, сразу пошла несчастливо для Бероза. Потребовалось вывесть изъ Персіи и подвластныхъ ей земель какъ можно болъе войска. Уменьшение гарнизоновъ въ Армении и неудачи персовъ въ борьбъ съ гуннами ободрили недовольныхъ въ Арменіи. Въ союзь съ царемъ грузинскимъ Вахтангомъ Ваганъ произвелъ возстание противъ персовъ. Онъ поставилъ царю слъдующія три условія: 1) предоставить армянамъ руководиться законами ихъ отцовъ и безпрепятственно исповъдовать христіанскую въру, не позволять никому оскорблять церковь, не обращать никого въ магизмъ, не дълать предпочтенія магамъ предъ христіанами, уничтожить храмы огня въ Арменіи; 2) отличать хорошихъ людей отъ дурныхъ, способныхъ и храбрыхъ отъ неспособныхъ и трусливыхъ, знатныхъ отъ простыхъ; окружать себя достойными и прогонять отъ себя недостойныхъ; 3) чтобы царь доходилъ до всего самъ, и не слушалъ наушниковъ.

Силы бунтовщиковъ были ничтожны. Не смотря на то, что на сторонъ Вагана стоялъ католикосъ, который даже находился съ нимъ въ лагеръ, сопровождалъ войско въ битву, даже самъ получилъ рану, -- на призывъ Вагана почти никто не захотълъ откликнуться. Если Вартанъ могь набрать подъ свое знамя нъсколько тысячь, то Ваганъ имъль въ своемъ распоряженіп только сотни, да и изъ этихъ сотенъ предъ каждой почти битвой уходило много людей съ своими предводителями Настолько положение армянь было удовлетворительно и настолько неосновательно было возстаніе Это было не народное возстаніе, а возстаніе незначительной части армянской аристократіи. Даже въ поставленныхъ персамъ требованіяхъ интересы церкви поставлены только какъ предлогъ, а главное было интересы аристократіи. Что Берозь не употребляль особенныхъ насилій для обращенія армянъ въ огнепоклонство, и что, если армяне массами оставляли христіанство, то виною тому были они сами и слабость ихъ въры, это видно изъ того, что въ это время въ Агваніи, тоже находившейся подъ властію персовъ, христіанская церковь пользовалась полной свободой. Католикосъ Гютъ писалъ агванскому царю Ваче: «отеческая въра страны твоей сохранилась, церкви остались въ устрой-

ствъ, часовни въ миръ, священники въ священствъ, жертвы на алтаряхъ, пророки въ чтеніяхъ, апостолы для утвшенія, псалмопъніе для благословеній, дъвы въ дъвствъ, иноки въ святости, и каждый на своемъ мъстъ» 1). Только малочисленностью персидского войска можно объяснить тъ побъды, которыя одерживаль Вагань съ своими удальцами. Вскорь Берозъ умеръ, на престолъ вступилъ Вагаршъ, человъкъ миролюбивый, совствив не похожій на своего предшественника. Онъ охотно согласился на условія, которыя были предъявлены Ваганомъ, тъмъ болъе, что самъ нуждался въ помощи армянъ для борьбы съ своимъ соперникомъ. После того, какъ Ваганъ помогъ Вагаршу одольть своего соперника, Вагаршъ написалъ грамоту забвенія (486), удовлетвориль всь просьбы Вагана и самого его сдълаль марзпаномъ Арменіи. Послъ этого были разрушены въ Арменіп всь храмы огня, возстановлены разрушенныя во время предыдущихъ войнъ церкви; общественныя церковныя церемовіи стали совершаться безпрепятственно и TODERCTBEHHO.

Патріархъ Іоаннъ, одинъ изъ самыхъ главныхъ дъятелей возстанія, не долго жилъ по достиженіи цъли своихъ стремленій: онъ умеръ въ слъдующемъ же году, оплакиваемый всъми армянами.

## VIII. Общій взглядъ на состояніе внутренней жизни армянской церкви въ первый періодъ.

Церковное ученіе. Вогослуженіе и церковная практика. Вредныя посл'ядствія отчужденія армянской ісрархіи отъ косарійскаго архіспископа. Христіанская живнь. Монашество.

Ръзкое отличие перваго періода исторіи армянской церкви отъ послъдующихъ періодовъ съ одной стороны, а съ другой стремленіе представителей армянской церкви позднъйшихъ временъ возводить къ первому періоду ея исторіи свои церковныя особенности и опираться на этомъ періодъ, какъ на незыблемомъ авторитетъ, заставляютъ обратить особенное вниманіе на внутреннее состояніе армянской церкви въ этотъ періодъ.

<sup>1)</sup> Монсей Каганкатваци, перев. Патканова, стр. 19.

Древнъйшій, первоначальный символь армянской церкви, тоть, который быль сообщень св. Григоріемь Просвітителемь, теперь неизвъстенъ; но несомивнио, что это быль символъ кесаріе-каппадокійской церкви, въ которой Просвътитель быль воспитанъ самъ и въ которой получилъ посвящение. Послъ перваго вселенскаго собора быль введень никейскій символь. Какія дополненія въ этому символу были сдёланы св. Григоріемъ и къ символу-ли даже были сдъланы дополненія, или же только къ соборнымъ правиламъ, опять-таки неизвъстно. Помъщенный у Себеоса подъ именемъ никейского символъ, почти тождественный съ употребляемымъ теперь армянами такъ называемымъ среднимъ символомъ, разнится отъ никейскаго и никео-цареградскаго. Такъ, онъ направленъ противъ Арія, докетовъ, Аполлинарія, Македонія и Оригена 1). Время составленія и введенія этого симвода неизвъстно. Ереси Аполлинарія и Македонія указывають одинь предвль, раньше котораго не могь быть составлень этоть символь; по другой предъль долженъ составлять предметъ догадокъ. Съ большой въроитностью, впрочемъ, можно предполагать, что составленіе и введеніе этого симвода произошло въ періодъ между 381 и 431 годами. Въ самомъ дълъ, третій вселенскій соборъ опредълилъ не дълать дополненій къ никео-цареградскому символу и не составлять новыхъ символовъ. Трудно допустить, чтобы армяне, находясь еще въ союзъ съ вселенской церковью, по-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Онъ читлется: "Въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца неба и венли, видиныхъ и невидиныхъ. И во единаго Господа Інсуса Христа, Сына Вожія, Единороднаго, отъ Отца рожденнаго, т. е. отъ естества Отца, Вогъ отъ Вога, свътъ отъ свъта, богъ истинный отъ Вога истиннаго, рожденный, а не сотворенный, Единосущный Отцу Инъ все было на небесахъ и на земль видимыя и невидимыя. Который ради насъ человъковъ и ради нашего спасенія сошель съ небесъ, воплотился, вочеловъчнися отъ св. Дъвы Маріи Духомъ Святымъ. Который приняль душу, тъло и мысль и все что въ человъкъ, не сомнительно, но истинно. Страдавшій, т. е. распятый и погребенный и воскресшій на третій день съ тою же плотью, возшель на небеса и возсель одесную Отца. Онъ грядеть тою-же плотью и славою Отца судить живыхъ и мертвыхъ, и царствію Его нъть конца. Вёруемъ и въ Святаго Духа, совершеннаго и несотвореннаго, говорявшаго въ законахъ и пророкахъ и въ Ввангеліяхъ; который сошелъ на Горданъ, проповъдывалъ въ апостолахъ и обиталъ въ святыхъ. Въруенъ во единую соборную церковь, во единое крещеніе въ раскаяніе и оставленіе граховъ, въ воскресеніе мертвыхъ, въ въчный судь твль и душъ, въ царствіе небесное и въ живнь въчную. Тъхъ-же, которые говорять, что было времи, когда не было Сына, наи было времи, когда не было Святаго Духа, или что Они созданы изъ ничего, наи говорятъ, что Сынъ Вожій наи Св. Духъ другаго существа и еслества или что Они подвержены изивненію или сившенію, подобныхъ им предаенъ анасемв; ибо ихъ предаетъ анасемв соборная апостольская церковь. И им прославляемъ и покланденся св. Троицъ, сущей прежде въковъ и единосущной божественности Отца и Смиа и Святаго Духа, и нывъ и присно и во въки въковъ-аминь. Себеосъ стр. 148-144.

ступили вопреки признаннаго ими собора. Не менъе трудно допустить, что они введи новый символь послъ своего отдъденія, такъ какъ со времени отдъленія армяне особенно упирали на то, что ими приляты первые три вселенские собора. Въронтиве, поэтому, представляется, что введение новаго символа произошло раньше третьяго вселенского собора. Предположение это тъмъ болъе естественно, что армяне во время втораго вседенского собора находились въ приоторомъ отчужденіи отъ вседенской церкви по случаю отделенія отъ кесаріекаппадокійскаго архіепископа, участія на этомъ соборъ не принимали и, можеть быть, оффиціальнаго увъдомленія о постановленіяхъ собора не подучали. Считая въ теченіе ибкотораго времени опредъленія константинопольскаго собора какъ бы не относящимися прямо къ армянской церкви, армяне, чтобы выразить свое единомысліе съ вселенской церковью, и могли на своемъ соборъ составить означенный свой символъ въ духъ никео-цареградского. Во всякомъ случав этотъ армянскій символъ вполнъ православный.

Были-ли какія пибудь особенныя местныя теченія въ области богословской мысли за разсматриваемый періодъ, нъть возможности сказать что-либо положительное. Нътъ никакихъ указаній на существованіе ересей въ средъ армянскихъ христіань. Какая-то , гнусная секта борборидовь , державшаяся нъкоторое время на западной окрайнъ Арменіи и упичтоженная суровыми мърами Исаака и Месропа, была, повидимому, не армянскаго происхожденія. Упоминаемая Моисеемъ Каганкатваци секта персторъзовъ едва-ли даже имъла какую-нибудь связь съ христіанствомъ. Горячіе догматическіе споры. волновавшіе восточный христіанскій міръ, конечно отражались и въ Арменін, но какого-либо оригинальнаго взгляда на раздъляющіе вопросы армянскіе отцы не высказали. Изъ господствовавшихъ на востокъ еретическихъ направленій, быть можеть, только акакіанство и аполлинаріанство нъсколько увлекали армянскихъ богослововъ. Мы видимъ, что въ числъ епископовъ акакіанъ, отказавшихся отъ своихъ заблужденій и принявшихъ "единосущіе", значится имя епископа Исакониса изъ Великой Арменіи. Что касается аполлинаріанства, то Либератъ положительно упрекаетъ въ немъ армянскихъ монаховъ половины У в. Судя по последующему, упрекъ Либерата едва-ли не основателенъ.

Богослужение армянской церкви до Исаака Великаго было греческое; оно совершалось по греческимъ книгамъ и конечно было такое же, какое было въ Каппадокіи 1). Въ совершеній тайнствъ нътъ никакихъ признаковъ присутствія тъхъ особенностей, важныхъ по своему внутреннему смыслу, которыя замъчаются въ армянской церкви послъ и происхождение которыхъ армянскіе богословы позднъйшихъ періодовъ относять ко временамъ единенія армянской церкви съ церковью вселенскою. Такъ, хлъбъ для евхаристи употреблялся квасный, а вино растворялось водой, какъ во всей вселенской церкви. Безъ сомнънія были частныя отступленія какъ въ богослуженін, такъ и вообще въ церковныхъ обычаяхъ; но отступленія эти не касались сущности въроученія иди внутренняго догматического смысла богослужебной или обрядовой формы. Частныя особенности были въ каждой церковной общинъ, руководившейся мъстными преданіями древности и наставленіями своихъ первыхъ просвътителей. Въ богослужение армянской церкви вводились новыя молитвы и пъснопънія и сокращались или перефразировались заимствованныя у другихъ церквей. Свобода въ дополнении богослужения новыми модитвами и гимнами или въ сокращении его и даже въ измънении самаго порядка доходила до того, что въ каждой области былъ свой богослужебный уставъ, свой кругъ церковныхъ гимновъ и молитвословій. Такое положеніе дъль заставляло армянских в патріарховъ заботиться о водвореніи порядка и однообразія уставовъ во всей Арменіи. Надъ этимъ дъломъ особенно много потрудились Исаакъ Великій и Месронъ, а также и Іоаннъ Мантакуни.

Армянская церковь соблюдала свой особый пость (арачаворкъ), кромъ тъхъ, которые соблюдались въ каппадокійской церкви, вводила новые праздники въ память своихъ святыхъ мучениковъ или въ память какихъ-либо знаменительныхъ событій своей церкви <sup>2</sup>). Въ этотъ періодъ изъ предметовъ благоговъйнаго поклоненія армяне особенно чествовали св. крестъ, икону Богоматери и мощи святыхъ. Мощи святыхъ выносились во всъхъ торжественныхъ процессіяхъ; съ ними встръ-

<sup>1)</sup> Въ южныхъ областяхъ Арменіи богослуженіе было сирійское.

<sup>2)</sup> Св. Григорій установиль въ честь св. Іолина Предгечи правдникъ, который въ Таронъ правдновался съ особенной торжественностію, при стеченіи многочисленныхъ богомольцевъ. Правдникъ въ честь св. Григорія и Тиридать правдновался уже во времена Нерсеса І. Faust. ІУ, 15.

чали патріарха, возвращающееся съ поля битвы войско и освободившихся плънниковъ.

Церковное управленіе въ Арменіи иміло тотъ же строй, какой замъчаемъ и въ другихъ церквахъ Востока того времени. Вся территорія, входившая въ составъ армянскаго государства, была раздълена на епархін, причемъ церковно-административное дъленіе строго совпадало съ гражданскимъ. Каждая отдъльная область, или княжество, имъла своего епископа. Епископская канедра считалась темъ важнее, чемъ значительнъе было княжество. Епископу были подчинены пресвитеры и прочее низшее духовенство. Во главъ епископовъ стоялъ пресмникъ св. Григорія Католикосу, какъ замъстителю архіепискона кесаріе-канпадокійскаго въ варварскихъ странахъ, предоставлено было посвящать въ епископы; когда же армяне отказались обращаться въ Кесарію и стали ставить католикосовъ сами, то право посвящать въ епископы у католикоса было отнято. По словамъ Фавста Византійскаго, съ этихъ поръ арм. епископы должны были ходить за своимъ посвященіемъ въ Кесарію-Каппадокійскую, и патріархъ имълъ предъ другими епископами Арменіи лишь то преимущество, что считался старъйшимъ между ними. Ръшение это принадлежить, въроятно, преемнику Василія Великаго. По словамъ анонимнаго автора жизни св. Нерсеса, армяне ходили въ Кесарію для посвященія до самаго халкидонскаго собора 1). Іоаннъ Мантакуни первый составиль армянскій чинь посвященія въ епискона. Католикосъ управляль своей епархіей, завёдываль дёлами всей церкви и быль главнымъ представителемъ ея въ междуцерковныхъ сношеніяхъ. Онъ созывалъ соборы, ему быль ввърень верховный духовный судь надь всёми членами арминской церкви. Власть католикоса надъ епископами простиралась до того, что онъ могъ лишать канедръ даже невинныхъ епископовъ, отнимать у нихъ имущество и отбирать богатства умершихъ. Во избъжание притъснений со стороны католикоса епископы иногда обращались за утвержденіем въ своей должности къ персидскому царю. При католикосъ всегда находились 12 епископовъ, составлявшихъ его синодъ. Выше католикоса былъ соборъ. Соборъ созывался сначала царемъ, потомъ самимъ католикосомъ, или, за смертію его, старшимъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Vie de s. Nersès, y Januaya Collect. t. II, p. 25.

епискономъ или свътскимъ правителемъ. На соборъ приглашались не только высшія духовныя лица, но и князья и высшая аристократія.

Отдаленность эчміадзинской канедры отъ руководителя католикосовъ архіепископа кесаріе-каппадокійскаго, а потомъ и отчуждение отъ него иногда неблагопріятно отражались на дъйствіяхъ армянской ісрархіи. Такъ, соборъ епископовъ въ Шагапиванъ (448) постановилъ 20 правилъ о матеріальныхъ взысканіяхъ за гръхи. Въ сиду этихъ правилъ благородные должны были платить за свои грвхи денежный штрафъ, крестьяне подлежали телесному наказанію и денежному штрафу въ меньшемъ размъръ, а духовные отръшению отъ должности. Въ 449 году цълый соборъ арм. епископовъ, какъ мы видъли, издалъ прокламацію въ духъ современныхъ анархистовъ; между тъмъ въ это время не было ни одного случая насильственнаго обращенія армянь въ огнепоклонство, ни одной казни за исповъдываніе христіанства; царь Іездигердъ только угрожаль силою обратить всёхь христіань въ огнепоклонство, но угроза могла и не осуществиться. Такъ въ нъкоторыхъ случаяхъ сами пастыри въ своей совокупности не оказывались на должной высотъ пониманія духа христіанства и нуждались еще въ надзоръ за ними со стороны вселенской церкви.

Въ религіозно-правственномъ состояніи Арменіи за эти болъе чъмъ полтора въка не было замътно ръзкихъ перемънъ къ лучшему. Мы уже видъли, какими мрачными красками рисуется это состояніе во вторую половину ІУ въка. Спустя сто лътъ христіанство было проповъдано уже во всъхъ частяхъ Арменін, но діло усвоенія христіанскихъ началь не особенно далеко подвинулось впередъ. Что во второй половинъ У в. христіанство еще слабо укоренилось въ Арменіи, видно изъ той легкости, съ какою армянская аристократія отказывалась отъ него и принимала религію Зороастра. Даже самые лучшіе изъ армянскихъ князей, причисленные потомъ армянами къ лику своихъ святыхъ (Вартанъ и его сподвижники), отрекались временно отъ христіанства, не получивъ за въру ни одной раны, ни одного удара. Такого малодушія не представляли исповъдники Христовы, причисленные вселенской церковью къ лику святыхъ. Равнодушіе къ христіанству со стороны простаго народа видно изъ прославленныхъ выше мъры возстаній Вартана и Вагана Мамиконьяновъ, -- возстаній, въ которыхъ, не смотря на примъръ духовенства, участвовали весьма немногіе. Армяне соблюдали посты, не работали въ воскресные дни, ходили въ церковь, служили панихиды по умершимъ родственникамъ, платили разныя повинности въ пользу духовенства, но все это дълали большею частію по принужденію, такъ какъ армянскими соборами опредълены были за всъ уклоненія отъ церковныхъ правиль денежные штрафы или тълесныя наказанія. Прежнія языческія върованія еще держались въ народномъ сознанін, хотя большею частію и приняли окраску христіанства. По свидътельству Зеноба Глака царь Тиридать, уже будучи христіаниномъ, совершалъ жертвоприношенія. Такъ, послъ побъды надъ съверными народами (325) царь и его князья торжественно воздали благодарение Богу, «принесли Ему въ жертву былыхъ быковъ, козловъ и много ягнятъ, и раздали бъднымъ большія милостыни » Конечно теперь принесенныя въ жертву животныя уже не сожигались, а жарились возлъ церквей въ присутствін многочисленной толпы народа, а потомъ предлагались этому народу на угощеніе. Подобныя же милостыни бъднымъ. т. е. простому народу, упоминаются историками Егише и Лазаремъ Фарбскимъ. Колдуны и колдуны по прежнему имъли много посътителей. Историкъ Стефанъ Орбеліанъ разсказываеть, какъ нъкій святой монахъ прибъгнуль къ содъйствію колдуньи. Монахъ этотъ, впоследствіи епископъ сюнійскій Эритсакъ, пошель въ Герусалимъ и задержался тамъ до самаго навечерія Богоявленія. Стоя у дверей Виелеемской пещеры, онъ мысленно перенесся въ свой монастырь къ своей братіи и сильно скоробль, что находится теперь далеко отъ нея. Видя его печаль и слезы, одна волщебница подошла къ нему и спроспла: «Скажи мнъ, о чемъ ты такъ горько плачешь?» Когда онъ объяспиль ей причину, она сказала: «святой человъкъ Божій, проси у Христа отпущенія моихъ безчисленныхъ гръховъ, и я тотчасъ дамъ тебъ видъть то, что ты желаешь». При этихъ словахъ отецъ, довъряя себя неисчерплемой божественной благости и подлаваясь собственному желанію, согласился на ея просьбу. Тогда женщина приготовила большую вазу воды и послъ нъкоторыхъ операцій своего колдовства заставила святого перешагнуть эту вазу. Тотчасъ же онъ оказался въ своемъ монастыръ

Эритсу, у дверей церкви, когда въ ней оканчивалась литургія. Придя въ себя, онъ не сказаль тотчась братіи ничего; но когда она собралась для подкръпленія тъла, то разсказаль объ этомъ необыкновенномъ происшествіи и въ доказательство подаль принесенную зелень, свъжіе померанцы и апельсины<sup>1</sup>).

Въ самомъ почитании армянами св. мощей сказывалась доля языческого суевбрія. Армяне вбрили, что, если кто хранить въ своемъ домъ хоть незначительную часть костей мучениковъ за въру, то онъ уже чрезъ одно это, помимо своихъ собственныхъ достоинствъ и въры, избавляется отъ всякихъ несчастій, — ни съ нимъ, ни съ его семейными, ни съ санимъ домомъ не случается никакой бъды. Мало того, обладатели мощей получають чрезъ нихъ счастіе, мудрость, силу и всякую защиту. Поэтому всякій, не щадя жизни, старался пріобръсть ихъ или за деньги, или какъ нибудь собственными усиліями, по крайней мірь хоть зубъ или ноготь, и унесть въ свой домъ. Женщины не жалбли драгоцвиныхъ ожерелій и браслеть и охотно покупали на нихъ мощи. Ихъ носили съ собой, какъ амулеты или талисманы, вдълывали въ ожерелія и другія драгоцінныя украіненія, и въ такомъ случать эти вещи цвнились значительно дороже, чвиъ подобныя же безъ мощей. Отправляющиеся на войну или въ опасное путешествіе старались запастись мощами. Армянскіе князья, посланные Гездигердомъ въ заточеніе, имъли при себъ мощи. При такомъ всеобщемъ стремлени имъть мощи при себъ и въ домъ, человъкъ, пріобрътшій такъ или иначе большой запасъ костей лицъ, казненныхъ за христіанскую въру, могъ нажить большой капиталь. Поэтому весьма понятно, что нъкто купецъ Худжикъ, встрътивши на пути партію армянскихъ пастырей, именно католикоса Іосифа и его соучастниковъ, ведомыхъ на казнь, забыль свои комерческія діля, послітдоваль за этой партіей, искусно втерся въ довъріе конвопровъ и терпъливо ожидолъ удобнаго случая овладъть драгоцънными трупами. Когда тъла казненныхъ были зарыты въ землю, Худжикъ тайкомъ вырыль ихъ, разръзаль на части, содраль всь мягкія части съ костей и снова зарылъ ВЪ землю, a очищенныя кости запаковаль въ ящики и съ такимъ багажемъ отправился въ Арменію. Замъчательно и легковъріе, съ

<sup>1)</sup> Hist. de la Sioun. p. 46-47.

какимъ встрътили Худжика въ Арменіи. Такое легковъріе отдавало армянъ въ полное распоряженіе всякаго проходимца, торгующаго фальсифицированными мощами.

Что касается, въ частности, жизни армянскихъ христіанъ, то неприглядная по большей части дъйствительность вызывала у лучшихъ людей печальныя мысли и горькія жалобы. «Сътую о тебъ, земля армянская», восилицаетъ Монсей Хоренскій, «свтую о тебь, страна благороднъйшая изъ всьхъ странъ съвера: нътъ у тебя болъе ни царя, ни јерея, ни совътника, ни учителя! Миръ возмутился, вкоренился безпорядокъ, потряслось православіе, невъжество упрочило лжеученіе.... Кто вибсть съ нами разскажеть эти бъдствія, раздьдви нашу печаль? Кто, собользнуя намъ, поможетъ пересказать, или начертать все это на камиъ? Возстань, Іеремія, возстань! въщай намъ въ своемъ пророчествъ несчастіе, нами уже перенесенное и еще ожидающее насъ. Предсказывай намъ вознивновение невъжественныхъ пастырей, какъ нъкогда Захарія въ Израиль. Учители глупые, самодовольные, сами собой присвоивше себъ честь, а не призванные Богомъ; избранные посредствомъ золота, а не Св. Духомъ; сребролюбивые, завистливые, оставившіе кротость, въ которой обитаеть Богь, и ставшіе волками, растерзывающими свое стадо. Монахи лицемърные, чванливые, тщеславные, любящіе почести болже, чъмъ Бога. Служители храма гордые, скорые осуждать другихъ, суесловные, лънивые, ненавидящіе искусства и пастырскія наставленія, любящіе торжища и своморошество. Ученые лънивые въ ученіи и скорые на наставленіе другихъ: богословы прежде изученія. Народъ надменный и непослушный, ведеръчивый, празднолюбивый, насмъщливый, зловредный, чуждающійся духовнаго званія. Воины несправедливые, хвастливые, не любящіе своего званія, ленивые, изнеженные, нетерпъливые, грабители-достойные товарищи разбойниковъ. Князья мятежные, товарищи воровъ, хищные, скупые, жадные. грабители, опустошители, безиравственные, единомысленники рабовъ своихъ. Судьи безчеловъчные, лживые, обманщики, лихоимцы, неуважающие законъ, нетвердые, любящие тяжбы, Всв вообще лишены любви и стыда > 1). Вотъ отзывъ Моисея Хоренскаго о его современникахъ-соотечественникахъ. Несом-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Монс. Хорен. перев. Эмина стр. 228—232.

нънно, что Моисей преувеличилъ испорченность своихъ соотечественниковъ, давъ себя увлечь своему красноръчію; но есть въ его словахъ и значительная доля правды. Въ духовенствъ, не исключая и католикосовъ, замъчались многочисленные случаи низкаго правственнаго паденія, такъ что иногда народъ открыто возставалъ противъ безобразниковъ, свергалъ епископовъ и католикосовъ съ каведръ, священниковъ выгонялъ изъ приходовъ, а монаховъ осыпалъ оскорбленіями и насмъщками.

Простой народъ мало еще измѣнился въ правственномъ отношеніи, продолжая большею частію погрязать въ невѣжествѣ и грубости. Бытописатели не указываютъ въ его нравахъ какихъ-либо особенно отталкивающихъ сторонъ; недостатки были тѣ самые, которые были унаслѣдованы отъ язычества: браки между родственниками, браки безъ благословенія церкви, оставленіе законной жены, несоблюденіе постовъ. Высшій классъ особенно отличался испорченностью нравовъ: измѣна и клятвопреступничество, зависть и подконы другъ подъ друга, убійства, своекорыстіе, угнетеніе низшаго класса, противоестественные пороки—вотъ нравственныя язвы, разъѣдавшія этотъ классъ. Нелестный отзывъ Бероза объ армянахъ, какъ подлыхъ людяхъ и трусахъ, касался прежде всего армянскихъ князей, болѣе другихъ армянъ извѣствыхъ царю.

Однако значительное смягченіе и улучшеніе армянскихъ нравовъ и понятій подъ вліяніемъ христіанства-несомнънно, не смотря на ропотъ въ этомъ отношении историковъ-моралистовъ. Вліяніе на армянъ христіанства доказывается существованіемъ между ними многихъ свътлыхъ личностей, возникновеніемъ церквей на средства частныхъ лицъ, широкой благотворительностью, всегдашнимъ глубокимъ уваженіемъ къ святымъ мужамъ, возстаніемъ противъ безиравственныхъ правителей гражданскихъ и церковныхъ, наконецъ широкимъ распространеніемъ монашества. Монашество въ Арменіи на самыхъ первыхъ порахъ было вызвано не самой жизнію, а было принесено извив и распространено въ нъкоторомъ родъ искуственно; но уже то, что оно привилось здъсь и даже широко распространилось, доказываеть существование въ армянахъ стремленія къ нему, стремленія къ нравственному совершенствованію. Стремленіе зарождалось и усиливалось въ армянскихъ христіанахъ больше всего вслёдствіе тяжелаго матеріальнаго положенія; но важно то, что угнетенные и униженные, лѣнивые, трусливые, избъгающіе военной службы и пр. не другой родъ жизни себѣ избирали, не старались какъ-нибудь иначе улучшить свое положеніе, а именно принимали монашество.

Что касается вида монашеской жизни, то до Нерсеса I, если върить его біографу, монахи жили съ своими семьями въ городахъ и селахъ. Нерсесъ нашель это несогласнымъ съ церковной дисциплиной и «устроилъ монастыри малые и великіе». Это преобразованіе въ области монашества могло быть сдълано по совъту Евстафія севастійскаго, почему Созоменъ и приписываетъ Евстафію распространеніе монашества въ Арменіи 1). Однако не вст монахи и до Нерсеса жили въ городахъ и селахъ; нъкоторые искали уединенія и подвизались единолично на горахъ и въ пустыняхъ, другіе жили обществами, резсыпавшись на сравнительно небольшомъ пространствъ близъ какой-либо особенно уважаемой церкви. Упоминаемые у Агаолигела, Зеноба Глака и Фавста монастыри во времена св. Григорія и его ближайшихъ преемниковъ должны быть понимаемы въ этомъ последнемъ смысле, а не въ смысле обычныхъ монастырей, т. е. окруженныхъ ствнами мъсть съ церквами и кельями монаховъ, соединенныхъ въ одно общество или братство. Уединенное подвижничество на горахъ и въ пустыняхъ существовало и послѣ Нерсеса I, когда уже были устроены монастыри. Есть упоминание о копаніи пещеръ. Что касается монашескихъ уставовъ, то армянскіе монахи руководились тіми уставами и правилами, которые были у ихъ учителей въ Каппадокіи. Впрочемъ армянскіе повъствователи считають обязательнымь упомянуть о всякомъ уважаемомъ подвижникъ, что онъ питался одними только травами, по нъсколько десятковъ лъть не употребляя хлъба, ходиль въ одной и той-же одеждъ лътомъ и зимой, никогда не употреблядъ палки. Повидимому преобладающій тапъ армянскаго монишества быль тотъ, который извъстенъ подъ именемъ "пасущихся".

<sup>1)</sup> Совоменъ, кн. III, гл. 14.

# Второй періодъ.

## ІХ. Отдъленіе армянской церкви отъ вселенской.

Причины отдаления армянъ отъ вседенской церкви. Соборъ въ Вагарманатъ 491 г. и осуждение халкидонскато собора. Окончательное отвержение халкид. собора при Нерсесъ 11 на соборъ 527 г.

Христіанамъ Арменіи, конечно, желательно было принимать непосредственное участіе въ общихъ дълахъ вселенской церкви: по это имъ не удавалось, или върнъе не удавалось въ той мъръ, какая была достаточна для удовлетворенія самолюбія ихъ, какъ равноправныхъ членовъ вселенской церкви. Армянь какъ-бы игнорировали и ни на одинъ соборъ ихъ не приглашали. Главная причина того, почему ихъ не приглапиали на вселенскіе соборы, конечно та, что Арменія лежала вив предвловъ Римской Имперіи, между темъ какъ пригласительныя грамоты императоровъ относились только къ епископамъ Римской Имперіи. Другая причина была та, что армянская церковь юридически находилась подъ въдомствомъ кесаріе-каппадокійскаго архіепископа, слъдовательно не было и нужды въ особыхъ представителяхъ отъ армянской церкви. Первый случай, когда армянскихъ епископовъ принять участіе въ богословскихъ спорахъ, быль вскоръ нослъ 3 вселенскаго собора, да и это приглашение было сдълано не отъ императора, не отъ патріарха, а отъ епископа Эдессы Равулы и епископа Мелитины Акакія. Какъ уже было сказано, армянскіе епископы на своемъ соборъ разсмотръли и осудили ересь Несторія, осудили также и учителей Несторія Өеодора Мопсуетского и Діодора Тарсійского, какъ совътовали Акакій и Равула. Съ тъхъ поръ ересь Несторія сдълалась въ глазахъ армянъ самой страшной ересью, а учителя Несторія самыми опасными учителями. Мужественный противнивъ Не-

Digitized by Google

сторія Кириллъ Александрійскій быль напротивъ самымъ уважаемымъ въ Арменіи учителемъ церкви.

Армяне ревниво оберегали честь своего суда надъ несторіанствомъ и были очень огорчены, что Провлъ константинопольскій въ своемъ отвъть имъ, осуждая несторіанство, не упомянуль о Осодоръ Монсуетскомъ и Діодоръ Тарсійскомъ. Армяне готовы были считать несторіанами всехъ, кто не осуждаль первыхъ отцовъ несторіанства Осодора и Діодора. Но случилось такъ, что и соборъ халкидонскій не обратиль никокого вниманія на мибніе армянь и не осудиль твхь, кого они считали учителями Несторія; не осудиль и Иву Эдесскаго, не смотря на то, что для обвиненія последняго прибыла на соборъ особая депутація озроенскихъ клириковъ. Одно уже это должно было возстановить армянъ противъ халкидонскаго собора; но и кромъ этого было много такого, что заставляло ихъ отвергать этоть соборь. Увлекаемые враждой къ несторіанству армяне, какъ и другіе ревновавіціе не по разуму приверженцы св. Кирилла, незамътно для самихъ себя внали въ противоноложную прайность. Въ противность Несторію, поторый отличіе двухъ естествъ во Христъ доводилъ до полнаго раздъленія, допуская такимъ образомъ два лица, армяне стали допускать полное сліяніе двухъ естествъ, смъщеніе ихъ въ одно среднее. Подтверждение своего мнвнія они находили въ словахъ св. Кирилла, который, конечно не предвидя, что будетъ неправильно толкуемъ, употреблялъ подобно Аванасію выраженія: «одно естество Сына, какъ единаго, только вочеловъчившагося и воплотившагося». Армяне, хотя и не заявляли своего мнънія, но ихъ симпатіи были вполнъ на сторонъ осужденной въ Халиидонъ партіи. Осужденные соборомъ монофизиты въ свою очередь распространяли о немъ самые невыгодные слухи. Они положительно утверждали, что соборъ призналъ два лица во Христв. Армяне, ненавидъвшіе грековъ за ихъ безучастное отношение къ судьбъ армянскихъ христіанъ, вообще готовы были върить всему самому худому относительно грековъ, но туть клеветы монофизитовъ, повидимому, подтверждались посланіемъ напы Льва I къ Флавіану и самыми документами собора. Дело въ томъ, что армянские богословы, порвавши связь съ греками, разучились уже точнымъ образомъ понимать греческій богословскій языкъ, и слова фисись, усіа, ипостасись не представляли для нихъ

большого внутренняго различія. Не нашлось и переводчика, который бы точнымъ образомъ поредаль мысль папы Льва и халкидонскаго собора. Въ посланіи Льва было сказано, что Інсусъ Христосъ имъетъ два естества, изъ коихъ одно совершало чудеса, а другое подвержено было страданіямъ. Переводчикъ передалъ слова одно и другое армянскимъ выраженіемъ воми ев воми, выраженіемъ, которое по духу армянского языка придагается только въ лицу одушевленному, а не предмету неодушевленному. Следовательно смыслъ посланія, въ которомъ одно и другов относилось въ двумъ естествамъ во Христь, быль измъневъ чрезъ слово воми; выраженіе одно и другое представлялось относящимся не въ естествамъ въ Інсусъ Христь, но къ лицу Христа, и слово вомн, повторенное два раза, подало армянамъ поводъ думать, что ръчь идеть о двухъ различныхъ лип чхвпиг ипостасяхъ. Кромъ того, по сравнительной бъдности армянскаго языка понятіе природа или естество, сущность и лице передавались однимъ словомъ пнутічно. Подозръвая халкидонскій соборъ въ несторіанствъ, армяне придали своему пичтічно значеніе лица, вследствіе чего опять вместо двухь естествъ выходило два лица.

Ко всему этому сами греки какъ-бы сомнъвались въ святости халкидонскаго собора. Послъ этого собора многіе еписконы изъ подписавшихся подъ его опредъленіями колебались между монофизитствомъ и халкидонскимъ ученіемъ. Казалось, что большинство стоить на сторонъ монофизитовъ; по крайней мъръ во многихъ мъстахъ сила была на ихъ сторовъ. Въ Палестинъ противъ этого собора возстали 10 тысячь монаховь и, свергнувши патріарха Ювеналія, который прежде быль на сторонъ Евтихія и предсъдательствоваль на нъсколькихъ засъданіяхъ ефесскаго собора 449 года, поставили монофизита Осодосія. Въ Александріи тоже произошло сильное возмущение противъ халкидонского собора и послъ нъсколькихъ лътъ волненій на александрійской патріаршей каоедръ посаженъ былъ монофизить Тимооей Элурь. Антіохійскимъ патріархомъ быль тоже монофизить Петръ Гнафевсъ, введшій въ употребленіе прибавку къ трисвятому: «расиятый за насъ». Императорское правительство своимъ отношениемъ къ халкидонскому собору положительно унижало его. Преемникъ Маркіана Левъ, хотя не быль монофизи-

Digitized by Google

томъ, но при видъ многочисленности противниковъ халкидонскаго собора, требовавшихъ новаго собора, спрашивалъ о халищонскомъ соборъ отдъльно всъхъ главныхъ епископовъ, бывшихъ на немъ, и тъмъ какъ-бы выразилъ сомнъніе относительно его святости. Императоръ Василистъ издалъ окружное посланіе, въ которомъ халкидонскій соборъ прямо осуждался, а признавался только никейскій символь, опредіденія 2-го и 3-го вседенскихъ соборовъ и 12 анафематизмовъ Кирилла. Подъ этимъ посланіемъ подписались до 500 епископовъ. Императоръ Зеновъ издалъ Енотиковъ (482), въ которомъ никейскій симводъ подтверждался: Несторій и Евтихій предавались анаосмів; анаосматизмы Кирилла принимались, утверждалось, что Сынъ Божій, воплотившійся отъ Святаго Духа и Святой Дъвы Марін, есть единъ, а не два, единъ въ чудесахъ и страданіяхъ, и изрекалась анавема на тъхъ, вто будеть думать иначе. На этомъ енотиконъ подписались: Петръ Гнафевсъ, п. антіохійскій, Петръ Монгъ, п. александрійскій, Акакій, п. константинопольскій, и многіе епископы.

Ненависть въ гревамъ удерживала армянъ отъ ближайшаго и спокойнаго обсужденія рішеній халкидонскаго собора: она-же помъщала армянамъ вникнуть, почему собственно императоры отвергали этотъ соборъ, дъйствительноли по убъжденію въ неправильности его ученія, или же потому, что хотвли погасить споры, производящие опасное раздъленіе въ имперіи; и почему съ другой сторовы патріархи и епископы подписывались подъ увичтожающими халкидовскій соборъ указами, по убъжденію-ли, или по принужденію. Тъ изъ армянъ, которые не питали ненависти къ грекамъ и которые, напротивъ, ждали отъ нихъ помощи, какъ напр. кат. Гють, избъгали затрогивать щекотливый вопросъ о халкидонскомъ соборъ, чтобы не раздражать партій. Когда Гють быль лишень Берозомъ канедры, и католикосомъ, по распоряженію царя, сділался Христофорь I, то въ первый разъ изъ Арменіи раздался голось по поводу халкидонскаго собора, да и то не прямо. Христофоръ разосладъ грамоты въ христіанамъ и епископамъ Сиріи, Хужастана (Сузіана) и Колхиды, убъждая въ этихъ грамотахъ уклоняться «отъ ереси Несторія». Преемнивъ Христофора Іоаннъ Мантакуни, же, какъ и Гють, ожидавшій помощи оть грековь, вичего

не предпринималь по поводу халкидонскаго собора. Но и онь, когда увидъль, что греки не оказали помощи армянамъ, отвернулся отъ грековъ и постарался еще больше отдълить отъ нихъ армянъ. Такимъ образомъ въ теченіе сорока лътъ армяне не подвинулись ни на шагъ къ правильному пониманію этого собора.

Въ 491 г. католикосъ Пабкенъ (487-492) созвалъ соборъ въ Вагаршанатъ для разсуждения о постановленияхъ халкидонского собора. На вагаршанатскомъ соборъ были между прочимъ: католикосъ Грузіи Гавріилъ вмъсть съ своими епископами, католикосъ Агваніи и нъкоторые изъ грековъ 1). Здъсь быль принять енотиконь Зенона, последователи Несторія были снова преданы анавемь, осуждены были также и заблужденія Евтихія. Халкидонскій соборъ, который, по мньнію армянь, положиль исповъдовать во Христь два лица, быль отвергнуть. «Мы армяне и греки, грузины и албане, -- сказано въ опредъленіяхъ вагаршапатскаго собора, -- исповъдуя единую истинную въру, завъщанную намъ святыми отцами на трехъ вселенскихъ соборахъ, отвергаемъ такія богохульныя рычи (т. е. что во Христь два отдельныхъ лица) и единодушно предаемъ анаоемъ все тому подобное». 2) На соборъ въ Вагаршапатъ армянскіе ісрархи въ первый разъ сообща и оффиціально высвазались противъ халкидонскаго собора. Хотя они и не утвердили никакого новаго ученія, напротивъ подтвердили старое, опредъленное первыми тремя вселенскими соборами, и осудили еретиковъ, которые были осуждены соборомъ халкидонскимъ, и хотя отвергнуть былъ, собственно говоря, не халкидонскій соборъ, а ученіе совершенно ему чуждое, тъмъ не менъе соборъ вагаршанатскій сдвлался гранью между двумя періодами армянской церковной исторіи; онъ быль первымь шагомъ въ догматическому раздъленію армянской церкви и церкви вселенской. Послъдующіе армянскіе католикосы, за малыми исключеніями, ужс не пожедали вернуться назадъ и признать свою ошноку въ отрицаніи халкидонскаго собора.

При преемникахъ Пабкена: Самуилъ (499 — 502), Муше (502 — 510), Исаакъ (510 — 515), Христофоръ II (515 — 521) и Гевондъ (521 — 524) дъло оставалось

<sup>1)</sup> Oukht. d' Ourha Sécession des Ibériens. § 50. 2) Chamich, History of Armen. v. I p. 325—326; Morc. Rarank. II, 47.

въ томъ же положени, въ какомъ оно было на соборъ 491 года. (На императорскомъ престолъ сидълъ въ это времи противникъ халкидонскаго собора Анастасій (491—518)). Но когда католикосомъ сдълался Нерсесъ  $\Pi$  (524 — 533). онъ созваль въ г. Довинъ соборъ (527) 1), на которомъ быль сдъланъ дальнъйшій и болье ръшительный шагь къ отявленію отъ вселенской церкви. На Вагаршанатскомъ соборъ были приняты три вселенскихъ собора и подтверждено догматическое ученіе въ томъ видь, какь оно было формулировано вселенскою церковью до IV вселенскаго собора: между тъмъ здъсь, на соборъ въ Довинъ, уже видно извращеніе вселенскаго ученія касательно лица Інсуса Христа. Соборъ постановилъ признавать во Христъ одну природу и для того, чтобы наглядные выразить мысль объ этомъ единствы, подтвердилъ праздновать Рождество Христово и Богоявленіе въ одинъ день, 6 января, объяснивъ, что такъ какъ Христосъ есть въ одно и тоже время и Богъ и человъкъ, то и празднованіе Рождества (человъческая природа) и Богоявленія (божествения природа) придично совершать въ одно время. Съ этой же цілью и подъ вліяніемъ, быть можеть, новаго ученія Юліана Галикарнасскаго о нетлічности тіла Христова, было постановлено совершать таинство евхаристін на пръсномъ хлъбъ и на одномъ винъ, безъ примъси воды, и затъмъ было сдълано монофизитское прибавление къ трисвятой пъсни словъ: «распятый за пасъ» 2). Объ этомъ соборъ вноследствин католикосъ Григорий VII (1294—1306) инсаль: «всему востоку извъстно, что десять епископовъ на довинскомъ соборъ перемънили почти весь законъ, который отъ блаженнаго Григорія оставался у насъ ненарушеннымъ» 3). Тогда же было запрещено армянамъ путешествовать въ Іерусалимъ на богомолье и входить въ общение съ греками.

Сопоставляя это ръзкое заявление противъ собора халкидонскаго съ тъмъ обстоятельствомъ, что въ это время, съ воцарениемъ строго православнаго Юстина, въ Римской Имперіи

<sup>1)</sup> Асохикъ, стр. 58. Stéphan. Orbél. Hist. de la Sioun. p. 52 et 252, Sam. d' Ani. p. 389—391; Моис. Каг. стр. 280.

<sup>2)</sup> Къ этому именно Нерсесу относятся слова историка Вардана (стр. 107): «При немъ же (Нерсесъ) были переведены книги Филаксія (очевидно Филоксена, извъстнаго монофизита первой четверти VI в.) и Тимоеся Кува», тоже монофизита и сильнаго сторонника Евтихія.

<sup>3)</sup> Galani Historia Arm. p. 412.

быль уже сдёлань почти повсюду рёшительный повороть въ пользу этого собора, нельзя не видеть демонстративнаго характера ариянского собора. Въ частности ариянскій соборъ быль ответомъ противохалкидонцевъ армянъ на константинопольскій соборь 518 года, на которомь были преданы анавемъ всь отвергающие халкидонский соборъ. Политическия обстоятельства позволяли армянамъ безнаказанно демонстрировать предъ греками. Персы, радовавшіеся всякимъ религіознымъ смутамъ въ имперіи и поддерживавшіе всёхъ христіанскихъ еретиковъ, со времени вагаршанатского собора стали еще благосклонные относиться къ армянамъ, такъ что не смотря на усилія императора Анастасія всякими уступками привлечь къ себъ всъхъ монофизитовъ, его мъры не имъли никаного усибха по отношению къ армянамъ. Въ войнъ Анастасія съ персами армяне стояли на сторонв персовъ; при наществім гунновъ армяне также сражались вмість съ персами. Въ 518 году персы предоставили управление Арменіей арминскому князю Мжежу, который къ удовольствію армянъ управляль ими въ теченіе 30 льть.

Чтобы еще больше выразить независимость армянской церкви отъ греческой, на довинскомъ соборъ ръшено было титуловать армянскаго католикоса патріархомъ, такъ какъ по мивнію армянъ ихъ католикосъ ничъмъ не ниже другихъ епископовъ, которымъ на халкидонскомъ соборъ былъ присвоенъ титулъ патріарха, т. е. римскаго, антіохійскаго, александрійскаго, іерусалимскаго и константинопольскаго.

### Х. Первое стольтіе посль отдъленія армянской церкви. Раздъленіе въ Арменіи по поводу собора 527 г. и усилія армянскихъ католикосовъ привлечь къ этому собору несогласныхъ.

Католикосъ Іоаннъ II. Его посланія къ католикосу агванскому и ецископу сюнійскому. Католикосъ Монсей II. Усиленіе при немъ разділенія. Причним униоженія сторонниковъ халкидопскаго собора. Разділеніе арминскаго патріархата. Воввращеніе ніжоторыхъ арминскихъ епископовъ къ союзу съ патріаршей каседрой по смерти Монсея. Католикосъ Авраамъ.

Преемникъ Нерсеса П Іоаннъ П (533-551) можеть

Digitized by Google

быть и не быль такихъ крайнихъ взглядовъ, какъ Нерсесъ, но тъмъ не менъе и онъ выражалъ ненависть къ грекамъ и въ халкидонскому собору. Существуеть отъ католикоса Іоанна двъ грамоты: одна къ епископу агванскому Теръ-Аббасу 1), другая въ епископу сюнійскому Вертанесу 2). Грамоты эти свидътельствують, что въ Арменіи при Іоанив быда большая разноголосица въ сужденіяхъ о значеніи холкидонскаго собора. Нъкоторые епископы были недовольны ръзкимъ поведеніемъ довинскаго собора 527 года и стали заявлять наклонность къ халбидонскому собору и къ отдъленію отъ католикоса. Католикосъ Теръ-Аббасъ былъ на агванской канедръ еще въ то время, когда созывался Нерсесомъ П довинскій соборъ 527 года. Онъ не участвоваль на этомъ соборъ, такъ какъ не сочувствовалъ тъмъ цълямъ, ради которыхъ Нерсесъ его созвалъ. «Ему писали съ довинскаго собора, -- говорить Моис. Каганкатваци, -- чтобы овъ призналь одну природу человъчности и божественности, и прибавиль къ трисвятой пъсни слова: безсмертный и распятый» 3). Но Аббасъ отдълнися отъ общения съ ариянскимъ католикосомъ и принялъ самъ титулъ католикоса 4). Что касается сюнійцевъ, то, судя по выраженію письма Іоанна, прежде они были согласны съ армянами во взглядахъ на халкидонскій соборъ и сообща осудили его, какъ и Несторія. Армянскіе историки говорять, что на соборъ въ Довинъ присутствоваль епископь сюнійскій Петрь. Спустя однако пркоторое время тотъ-же Петръ прекратиль общене съ армянскимъ католикосомъ и завъщеваль, чтобы сюнійскіе епископы обращались за посвященіемъ и святымъ муромъ къ агванскому католикосу, а не къ армянскому. Вследствіе этого, второй преемникъ Петра Вертанесъ, по словамъ Монсея Каганкатваци, быль посвящень въ Агваніи католикосомъ Захаріемъ. Католикосъ Іоаннъ II захотълъ привлечь отложившихся еписконовъ на свою сторону и написалъ вышеупомянутыя посланія. Въ длинномъ посланін къ католикосу агванскому между прочимъ говорится: «Въ концъ въковъ въчный Богъ, Слово Божіе, сдплался совершеннымо человокомо непре-

<sup>1)</sup> Монс. Каганкатваци, Исторія Агванъ, переводъ Патканова стр. 93—97.
2) Stéph. Orbél. ch. XXIII
3) Ист. Агван. стр 280
4) Монс. Каганк. говорить: «при немъ (Теръ-Аббасъ) вошло въ обыкисвеніе двсагь на адресъ бумагь—католякосу Агваніи, Лимнія и Чора» (стр 280)

ложено, неизреченно воплотился отъ Святой Девы, не удаляясь отъ природы и не разложившись во плоти, но остался н пребыль такъ же, какъ и была, неперемпино, Бога вочедовъченный, не частію, а совсъмъ, не двойственность, а нераздъльное единство... Тотъ же самый невмъстимый былъ ясли.., опеленанъ...; положень въ прославляемъ ангедами..., одаренъ водхвами..., питался млекомъ..., по плоти развился Всесовершенный..., пошель на страданіе..., быль распять..., умеръ... положенъ въ могилу..., воскресъ на третій день... Вознесся на небо, возсвив одесную Отца... Придеть Онъ въ другой разъ судить живыхъ и мервыхъ и царствію его въть конца. Такъ мы въруемъ и, прославляя, говоримъ: Святый Боже, Святый крънкій, Святый безсмертный, распныйся за ны, помидуй насъ». Далье въ грамоть говорится: «мы проклинаемъ всёхъ бывшихъ древнихъ и новыхъ еретиковъ: Павла Самосатского, Мани, Маркіона, сквернаго Нестора, Өеодорита,... (сабдуютъ два нецензурныхъ эпитета, относящіеся къ халкидонскому собору, которые опущены въ переводъ), жидовскую грамоту Льва, который дерановенно осмъдился сказать, что въ Христъ Богъ двъ природы и два лица».

Въ грамотъ къ Вертанесу Іоаннъ напоминаетъ, что сюнійцы доселъ были единодушны съ армянами и сообща осудили Несторія и халкидонскій соборъ; упрекаетъ, что въ Сюніи несторіане допускаются къ церковному общенію наравнъ съ православными, проситъ держаться въры святого Григорія Просвътителя, остерегаться несторіанъ и не вступать съ ними ни въ какія сношенія, раскаявшихся еретиковъ принимать въ церковь послъ анавематствованія (съ подпиской) Несторія, Өеодорита и собора халкидонскаго 1).

Какъ видно изъ содержанія посланія къ Теръ-Аббасу, Іоаннъ старался съ одной стороны оправдать дъйствія довинскаго собора, ссылаясь на то, что въ грамотъ папы Льва и актахъ халкидонскаго собора будто-бы утверждаются двъ отдъльныхъ природы и два лица во Христъ; а съ другой ста-

<sup>1)</sup> Оба эти письма обыкновенно приписываются католикосу loanny III, явбранному (въ конце VI в.) приверженцами грековъ и халкидонскаго собера для греческой половины Арменіи (см. Вроссе примъч. къ Стефану Орбеліану. Нізсоіге de la зіошпіе р. 53—57). Основаній, по которымъ приписываю эти письма кат. Іоанну II, здресь не привожу во избржаніе слишкомъ длиннаго принъчанія. Достаточно сказать, что содержаніе грамоть не соответствуеть взгладамъ православнаго католикоса Іоанна III.



радся дать такое толкованіе ученію довинскаго собора, которое бы отняло у этого ученія еретическій смысль. Онъ настанваеть, что во Христь одно Божеское лице и что по этому прибавка къ трисвятому не имъеть еретическаго характера.

Движеніе въ нользу халбидонского соборо особенно усилилось при преемникъ Іоанна Мопсев II (551-593). Монсей санъ по себъ былъ противникомъ халбидонскаго собора. Свое вступление на каоедру онъ ознаменовалъ тъмъ, что созвалъ въ 552 году соборъ, на которомъ установлено было для армянъ новое дътосчисление и составленъ особый армянский календарь. Этимъ актомъ заявлялось открыто, что армянская церковь ни въ комъ не нуждается и не желаетъ имъть общене съ остальнымъ христіанскимъ міромъ. Однако ни при одномъ предшественнивъ Моисея не было въ Арменіи такого благопріятного отношенія къ халкидонскому собору, какъ при этомъ Монсев. Этому прежде всего способствовалъ императоръ Юстиніанъ. Чтобы примирить между собою православныхъ и монофизитовъ, Юстиніанъ предприняль рядъ благоразумныхъ мъръ, изъ коихъ болъе важны: его указъ о церковномъ употребленіи выраженія—распялся за насъ единъ оть Святой Троицы, -- указь о трехъ главахъ съ осуждевіемъ Осодора Монсустскаго, несторіанскихъ сочиненій Осодорита Кирскаго и Ивы Эдесскаго, а затъмъ и созваніе по этому поводу вселенского собора. Въ частности по отношению въ армянамъ Юстиніанъ показаль себя очень внимательнымъ. Назначивъ въ греческую Арменію очень способнаго и справедливаго правителя, онъ устраниль чрезъ это жалобы армянь на притъсненія со стороны греческихь чиновниковъ; онъ построилъ въ этой части Арменіи нъсколько монастырей и церквей. На У вселенскомъ соборъ (553) вселенская церновь не хотела признать факта отделенія арминской церкви, и въ знакъ братскаго единенія здъсь было читано посланіе Исаака I къ Проклу, писанное съ согласія отцевъ армянской церкви, собравшихся въ Аштишать, и осуждены были сочиненія Феодора Мопсуетского, сочинсній Феодорита въ пользу Несторія и противъ Кирилла, и письмо Ивы эдесскаго въ персу Марису. Самъ католикосъ Монсей и большинство армянъ не отозвались на братскій голосъ православных веписконовъ и на примирительныя мъры византійскаго правительства, тъмъ не менъе въ греческой Арменіи, въ Грузіи, въ Агваніи, а также и въ самой персидской Арменіи нашлось много стородниковъ халкидонскаго собора и союза съ вселенской церковью.

Скоро политическія обстоятельства еще болве усилили примирительное настроеніе армянь. Именно, въ 571 году армине возстали противъ персовъ подъ предводительствомъ Вардана П и «стали служить грекамъ». Служение это продолжалось, положимъ, недолго: не смотря на помощь греческаго войска, послъ семилътней кровопролитной борьбы съ персами, армяне принуждены были снова возвратиться подъ власть персовъ; тъмъ не менъе симпатіи къ грекамъ, возро-дившіяся вмъсть съ надеждами на освобожденіе отъ персовъ, не могли скоро заглохнуть особенно потому, что греки и посдъ покоренія Арменіи персами дълали походы въ Арменію, хотя и безъ успъха. Съ 589 года вліяніе грековъ опять сдълалось сильно. Въ этомъ году началась война Маврикія съ персами изъ-за наслъдника персидскаго престола Хозроя. На сторону грековъ и Хозроя стади и армяне. Послъ нобъды надъ персами Маврикій посадиль на персидскій престоль Хозроя, а этоть въ благодарность уступилъ императору значительную часть Арменіи и половину Грузіи, и самъ сдівлался преданнымъ, ему другомъ. Съ усиленіемъ значенія грековъ возросло и количество приверженцевъ халкидонского собора. Императоръ Маврикій въ свою очередь много заботился о присоединени армянъ къ вселенской церкви 1). Между православными армянами и армянами противохалкидонцами, по предложенію императора, производились диспуты, для чего нъсколько разъ созывались соборы въ Константинополъ и въ Каринъ (нынъ Эрзерумъ). Наконецъ подчиненные грекамъ православные армяне, по распоряженію Маврикія, избрали себъ особаго католикоса Іоанна. Этотъ Іоаннъ, называемый обыкновенно Іоанномъ III, управлялъ армянской церковью въ греческой части Арменіи до 616 года.

Въ это время и католикосъ Грузіи Киронъ (или Киріонъ, Куріонъ) обнаружиль наклонность отдълнться отъ армянъ и присоединиться къ грекамъ. Осторожный Моисей избъгалъ обострять отношенія съ Кирономъ, и Киронъ съ своей стороны не объявлялъ своего разрыва съ нимъ во все вре-

<sup>1)</sup> Себеосъ гл. lX.

мя патріаршествованія Моисея. Католикосъ Агваніи и епископъ Сюніи продолжали стоять въ оппозиціи къ армянскому католикосу. Преемникъ Вертанеса сюнійскаго Григоръ точно такъ же получилъ посвященіе въ Агваніи, равно какъ и преемникъ Григора Христофоръ 1).

Католикосъ Монсей боролся, насколько могъ, противъ симпатій армянь къ грекамъ и халкидонскому собору, но ничего не могъ сдълать. Въ 581 году онъ назначилъ себъ помощникомъ нъкоего монаха Вертанеса, но и при его помощи не достигъ утъщенія, умирая, видъть полное торжество своей стороны.

По смерти католикоса Моисея, марзпанъ Арменія Сембатъ, получивъ отъ Хозроя разръщение избрать новаго католикоса, собрадъ арминскихъ епископовъ на соборъ. Приглашены были и тв епископы, которые открыто стояли въ оппозиціи къ армянскому католикосу: Манассія, еп. базенскій, Христофоръ, еп. сюнійскій, и многіе изъ греческой Арменіи. Католикось Грузіи Киронь, какь подозръваемый въ неисправимой преданности халкидонскому собору, приглашенъ не быль. Католикось Агваніи самь не пожелаль явиться на соборъ. Подражая императорамъ, Сембатъ представилъ на соборъ особую записку, въ которой настоятельно просилъ собравшихся епископовъ твердо держаться въры отцовъ, причемъ излагалъ самое исповъдание армянской церкви, конечно согласно соборамъ 491 и 527 годовъ. Отъ епископовъ требовалось подписаться подъ изложеннымъ въ запискъ исповъданіемъ; это они и сдълали, не исключая и тъхъ, рые склонялись на сторону грековъ. Въ посланіи собора къ Сембату значится: «Какъ древніе первосвященники, князья и свътскіе люди нашей Арменін отвергли и оттолкнули всъхъ еретиковъ: Арія, Македонія, проклятаго Несторія, Евтихія, соборъ халкидонскій и посланіе Льва, такъ и мы аначематствуемъ вскуъ еретиковъ, особенно же проклятый соборъ халкидонскій и мерзкую грамоту Льва; мы анаосматствуемъ ихъ снова и отвергаемъ всякое общение съ ними» 2). На этомъ соборъ не успъли еще согласиться относительно кандидата на патріаршество. Спустя нікоторое время, снова быль

<sup>1)</sup> Stéph. Orbél. ch. XXV

<sup>2)</sup> Oukht. Sécession des Ibériens § 32.

созванъ (594) соборъ изъ тъхъ же епископовъ, и тогда былъ избранъ католикосомъ Авраамъ, еп. рштуникскій, «который сначала клятвой уничтожиль халкилонскій соборь, а потомь быль избрань».

При Авраамъ, по словамъ Моисея Каганкатваци, прекратилось раздъление въ Армении Это конечно несправедливо, такъ какъ въ греческой Арменіи продолжалъ спокойно пребывать на канедръ католикосъ Іоаннъ Ш. въ Агваніи былъ тоже независимый католикосъ, находившійся во враждебныхъ отношеніяхъ къ армянской каоедръ, въ Грузіи быль Киронъ, противникъ армянскихъ богословскихъ крайностей; но въ это время много было принесено своего рода жертвъ въ пользу скрышенія разсычавшейся армянской канедры, и вое-что было достигнуто. При избраніи Авраама участвовали въкоторые епископы изъ тъхъ, которые дотолъ сторонились отъ армянскаго католикоса, и въ числъ другихъ еп. сюнійскій Христофоръ. Присоединение сюнійского епископа къ армянамъ было куплено уступкой притязаніямъ сюнійской кафедры на привилегированное положение среди другихъ каоедръ. Сюнійскому епископу данъ былъ титулъ митрополита съ правомъ преднесенія креста; ему было предоставлено непоминать у престола имени армянскаго католикоса, а поминать свое; въ письмахъ къ католикосамъ не именовать католиноса главою епископовъ, а католикосу писать «отъ раба» 1). Католикосу агванскому сдълана была еще большая уступка: ему дань быль титуль архіепископа, считавшійся въ Арменів выше митрополичьяго 2), и признано было старшинство агванской канедры предъ армянскою. Католикосъ Авраамъ въ своемъ посланіи къ католикосу агванскому въ 596 году самолично призналь это старшинство 3). Но агванскій католикосъ не соблазнился любезностями со стороны армянскаго католикоса и продолжаль держаться независимо. Католикосу Иверіи также данъ былъ титулъ митрополита, но и онъ не соблазнился титуломъ и скоро окончательно отдилися отъ армянской церкви.

<sup>1)</sup> Монс. Каганк. стр 220, Stéph. Orb. ch. XXVI p. 67. 2) Ист. Агванъ, стр. 219. 3) Монс. К. стр. 216.

## XI. Католикосъ грузинскій Киронъ и отдѣленіе грузинъ отъ общенія съ армянами.

Какихъ грузинъ Кяронъ былъ католикосомъ? Причины отдъленія Кирона и грузинъ отъ арм. церкви. Ближайшій поводъ къ разрыву. Попытка викарія Вертанеса удержать грузинъ и Кирона отъ принятія халкидонскаго собора. Кет. Аврамиъ. Переписка Аврамиа съ Кирономъ. Окончательный разрывъ между грузинами и арминами. Соборъ въ Довинъ 596 г. Жалоба Кирона имп. Маврикію. Разбирательство дъла въ Константинополъ. Армяне побъждены въ преніяхъ съ греками. Дальнъйшія потери армянской церкви.

Отдъленіе Кирона было важнымъ событіемъ въ исторіи ариянской церкви, такъ какъ сопровождалось отделеніемъ отъ этой церкви огромной массы христіанъ, бывшихъ подъ управленіемъ Кирона. Полагають, что Киронъ быль католикосомъ не иверійцевъ, а армянъ, жившихъ въ Иверіи или Грузін. Основаніемъ для такого предположенія служить то, что 1) грузины не признають Кирона своимъ католикосомъ, указывая вибсто него въ это время своего католикоса Самуила, и ничего не знають объ отдъленіи вмъсть съ Кирономъ грузинъ отъ армянской церкви; 2) въ армянскихъ источникахъ совствиъ не упоминается объ иверійскомъ который во всякомъ случат долженъ былъ-бы принимать такое или иное участіе въ столь важномъ дълъ; между тьмъ по грузинскимъ лътописямъ въ это время быль царемъ Грузін Гурамъ; 3) въ тъхъ же армянскихъ источникахъ упоминаются такія имена, которыхъ грузинская исторія не знаетъ. -- Но грузинскія лътописи такъ несовершенны, что основываться на нихъ болбе чбиъ рискованно. Имя Гурамъ (Курамъ Будатъ) можетъ быть есть измъненное куропадатъ, а иия Самуиль въроятно относится къ другому времени. Что же касается неупоминанія въ грузинскихъ лётописяхъ тёхъ имень, которыя упоминаются въ армянской исторіи отділегрузинъ отъ армянской церкви, то это обстоятельство еще меньше можеть имъть значенія. Быть можеть ному грузинскому сознанію было тягостно воспоминаніе, что грузины нъкогда были въ іерархической зависимости отъ армянъ и что вмъстъ съ армянами нъкогда были еретиками, проклинавшими халкидонскій соборъ; поэтому народъ постарался забыть объ этой зависимости и своемъ прошломъ еретичествъ. Во всякомъ сдучаъ въ сохранившихся армянскихъ

источнивахъ весьма опредъленно выступаетъ, что Киронъ былъ католикосомъ не грузинскихъ армянъ и не какой нибудь только части Грузіи, но именно всей Грузіи, даже съ Имеретіей и Мингреліей; канедра его полагается въ самомъ Тифлисъ и при томъ въ Сіонскомъ соборъ; паства Кирона состонтъ изъ грузинскихъ князей и грузинскаго народа; и пътъ достаточнаго основанія недовърять этимъ источникамъ, тъмъ болъе, что сохранившаяся переписка Кирона съ армянской патріаршей канедрой имъетъ всъ признаки подлинности.

Іерархическая зависимость грузинской церкви отъ армянскаго католикоса была установлена можетъ быть еще во времена св. Григорія Просв'ятителя 1). Существовала-ли какая зависимость послъ св. Григорія или же дъйствительно грузинская церковь стала въ непосредственную зависимость отъ антіохійскаго натріарха, какъ говорять грузины, за недостаткомъ историческихъ свидътельствъ сказать нельзя; но извъстно, что на соборъ вагаршапатскій 491 года явился и католикосъ Грузіи Гаврінлъ съ своими епископами. Хотя это прибытіе на соборъ армянской церкви иверійскаго патоликоса не указываеть на принадлежность последняго къ этой церкви, а можеть означать одно только сочувствие и единомысліе грузинъ и армянъ въ вопрост о халкидонскомъ соборт; однако заключенный на соборъ союзь двухъ церквей должень быль по крайней мере вь это времи выразиться установленіемъ какой-либо ісрархической свизи между ними. Изъ армянскихъ источниковъ извъстно, что предъ Кирономъ у иверійцевъ быль уже обычай просить у армянскаго католикоса себъ духовнаго начальника, или католикоса. когда въ патріаршествованіе католикоса Моисея П умеръ въ Грузін католикосъ, «князья этой страны послели къ Монсею существовавшему у нихъ обычаю просить себъ духовнаго начальника» 2).

Киронъ былъ иверіецъ по происхожденію и пользовался расположеніемъ Монсея. Довъряя ему, Монсей поставилъ его грузинскимъ католикосомъ и послалъ въ Грузію. Сначала Киронъ не подавалъ Монсею никакого повода подозръвать себя въ приверженности къ грекамъ и халкидонскому ученію, но въ послъдніе годы Монсея стали доходить о немъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Монс. Хорен. II, 86 <sup>2</sup>) Варданъ, стр. 73—74; Stéph. Orbél. c', XXVI, р. 66.

Арменію тревожные слухи. Армянскіе историки видять причину отдъленія Кирона отъ армянъ въ честолюбій и желаній быть независимымъ отъ армянскаго католикоса; но это подозръніе внушено досадой и далеко не справедливо. Главная причина была не въ честолюбін, а въ убъжденіяхъ Кирона. По свидътельству самихъ же армянъ, Киронъ воспитывался въ Колоніи и получиль греческое образование 1). Воспитанный въ духъ православной въры, умный и чуждый армянскихъ предубъжденій Виронъ испревно признавалъ святость хадивдонского собора. Пока онъ не быль католикосомъ и проживаль вблизи католикоса Монсея, онъ не имълъ повода обнаруживать взгляды на этотъ соборъ; но удалившись изъ среды фанатическихъ ненавистниковъ этого собора и попавъ въ болве благопріятную среду, въ родную Иверію, онъ не могь вскоръ же не обнаружить своихъ догматическихъ взглядовъ. Историкъ говоритъ, что Киронъ, «прибывъ на мъсто, вскоръ завладълъ всей страной» 2); очевидно, что взглядъ Кирона на халиндонскій соборъ подходиль нь общему настроенію грузинской паствы. Паства эта не была заражена той ненавистью къ грекамъ, какая одушевляла армянъ; самолюбіе грузинской ісрархіи не было оскорблено невниманісмъ отцевъ вселенской церкви, какъ, по понятіямъ армянъ, оскорблено было самолюбіе ариянской ісрархіи; поэтому грузинская паства и грузинское духовенство были болъе способны понять ученіе халкидонскаго собора, чёмъ имёвшіе о себѣ большое понятіе армяне. Католикосъ Киронъ можетъ быть и съ своей стороны содъйствоваль распространению въ Грузіи правильных в сужденій о халкидонском в соборв. Эти правильныя сужденія о халкидонскомъ соборъ и были главной причиной того, что не только католикосъ Киронъ отдълился отъ армянь и приняль халкидонскій соборь, но такь цоступили и всв грузинскіе князья и грузинскій народъ. Несомнънно, для національнаго самодюбія грузинъ было обидно зависьть отъ армянскаго католикоса, а для грузинской іерархіи было быть ни отъ кого независимой, но это ничуть еще не требовало перехода грузинъ на сторону пріемлющихъ халкидонскій соборъ. Грузины могли отдълиться отъ ариянъ и

Digitized by Google

Киргносъ говоритъ о Киронъ, «съ дътства своего, проживая въ греческой странв, онъ воспринялъ закваску ереси». Deux Histor. p. 24.
 Варданъ, стр. 74.

составить автокефальную церковь, но вмёстё съ тёмъ держаться того же самаго догматическаго ученія; а между тёмъ
они этого не сдёлали и даже наобороть, принявши халкидонскій соборь, дёлали видь, что не хотять прекращать свою
зависимость отъ армянскаго католикоса, какъ увидимъ ниже.
Не національное чувство подсказало грузинамъ отдёлиться
отъ армянъ въ церковномъ отношеніи, а наобороть—разница
догматическихъ кзглядовъ разбудила въ грузинахъ сознаніе
своей національной особности. Убёдившись въ неправотъ
церковнаго ученія армянъ, грузины увидёли, что нётъ никакого основанія жертвовать своими правами и удобствами.
И вотъ католикосъ Киронъ, удовлетворня столько же національному чувству, сколько и интересамъ церкви, запретилъ
бывшее въ нёкоторыхъ грузинскихъ церквахъ армянское богослуженіе и ввелъ вездё богослуженіе на грузинскомъ языкъ.

Армянскій католикось Моисей можеть быть не успѣль еще разсмотрѣть, какая опасность грозить интересамъ армянской церкви въ Грузіи; но онъ поняль ненадежность Кирона. Онъ написаль ему письмо, въ которомъ упрекалъ его, что у него есть еретики (т. е. принимающіе халкидонскій соборь), что онъ поставиль въ епископы несторіанина (иначе православнаго) Хужика, напоминаль ему, что онъ много обязанъ армянской патріархіи, и просиль не производить раздѣленія между двумя народами. Католикосъ Киронъ изъ уваженія и любви къ Моисею, которому онъ дѣйствительно былъ много обязанъ, поспѣшиль успокоить Моисея, сказавъ, что удалиль Хужика.

Киронъ, уже не связанный Моисея Послъ смерти обязательствами, счелъ никакими не нужнымъ вать своего согласія съ греческой церковью. Ближайшимъ поводомъ къ разрыву между грузинской и армянской церввами послужиль одинь грузичскій епископь Моисей. Этоть Моисей, видимо человъкъ непокорный и завистливый, прибывши въ Тифлисъ, вздумалъ обличать католикоса Кирона въ неправослявіи. Встрътивъ должный отпоръ со стороны Кирона и не находя сочувствія въ своимъ обличеніямъ ни въ князьяхъ, ни въ народъ, онъ, по словамъ Кирона, бъжаль украдкой ночью изъ Тифлиса и, оставляя свою паству на произволъ судьбы, укрылся въ одномъ армянскомъ монастыръ. Отсюда онъ началъ посылать письма съ жалобами

на Кирона сначала въ виварію патріаршей васедры Вертанесу, а потомъ въ новому ватоливосу Аврааму и въ марзпану Сембату. Онъ жаловался, что ватоливосъ Киронъ принялъ законъ іудейскій, халкидонскій соборъ, а его, Моисея, за твердость въ православной въръ изгналъ; что внязья, вельможи и вся страна согласны съ Кирономъ, а его считаютъ врагомъ 1).

Замъститель католикоса Вертанесъ, по просьбъ Монсея, написаль къ его наствъ: «дошло до насъ довольно непріятное изв'єстіе, что начала распространяться ересь Несторія и проклятаго Халкидона, что строгія анавемы епископовъ и князей Арменіи. Иверін и Агванів пришли во всеобщее забвеніе, такъ что теперь вашъ глаголемый католикосъ. ваши епископы и князья принимають и чествують еретиковъ. Но узнавши, что ваша святость воодушевлена ревностью по въръ и святымъ обычаяхъ, введеннымъ нъкогда въ вашу страну, мы молимъ васъ оставаться твердыми и мужественную и благородную энергію. Знайте. показать братья мои, что теперь послёднія времена, и что лютый звърь своими внушеніями хочеть побудить вась на возмущеніе противъ православной въры и привлечь васъ въ вълра своего безумія» 2). Онъ написаль также и Кирону: «мы **УЗНАЛИ.** ЧТО ВЫ СЧИТАЕТЕ ПРАВОСЛАВНЫМЪ НЕЧЕСТИВЫЙ СОБОРЪ халкидонскій и проклятую грамоту Льва, и воздаете ему честь, не умъя различать порокъ ереси и, что еще хуже, іудейское отступничество, изъ-за которыхъ мы удаляемся отъ единства въры во Інсуса Христа, Господа нашего. Не достойно вашего благочестія принимать излишества ученія кого-бы то ни было; ибо кромъ трехъ святыхъ и чистыхъ соборовъ, собранныхъ въ честь Св. Троицы: 318 отцевъ никейскихъ, 150 константинопольскихъ, 200 ефесскихъ, кромъ правиль въры, допущенныхъ нашими святыми отцами и учителями, равно какъ и вашими, мы не допускаемъ ничего болье, и кто-бы ни дълаль это, примъшивая къ въръ, чистой какъ алмазъ, и ихъ безпорочному ученію двусмысленные намеки, пусть онъ знаетъ, что онъ чуждъ и исключенъ отъ истинной въры, ибо въра научаетъ насъ угождать Бо-

<sup>1)</sup> Oakht. § 11.

<sup>2)</sup> Oukht. § 16.

гу» <sup>1</sup>). — Католикосъ Киронъ не счелъ нужнымъ отвъчать на это посланіе.

Когда армянскимъ католикосомъ сдвлался Авраамъ, Киронъ не явился къ нему за благословеніемъ, какъ того требоваль обычай, и даже не послаль къ нему ни одного изъ своихъ плириновъ. Авраамъ горячо взялся за дъло Моисея; написалъ Кирону, что онъ, Киронъ, нарушаеть свое данное католикосу Монсею объщание соблюдать общение съ армянской церковью, изгониеть армянскій языкъ изъ богослуженія и гонить человъка за его православную въру. Авраамъ не входиль въ разсуждение по догматическому вопросу; онъ ссылался только на факть: отцы отказались оть общенія съ гренами, следовательно и имъ нужно держаться того же пути. «Бевъ сомивнія, —писаль онъ между прочимъ, —во времена царя царей Кавата было сдълано серьезное изследованіе нашей стороны и стороны грековъ, допустившихъ халкидонскій соборъ и грамоту Льва; варданеты и князья нашей и вашей стороны отказались отъ общенія съ греками и письменный акть ихъ союза хранится у насъ до сего дня». Онъ говорилъ, что сначала предполагалъ было послать къ нему епископовъ и вардапетовъ, чтобы они разъяснили ему, въ чемъ заплючается ересь халкидонского собора и послонія Льва, но такъ какъ некоторыя вещи возбуждали недоверіе, то онь желаеть сначала получить письменный отвыть чрезъ его (Кирона) епископа Петра и грузинскихъ вельможъ. «Какъ въ сапомъ дълъ искать согласія съ чужимъ царствомъ, когда находишься подъ властію царя царей, и посылать своихъ земляковъ?» пронически восклицаетъ католикосъ, намекая на сепаратистическія ціли Кирона и преданность его грекамъ 2). Киронъ въ своемъ отвътномъ письмъ очень ловко обвинилъ самого Авраама въ желаніи разділить армянъ и грузинъ; онъ писалъ, что Аврааму нечего опасаться имъть общение съ чужимъ царствомъ (т. е. съ Грузіей, отчасти подчиненной грекамъ полетически и вполеб полчиненной въ вопросахъ въры): отцы ихъ были подъ властію царя царей, тъмъ не менъе слъдовали въръ јерусалимской, какъ и они, католикосы, теперь следують; что теперь еще мене основаній опасаться взаимныхъ сношеній, такъ какъ теперь, съ воца-

<sup>1)</sup> Oukht. § 22. 2) Oukht. § 44.

реніемъ Хоароя, върнаго и преданнаго друга императора Мавривія, дъйствительнымъ царемъ царей является императорь греческій, и оба царства римское и персидское составляють какъ-бы одно 1). Отсюда выводъ: если Авраамъ ваеть такія опасенія, то притворно, на самомь же діль просто во что-бы то ни стало хочеть отдёлить армянъ отъ грувинъ и подыскиваетъ къ тому благовидные предлоги. Упоминаніе о въръ іерусалимской, которой будто-бы Киронъ и Авраамъ одинаково слъдують, было тоже колкимъ намекомъ на то, что правъ именно овъ, Кировъ, исповъдующій и теперь ту же јерусалимскую въру и находящійся въ общеніи съ вселенской церковью, а не Авраамъ, который держится другой въры, чъмъ въ Герусалимъ, и находится въ разобщени съ православными христіанами. Авраамъ, по прежнему уклонянсь отъ полемики по существу, указывалъ только, что въра въ Герусалимъ теперь не та, что была прежде, такъ какъ јерусалимская церковь приняла халкидонскій соборь и грамоту паны Льва; опять ссылался на то, что во времена Пабкева, католикоса Арменіи, и Гавріила, католикоса Грузіи, армяне и грузины отвергли и анавематствовали халкидонскій соборъ и его приверженцевъ, просиль не подпадать подъ провлятие отцевъ; наконецъ просилъ назначить личное свидание гдъ-бы то ни было 2). Киронъ отъ личнаго свиданія уклонился, а въ посланномъ Аврааму письмъ снова говорилъ, что до него, Авраама, не было раздъленія, что поддерживаемый Авраамомъ еп. Монсей есть бунтовщикъ противъ своего католикоса, и въ немъ причина распри между объими сторонами 3).

Въ третьемъ своемъ письмъ Авраамъ сдълалъ нъкоторую попытку изложить учене армянской церкви о соединени божества и человъчества во Христъ. «Апостолы и тъ, которые послъ нихъ проповъдовали истину,—писалъ Авраамъ,—научили насъ крестить во имя св. Троицы,—по слову Слова—Спасителя; провозгласили, что изъ Троицы воплотился Сынъ; что Онъ былъ и есть одинъ и тотъ же Богъ съ Отцемъ и св. Духомъ и носему у насъ единз Господь Інсусз Христосз и еще: Христосз есть Богъ превыше всего и

<sup>1) § 45.</sup> 

<sup>3 6 48.</sup> 

благословено во выки... Между темь апостоль напоминаеть, что Онъ быль истинный человък, говоря: "человъкомъ совершилось воскресение мертвыхъ" и еще: "второй человъкъ, Господь, сшедшій, съ небесъ"; это говорять апостолы не о природъ Его, но потому что Онъ есть человъвъ тъломъ, которое Онъ восприняль во чревъ св. Дъвы, Матери Божіей, не будучи то Богомъ, то человъкомъ,—да сохранитъ насъ Богъ провозглащать это! Почтенвые отцы, собравниеся въ Никев, такъ научили насъ апостольскому ученію: "Въруйте, -- говорятъ они, -- во единаго Бога, Отца всемогущаго, Творца неба и земли; во единаго Господа Іисуса Христа". Они не сказали въ двъ природы, въ два сына, но "во единаго Господа Іисуса Христа, рожденнаго отъ Отца неизреченнымъ образомъ, того же самаго воплотившагося отъ св. Дъвы, сдълавшагося человъкомъ, распятаго, погребеннаго, воспресшаго, вознесеннаго на небеса ... Что касается ужаснаго собора халкидонскаго, то онъ вопреки святымъ апостоламъ и святому собору никейскому провозглашаеть, что должно говорить: двв природы въ Інсусв Христв, обманываетъ простые умы и вмъсто св. Троицы проповъдуеть четверину. .. О божественномъ Христв, -- говорить проплятая грамота Льва, -следуеть говорить такъ, что Онъ имееть видимость двойственной природы, вследствіе соединенія двухъ ипостасей въ одну, дъйствующую то какъ свойственно Богу, то какъ свойственно человъну", и много другаго вздора, что есть не иное что, какъ перемъны божества». -- Авраамъ просиль Кирона напи ать ему прямо, принимаеть-ли онъ халкидонскій соборъ и грамоту Льва, и если нъть, то анасематствовать ихъ. Въ заплючение онъ опять настаиваетъ на личномъ свидании. Почему онъ такъ настойчиво добивался личнаго свиданія съ Кирономъ, -- потому-ли, что надъялся такъ или иначе склонить его на свою сторону, или потому, что испаль возможности безъ униженія для себя согласиться съ его взглядами, -- неизвъстно; во всякомъ случав онъ цъли овоей не достигъ. Киронъ на свиданіе не пошелъ, а послаль Аврааму короткое письмо, въ которомъ значилось: «если ты желаешь испытать и узнать мою въру, то я приказаль перевесть и отнести въ тебъ книгу четырехъ соборовъ, которыми руководствуются греки; въ святомъ Анастасъ (церковь Воопресенія въ Іерусалимъ) и въ Сіонъ (наоедральная церковь грузинскаго католикоса въ Тифлисъ) проповъдуется то же самое. Угодно тебъ, или неугодно,—такова моя въра».

Послъ этого письма сношенія армянскаго и грузинскаго католикосовъ прекратились окончательно. Высокомъріе и несговорчивость Кирона были причиной того, что готовое быть можеть совершиться соединение армянской церкви съ вселенской не совершилось и даже сильно затруднилось. Если Авраамъ до сего времени дъйствительно сознаваль, что защищаемое армянами дъло невърно и ихъ вражда къ халкидонскому бору несправедлива, и если на самомъ дълъ хотълъ снова войти въ союзъ съ вселенской церковью при видъ явнаго перевъса приверженцевъ халкидонскаго собора надъ его противниками, то онъ теперь не могъ уже безъ униженія для себя и всей армянской націи отречься отъ прежнихъ взглядовъ на этотъ соборъ. Отречься значило признать, что досель армянская церковь была въ заблуждении, что армянскій католикосъ и армянскіе епископы менъе понимають евангельское ученіе, чъмъ даже грузины, что подчиненный армянскому католикосу грузинскій католикось умеже своего владыки и можеть поучить его богословію. Гордость и самолюбіе не позволили добровольно подвергнуть себя такому униженію.

Въ 596 году Авраамъ созваль въ Довинъ соборъ армянскихъ епископовъ для разсужденія о дійствіяхъ и образь мыслей католикоса Кирона, а также для новаго разсмотрънія постановленій халкидонскаго собора. Принявъ за руководство постановленія вагаршапатскаго собора 491 года, этотъ соборъ отвергнулъ постановленія халищонскаго собора на томъ основаніи, что будто-бы въ нихъ заключается ученіе Өеодора Монсуетского и Несторія. Въ то же время соборъ осудилъ Кирона и всъхъ пріемлющихъ халкидонскій соборъ, воспретиль, угрожая проклятіемь, имъть какія-бы-то ни было сношенія съ грузинами. «Мы приказали объ иверцахъ, -- писалъ Авраамъ къ агванамъ, — отнюдь не имъть съ ними сообщенія, ни въ молитвахъ, ни въ ъдъ, ни въ дружбъ, пи въ кориленіи дътей. Не ходить молиться къ кресту, прославленному въ Михетъ, ни къ кресту Манглиса; не принимать ихъ въ наши церкви, удаляться отъ браковъ съ ними; только покупать и продавать имъ, какъ евреямъ. Но кто безразлично будетъ сообщаться съ ними, одобряя невъріе, да

будеть таковой проклять душой и теломь и всей жизнью; пусть отдёлятся оть церкви Божіей, будуть жить во мракв и будуть пищею ввчнаго отня всё те, которые пренебрегуть этимъ приказаніемъ» 1).

Киронъ счелъ себя оскорбленнымъ приговоромъ армянскаго собора и пожаловался императору Маврикію. Маврикій вельть разследовать дело. Онъ вельть (597) собраться въ Константинополь греческимъ и армянскимъ еписконамъ и сообща рышить спорный вопрось о халкидонскомъ соборы, а равно и о поведеніи грузинскаго католикоса. Вслудствіе этого католикосъ Авраамъ отправилъ въ Константинополь своего викарія архимандрита Вертанеса и архимандрита Григорія, къ которымъ присоединились еще 19 армянскихъ епископовъ. На этомъ соборъ армяне были побъждены гренами. Особенно смутило ихъ возражение грековъ противъ патріаршаго титула армянскаго католикоса. Греки возражали, что во вселенской церкви четыре патріарха по числу четырехъ каоедръ евангелистовъ: патріархъ антіохійскій, занимающій каоедру еванг. Матося, патріархъ александрійскій, занимающій каосдру еванг. Марка, патріархъ римскій, занимающій каоедру сванг. Луки и патріархъ константичопольскій, занимающій каседру еванг. Іоанна, перенесенную изъ Ефеса. Патріархъ ісрусалимскій носить свой титуль въ силу особенной святости этого города. Весь міръ подчиняется этимъ четыремъ патріархамъ, кому же, -- спрашивали православные, -- подчиняются армяне? На какомъ основанім ихъ католиносъ именуется патріархомъ? «Если у васъ нътъ патріарха, -- говорили грени армянамъ, -- то вы еретики, заблудшіе съ Аріемъ и съ другими невърующими и неправославными». --- «Не могли отввчать на это армяне, - говорить историнь (Каганкатваци, стр. 218-219), — и были побъждены, потому что церковь ихъ находилась действительно въ такомъ положени». Армянскіе еписконы согласились признать опредёленіе халкидонскаго собора; но Вертанееъ и Григорій упорствовали въ своихъ убъжденіяхъ. Не имъя возможности ни побъдить своихъ противниковъ, ни войти въ образъ ихъ мыслей и принять, вопреки можеть быть даннымъ инструкціямъ, опредъленій халкидонскаго собора, депутаты Авраама оставили

. Digitized by Google

<sup>1)</sup> Horopis Arban's, orp. 217; Oukhtan. p. 349.

Константинополь и возвратились въ Арменію. Послѣ армяне не придумали иного отвѣта грекамъ, вромѣ стараго: церковь армянская основана апостоломъ Оаддеемъ, который и умеръ въ предѣлахъ Арменіи, поэтому армянскій католикосъ, какъ занимающій качедру апостола, имѣетъ право называться патріархомъ 1).

Въ это же время задумалъ отдълиться Мхитаръ, еп. Амараса, гдъ, по армянскому преданію, умеръ ап. Оаддей. Сохранилось письмо католикоса Авраама къ Мхитару, изъ каковаго письма видно, что Мхитаръ сталъ подражать Кирону; ваявляль, что онь, Мхитарь, исповыдуеть ту же выру, что и св. Григорій, и въ то-же время согласенъ съ греками. Авраамъ писалъ Мхитару: «мы не недостаточно, но подобно вамъ исполнены въры», и затъмъ упрекалъ Мхитара: «существованіе св. Троицы прежде въковъ разобрано вами равлично отъ насъ. Учение ваше о воплощении Слова не согласно съ нашимъ. Такого ученія церковь не получала отъ апостоловъ, и слова св. книгъ не подтверждаютъ этого; но волеи -- похитители и ихъ люди выдумали его и ведутъ заблужденіе учащихся у нихъ. - Подумайте, превосходные мужи, куда поведеть вась ваше учене и какъ удалить отъ ученія св. Духа. - Зачемъ намъ давать случай раздирать церковь Божію, которую Сынь Божій собраль вь одномъ мъстъ? Не соблазнимся множествомъ вражды, но по наставленію говорившаго притчами: не будемъ соумышленниками многихъ въ нечестій, а постараемся заключиться съ 8 душами въ ковчегъ, чтобы избъгнуть казни потопленія, и съ Лотомъ избавимся отъ огненныхъ дождей, съ двумя изъ числа 6000 (600.000?) погибшихъ войдемъ въ землю обътованную» 2). — Какое дъйствіе произвело на еп. письмо Авраама, неизвъстно.

Въ патріаршествованіе того же Авраама отдълились отъ армянской церкви жители какого-то Цада, въ области Ути, принадлежавшіе къ армянскому племени 3).

<sup>1)</sup> Stéph. Orbél. ch. XXVI. 2) Monc. Karans. kn. 1', rs. 49.

<sup>3)</sup> Объ отделени илъ разскавываеть Ултанесь въ III части своего труда, которой и не имбю подъ рукани. См. 4-е прим. Врессе к. Киранссу въ Deux Historiens arm. в. 24.

#### XII. Стъсненіе православной партіи въ Арменіи послъ смерти имп Маврикія и усиленіе ея послъ побъдъ Ираклія надъ персами. Первое соединеніе армянской церкви съ греческой.

Завоеваніе греческой Арменім Хозроемъ. Управдненіе каседры православнаго армян. католикоса. Поддержка монофизитекой партія со стороны ц. Хозроя. Успіхнимпер. Праклія въ борьбі съ персами. Вынужденныя политическими соображеніями попытки Ираклія устроять церковное примиреніе армянь съ греками. Какъ состоялось соединеніе армянь съ греками при католикост Ездрі по представленію армянскить писателей и какъ оно было въ дійствительности. Послідствія состоявшагося соединенія церквей.

Когда императоръ Маврикій быль лишень жизни, царь персидскій Хозрой объявиль себя мстителемь за его смерть и началь опустошительную войну съ Византіей. Онъ отняль у грековъ тъ армянскія области, которыя были въ свое время даны Маврикію, а потомъ опустопиль и всв остальныя греческія области въ Азіи. Императоръ Ираклій, казнивши Фоку, убійцу Маврикія, просиль у Хозроя мира, но тоть отвергнуль просьбу. Въ 611 году Хозрой взяль Кесарію-Каппадокійскую, въ 613 году опустошиль Сирію, въ 614 году его полководецъ Хоріанъ взялъ Іерусалимъ, захвативши въ плънъ патріарха Захарію и древо Креста Господня. дъвши въ 615 и 616 годахъ Египтомъ, Ливіею и Кареагеномъ, онъ въ 617 году стоялъ уже вблизи Константинополя въ Халкидовъ. Въ эту смутную эпоху всякія симпатіи къ грекамъ были подавлены въ армянахъ; изъ преданныхъ греодни пали въ битвахъ, другіе отведены въ плвнъ, остальные обезсилены и покорены. Самъ католикосъ Іоаннъ быль схвачень и отведень въ Амаданъ-Шагастанъ (Экбатаны), гдв и умерь, какъ полагають, въ 616 году. Католикосъ Авраамъ остался одинъ на канедръ св. Григорія, но онъ не долго единолично управляль армянской церковью: онъ умеръ въ томъ же году, въ какомъ Іоаннъ. Послъ Авраама католикосомъ былъ поставленъ Комидасъ (617 г.). Этому католикосу были подчинены, конечно по распоряжению Хозроя, и тв армяне, которые прежде составляли паству Іоанна. Комидась управляль армянской церковью 8 льть. О какомълибо противодъйствій ему со стороны бывшей паствы Іоанна ничего неизвъстно. Но споры между православными и

монофизитами во владъніяхъ Хозроя происходили часто. По словамъ армянъ, Хозрой принялъ къ сердцу пререканія между христіанами и, желая выяснить раздъляющій ихъ пунктъ и примирить между собой, приказалъ «всъмъ епископамъ востока и запада собраться при дворъ своемъ», чтобы утвердить истинное ученіе и отвергнуть ложное.

На этомъ соборъ присутствовали плънный іерусалимскій патріархъ Захарія «и множество мудрыхъ людей, взятыхъ въ плънъ изъ города Александріи», т. е. монофизитовъ; были также два еписвопа изъ Арменіи. Сюда явились было и несторіане и другіе септанты, но всъ были удалены. Предложено было разсуждать только объ учении никейскомъ, константинопольскомъ, ефесскомъ и халкидонскомъ. «Царь приказалъ спросить: въ царствованіе какихъ государей были созваны эти соборы? -- Отвътили: никейскій соборъ при Константинъ, константинопольскій при Осодосіи Великомъ, ефесскій при Осодосіи Младшемъ, а халкидонскій при Маркіанъ». На это царь сказаль: «Приказаніе трехъ царей должно быть истиневе, чемъ одного». Онъ спросиль также о халкидонскомъ соборъ, кто быль на немъ главнымъ и что происходило на этомъ соборъ. Ему сообщили подробно все, говоря: «на никейскомъ и константинопольскомъ соборахъ присутствовали лично цари Константинъ и Осодосій Великій; на ефесскомъ Кирилъ, патріархъ александрійскій; на халкидонскомъ епископъ Осодорить, думавшій согласно Несторію». Потомъ онъ попросиль у представителей объихъ сторонъ представить ему письменное изложение учения нивейского собора, что быль при Константинъ, константинопольскаго, что при Осодосіи Великомъ, ефессиаго, что при Осодосіи Младшемъ и халкидонскаго, что при Маркіанъ Разсмотръвъ и вникнувъ въ него, онъ сказалъ: «Почему тъ (первые три) подобно этому (последнему) не сказали два естества разделенныя? Значить и насъ надлежить раздълить на два и сказать, что мы два царя, а не одинъ? Ибо если станемъ разсматривать естества, то и и состою изъ двухъ естествъ: изъ отца и матери, изъ души и тъла. Но если вездъсущее божество не можеть по своему изволению быть всемь (т. е. напр. сделаться человекомъ) и творить все, то что это за божество?» Патріархъ Захарія подъ влятвой будто-бы призвался: «истинная въра та, которая высказана при блаженномъ Константинъ и съ которой согласны (соборы) константинопольскій и ефесскій; съ ними согласна и въра армянская истинности. Что же касается ученія халкидонскаго, то оно не согласно съ ними, какъ то узнали вы сами». Вслъдствіе этого Хозрой издаль приказь: «всь христіане, мнь подвластные, должны принять армянскую въру» 1).

Понятна причина, почему Хозрой приняль живъйшее участіе въ спорахъ христіанъ и почему онъ сталь на сторону монофизитовъ. Хозрою съ одной стороны нужно было ослабить христіанскій міръ, поддерживая въ христіанахъ религіозную рознь, а съ другой-привлечь на свою сторону всвхъ твхъ, которые были несогласны съ византійскимъ правительствомъ. Теперь, пріобрътши греческую половину Арменіи, Александрію и Сирію, Хозрой имълъ особенный интересъ, чтобы христіане присоединенныхъ земель постоянно были враждебны къ христіанамъ Византійской имперіи.

Преемникъ Комидаса Христофоръ III точно такъ же имълъ подъ своей властію всёхъ армянъ. Онъ управляль только два года и быль свергнуть (628). Причиной недовольства имъ была его гордость и несдержанный языкъ. На мъсто Христофора быль поставлень Езръ или Ездра, «мужъ смиренный и кроткій, который не желаль никого гибвить и изъ устъ котораго не выходило неприличное слово > 2). Въ это время снова начались среди армянъ догматические споры. Нъть сомнънія, что многіе православные армяне бывшей греческой Арменіи, лишь уступая необходимости, соединились съ своими восточными единоплеменниками подъ властію католикоса, который не принималь халкидонскаго собора; въ душв-же оставались единомысленными съ православными греками. Когда Ираклій сталь теснить персовъ и значеніе греческаго имени поднялось, ожили и высказались въ армянахъ чувства симпатіи къ грекамъ и сознаніе правоты халкидонскаго ученія. Въ движеніяхъ противъ католикоса Христофора быть можеть сказалось отчасти и нежеланіе православныхъ армянъ подчиняться непризнающему халкидонскаго собора католикосу. Въ томъ же 628 г. Хозрой былъ свергнутъ съ престола и убить по приказанію своего сына Кавата. Послъ

<sup>1)</sup> Сп. отвътъ армянскихъ епископовъ и князей импер. Константину, внуку Иракия, у Себеоса (русск. пер. стр. 133—137) и у Асехика (русск. пер. стр. 64—70).
2) Себеосъ, стр. 109 русск. пер.

6-ти мѣсячнаго правленія Кавата, воцарился малолѣтній Арташиръ. По уговору Ираклія персидскій полководецъ Хоріанъ (Хоремъ), при содѣйствіи греческаго отряда, свергнулъ Арташира и, воцарившись самъ, возвратилъ грекамъ всѣ тѣ земли, которыя нѣкогда уступлены были Хозроемъ Маврикію. Такимъ образомъ большая часть Арменіи снова подпала подъ власть императора и тѣ изъ армянъ, которые признали халкидонскій соборъ, теперь открыто могли говорить о своемъ согласіи съ греками и отвергать противниковъ халкидонскаго ученія.

Насколько персидское правительство было заинтересовано въ разобщени армянъ съ греками, настолько императоръ Ираклій быль заинтересовань въ пріобщеніи ихъ своей имперіи. Примиреніе христіанъ между собой давно уже составляло завътную цъль греческаго правительства. Самъ Ираклій уже въсколько разъ хлопоталь о соединеніи монофизитовъ съ православными; онъ входилъ въ сношенія по этому предмету съ какимъ-то армянскимъ епископомъ Павломъ (622). Теперь эта цъль выступила на первый планъ. Время было тяжелое: къ прежнимъ врагамъ персамъ и сввернымъ варварскимъ народамъ присоединялся новый страшный врагъаравійскія племена, объединенцыя подъ знаменемъ Магомета. Въ тотъ самый годъ, какъ Ираклій отправился въ походъ персовъ (622), Магометь бъжаль изъ Менки въ Медину; въ 623 году была уже взята Мекка; въ 628 году было послано отъ Магомета посольство въ царю Персіи, въ импер. Ираклію и къ другимъ государямъ съ объявленіемъ, что Магометъ проровъ Божій, и съ требованіемъ подчиненія. Нужно было во что-бы то ни стало прекратить въ имперіи раздъленіе, вызванное религіознымъ разномысліемъ, чтобы дать отпоръ грозной надвигающейся силь. Къ этому же времени, благодаря патріарху констант. Сергію, создалась новая почва дла примиренія православных в съ монофизитамимоновелитство. Въ 629 г. Ираклію удалось наконецъ достигнуть своей цели по отношеню къ армянамъ; въ этомъ году армянская церковь въ лицъ католикоса Ездры и бывшихъ съ нимъ армянскихъ богослововъ приняда халкидонскій соборъ и соединилась съ вселенской церковью.

Это важное церковное событие подобно многимъ другимъ такого же рода событиямъ въ жизни армянской церкви, по

армянскихъ писателей, получило немилости нъкоторыхъ правильное освящение въ исторіи 1). По представлению армянскихъ писателей выходить, что соглашение армянъ съ греками и принятие армянами халкидонского собора на соборъ въ Каринъ произошло подъ непосредственнымъ давленіемъ императора; что католикосъ Ездра, не взявъ съ собой ученыхъ богослововъ и самъ не обладая достаточными познаніями въ богословіи, по своему невъжеству не съумълъ вполнъ вникнуть въ содержание царского свитка и принялъ халкидонскій соборъ, не понявъ его ученія. Съ другой стороны, руководясь будто-бы корыстными цёлями, онъ прямо желаль этого соглашенія. По возвращеній Ездры съ собора, противъ соглашенія возстали будто-бы армянскіе богословы и народъ, такъ что достигнутое соглашение тотчасъ же бы-

1) Асохикъ, стр. 61 русск. пер. Stéph. Orbél. ch. XXVIII. Варданъ, стр. 78; Кігасов, р. 28. и вов позднайшіє. На основаніи этихъ историковъ событіє это обыкновенно представляется въ такоиъ вида:

Императоръ, воюя съ персами, прибылъ въ городъ Каринъ. Чтобы привлечь армянъ на свою сторону и сплотить ихъ съ греками, онъ задумалъ устранить главную преграду къ этому сплочению — церковное раздаемие и для этого вызвалъ въ Каринъ католикоса Ездру. Католикосу совътовали вънть съ собой ученых мужей и знаменятых армянских богослововъ, чтобы не быть побъжденнымъ въ Каринъ "красноръчивыми шарлатанами", какъ любезно вы-ражается о грекахъ историкъ Сюніи митрополить Стефанъ Орбеліанъ; но Ведра не послушался благоразумнаго совъта и взяль съ собой какихъ-го неученыхъ дюдей. Когда онъ явился къ инператору, то последній спросиль: «Отчего не соглашаєтесь вы съ нами въ вере»? «Благодетельный парь»! отвечаль католикосъ, «если ванъ это угодно, то откажитесь отъ халиндонскаго собора и посланія Льва, и им тотчасъ согласимся». Тогда императоръ подалъ Ездръ свитовъ, въ которомъ изложено было учение халкидонскаго собора, и вельяъ виямательно его разсмотреть. Католикосъ взянь этоть свитокь къ себе на домъ и въ теченіе трехъ дней визств съ бывшими при немъ богословани изследованъ его содержание. Такъ какъ Ездра былъ самъ человъкъ несвъдующій въ богословін, и съ никь не было ученыхъ людей, то при разсмотрънін грамоты ниператора не было найдено инчего Противнаго ученію ариянской церкви. Явившись снова къ императору, католикосъ сказалъ: «объявляемъ ванъ, веливій государь, что мы не находинь въ этомъ изложенів ничего противнаго нашему варованію, напротивъ ускатриваемъ, что оно во всемъ согласно съ православнымъ исповеданиемъ св. отцевъ, коимъ и мы следуемъ. Въ этомъ отношении мы соглашаемся, но есть кром'в этого у васъ многое, въ особенности у вашихъ духовныхъ, отъ чего удаляется народъ нашъ. Если найдете возможнымъ, помогите и въ этомъ, тогда мы во всемъ согласнися съ вами». Но императоръ сказаль: «мы разсуждаемъ о въръ, а не дъйствіяхъ, въ которыхъ всегда можетъ быть разногласіе. Есть и въ вашемъ народъ многое, что противно намъ: уничтожете все это у армянъ, и я унич-тожу у грековъ». Послъ этого Ездра приступилъ къ новому тайному совъщанию съ своими епископами и другими почетными лицами. Нъкоторые изъ присутствовавшихъ на совъщании противились соглашению, но католикосъ, подкупленный императоромъ, усердно дъйствоваль въ интересать соглашения. Въ концъ концовъ халкидонский соборъ былъ принятъ, и санъ католнкосъ принялъ причащеніе ивъ рукъ греческаго священника, а въ награду получилъ отъ императора соляныя копи въ Кульпи. Но когда католикосъ возвратился изъ Карина, народъ и духовенство отвергли принятое соглащение. Самое имя Евдры (Евръ по арм.) сдалалось ненавистно у армянъ, и его стали писать на-вывороть, навъ имя богь, когда означаеть боговъ языческихъ.

до отвергнуто армянской церковью. Представляя такъ дело, т. е. выставляя соглашение съ греками, какъ частное дъло католикоса Ездры, армянскіе историки очевидно хотять устранить отъ армянской церкви обвинение въ непоследовательности. Но усилія эти напрасны: при католикост Ездръ армянская церковь дъйствительно приняла халкидонскій соборь и приняла не по принужденію, не подъ давленіемъ императора, и не потому, что съ католикосомъ не было свъдущихъ богослововъ, которые бы могли удержать его отъ неправильнаго шага въ этомъ случав. Въ этомъ убъждаетъ насъ Себеосъ, словамъ котораго нужно придавать гораздо большее значеніе, чъмъ тенденціознымъ объясненіямъ позднъйшихъ историковъ, которые не имъють другого источника, промъ исторіи Себеоса. Если будемъ придавать должное значеніе словамъ Себеоса, то должны будемъ признать, что каринскій соборъ въ томъ видъ, какъ представлялся досель, есть фикція.

Императоръ Ираклій никогда собора въ Каринъ не созывалъ, иначе объ этомъ упомянулъ бы какой-нибудь византійскій писатель, и въ Каринъ католикоса Ездру не вызывалъ. Изъ словъ Себеоса нужно заключить, что католикосъ Ездра еще раньше соглашенія имълъ свое мъстопребываніе близъ Карина, въ греческомъ участкъ 1). Здъсь, въ Каринъ, видълся съ нимъ полководецъ Мжежъ, но никакъ не импер. Ираклій, который въ этомъ году (629) даже не

<sup>1)</sup> Себеосъ говорить, что полководецъ Мжежъ говориль съ католикосомъ, прибыеши изъ Арменіи. Если-бы католикосъ жиль «въ Арменіи», то Мжежу всеге легче было вести разговоры съ нинъ тамъ-же, а не приходить для этого изъ Арменіи. Затвиъ, когда полководецъ сказаль католикос»; «им изберень другого католикоса, а ты будешь править только въ персиденньосу: «им изберень другого католикоса, а ты будешь править только въ персидения, просиль граноту о вървъ. Хоти некритайние армянскіе историки, напр. Стефанъ Орбеніанъ, и говорить е созеращеніи Ездры въ Довниъ, но это прико противорічнть Себеосу, по которому Ездра, соединившись съ грекани, «уже и сиділь въ лагеріз греческомъ». Повидиному и кателисось Комидасъ уже не жиль въ Довниъ, а пребываль въ Вагаршанать, гдіз и выстронла прервасную церковь, и тамъ-же пребываль въ Вагаршанать, гдіз и выстронла прервасную церковь, и тамъ-же пребываль, въроятно, и Христофоръ, поторочной послів его сверженія посплимо выбрали въ католикосы Ездру, ключаря построенной Комидасомъ церковь от причото персона въ разгоріз уже и сиділь (Ездра) въ лагеріз греческомъ» повидиному противорічнть ноему выводу, такъ какъ несомивию, подъ греческимъ лагерень въ данномъ случав нужно разуніть кріпость Карниъ; но нужно знать, что містечко Аванъ, рез иденція бывнаго греческого католикоса Іоанна III, находилась вблязи Каринъ. То обстоятельство, что католикоса Вадра выбраль для жительства греческій участовъ, уділь католисоса Іоанна III, укавиваєть на его богословсюе направленіе, и подтверждаєть викль, что не подкупь со стороны Иракія заставняю его принять халкидоновій соборъ.

быль въ Арменіи, ибо изъ Константинополя отплыль на корабляхъ прямо въ Сирію и въ сентябрю быль въ Герусалимъ. По порученю, очевилно, императора Мжежъ посовътоваль католикосу Ездръ отправиться «въ пограничныя страны» и принять причащение вмъсть съ императоромъ по греческому закону; при этомъ добавилъ: «въ противномъ случав мы изберемъ другого католикоса, а ты будешь править только въ персидскомъ участив». Ездра не пожелалъ лишиться греческой половины армянской паствы; онъ «попросиль у государя грамоту о върв». Немедленно быль послань къ нему (слъдоват. заранъе заготовленный) свертовъ, писанный рукою царя, гдв были преданы анабемв Несторъ и всъ еретики; но соборъ халкидонскій не быль преданъ анаоемъ. Этотъ свитовъ быль разсмотрънъ католикосомъ и приглашенными имъ лицами 1) при полной свободъ; никакихъ «прасноръчивыхъ шарлатановъ» здъсь не было, слъдов. не могло быть никакого обмана съ ихъ стороны. Католикосъ и его богословы, разсмотръвши свитовъ императора, не нашли въ немъ ничего еретическаго. «Тогда католикосъ отправился въ Ассирію, видълъ государя и причастился съ нимъ по закону. Онъ просилъ у царя въ подарокъ соляныя копи въ Кульпи и, получивъ ихъ въ даръ, съ большинъ великолъпіемъ воротился во свояси». Съ тъхъ порь онъ и жилъ въ греческомъ лагеръ, т. е. въ Каринъ, и греческій «полководецъ во всемъ поступалъ по его волъ». Такъ повъствуетъ о первомъ соглашеній армянъ съ греками самый близкій, по времени, къ событію арм. историкъ еп. Себеосъ (УП в.). Соляныя копи въ Кульпи и угроза назначить другого католикоса, если и играли нъкоторую роль въ этомъ дълъ, то во всякомъ случав были не единственными побудительными причинами въ соглашению. Уже давно, со времени окончательнаго поворота греческого правительства въ сторону халкидонского собора, искренніе армянскіе богословы стали сознавать, что пора оставить оппозицію халкидонскому собору. Католикосъ Іоаннъ II, Монсей II, Авраамъ въ своихъ грамотахъ и на соборахъ анаоемствовали халкидонскій соборъ, но уже въ самомъ фактъ упорнаго приписыванія этому собору такого ученія, какого онъ не выражаль, не смотря на то, что акты собора давно уже были извъстны въ Арменіи,

<sup>1)</sup> IOAH. MARHE. y JAHRAYA BE Collect. t. I. p. 375.

сказывается сознаніе истинности дъйствительнаго халкидонскаго ученія. Эти представители армянской переви исповрдовали то же самое, что и соборъ халкидонскій, признавали Інс. Христа истиннымъ Богомъ и истиннымъ человъкомъ, говорили, что въ немъ божество и человъчество неизъяснимымъ образомъ соединены несліянно и нераздъльно, -- словомъ фактически признавили догматическое ученіе халкидонскаго собора, каково оно въ дъйствительности. Обвиняя халкидонскій соборъ въ принятіи несторіанской ереси и притвориясь невидящими дъйствительнаго его ученія, армянскіе богословы (быть можеть не исключая и кат. Моисея II подъ конецъ жизни) хотъли оправдать совершившееся и продолжавшееся раздъленіе церквей, хотъли свалить вину на недоразумъніе и устроить себъ мостъ въ отступленію безъ униженія и въ соединенію съ вселенской церковью послу устраненія предполагаемаго недоразумънія. Присланное Иракліемъ исповъданіе греческой церкви въ которомъ императоръ быть можетъ постарался облегчить соглашение, дълая какие-нибудь уступки, помогло армянамъ съ соблюденіемъ приличія отказаться отъ своихъ прежнихъ мнъній, и католикосъ Ездра, съ бывшими при немъ богословами, принялъ исповъдание императора. Говорять, что тогда же быль предань анавемъ довинскій соборъ 527 года 1).

Въ силу состоявшагося соглашенія, если не во всъхъ, то во многихъ армянскихъ церквахъ, особенно въ греческой Арменіи, стали употреблять для св. Даровъ хлъбъ квасный и прибавлять воду къ вину, праздникъ Рождества стали праздновать 25 декабря, отдъльно отъ Крещенія, и исключили изъ трисвятой пъсни слова: «распятый за насъ» 2). Такое отступление отъ обычаевъ должно было конечно броситьнароду, но ниоткуда не видно, чтобы въ это ся въ глаза время армянами было оказано противодъйствіе католикосу и соединеніе. Только одинъ вардапеть осуждено состоявшееся Іоаннъ Майраванкскій выступиль съ рызкимъ осужденіемъ Ездры за его уступчивость, но протесть его быль безсилень: католикосъ только посмъялся надъ нимъ и его жалкимъ каламбуромъ на счетъ имени Езръ, и прозвалъ его майрагом-

<sup>1)</sup> Анониный историкъ у Галана Historia Armena р. 246—247.
2) Киракосъ говоритъ: «По возвращения въ Армению, Ездра изивнилъ вев православныя установления церкви и уроки Гавова и Кирилла, замънивъ ихъ уроками Артанона».

снимъ, вивсто Майраванискаго 1). Этому варданету ничего не оставалось какъ удалиться «въ землю Аховановъ». Его сочиненія «Нравственное наставленіе», «Корень въры» и «Ноемакъ» «не были приняты народомъ», очевидно, за неправословіе мыслей; ему даже приписывали введеніе какойто ереси, хотя, по словамъ историка Іоанна Католикоса, ересь эта введена была ученикомъ Майрагомскаго Саркисомъ 2). По свидътельству историка Сюнін, Арменія «оставалась въ заблужденіи», т. е. въ уніи съ греческой церковью, въ теченіе 85 літь, при 6 католикосахъ, до католикоса loanna Отцийскаго; одна сюнійская область будто-бы оставалась чужда «халкидонской ереси», благодаря тому, что ен ученый епископъ Матусага (Масусандъ), хоти и согласился на унію и за это согласіе даже получиль сюнійскую канедру, но во время своего управленія предохранялъ свою наству отъ этой «ереси» 3).

# XIII. Армяне по винъ императоровъ отступаютъ отъ уніи. Вторичное принятіе ими халкидонскаго собора.

Вредъ, причиненный уніи ивданіомъ Экоссиса. Отвіть на Экоссись со стороны арм. енископовъ. Католикосъ Нероссъ III Строитель. Новый ударь для уніи всядствіе явданія Типа. Попытка грековъ снова устроить приниреніе армянъ съ греческою церковью. Посольство Давида въ Арменію. Соборъ въ Довинъ 648 г. Неправославный отвітъ армянъ грекамъ. Греки не прекращають стараній привлечь армянъ. Прибытіе въ Арменію импер. Константа II. Приватіе халкидонскаго собора. Почему Нерсесъ оставиль каседру. Возвращеніе Нерсеса.

Чрезъ пять лѣтъ послѣ заключенія церковной уніи совершилось и политическое соединеніе Арменіи съ Византіей. Марзпанъ персидской Арменіи Варазъ-Тироцъ (съ 625 г.) давно уже оказывалъ неповиновеніе атрпатаканскому князю, которому поручено было наблюдать за персидской Арменіей. Въ 633 году Варазъ-Тироцъ, преслѣдуемый парсами за непокорность, бѣжалъ къ Ираклію, и персидская Арменія осталась безъ марзпана. Въ 634 году правитель греческой

э) Чанчіанъ отрицаеть, что проемники Ездры были последователями халкионскаго собора, по доказательства его неубёдительны.

Майраванкъ означаетъ лесной понаотырь, а майрагомъ—лесной хлевъ.
 Годину Майрагомскому принисываютъ переводъ на армяножій языкъ сочиненій Юліана Галикарнасскаго, низвинхъ большое вліяніе на богословіе армянъ.

Арменіи Давидъ Сагаруни объедивнать подъ своею властію всьхъ ариянъ. Казалось, что заплюченной Ездрою первовпой чнім предстоить только крыпнуть и проникать глубже въ сознание народа, а между тъмъ скорое будущее совствиъ не оправдало предположеній. Не прошло и 10 полныхъ літь, какъ уніи нанесень быль сильный ударь тымь же самымь императоромъ, который больше всего хлоноталь объ ней. Устрашенный побъдами арабовъ Ираклій предприняль неблагоразумное дело путемъ непозволительныхъ уступокъ монофизитамъ привлечь ихъ на свою сторону и издалъ свой знаменитый Экоесись. Этимъ-то Экоесисомъ онъ и причинилъ большой вредъ дълу единенія вриянь съ вселенской церковью. Только что принявшіе халкидонскій соборь армане оказались въ неловкомъ положеніи, види косвенное признаніе монофизитства въ моновелитской грамотъ императора, и, чтобы выпутаться изъ этого положенія, сділали шагь назадь, хотя и не отреклись отъ халкидонского ученія. Отвътное на Экесисъ посланіе католикоса Ездры и армянскихъ епископовъ представляеть собою замівчательный въ этомъ акть. Въ немъ какъ-бы дается толкование, въ какомъ смыслъ надо понимать состоявшееся въ 629 году присоединение армянъ къ вселенской церкви: армяне-де не признають, что халкидонскій соборъ равенъ первымъ тремъ вселенскимъ соборамъ, такъ какъ его учение несовершенно; онъ долженъ быль просто только исповъдать, вмъсть съ св. отцами, Іис. Христа совершеннымъ Богомъ и совершеннымъ человъкомъ, единымъ Богомъ въ двухъ естествахъ вопреки Евтихію, а не раздълять Христа на двъ самостоятельныя природы, представляя Его единымъ только отвлеченно подъ словесной формой. Затымы пространно доказывается неосновательность раздвленія двухъ природъ во Христв и усвоенія страданія одной только человъческой природъ, отдъльной отъ божества; доказывается, что можно говорить "Богъ распятый", "Христосъ вознесенный на крестъ", по причинъ неизреченнаго соединенія двукъ естествъ въ одномъ лиць; что Слово воплотилось и сдвлалось истиннымъ человъкомъ во всемъ намъ подобнымъ, кромъ гръха, и что согласно съ святыми отцами можно говорить: Богъ единъ въ двухъ естествахъ. вается, что несторіанскій взглядь на Христа у сторонниковъ халкидонскаго собора выражается темъ, что они вопреки

апостолу и древнимъ церковнымъ правиламъ приступаютъ къ причащению безъ приготовленія, какъ-бы именно пріобщаясь только человичеству Христа, а не божеству. Учене халкидонскаго собора, что во Христь два естества и по соединеніи сохраняють свои особенныя свойства неприкосновенно; тоже возбудило возражение армянъ, такъ какъ истолковано было въ смыслъ самостоятельного пребыванія каждой природы отдъльно; однако въ томъ же посланіи армянскіе отцы признають непоглощенными свойства божества и человъчества послъ соединенія естествъ и слъдовательно признають въ числъ свойствъ и двъ воли и два дъйствованія, что и доказывають мъстами Евангелія. Въ заключеніи посланія значится: «что касается Евтихія и ему подобныхъ еретиковъ древнихъ и новыхъ, они анаоематствованы, и мы анаоематствуемъ ихъ. Что касается собора, который утверждаеть раздъление природъ и не позволяеть говорить "Богь распятый", какъ дълають это многіе греки и некоторые изъ нашихъ по ошибкъ, то мы не можемъ признать его» 1). - Итакъ армяне какъ-бы остались при своемъ прежнемъ образъ мыслей и на своемъ мъстъ, не соединенные съ греками; національная гордость въ глазахъ армянъ была удовлетворена, самолюбіе, оспорбляемое фактомъ необдуманной, какъ казалось, уступгрекамъ, тоже было удовлетворено, ибо оказывачивости дось, что армяне продолжають думать правильные грековь и продолжають по прежнему указывать ихъ несторіанство. Но если отбросить неимъющую значенія притворную клевету армянь на халкидонскій соборь, то останется оть всего ихъ посланія чистое православное ученіе халкидонскаго собора. Въ этомъ послани уже въть мъста выражению, ,единая природа", которое постоянно повторялось въ прежнихъ грамотахъ. Достойно замъчанія, что армяне избъгають въ своемъ посланіи называть халкидонскій соборь еретическимъ и нигдъ уже не отвергають его прямо, а говорять о немъ условно и глухо, напр.: «что касается собора, который утверждаеть раздъленіе» и пр. Строго-православный характеръ армянскаго посланія лучше всего доказываеть, что въ 629 году Ездра и другіе епископы искренно и по убъжденію присоедини-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нівіоіге de la Sioun cb. XXIX. Пославіе это писано отъ ниени натоликоса и другихъ епископовъ Арменіи сюнійскимъ еп. Матусагой, о которомъ ноторикъ Сюніи несправеднию говоритъ, что онъ предохрания свою паству отъ «халкидонской ереск».



лись къ православной церкви, а не изъ-за матеріальной выгоды, и что по прошествии 10 льть они были такими же православными, не смотря на испытанія врод' экоесиса. Значеніе настоящаго посланія увеличивается еще что оно было писано совершенно безпорыстно. Въ 638 году арабы, опустошивъ Персію, вторгнулись въ Арменію, «опустошили Гохтнъ и веси нахичеванскія», нанесли еще разъ жестокое поражение греческому войску, бывшему подъ предводительствомъ Прокопія, и вабрали добычу. Такимъ образомъ ко времени писанія армянской грамоты надежды на грековъ, постоянно терпъвшихъ пораженія, почти уже пали, и Арменія, испытавъ первые удары магометанъ, ждала своей неизбъжной участи.

Вскорь посль этой поправки къ дъйствію 629 года католикосъ Ездра скончался (641) среди безнокойствъ и опасеній по случаю новаго нашествін арабовъ на Арменію.

Преемвикомъ Ездры въ томъ же году сделался Нерсесъ Ш. Нерсесъ быль воспитань въ Греціи, «изучаль языкъ и науку грековъ и странствоваль по разнымъ землямъ, занамаясь военной службой. По убъжденіямъ своимъ онъ быль последователемъ халкидонского собора и посланія Льва» 1). «Онъ быль человъкъ добродътельный по нраву, любиль пость и молитву, но въ сердив своемъ, -- говорить Себеосъ, — скрываль ядъ горькій и думаль убъдить армянь принять соборъ халкидонскій» 2). Такимъ образомъ Нерсесъ оказывался человъкомъ одного направленія съ своимъ предшественникомъ Ездрою. Патріаршествованіе его началось въ тяжелое для Арменіи время. Чрезъ три года послъ перваго нашествія арабы снова вторгнулись съ южной стороны въ Арменію, безпрепятственно дошли до Довина, разорили его и съ большой добычей снова «ушли въ землю свою». Нерсесу выпало на долю возстановление разрушенныхъ арабами церквей и общественныхъ зданій. За свою строительную діятельность онъ получиль название Строителя. Это название вполиъ приличествуетъ ему и какъ духовному администратору. Вступивъ на каоедру, онъ оказался одинъ во главъ всего армянскаго народа, такъ какъ уже болбе трехъ лътъ, со времени сверженія Давида Сагаруни (638 г.), въ Арменіи не было

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cedeoch crp. 135.
2) Tanh me.

своего національного вождя; на немъ одномъ теперь поконлось довъріе народа, а слъдовательно на немъ и лежала забота какъ о гражданскихъ его дълахъ, такъ и о церковныхъ. По ходатайству Нерсеса императоръ Константъ назначилъ армянамъ полководца, князя Өеодора Рштуни (643 г.). Нерсесъ старался ввести большій порядокъ въ церковномъ управленіи. Однимъ изъ главныхъ его дълъ было введеніе однообразнаго богослужебнаго устава во всёхъ церквахъ Арменін. До него въ каждомъ округь держались своего устава, такъ что когда собирались илирини развыхъ округовъ, то случалось, что во время службы одни не понимали, что отвъчать другимъ. По приказанію Нерсеса собраны и разсмотрвны были всв пвснопвнія, употреблявщіяся при армянскомъ богослуженіи, выбраны были лучшіе изъ нихъ и введены какъ обязательныя во всёхъ армянскихъ церквахъ. Но особенное значение для насъ имъетъ церковная дъятельность Нерсеса въ натересахъ соединенія церквей.

Заключенная Ездрой церковная унія была уже, какъ сказано, сильно поколеблена ударомъ, который былъ нанесенъ Экоесисомъ. Впечатленіе, что халкидонскій соборъ пришелъ къ армянамъ, а не армяне къ халкидонскому собору, ободряло партію противниковъ этого собора и враговъ союза съ вселенской церковью. Греческое войско, расположенное въ Арменін, писало императору Конств и патріарху: «въ этой странъ насъ считають за беззаконниковъ; ибо они (армяне) почитають преэрвніемъ къ Христу Богу соборъ халкидонскій и посланіе Льва, и проклинають насъ» 1). Вследствіе этой жалобы императоръ вийстй съ патріархомъ повелёль написать къ армянамъ, чтобы они не нарушали мира и не порицали ни собора халкидонскаго, ни посланія Льва. Это было въ 648 году 2), въ томъ году, когда изданъ былъ извъстный Типъ. Можно полагать, что духъ Типа былъ приданъ и посланію въ армянамъ, если только это не былъ самъ Типъ. Одновременно съ инсьмомъ быль отправленъ одинъ ученый армянинъ Давидъ, которому поручено было удадить несогласія. По этому случаю Нерсесомъ и княземъ Осодоромъ Рштуни быль созвань соборь армянских вепископовь и вельможь (648). Когда присутствовавшие на соборъ выслушали «пове-

<sup>2)</sup> За 4 года до прибытія имп. Комотантина. Собосов, стр. 157.

лъніе царское» и «слова философа, который проповъдоваль, по межнію армянъ, разделеніе Троицы въ смыслъ посланія Льва, то не согласились истинное учение св. Григорія промънять на посланіе Льва» 1). Этого и должно было ожидать. Императорскій Типъ, ставившій на одинъ уровень и истину, и заблужденіе, и халкидонское ученіе съ вытекающимъ изъ него ученіемъ о двухъ воляхъ и двухъ дъйствованіяхъ, и монофизитство съ моноослитствомъ, доказывалъ тъмъ армянамъ, которые сами по себъ не прочь были отъ общенія съ вселенской церковью, что вопросъ о халкидонскомъ соборъ есть еще вопросъ спорный у самихъ грековъ и что нътъ никакой уважительной причины отказываться отъ своего и становиться на сторону тъхъ, кому можеть быть придется въ концъ концовъ отказаться отъ халкидонскаго собора. Католикосъ Нерсесъ, при всемъ своемъ православін, должень быль уступить вновь усилившимся хулителямъ халкидонскаго собора. И вотъ въ это-то время былъ сдъланъ другой шагь отступленія оть союза, заключеннаго Ездрой въ 629 году. Въ письменномъ отвъть члены довинскаго собора доказывали, что армяне твердо держатся своей въры, проповъданной ученикомъ кесаріе-канпадокійскаго епискона Леонтія св. Григоріємъ, не смотря на притъсненія и гоненія отъ персовъ; что наконецъ свобода ихъ исповъданія признана за ними персидскими царями; что следовательно греки были-бы хуже персовъ, если-бы стали силой принуждать армянъ въ отреченію отъ своей и принятію греческой въры. Они указывали, что во времена Хозроя поднимался уже споръ между ними и приверженцами халкидонскаго собора, и языческій царь, человікь де вь данномь случав безпристрастный, своимъ здравымъ смысломъ призналъ правильность мыслей армянь, -- говориль, что скорве следуеть върить тремъ соборамъ, которые не говорили «двъ природы», чъмъ одному, -- говорилъ, что признавать въ божествъ, плотившемся чрезъ дъву, двъ природы нельзя, «ибо, говорить, въ такомъ случав и меня нужно разделить на два, такъ какъ и я состою изъ двухъ природъ-изъ души и тъла, изъ отца и матери», что Хозрой даже предписаль другимъ христіанамъ своего царства принять въру армянскую.

<sup>1).</sup> Cedecors exp. 133.

Теперь на требование соединиться въ въръ съ греками они де могутъ только отвътить, что они признають, на основанін слова евангелиста Іоанна, Інсуса Христа Словомъ воплотившимся, Богомъ сдълавшимся видимымъ чрезъ воплощеніе, въ которомъ божеская природа соединилась съ человъческой несившаннымъ соединениемъ. «Родился одинъ-Вогъ и человеть, какъ свеча», значилось далье въ грамоте. «Отъ Авраама и Сарры родился Исаакъ съ согласія нхъ; такъ и Христосъ отъ Духа Святаго и Маріи родился съ одной природой несліявнымъ и несмъщаннымъ соединеніемъ. Единъ Господь Інсусъ Христосъ, Богъ и человъкъ. -- Богъ Отецъ свидътельствоваль о Сынь Своемъ: се Сыиз Мой возлюбленный, угодный Мить, слушайтесь Кю. Онъ не раздъляеть на двъ природы, на двъ иностаси и двъ воли, а говоря сей и ему, повазываеть единство. — Въ другомъ мъсть говорится: кровь Іисуса, Сына Его, очищаеть нась от вспих эрпховь. Інсусъ Христосъ-Сынъ Бога и сынъ человъка-оба виъстъ одна природа. -- Сынъ Бога сдълался сыномъ человъка и чедовъчность Свою соединиль съ божественностью Своею. Не Слово только Сынъ Божій, но Слово и плоть, и плоть Слова вибств. Плоть хотя и человъкъ, но и Богъ. -- Св. Григорій, наученный древними, проповъдаль намъ: -- Онъ воплотился въ одну природу и смъщаль, соединиль человжчество съ божественностью Своею. - Наша въра установлена не новъйшими. -- Цари Константинъ и Тиридатъ утвердили у насъ истинную въру. -- Мы не знаемъ о другихъ соборахъ (кромъ никейского), случившихся въ разныхъ мъстахъ. И мы такъ думаемъ, что основание вашей въры при дворъ вашемъ вы имъете отъ блаженнаго Константина и отъ собора никейскаго. Всякій, кто принимаеть свыше этого, да будеть проклять (!), если-бы даже онь быль ангеломь съ небесь». Затъмъ армяне привели символъ, названный ими никейскимъ, но въ дъйствительности отличающійся отъ никейскаго, и оправдывали прибавленіе въ трисвятому "распятый за насъ". Въ заключение они писали, что таинства Господни они раздають съ веливой осторожностью, ибо не имъють власти чистое раздавать нечистымъ. «Тъ, которые сочетоваются дъвственно, имъють право на причастие плоти Госполней. При вторичномъ бракъ, если одно изъ нихъ дъвственно, а другое вдово, законъ повелъваеть обоимъ вмъстъ наяться въ

продолжение трехъ лътъ и уже послъ уравнять ихъ предъ закономъ. Вступающихъ въ третій и четвертый бракъ не принимаетъ церковь и не раздаетъ имъ даровъ, ибо сказано: , вто фоть и пьеть (плоть и кровь Господню) недостойно, тотъ всть и пьеть приговоръ свой, ибо онъ не различаеть плоть Господа". Божественный голось взываеть: ,, не давать святыни псамъ". Онъ же Своимъ перстомъ написалъ на каменной доскъ одну изъ десяти заповъдей: "Не прелюбодъйствуй! "-Даже языческіе мудрецы, какъ Солонъ, Ликургъ и ученики Платона, считали прелюбодъяние отвратительнымъ. Если язычники такъ высоко цънили цъломудріе, то тънъ болве должны цвинть его христіане. — «Не следуеть дерзновенно оспорблять плоть Божескую. Какъ могутъ мерзкія уста приблизиться, или какъ дрожь не овладъваетъ вкущающими, когда они приближаются безъ страха къ живому огню! И пророкъ не удостоился вкусить его самъ»...

Въ горделиво-смиренныхъ выраженияхъ армяне говорили о своей неучености и, вопреки можетъ быть своимъ разсчетамъ, подтвердили свое заявление, наполнивъ пославие массой неточностей историческаго характера 1).

Какъ видно изъ приведеннаго извлеченія, посланіе довинскаго собора 648 года; заключало въ себъ далеко не то строго-православное ученіе, какое было изложено въ посланіи армянскихъ епископовъ, писанномъ еп. Матусагой. Соборъ неодновратно говорить объ одной природъ во Христъ и упорно избъгаеть говорить, что Інсусь Христось есть "и совершенный человъкъ, во всемъ намъ подобный, кромъ гръха ... Приводя сравненіе, сдъланное язычникомъ Хозроемъ (я-изъ отца и матери), и свой примъръ рожденія Исаака отъ Авраама и Сарры, армяне повидимому выражали самое грубое представление о соединения во Христъ божества и человъчества въ одну природу, именно, что Христосъ есть результатъ наитія Св. Духа, какъ рождающаго начала, на Дъву Марію и что, следовательно, природа Христа—смешанная божественно-человъческая. Отсюда ихъ представление о божественности плоти Христа. Указывая на то, что у армянъ причастіе раздается съ крайней осторожностью, и косвенно упрекая грековъ въ обратномъ, отцы довинскаго собора да-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cocces, erp. 133-148.

вали понять, что армяне причащаются божсественному тълу и крови, а греки человъческому, потому что они несторіане. Въ противоръчіе здравому смыслу и своимъ сравненіямъ, сказавъ объ одной природъ воплотившагося Слова, соборъ добавляетъ, что во Христъ божество и человъчество соединено неслитнымъ и несмъщаннымъ соединеніемъ. Соборъ закрываетъ глаза на выводъ, который слъдуетъ изъ словъ «неслитное соединеніе», ибо, если соединеніе было неслитное и несминымъ, если не двъ природы Божеская и человъческая? Приводя многія мъста Свящ. Писанія въ доказательство того, что Інсусъ Христосъ есть единое богочеловъческое Лице, армяне сражались съ призраками своего воображевія, ибо ни въ посланіи папы Льва, ни въ актахъ халкидонскаго собора не было выражено, что во Христъ два лица.

Само собой понятно, что греви, получивъ такой отвътъ собора, не остались довольны имъ; но они ничего не предпринимали противъ армянъ, опасаясь раздражать ихъ въ такое опасное время. Тъмъ не менъе нъкоторые армянскіе князья, видя великодушное обращение арабовъ съ побъжденными и уступая своей непостоянной, неспокойной помышляли о подчинении арабамъ. Положение греческаго войска въ Арменіи было опасное. Когда въ 652 году арабы возобновили свои походы противъ Персіи и Арменіи, армянскіе князья вели себя двусмысленно. Греческія войска жаловались императору, что армяне измёняють ему, предають грековъ арабамъ и доводять до пораженій. Въ томъ же 652 году Конста или Константъ II (641-668) писалъ армянамъ, чтобы они не отрекались отъ грековъ; наконецъ самъ явился съ многочисленнымъ войскомъ въ Каринъ. Собравшіеся къ нему армянскіе князья и католикосъ Нерсесъ изъявили покорность императору и во всемъ обвинали князя Оеодора Рштуни. Константь сминиль Өеодора, который съ техъ поръ не переставаль действовать въ пользу арабовъ и въ ущербъ грекамъ. Католикосъ Нерсесъ съумълъ убъдить императора не причинять никакого вреда армянамъ. Прибывши въ Довинъ, императоръ остановился въ домъ католикоса и здъсь. пользуясь удобнымъ случаемъ, поднялъ вопросъ о церковномъ соглашении армянъ съ греками. Нерсесъ, всегда бывшій сторонникомъ халкидонскаго собора, охотно согласился

формально возобновить церковное общене съ греками. «Въ церкви св. Григорія, въ воскресный день, онъ возгласиль соборъ халкидонскій. Об'єдню отслужиль по греческому обряду греческій ісрей. Пріобщились царь, католикось и вс'є епископы, кто волей, кто неволей» 1). Одинъ армянскій епископъ, смущаемый тымь, что католикось Нерсесъ за четыре года предъ тымь (въ 648 г.) осудиль халкидонскій соборь, уклонился оть причастія, ибо подозр'єваль, что теперь католикось д'єйствуеть по принужденію; но императорь уб'єдиль епископа и онь причастился съ другими.

Когда императоръ Константъ, призываемый необходимостью защищать свою столицу, поспъшиль изъ Арменіи, католикосъ Нерсесъ отправился съ нимъ и прибылъ въ Константинополь. Тамъ его приняли съ почетомъ, наградили н отпустили на родину. Говорять, что возвратившись въ Арменію, онъ отказался отъ каоедры и удалился на свою родину въ Тайкъ, потому что опасался насилія со стороны внязя Осодора Рштуни 2). Боязнь католикоса остаться въ Арменіи послъ удаленія императора и оставленіе канедры даеть армянамъ удобный поводъ говорить, что состоявшееся предъ тъмъ соединение армянской церкви съ греческой было дъломъ непопулярнымъ и что католикосъ именно боялся возмездія со стороны своей наствы за изміну армянской вірів. Однако источники не даютъ ръшительно никакого основанія лълать подобное заключеніе: къ удаленію Нерсеса всъ указывають одну только причину-боязнь насилій со сторооы Өеодора Рштуни. Ни откуда не видно и того, чтобы послъ удаленія Нерсеса съ канедры было сділано что-либо въ противовъсъ только-что объявленного соединенія, хотя время для этого было вполит удобное: приверженцы арабовъ въ Арменіи нризвали арабское войско и передались арабамъ.

Въ 654 г. арабы, потерпъвши неудачи, оставили имперію въ покоъ. Князья греческой и арабской Арменіи заключили между собой союзъ и два года въ Арменіи царствоваль миръ. Въ 656 г. князь греческой Арменіи возсталь противъ императора и добровольно подчинился арабамъ, которые и заняли всю Арменію. Скоро однако главный привер-

<sup>1)</sup> Себесов, отр. 156.

<sup>2)</sup> Coccoon, crp. 167.

арабовъ Осодоръ умеръ (658). Въ томъ же году женецъ Нерсесъ возвратился на свою каеедру. Разочарованные въ арабахъ и нобуждаемые быть можеть католикосомъ Нерсесомъ, армяне отложились отъ арабовъ и снова подчинились императору, не смущаясь твиъ, что въ рукахъ арабовъ было нъсколько сотъ армянскихъ заложниковъ. Такъ какъ въ ото время были смуты въ магометанскомъ мірь, то греки безпрепятственно вступили въ обладание Арменией. Но когда, халифъ Мавія одинъ утвердился на царствъ, армяне снова поспъщили изъявить покорность арабамъ. Мавія въ 663 г., назначилъ преемникомъ армянскому главному виязю Хамазасну виязя Григорія Мамиконьяна, который 20 автъ заботливо управляль Арменіей подъ контролемъ арабскихъ чиновниковъ. Католикосъ Нерсесъ не дожилъ до возвращенія армянь подъ власть арабовъ, если правда то, что онъ умеръ въ 661 г., послъ 20-лътняго правленія.

Католикосъ Нерсесъ во все время своего правленія пользовался высокимъ уваженіемъ всёхъ, кромъ тъхъ князей, которые были особенно ярыми противниками грековъ. Это уваженіе современниковъ показываетъ, что православный образъ мыслей Нерсеса и его уніонныя стремленія не были чужды арманскому народу въ лицъ его понимающихъ представителей.

## XIV. Армянская церковь послѣ Нерсеса III до кат. Іоанна Отцнійскаго.

Отношеніе арабовъ въ армянскию христіанамъ. Отношеніе армянъ въ грекамъ и греческому исповъданію въ первое время владычества арабовъ. Католивосъ Илія и гоненіе на православіе въ Агванів.

Послѣ того, какъ всѣ армянскіе князья изъявили покорность халифу Мавін, настали одинаковыя условія жизни для всѣхъ частей этнографической Арменіи. Условія эти не были особенно тяжелы, пока армяне безропотно выносили свою зависимость отъ арабовъ. Магометане признавали христіанство, какъ и іудейство, истинною религіею, хотя и несовершенною; поэтому относились къ христіанамъ безъ того ожесточенія, какое было обычно въ нихъ въ отношеніи идо-

лопоклонниковъ. Къ армянамъ арабы были еще болве милостивы, чёмъ въ другимъ христіанамъ, потому что, во 1-хъ, армяне чуждались грековъ, а во 2-хъ, занимая страну, лежавшую на пути движенія грозныхъ полчищъ съверныхъ кочующихъ племенъ чрезъ Кавказскій хребеть въ предълы халифата, могли быть оплотомъ мусульманскаго міра противъ съверныхъ враговъ. Арабы предоставили Арменіи управляться своими начальниками по старымъ обычаямъ и порядкамъ, а для себи лишь требовали повиновенія и незначительной дани. Они позводили армянскимъ князьямъ имъть свое войско, на содержание котораго отпускали деньги. Многіе халифы и эмиры выказывали гораздо меньше нетериимости къ армянскимъ христіанамъ, чъмъ какой требоваль законъ Магомета, и иногда, при самомъ строгомъ соблюдении предписаний своей религи, питали глубокое уважение какъ къ учению христіанской церкви, такъ и къ церковнымъ обрядамъ. При такихъ условіяхъ потребность въ грекахъ у армянъ стала пропадать, сознаніе общности въры стало притупляться даже у тъхъ, которые дотоль следовали вере грековь, необходимость иметь общеніе въ въръ съ вселенской церковью стала сознаваться еще меньше. Армянская іерархія, ревниво оберегавшая свой авторитеть среди армянскаго народа и свободу отъ какого-бы то ни было гражданскаго и церковнаго контроля, теперь могла быть вполив довольна: теперь уже никто не напоминаль армянамь объ отступлении ихъ отъ вселенской церкви. никто не поднималъ вопроса о соглашении съ греками. Въ теченіе всего двухвъковаго періода не было ни одного случан оффиціальныхъ церковныхъ сношеній у армянъ съ греками по вопросамъ о церковныхъ разностихъ. Но когда неспокойные армянскіе князья, пользуясь смутами въ халифать, поднимали возстаніе, арабы съ жестокостью подавляли возстаніе, причемъ уже не разбирали ни духовныхъ, ни свътскихъ. Тогда армяне вспоминали о грекахъ и простирали руки къ императорамъ за помощью.

Въ первое время владычества арабовъ армяне еще помнили унію съ греками, заключенную Ездрою и подтвержденную Нерсесомъ III; во всякомъ случав не проявляли враждебныхъ чувствъ къ греческому исповъданію 1). Преемникъ

<sup>1)</sup> Себеосъ, приводя много примъровъ смим святой греческой върм, там видътельствуемъ свое уважение къ вселенской церкви.

Нерсоса Анастасій (661-657) быль близнимь человъкомь въ Нерсесу, следов. быль техъ же убъявдений, что и Нерсесъ. Таковъ же повидимому былъ и преемникъ Анастасія Израиль (667—677) и преемникъ Израиля Исаакъ III. Время было неблагопріятно для развитія монофизитских взглядовь. Шестой вседенскій соборъ, осудивъ моновелитство и полтверливъ учение халкидонскаго собора, показаль, что нъть больше мъста сомивніямъ и колебаніямъ относительно двухъ естествь въ лицъ Інс. Христа: вопросъ исчерпанъ и ръщенъ окончательно. Съ другой сторовы самое учение о двухъ воляхъ, ясно указанное въ Свящ. Писаніи, опровергало теорію объ одной природъ или монофизитство. Армянскіе монофизиты, до которыхъ вопросъ о воляхъ во Христв насался близко, во все время спора о воляхъ стояли въ сторонъ и канъ-бы не замвчали этого спора; только въ грамотв собора 648 г., какъ-то миноходомъ они отвергнули и двъ воли. Точно такъ же и теперь они пропустили мимо ушей голосъ отцевъ 6-го вселенскаго собора, которые рашительно подтвердили ученіе собора халкидонскаго и дополнили это ученіе. Нивавой демонстраціи противъ VI вселенского собора въ Арменій произведено не было, хотя и быль въ тому поводъ 1). Можеть быть армяне были сдержанны въ своихъ сужденіяхъ о догиатическихъ вопросахъ потому, что питали еще надежду на грековъ; въ всякомъ случат армяне въ это время не заявляли своего монофизитства и монофелитства.

Вскоръ нослъ 6-го вселен собора обстоятельства ноказали, что армяне не могутъ найти поддержки въ Греціи. Именно, армяне, пользуясь смутами въ халифатъ (683—696), вздумали освободиться отъ власти арабовъ и отназались платить имъ дань. Но сильные сосъди арабскаго халифата, а въ числъ ихъ и императоръ Юстиніанъ Ринотметь, тоже пожелали воснользоваться безпорядками. Въ 685 году, съ съвера двинулись хазары и страшно опустошили Арменію, а

<sup>1)</sup> На VI всел. собора поднямалась рачь о неваконномъ обычав армянскихъ монофивитовъ совершать евхаристию на цальномъ вина. Изъ числа правилъ Трульскаго собора изть непосредственно касались армянъ: 32-е пр., осуждающее обычай употреблять въ евхаристии цальное вино; 33-е пр., осуждающее обычай произведять на церковныя и священныя степени только принадлежащихъ въ духовному звание; 56-е пр., осуждающее разрашено на сыръ и яйца въ субботы великаго поста; 99-е пр., осуждающее внесение армянами въ алтарь варенаго илса, по судейскому обычаю, и далежъ его исжду священниками; 81-е пр., осуждающее прибавку въ трисвятому: «распятый за насъ».



въ 686 году императоръ Юстиніанъ двинулъ въ Арменію огромную армію, которая опустошила 25 округовъ и продала въ рабство 8 т. семействъ. Такія опустошенія повторялись греками не разъ. Поведеніе императора въ отношенія Арменін показалось армянамъ тъмъ болье обиднымъ, что онъ даваль арабамъ полную свободу производить въ Арменіи такія же опустошенія. Не зная, кому служить и у кого искать защиты, армяне, покрайней мъръ съверные, платили дань одновременно тремъ владыкамъ: хагану хазарскому, императору греческому и халифу арабскому. На 16-мъ году Абдельмелека (701 г.) Арабы ръшились покончить съ своеволіемъ армянъ. Послъ безпощаднаго истребленія и разоренія, полководенъ Махметь подчиниль снова всю почти Арменію. Нъкоторые князья однако боролись; они извъщали императора о своихъ побъдахъ, надъясь, что онъ имъ поможетъ; но императоръ не желаль для нихъ предпринимать что-либо ръшительное и ограничился только тъмъ, что прислалъ почетные титулы. Между тымъ тотъ же Махметь снова двинулся въ Арменію. Устрашенные армяне, не видя ниоткуда поддержки, выслади навстрвчу грозному полководцу католикоса Исаака, чтобы онъ просиль пощады и заявиль покорность арабамь. Католивосъ на пути умеръ; но сопровождавшие его люди вложили въ мертвыя его руки просьбу къ полководцу, въ которой между прочимъ было написано: «сотвори миръ народу моему и будетъ служить тебъ и платить подати. Отврати мечь твой оть крови и руки твои оть грабежа, и будуть служить тебъ отъ всего сердца; но чтобы въ отношени въры нашей мы были властны сохранить все, во что мы въровали и что исповъдовали; чтобы никто изъ вашихъ насъ не принуждаль измънять въръ нашей. -- Не пренебрегайте мольбами монии и сойдетъ на тебя благословение мое» 1). Полководець даль письменную клитву, что исполнить просьбу котоликоса, и армяне «стали съ тъхъ поръ служить Измаилу, вавъ усердные рабы» (703). Арабы и послъ того производили жестокія расправы въ Арменіи, но виною тому были сами армянскіе князья. Неспокойные армянскіе князья дъйствительно составляли эло страны. Побуждаемые біемъ, корыстолюбіемъ и властолюбіемъ они затъвали

<sup>1)</sup> Гевондъ, стр. 192—20.

тоянныя интриги и ввергали народъ въ несчастія. На върность ихъ не было возможности положиться никому, ибо они способны были платить за великія благодъянія самой пизкой неблагодарностью. Такъ, нъкоторые князья выпросили себъ у императора для жительства городъ Пуйтъ (Поти) съ общирными пастбищами для своего скота. Но когда арабы стали звать ихъ въ Арменію и дали объщаніе непреслъдовать ихъ, то эти облагодътельствованные императоромъ князья «похитили сокровища и ограбили церковную утварь въ томъ городъ, въ которомъ жили, и возвратились въ Арменію, отложившись отъ греческаго императора».

Преемникъ Исаака III Илія (Егія 703 — 707) рышительно повернуль съ пути католикоса Ездры. Илія быль человъкъ честолюбивый и властолюбивый. Имълъ-ли онъ какін-либо прочныя догиатическія убъжденія-нельзя сказать съ достовърностью, такъ какъ Илія быль изъ такого сорта людей, ноторые ради удовлетворенія своего честолюбія способны идти и противъ своихъ убъжденій; но во всякомъ случать онъ заявиль себя какъ гонитель приверженцевъ халкидонскаго собора. Въ его время агванскій католикосъ Нерсесъ-- Бакуръ, будучи последователемъ халкидонскаго собора, много заботился объ укрыпленіи въ своей паствь истиннаго православія, которое никогда не прекращалось совстмъ въ этой странь По словамь историковь Нерсесь довольно круто поступаль съ тъми изъ епископовъ, которые не были согласны съ нимъ въ въръ; но едва-ли его строгость не была основательна. Неизвъстно доподлинно, каковы были гонимые, но одинъ изъ нихъ представляеть весьма подозрительную личность, -- это нъвій догадливый монахъ Израиль, названный у историка блаженнымъ, который имълъ особенный даръ отзарытыя въ землю сомнительнаго крывать происхожденія святыни и древніе кресты съ частицами животворящаго Креста Христова 1). Во всякомъ случав у Нерсеса оказались враги. Въ это времи агванскимъ княземъ быдъ нъкто Шеро Вдова покойнаго князя, у которой два сына были въ залож-

<sup>1)</sup> Онъ, всявдствіе чудеснаго видвнія, открыль два серебриныхь ковчега, въ которыхь были часть Животворящаго Креста и другія святыни, о которыхь надпись гласила: «часть іерусалинных» святынь Господа». Истор. Агванъ II, XXIX—XXXI. Въ другой разъ ему уделось открыть тогъ самый кресть, «которым» Месропъ обратиль агванъ въ христіанство»; гоже съ частицей Животворящаго Креста. Тамъ-же вн. II, гл. XXXIII.

мы всв проклинаемъ всвуъ еретиковъ-и жалкаго нашего Нерсеса, -- съ этихъ поръ ниято изъ насъ да не дерзнетъ выйти изъ преданій отцовъ нашихъ». Самое важное однако заключалось въ концъ: «Мы поставили также правила для рукоположенія натоликосовь агвансияхь, потому что въ короткое время католикосы наши лимили сана епископовъ нашихъ, такъ что тенерь по неопытности и незнанію страна наша подпала располамъ; потому предъ Богомъ и вашею отеческою милостію мы поставили, чтобы рукоположеніе въ патріархи агванскіе производимо было престоломъ св. Григорія съ согласія нашего, какъ это было и со временъ св. Григорія.-Кого вы изберете, тотъ угоденъ Богу и намъ. Никто да не дервнеть выйти изъ этого условія и поступить другимъ образомъ; если кто воспротивится этому, то рукоположение подобнаго да не почтется законнымъ 1). Въ числъ давшихъ такое условіе значится новый католикось, три епископа — жалобщика, четыре настоятеля монастырей, три какіе-то монаха, двънадцать свътскихъ знатныхъ лицъ, въ числъ коихъ непонятнымъ образомъ значатся сыновья сосланной княгини, 12 лътъ находившиеся въ заложникахъ въ Греціи и возвращенные греками не раньше 711 года; между тъмъ грамота датирована 85-мъ годомъ геждры (т. е. 707-8) или 148-мъ годомъ армянъ (считая отъ 561 г.).

Опираясь на грозный арабскій конвой, католикось могь добиться согласія и тъхъ, которые не были расположены двлать уступки его требованіямь; а чтобы достигнутое оставалось прочнымъ, имена князей, давшихъ подписку подчиниться армянскому католикосу, отвергать халкидонскій соборъ и не признавать законнымъ католикоса или поставленнаго не армянскимъ католикосомъ, или исповъдующаго халкидонское ученіе, предусмотрительно «были записаны въ архивъ Абдельмедика, Амиръ-Альмумина, для того, что если изъ нихъ будетъ исповъдовать двъ природы. .кто-нибудь таковой да будеть истреблень мечемъ и плиномъ. - Такъ водворился мирь во всёхъ церквахъ Агваніи», заключаеть мсторикъ; другими словами—такъ уничтожена въ православная вселенская въра вследствіе изменническихъ дъйствій ніжоторых в агвань и безсчестности католикоса Иліи.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Hot. Arb. ee. III, rg. 8

Чрезъ подписку нъкоторыхъ лицъ, для которыхъ чужды были интересы и въры и церкви, вся Агванія была связана обязательствомъ слъдовать противохалкидонской въръ, признавать своимъ католикосомъ только противника халкидонскаго собора и подчиняться власти армянскаго католикоса.

Поставленный Иліей на мъсто Нерсеса Симеонъ былъ невъжественный фанатикъ противохалкидонецъ. Онъ приказалъ бросить въ ръку Терту въ сундукахъ всъ книги Нерсеса, «полныя (будто-бы) ересей». Этотъ достойный ставленникъ армянскаго католикоса постарался еще больше стъснить свободу агванской паствы и обезпечить успъхъ вліянію монофизитского руководителя. Дъло натолиноса Нерсеса поназало, наную власть и вліяніе на церковныя дъла пріобръли вь Агваніи свътскіе люди. Въ ограждение на будущее время власти епископовъ и католикоса отъ вижшательства въ церковныя дела светскихъ лицъ новый католикосъ агванскій Симеонъ «заповъдалъ» «не допускать и не дозволять недостойнымъ и военнымъ людямъ имъть власть надъ церковью: - церковь Божія свободна и не подчинена никому, кромъ епископа и тъхъ, изъ достойныхъ и истинныхъ священниковъ, кому они поручаются, а не недостойнымъ лицамъ. — Итакъ я, Симеонъ, милостію Божіею католикосъ агванскій-приказаль, чтобы священники управляли дълами церкви, міряне же и воины не имъли права надъ церковью и не брали насильно приношеній» 1). Преемникъ Симеона (управлявшаго 112 года) Михаилъ, такой же фанатикъ, какъ и тотъ, трудился надъ искоренениемъ въ Атваніи православія. Опираясь на армянскаго католикоса, а чрезъ него и на халифа, онъ уже не боялся никого. Агванскій князь Варазо задумаль жениться на своей троюродной сестръ. Католикосъ запретилъ такой бракъ. Варазо попросиль разръщения у иверійскаго католикоса Талилы. «Злочестивый мужъ сей», т. е. Талила, говорить агванскій историкъ, «повелълъ такъ: если вы пребудете въ моемъ исповъданіи, то будьте благословенны; если же принадлежите въроисповъданію агванскому, вы сами знасте». Бракъ состоялся. «Разгиванный Михаиль», «собравь къ себъ членовъ своей цер-кви», прокляль князя, а католикосу Талиль писаль: «Какъ ты смёль разрёшить утвержденное учениками апостоловь,

<sup>1)</sup> Monc. Karank. III, rg. 11.

которые опредълили, чтобы никто не осмълился жениться на родственницъ.—Итакъ мы, собравшіеся во имя православія, предали тебя аначемъ со всъми еретиками» и пр. 1).

Въ такія кръпкія руки попада недавно православная Агванія.

### ХУ. Католикосъ Іоаннъ ІУ Отцнійскій.

Краткая характеристика Іоанна. Соборъ въ Манавкертъ. Бретичество этого собера. Почему армине предполагаютъ существование другого нанавкертскаго собера.

Послъ Иліи католикосомъ армянскимъ сдълался Іоаннъ Отцейскій, неизвъстно почему прозванный Философомъ (717-729). Армянскіе историки хвалять его ученость и строгоаспетическую жизнь. Хотя онъ одъвалоя въ богатыя и нышныя одежды и пересыпаль свою бороду золотымъ порошкомъ, однако подъ этими блестящими одеждами, на голомъ тълъ, вавъ увъряють, онъ постоянно носиль самую грубую власяницу. Разсказывають, что халифь, слыша о его франтовствъ, призваль его въ себъ и насмъщливо спросиль: «Отчего ты такъ великолъшно одъваешься, когда твой Христосъ и ученики Его приказали носить бъдное нищенское платье». Католикосъ отвътилъ: «Не смотря на то, что нашъ Христосъ спрываль Свою славу (подъ оболочною) тела, однаю чудеса, Имъ совершенныя, внушали страхъ видъвшимъ Его. Такой же страхъ внушали зрителямъ чудеса, совершенныя Его учениками. Но такъ какъ въ насъ ослабъла (сила) творить знаменія, то для поддержанія страха Божія въ неопытныхъ людяхъ мы прибъгаемъ къ одеждамъ, внушающимъ удивленіе точно такъ же, какъ вы, цари, чтобы показаться людямъ страшными, облекаетесь въ пурпуръ и златотканную одежду. Но если желаешь видъть мое платье, то можеть смотръть на него наединъ». Когда, по приказанію халифа, присутствовавшіе удалились, Іоаннъ распахнуль свою богатую одежду и власяницу. - Не смотря на то, что объ показалъ грубую

Digitized by Google

¹) M. B. III, 13.

этомъ случав не преминули упомянуть всв армянскіе историни, случай этотъ выставляетъ Іоанна не совсемъ въ выгодномъ свъть. Отвъть католикоса не изобличаеть особаго ума, не смотря на очевидную подготовленность: выставленные резоны весьма слабы, испуственны и неубъдительны. Они показывають, что основаниемъ франтовству было совсемъ не философское соображение, а просто человъческая слабость. Щегольство и роскошь давно уже составляли зло въ армянскомъ духовенствъ, именно въ средъ высшихъ і ерархическихъ лицъ. Еще Фавстъ Византійскій отмътиль этотъ порокъ армянскихъ епископовъ. Порокъ этотъ усилился послъ того, какъ не стало сдерживающей власти парей, когда армянскіе католикосы унаследовали ихъ авторитетъ. Не даромъ же временъ Іоанна въ армянскомъ народъ BOSDACJO H усилилось противојерархическое движеніе. Народъ высказывалъ ръшительное недовольство на безпорядочную жизнь многихъ изъ духовенства. Въ это же время въ Арменіи распространились секты павликіань и «фанатиковь». Слабость, софизмами хотвль защитить которую такими ничтожными Іоапнъ, было тъмъ болъе преступна, что паства Іоанна была разорена предыдущими войнами и смутами, поборами со стороны своихъ князей и данью арабамъ.

Любя роскошь саму по себъ, католикосъ Іоаннъ естественно желаль быть дальше отъ свъта вселенской церкви и ея контролирующаго мивнія для того, чтобы царить среди армянъ вполнъ спокойно. Но было нъчто такое, что заставляло не просто желать, а даже и стремиться къ удаленію вселенской церкви, -- это, во 1-хъ, разсчеть снискать такимъ путемъ расположение арабовъ, а во 2-хъ, ненависть въ вселенской церкви. Арабы, подобно персамъ, желали, чтобы между армянами и греками была вражда и раздъленіе 1); поэтому разсчеть католикоса на особенную мидость халифа въ случав разобщения армянъ съ греками былъ весьма основателенъ. Что же касается ненависти Іоанна къ вселенской церкви, то она имъла корень въ еретичествъ этого католикоса; онъ быль самымъ ярымъ противникомъ халкидонскаго собора, фанатикомъ, мыслившимъ совершенно покатодикось философъ еретически. По этимъ-то причинамъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По словамъ невесторыхъ ари. негориковъ (Варданъ, Сануилъ Анійскій арабы сами внушили Іоанну мысль отделять армянъ отъ грековъ.

поставиль себъ цълью окончательно уничтожись въ Арменіи слъды халкидонскаго ученія о двухъ естествахъ и греческіе обряды, державшіеся здѣсь со времени католикоса Ездры, и утвердить монофизитство. Онъ созваль (726) въ Маназкертъ соборъ изъ армянскихъ епископовъ, на который пригласилъ 6 сирійскихъ епископовъ-іаковитовъ.

На этомъ соборъ ръшительно быль отвергнуть халкидонскій соборъ и анаоематствованы были всв еретики и тъ, «кто принимаетъ тленность Христа»; следовательно принято было чистое монофизитство афеартодокетского толка. Чтобы оттвинть и символизировать нетленность человеческой природы Христа, постановлено было снова запретить обычай совершенія таинства евхаристій на квасномъ хльбь и съ примъсью въ вину воды, запретить разръщение рыбы, вина и елея въ дни великаго поста, празднование Рождества Хридекабря отдельно отъ Богоявленія. «Все это 25-ro отбросили какъ старыя дрожжи», говорить историкъ Ст. Асохивъ, «и постановили исповъдывать единое естество воплотившагося Слова Божія, совершать таниство безъ воды и кваснаго хлъба и свято соблюдать постные дни», т. е. въ свят. четыредесятницу во всё дни соблюдать одинаково строгій пость, какъ-бы въ знакъ единой и нетленной природы Христа, и наконецъ праздникъ Рождества и Богоявленія праздновать въ одинъ день, 6-го января, юзниъ осудилъ также на своемъ соборъ и павликіанъ съ «фанатиками» 1). Свою ненависть къ грекамъ и ихъ исповъданію онъ простеръ до того, что изгналь изъ Арменіи всёхъ грековъ, «которые бъжали до того поспъшно, что не могли захватить своихъ богатствъ и законали ихъ въ землю, замътивши расположение мъстности». За свою ревность по въръ католикосъ Іоаннъ стяжаль признательность потомства; послъ смерти онъ быль причисленъ армянами къ лику святыхъ армянской церкви. Последнее обстоятельство должно больше всего компрометтировать армянскую церковь, поэтому армянскіе историки, начиная съ Киракоса, XIII в., стараются выгородить Іоанна Отцийского изъ участія въ еретическомъ соборъ. Они говорять, что на этомъ соборъ одинаково были преданы анаоемъ какъ тивиники, такъ и негивиники, или последователи Юліана

<sup>\*)</sup> На этомъ соборъ запрещено было совершать таниство елеосрящения. См. наже, гл. XXXII, 23 прав. кат. Константина 1.

Галикарнассаго. Но, во 1-хъ, никто изъ болве древнихъ историковъ не говорить, что тогда же были анаосматствованы Юліаниты, а во 2-хъ, настойчивое проведеніе афеартодо-кетской тенденціи въ церковные обряды прямо противоръчить увърению, что юлівниты, или неглівники были тогда анаосматствованы Другіе историки стадаются доказать, что маназкертскій соборь, утвердившій афеартодокетство, быль не при Іспинт IV Философъ, а во времена Нерсеса III, когда этотъ меследній удалился оть дель вследствіе непріятностей съ правителемъ Осодоромъ Ритуни; что составленъ былъ этотъ соборъ однимъ монажомъ Іоанномъ (Чамчіанъ) 1).--Что во времена Нерсеса III накой-то Іоаннъ составиль монофизитскій соборъ въ Маназкертв, это не имъеть никакой достовърности и никъмъ не сообщается. Единственное основание не прилисывать Іоанну IV манаэкертскаго собора заключается въ томъ, что Іоаннъ Католикосъ, историкъ, не упоминаеть объ этомъ соборъ. Но во 1-хъ, Іоаннъ историкъ умышленно, въроятно, опустиль этоть факть, видя всю неблаговидность его, а во 2-хъ, куда дъвать свидътельство армянскихъ историковъ 2), которые приписывають этоть соборь Іоанну IV Философу? Куда дъвать свидътельства, что Іоаннъ изгналь грековъ изъ Арменіи?

Мусульманское правительство заплатило юнну и его паствъ за столь рышительное отчуждение отъ грековъ. Такъ, до маназкертскаго собора, въ 720—724 годахъ, когда царствовалъ халифъ Езидъ II, армянская церковъ тернъла большія притъсненія. «Одержимый неистовствомъ бъса», говоритъ историкъ, «онъ далъ приказаніе истребить и уничтожить живописные образа истиннаго вочеловъченія Госнода нашего и Спасителя и Его учениковъ. Онъ разрущалъ изображенія креста Госнодня, водруженныя во многихъ мъстахъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Асохикъ, стр. 74 р. п.; Стеф. Орб. Hist. de la Sioux. p. 75 et 84, Варданъ, стр. 92—93, Киракосъ, Deun hist. p. 36.



<sup>1)</sup> Авторъ Histoire dogmes, traditions et liturgio тоже выставляеть loanua IV Философа мужень православнымь и святымы. «Этоть ученый и благочестный ісраркъ (будго-бы) старался удалить всякій поводь въ ненависти и равногласію съ конставитенопольскою церковью, и въ свеей церкви удержаль богослуженіе и обряды греческіе (?). Онь не упоминаль о соборь халкидонскомь, но сть имени свеей церкви провогласиль твердое испов'яданіе, которое она мижла (?) въ два естества». Весь втоть 
панегирнить, если и можеть относиться въ католикосу Іоанну, то совс'ять не въ 
Іоанну IV Отцийскому, а въ тому Іоанну, котерый быль поставлень въ католикосы 
православными армянами греческой Арменіи во времена католикоса Монсоси.

во имя повлоненія Единосущной Троицъ 1). Но пресинивъ Езида Гешиъ (724—743) уже не угнеталь армянскій народъ.

Катодиносъ Іоаннъ оставилъ послѣ себя нѣсколько сочиненій: а) о воплощеніи, б) противъ армянскихъ павликіанъ, в) компилацію толкованій на литургію и на различныя церковные обряды, г) синодальное слово, имѣющее предметомъ богослуженіе армянской церкви, д) сводъ постановленій первыхъ вселенскихъ соборовъ съ исторією этихъ соборовъ, е) слова о покояніи. —Догматическая суть произведеній Іоанна ясно выражается въ его анафематствахъ: «Кто говоритъ, что Христосъ былъ человѣкомъ по природѣ, и твореніемъ и тлѣннымъ по плоти, и подверженнымъ страданію и смертнымъ по природѣ человѣческой, анафема да будеть».

«Вто не исповъдуетъ Христа единымъ безсиертнымъ естествомъ, анасема да будеть»-

«Левъ исповъдовалъ въ Христъ два естества и одно лице, не зная того, что естество безъ личности есть ничто».

«Анаесма халкидонскому собору и посланію Льва за то, что они учили, что во Христъ два естества, воли и дъйствія, равно какъ и два лица» <sup>2</sup>).

# XYI. Армянская церковь въ періодъ отъ Іоанна Отцнійскаго до возстановленія Армянскаго царства.

Непсиодинавијаса ожиданія Іоанна. Ухудшеніе положенія ариянъ и ариянаской церкан. Кратковроменное удучшеніе отношеній халифата къ ариянамъ въ начані ІХ в. и причини этого. Неблагоравуніе ариянъ. Месть арабовъ. Жестексоти Буги. Характерная сообениссть въ живна ариянской церкви за это время. Иненеборчество въ Арменіи. Положеніе вопроса объ нконахъ въ конці второго періода всторін ари. церкви. Вступленіе Захарін на патріаршество.

Разсчеты натолиноса Іоанна снискать Арменіи милость арабовъ путемъ полнаго церковнаго отчужданіа армянъ отъ грековъ оправдались далеко не совсёмъ. Философъ Іоаннъ не принялъ въ разсчеть, что не отъ однихъ арабовъ зави-

<sup>1)</sup> Гевондъ, етр. 71.

<sup>2)</sup> Тренцкій, «Изложеніе віры церкви Арн.» 257—258.

сять добрыя отношенія ихъ къ армянамъ, но и отъ самихъ армянъ. При последнемъ Омайаде Мерване въ арабскомъ халифать происходили кровопролитныя междуусобныя войны. Пользуясь этими смутами, армян князья задумали возстаніе. Зыжья князей однако кончилась неудачей. Съ воцарсніемъ династіи аббасидовъ (750) положеніе армянъ особенно ухудшилось. Первый аббасидъ Абдалла послаль своего брата обоэрввать всв мъста своего царства. Тоть «прежде всего прибыль въ Арменію», говорить историвъ, «замучиль всвять насиліемъ и притъсненіями и довель ихъ до нищеты, требуя подати заже съ мертвыхъ. Страшнымъ образомъ онъ мучилъ вдовъ и сиротъ; подвергалъ разнымъ истязаніямъ, постыдному бичеванію и ударамъ священниковъ и служителей алтаря, выпытывая у нихъ имена умершихъ и ихъ семейства. терзаль также и жителей страны, требуя страшныхъ 0нъ налоговъ, такъ что приходилось съ души много зувъ серебра, и приказываль всемь носить на шеяхъ свинцовую печать. - Съ тъхъ поръ войска армянскія перестали получать ежегодное жалованье отъ двора, а комплектъ войскъ оставался тотъ же. Князья должны были на свои средства снаряжать полки и содержать ихъ во все время безполезныхъ трудовъ» 1). Нашествіе греческихъ войскъ на Каринъ вовбудило было надежды армянъ. Но войска, забравши богатую добычу, удалились. Армяне массами последовали за ними. оставивъ родныя мъста. «Во время намъстничестве Езида и властительства втораго Абдаллы ярмо налоговъ настолько сильно тяготъло надъ Арменіей», что «серебро изсявло» въ этой странь. Отдавъ последнее свое имущество, жители не находили средства для своего выкупа и для освобожденія своей жизни отъ пытокъ, висълицъ и горькихъ истязаній. Торда снова «многіе изъ князей бъжали въ землю греческую подъ покровительство императора Константина», между тъмъ какъ другіе убъгали въ пещеры и ущелія и скрывались тамъ. Массы разбойниковъ наполнили страну и требовали себъ дани, пытками принуждая забитый народъ отдавать послъднее 2).

Въ это время на канедръ католикосовъ послъ

<sup>1)</sup> Гевондъ, 89—90. 2) Гевондъ, 92—95.

(629—741), извъстнаго только тъмъ, что онъ перенесъ каседру изъ Довина въ Арамункъ, сидъли: Тиридатъ I (741—764), Тиридатъ II (764—767), Сіонъ (767—775), Исайя (775—788). Католикосъ Тиридатъ I умолялъ арабскаго намъстника облегчить положение армянъ, но просъбы не помогали.

Преемники Езида не были лучше. «Господь ожесточиль сердца ихъ», говорить историяъ, «въ отмщеніе за проступки наши-голодъ, убійства и землетрясенія не прерывались. Къ этому они еще присоединяли: поношение святителей, насмъшки надъ епископами, бичеванія священниковъ, терзанія князей и вельможь и притесненія, которыхь не могли сносить военачальники страны. -- И простой народъ терзали разнаго рода мученіями: однихъ съвли ремнями и требовали тяжкой подати; другихъ мучили пытками и висълицами; ивкоторыхъ обнажали и бросали въ озеро во время сильныхъ морозовъ» 1). Поднятое снова возстаніе было опять усмирено и только еще больше ухудшило положеніе. Особенно ухудшилось положение духовенства, которое обвиняли въ подстрекательствъ въ бунту. Вследствіе тяжкихъ угнетеній нъкоторые арияне принимали магометанство, а другіе опятьтаки бъжали изъ отечества. Въ правление католикоса Исайн одновременно перешло «въ греческую страну» до 12 т. семействъ. По смерти Исайи было описано все имущество патріаршей канедры и церковная утварь, причемъ взято то, что особенно понравилось арабамъ.

Непомърная жадность поработителей причинала церкви зло и съ другой стороны. — патріаршій престолъ сталъ продаваться и покупаться за деньги. Католикосъ Стефанъ І (788—790) занялъ каеедру послъ Исайи, «затративъ большія средства». При такихъ условіяхъ престолъ католикоса доставался не тому, кто достоинъ его, но тому, кто больше за него платилъ. Охотниковъ купить его конечно было немало, но купившій не былъ гарантированъ, что послъ сдълки не явится другой покупщикъ, который предложить большую цъну. Жадные мусульманскіе правители не разбирали средствъ, чтобы увеличить свои доходы. Этимъ въроятно и объясняется, что послъ Исайи

<sup>1)</sup> Гевондъ, 96.

въ теченіе 7 льтъ смънилось пять католикосовъ, имен-Стефанъ I (788—790), Іовъ, управляющій 6 мъсяцевъ, Соломонъ Старецъ, тоже управляющій меньше года, Георгій (Кевориъ) I (792—795), Іссифъ II Скорпіснъ (795-806). Во времена Іосифа халифъ Гарунъ-Альрашидъ приняль строгія міры противь жадности армянских остикановъ (арабскихъ намъстниковъ). Преемникъ юсифа II Давидъ II управляль 27 льть (806-833). Во время правленія Давида преемника его Іоанна время правленія и почти во все V (833—854) арабскіе правители не притъсняли армянъ, такъ какъ послъ смерти справедливаго Гарунъ-Альрашида въ халифатъ происходили смуты. Была и другая чина. По мъръ того, какъ силы халифата, подтачиваемыя междуусобіями, быстро слабъли, силы грековъ увеличивались и они угрожали возвратить себъ отнятыя нвкогда провинціи. Императоръ Константинъ арабами ТИХЪ Копронимъ отнялъ у арабовъ, хотя и не удержалъ, городъ Каринъ, Михаилъ II успъшно сражался съ ними въ Малой Азін, импер. Өсофиль отняль у нихъ Трапезунть и нъсколько городовъ въ такъ называемой Четвертой Арменіи и Сиріи. По словамъ Асохика 1), императоръ вмінался даже во внутреннее управленіе армянь: «онь пожаловаль въ консульское достоинство Ашота, сына Шануха, назваль его велинить консуломъ и патрикомъ и оставилъ въ сперскомъ округъ, самъ же, собравъ дань съ Осодосіонольцевъ, возвратился домой». Во все время царствованія Ософила отношенія халифата къ Арменіи были весьма дружественны. Въ 835 году халифъ Мотаземъ поручилъ управленіе Арменіей армянину Баграту Багратиду. Въ правление Баграта всв армянские князья пользовались почти полной независимостью, каждый въ своемъ княжествъ, признавая господство мусульманъ только на словахъ и мало обращая вниманія на представителя халифовъ. Само собой разумъется, что и церковь армянская въ это время наслаждалась миромъ.

Но армянскимъ князьямъ показадось мало такой свободы, которой они пользовались. Когда, въ 848 г., былъ присланъ въ Арменію эмиръ Абусеть, армяне, соединившись подъ знаменемъ васпураканскихъ князей Арцруніевъ, возстали противъ арабовъ

Digitized by Google

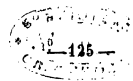
<sup>1)</sup> Прибавл. 22. къ переводу Эмина\_стр. 385.

и разбили войска Абусета. Халифъ Джафаръ Мотевеккель ръшниъ возстановить свой авторитеть въ Арменіи. Онъ послаль на мъсто Абусета сына его Юсуфа, который захватиль вы Багарата и отправиль въ Багдадъ, где онъ приняль -магометанство. Юсуфъ жестоко истиль арманамъ, пока не быль самъ убить въ 852 г. Но разгитванный халифъ посдаль въ Арменію еще большее войско и съ нимъ жестокаго 🕇 полководца Бугу. Бугь повельно было захватить главныхъ 🐔 киязей, уничтожить армянское войско и принудить знатибишихъ изъ ариянъ принять магометанство. Жестокость, которую проявиль этоть полководець, исполняя поручение хабыла ужасна. Отказъ отъ христіанства и принятіе магометанства не избавляли захваченнаго съ оружіемъ отъ неумодимаго мщенія. Кто быль силень и прасивъ, тоть, принявъ магометанство, могь оставаться спокойнымъ, людей же слабыхъ и некрасивыхъ не спасало и принятие магометанства; такихъ или убивали, или выпускали на свободу, но предварительно выколовъ глаза. Убійства, пытки, притвсненія, насильственное обращеніе въ мусульманство продолжалось несколько леть. Католикось Іоаннъ въ последніе годы своей жизни скитался по странъ, спасансь отъ насилія арабовъ, пона не умеръ въ 854 г.

положение армянской церкви и народа послъ Тяжелое ватоликоса Іоанна Отпнійскаго до половины IX в., заставляя ариянъ массами высыляться изъ Арменіи въ предълы Византійской имперіи, не пробуждало однако въ армянскихъ ісрархахъ мысли о новомъ церковномъ примирении съ греками, какъ это было прежде. Оффиціальная армянская хранила упорное молчание послъ того, какъ столь ръзко заявила свой крайне-монофизитскій образъ мыслей на собор'в въ Маназкертъ. Въ послъдніе годы Іоанна Отцвійскаго констант. патріархъ Германъ (713-730) писалъ къ армянскому духовенству посланіе, которое было доставлено преемнику loaнна Отцийскаго Давиду 1). По распоряжению Давида быль написань отвъть полемического характера. Отвъть писаль нъкто Стефанъ Сюнійскій, признанный армянской перковью святымъ, но въ двиствительности крайній монофизить<sup>2</sup>). Этимъ един-

<sup>1)</sup> Письмо пагр. Германа у Ман въ Nova Patrum Biblioth. t. ll. p. 567-584.

<sup>2)</sup> Вотъ отрывки изъ его сочиненія противъ діофизитовъ: «едина во Христъ



ственнымъ отвътомъ чрезъ третье лицо и ограничивались всъ письменныя сношенія армянской церкви съ греческой за двухвъковый періодъ послъ Нерсеса III. Споры о почитаніи иконъ, волновавшіе православную церковь съ 724 г.; и наконецъ самъ седьмой вселенскій соборъ прошли какъ-бы совершенно незамъченными армянской церковью, хотя въ дъйствительности имъли отраженіе въ жизни.

Если върить армянскимъ историкамъ, то вопросъ о поподнять въ Арменіи еще въ VI в. и читаніи иконъ былъ ко времени VII вселенского собора быль уже ръшенъ. Поводомъ къ возбуждению этого вопроса послужило слъдующее Моисей II, объявивъ обстоятельство. Католикосъ еретиками, запретилъ принимать отъ нихъ книги, иконы и мощи. Это запрещение нъкоторые истолковали въ томъ смыслъ, что непозволительны сами иконы, пезависимо отъ его происхожденія, такъ какъ онъ и въ частности иконы Спасителя, какъ изображенія матеріальной человъческой природы Его, соотвътствують болье духу несторіанства, чымь православія въ армянскомъ смысль. Какіе-то три монаха пришли въ сюнійскую учить: «стирайте область и начали пріобщайтесь съ иконы, изображаемыя въ церквахъ; не

сущноогь, едино лице, едино естество, у котораго равныть образовъ едина воля, и страданіе, и дъйствіє: ибо въ единовъ естествъ не можетъ быть иная и иная воля, иная, говорю, божественная и иная человъческая: нельзя утверждать того, чего быть не можетъ; но одна только (unica) у него воля и одно только (unica) дъйствіє». (Galani Conciliatio. Р. 1. Т. 11. Qu. II, § 111., р. 76).

<sup>«</sup>Госнодь поведель впостодамь врестить во имя Тронцы: следовательно изъдвухъ естествъ Христовыхъ одно должно быть устранено, чтобы изъ-Тронцы не образовалась четверица... Если-бы плоть Христова была нечто сотворенное, то её нужно было-бы включить въ число твореней, считать её за одно съ-другими сотворенными вещами и не воздавать ей поклонения» (ibidem, р. 71).

<sup>«</sup>Естество безъ дичной субстанціональности (sine propria subsistentia) инкомих образовъ существовать не вожеть» (ibid. p. 81).

<sup>«</sup>Говорят» (діофивиты), что два естества и одне лице: отсюда, по их» словать, одно из» этих» естеств» должно быть личным», а другое лишено личности; но невозможно въ одномъ лице существовать двумъ естествамъ и притомъ противоположнымъ одно другому; и кроме того невозможно, чтобы одно естество было лишено свеей личности. О страшное и удявленія дестойное ваблужденіе» (ibid. p. 82).

<sup>«</sup>Но обратимъ вниманіе на тіхъ, которые принимають сентевъ изъ двухъ равнородныхъ (heterogenas) естествъ, соединенныхъ въ одномъ лицъ. Ибо если на мхъ взглядъ человъческое естество лишено собственной личности: то, очевидно, они разумъють лишь половниу человъка, а не совершенняго человъка; но какимъ образомъ укъ нашъ можеть допустить то, что не возможно, именио, человъка сеъх свърственной ему личности» (1bid. р. 82). Троицкій, «Излож. въры.» стр. 258—259. Изложенныя высли вполить соотвътствують Стефану Сюнійскому, какъ онъ характеризуется у Стефана Орбеліана.

мірскими священниками». Въ области произошли смуты и слухъ дошелъ до катол. Моисея. По распоряжению католикоса было написано письмо, «чтобы никто не осмъливался портить образа въ церкви». По смерти Моисея, при католик. Авраамъ, эти три монаха были схвачевы въ Агваніи и представлены на судъ въ Арменію. Въ концъ VII в. вопросъ о почитанін иконъ снова быль поднять въ Арменіи. На этоть разъ борьба противъ иконъ возникла настолько же подъ вліяніемъ монофизитскихъ идей, насколько и подъ вліяніемъ арабовъ. Арабы, какъ магометане, сами не допускали живописныхъ изображеній, особенно религіознаго характера; иконы христіанъ они считали идолами, а поклоненіе имъ идолопоклонствомъ, которое по смыслу корана они должны были безъ милосердія истреблять. Живя въ мирномъ сосъдствъ съ армянами, арабы и имъ привили свой взглядъ на иконы и иконопочитание. При содъйствии другихъ антицерковныхъ иконоборчество въ указанное время стало быстро возрастать. Монсей Каганкатваци говорить: «въ то время, вогда въ Агваніи былъ святителемъ Ухтанесъ и посль него Иліазаръ 1) и происходили смуты и ереси въ разныхъ мѣстахъ, пришла въ нимъ молва, что многіе не принимаютъ иконъ, нъкоторые не совершаютъ крещенія, не святять соли, на свадьбахъ не полагають вънца по той причинъ, что превратились на землъ священства». Молва эта оказала свое дъйствіе, -- по примъру другихъ «многихъ» и въ Агваніи, въ которой всегда дотолъ держался духъ православія, началось иконоборческое движение. Вопросъ объ иконахъ сдълался спорнымъ настолько, что высшіе здёшніе іерархи не знали, какъ его ръшить; даже уважаемый въ то время епископъ Мецъ-Когманца Давидъ былъ въ колебаніи и обращался за разръщениемъ своего сомнъния къ ученому Іоанну Майрагомскому. который сообщиль ему вышеупомянутую историческую справку иконоборчества Арменіи ВЪ Произведенное Езидомъ 11 гоненіе на иконы открыло глаза христіанамъ, повазавъ, что иконоборцы дъйствуютъ не въ интересахъ чистаго христіанства, а въ интересахъ корана.

<sup>1)</sup> Уктанесъ епископствоваль 672—684, после него Илакаръ, или Влеакаръ (684—690), а катемъ извъстный мученикъ ка въру Нерсесъ Бакуръ (690—707.)

<sup>2)</sup> M. K. II, ra. 46.

По естественной силь противодыйствія армяне обратились къ иконопочитанію, смотря на него, какъ на завътъ предковъ, преслъдуемый иновърцами.

Прекращение споровъ о почитании иковъ однако не доказывало, что армяне окончательно стали на правильный цуть въ этомъ вопросв. Отношение армянъ въ иконамъ было особенное. Нигдъ въ извъстныхъ армянскихъ источникахъ не упоминается собственно о поклоненіп предъ иконами. Вездъ. гдъ говорится о молитвенномъ преклонении и цъловании, упоминаются одни только вресты и мощи. Исключеніе, быть можеть, составляли двъ иконы: икона Божіей Матери, принесенная въ Арменію апост. Варооломеемъ 1), и чудотворняя икона Спасителя 2), принесенная Ашотомъ-патриціемъ съ Дарьюнкъ 3). Подозрительное запада и поставленныя ВЪ отношение армянъ къ иконамъ въ эпоху VII вселенскаго собора выразилось уже въ томъ, что хотя они и не высказывались противъ иконопочитанія, однако не сділали и противоположнаго заявленія на какомъ-либо своемъ соборъ.

только одно, — въ эпоху усиленныхъ Можно отметить иконоборческихъ движеній въ Византійской имперіи участились въ Арменіи случаи отпрытія древнихъ чудотворныхъ престовъ и мощей. Но это и есть косвенное осуждение иконопочитанія. Грубая мысль армянскихъ христіанъ, не могшая постигнуть святости живописных в изображеній, требовала святости самаго вещества, - требовала, чтобы кресты были съ частичкой подлиннаго Креста Христова или по крайней мъръ имвли какую-либо историческую ценность, а вместо ликовь святыхъ білли самыя ихъ мощи.

Подозрительно относясь къ иконамъ, армяне въ отношеніи достоинства мощей не были особенно требовательны. Въ этотъ періодъ появились въ Арменіи мощи весьма сомнительнаго происхожденія. Въ разныхъ мъстахъ появились мощи св. Григорія, Рипсиміи, Гайаніи, и сами армяне путались въ объясненіяхъ относительно происхожденія этихъ мощей 4). Явилось много и другихъ мощей извъст-

<sup>1)</sup> Не упоминается, впрочемъ, въ этотъ періодъ.
2) Варданъ добавляетъ: съ мещами.
3) Гевондъ, стр. 10; Асохивъ, стр. 91; Варданъ, стр. 91.
4) Сб. Lazare de Pharbe, р. 288 et 363, Асохивъ, стр. 57, Монс. Каганк. стр. 49, 58, 188—190, 269; Варданъ 52—53, 86, Кігас. р. 7, Sam. d' Ani р. 368 et 387; Себессъ, стр. 98, 182.

ныхъ и неизвъстныхъ святыхъ. Моисей Каганкатваци говорить, что Григорисъ, епископъ агванскій, «взялъ съ собою частичку изъ крови великого первосвященника и мученика Захаріи, отца Іоанна и мощи св. Панталеона, который исповъдываль истинную въру Христа и увънчался въ Никомедіи. Онъ увезъ святыя мощи мучениковъ въ великій городъ Агванскаго владычества Цри, построилъ маленькую церковъ и положилъ въ ней съ большой осторожностью частичку крови Захарія и мощей св. Панталеона.—Взявъ съ собою другую половину мощей св. Захарія и блаженнаго Панталеона, овъ отправился въ страну Масктовъ», гдъ и потеривлъ мученическую смерть 1).

Во времена благочестиваго Вачагана ісрей Іаковъ, вельможа Хочкорикъ, еще два свищенника и двое юношей разрыли чудесно указанное имъ мъсто въ церкви въ г. Цри и нашли надиись: «Я, Григорись, привезъ этихъ святыхъ-Захарію, отца lоанна, и блаженнаго Панталеона, который свидътельствовалъ въ городъ Никамидін и я сама скончался затъмъ были открыты и самыя мощи, кромъ мощей самого Григориса 2), нашли «двъ стклянки вмъстъ съ мощами, изъ которыхъ въ одной была кровь св. Захаріи, а въ другой изъ мощей св. Панталеона» 3). Во времена агв. кат. Аббаса нъкто Вехикъ видълъ въ видъніи человъка, которомъ изображено было знаменіе креста; человъкъ этотъ говорилъ Вехику: «Я Погосикъ, приди, преклонись предъ престомъ, но не приближайся въ нему». Спустя два года тому же Вехику явился во сев инокъ, который говорилъ: «мы мощи, сирытыя въ области Арцеха, въ родъ Мханцъ, на поляхъ Калсета. Первомученикъ Теръ-Стефанъ и муче-Теодоросъ, св. Варосъ, Мамасъ, Маръ, Саркисъ, мученикъ Георгій, Козьма, Даміанъ и часть мощей св. сорона мучениковъ». Явился ему также и другой инокъ и сказиль: «Я Басира, рабъ Божій, страдавшій просиль у Снасителя, чтобъ не пропали MOILIN MON H желающие да получать часть св. преста моего; тамъ ваходится часть этого креста и часть Богопріемлемаго знаменія». льть Вехикъ, по его словамъ, «просилъ Цълыхъ семь

<sup>1)</sup> Исторія Агванъ, отр. 28-29.

<sup>2)</sup> Ibid. 44. 3) Ibid 58—59.

всемилостиваго Бога объяснить ему подлинный смысль видънія». Видъніе повторядось и торопило Вехика, чтобы онъ извлекъ мощи, говоря, «что мы все еще въ заключени». Наконецъ мощи были освобождены «изъ заключенія» и собраны «въ превосходные сосуды» 1).

Преемникомъ Іоанна У быль Захарія (854—876). Онъ быль дотоль человыкомь свытскимь; за святость жизни онь, князя Сембата, быль избрань въ преемники по желанію Іоанну и въ одинъ день прошелъ всв степени священства. правленія католикоса Захарін составляєть новую гравь въ исторіи армянской церкви. При немъ Арменіи была автономія: въ 859 году Ашотъ Багратидъ получилъ князя князей. Хотя вассальная завивфиквх сто TUTYJЪ симость Арменіи отъ арабовъ продолжалась, однако условія народа и церкви стали иныя, особенно жизни армянскаго потому, что ходъ исторіи снова привель армянь въ ближайшее соприкосновение съ греками.

## XVII. Общій очеркъ внутренней организаціи армянсной MEDKBN.

lерархическое устройство. Взаниныя отношенія пастырей и паствы. Церкви ш ихъ устройство. Страниме церковные обычан.

Въ теченіе второго періода исторіи армянской церкви получила полное свое устройство армянская ісрархія. Въ нодражаніе іерархіи небесной она состояла изъ девяти чиновъ:

- 1) Патріархъ, имъющій право посвящать епископовъ во всъхъ частяхъ свъта и созывать общіе соборы. Отличительныя одежды патріарховъ: нафоръ круглый и поверхъ емифоръ, сложенный въ-пятеро 2).
- 2) Архіеписконы, или начальники епископовъ, именуемые католикосами, имъющіе право посвящать митрополитовъ, муро. По смерти натріарха три архіспископа духовенствомъ посвящають новаго. Одежда ихъ-филонъ (мантія), нисходящая до пять, усвянная крестами, поверхъемифоръ, сложенный въ-четверо.

<sup>1)</sup> Исторія Агванъ, стр. 91—98. 2) Нафоръ-палица, емифоръ (или емифоронъ)-омофоръ, узкій въ родъ ораря

- 3) Митрополиты, назначенные въ качествъ наблюдателей на большихъ и главныхъ кафедрахъ. Они имъютъ право посвящать епископовъ, благословлять елей, который хранится прозапасъ въ церкви для оглашенныхъ и больныхъ и который они смъшиваютъ, если желаютъ, съ елеемъ апостольскимъ или съ св. муромъ. Въ случаъ надобности, или если вътъ патріарха, или по другой какой очень важной причинъ митрополиты могутъ, по приказанію великихъ кафедръ и съ присутствіемъ духовенства, посвящать архіепископа. Одежда—нафоръ съ крестами по числу подвъдомственныхъ епископовъ и емифоръ сложенный въ-трое
- 4) Епископы или наблюдатели, управляющие провинціями. Ихъ обязанность посвящать священниковъ и діаконовъ, освящать церкви, помазывать престолъ, равно какъ и крещальныя купели. Они получають муро отъ высшей канедры, именно канедры митрополита, который получаеть его отъ архіспископа, «ибо благодать небесная», замъчаетъ митрополить Стефанъ сюнійскій, «нисходить постепенно сверху до самыхъ низшихъ степеней, которыя представляетъ общество». Одежда епископовъ—нафоръ обыкновенный и безъ крестовъ, а емифоръ простой.
- 5) Священники, носящіе щурчарь 1), а также и епитрахиль на обоихъ плечахъ. Они могутъ восходить въ престолу съ баджкономъ (?), имъютъ право совершать литургію и причащать достойныхъ, крестить, освящать крестъ и все то, что въ употребленіи у христіанъ, принимать исповъдь умирающихъ, отпускать гръхи, вязать и ръшить свою паству; могутъ переносить муро, но только то, которое освящается митрополитами и епископами (елей несовершенный); ибо одни только епископы имъютъ право переносить муро (настоящее) или елей апостольскій; вслёдствіе этого однажды въ годъ они обходятъ свою паству и даютъ помазаніе тъмъ, которые были помазаны священниками. Священники могутъ также ставить чтецовъ и пъвцовъ и давать названіе кающихся и діакониссъ.

<sup>1)</sup> Шурчаръ, или сурчаръ, одежда изъ парчи, походить на наму фелень, съ той развищей, что надъвается не черезъ голову, а накидывается на плечи и застегнается на груди на металлическую застежку. Филсиъ отличается отъ шурчара тънъ, что дъзается изъ шерстаной натеріи (сатина), или, кикъ отличае за наслуги, изъ шелковой. Шурчаръ и филонъ—одежда общая для епископа и священика. Шурчаръ надъвается для совершенія литургіи, а филонъ—для севершенія утрендаго и вечерняго богослуженія.



- 6) Служители или діаконы, одівающіеся въ длинную тунику безь другого отличія, они носять орарь только на лівомъ плечів и совершають службу съ неповрытой головой въ алтарів, у святого престола, при священникахъ. Обязанность ихъ читать Евангеліе, проповівдовать, кадить, прислуживать во время совершенія св. таинства, носить чашу и дискосъ. Для женскихъ монастырей полагаются женщины діакониссы; обязанность которыхъ проповівдовать, читать Евангеліе, не въ алтарів и не передъ народомъ, а въ какомънибудь углу, въ сторонів. Однако онів не могутъ присутствовать при совершеніи таинства, какъ діаконы мужескаго пола. Онів носять одежду монахинь, отличія ихъ: мантія, кресть на лоу, небольшой орарь подъ правой рукой, прикрівпленный въ одеждів или къ поясу.
- 7) Иподіаконы (полу-діаконы), носящіе діаконскую одежду, только орарь на лѣвомъ предплечіи. Ходять безъ пояса. Ихъ обязанность читать въ церкви посланія апостоловъ, прислуживать въ храмѣ, носить свѣчи, жезлъ съ крестомъ, охранять церковныя двери.
- 8) Чтецы книгъ, одъвающіеся какъ предыдущіе и имъющіе, кромъ того, ахабохонъ, но безъ ораря. Внъ церкви они носять только льняную одежду безъ другого отличія. Они обязаны читать книги пророковъ и учителей.
- 9) Псаломщики или пъвцы, одъвающіеся какъ предыдущіє; они должны пъть псалмы и пъснопънія, исполнять въ церкви, слъдуя ритму, все, что относится къ музыкальному искусству, аллилуйи, меседы (антифоны на литургіи, относящіеся къ дневному празднику) и т. под.

Всё эти девять чиновь, по взгляду армянь, рёшительно необходимы въ церкви, и «если-бы какого-либо члена не доставало, то тёло, глава котораго Христось, было-бы изуродовано и не было-бы угодно Главё». «Разсуди и смотри, мой брать», прибавляеть историкь, «какое бы это было зло». Всё они вмёстё могуть избрать патріарха 1).

Низшіе духовные чины обязаны были повиновеніемъ чинамъ высшихъ и должны были дёлать извёстныя приношенія на ихъ содержаніе. Сами они въ свою очередь полу-

<sup>1)</sup> Histoire de la Sioun. p. 68-71.

чали содержаніе отъ паствы въ видъ обязательныхъ взносовъ, добровольной жертвы, платы за требы и штрафовъ за проступки. Эти матеріальныя отношенія паствы къ пастырямъ и низшихъ членовъ клира къ высшимъ опредълялись соборными канонами. Любопытны въ этомъ отношеніи постановленія агванскаго собора, относимыя ко временамъ царя агванскаго Вачагана Благочестиваго, т. е. къ концу V въка, но несомнънно относящіяся ко второму періоду исторіи армянской церкви 1).

- 1) Іереи сельскіе дважды въ годъ должны повлониться епископу и учиться отъ него духовному порядку по книгамъ, и по обыкновенію въ продолженіе года отнести къ нему подарокъ (прав. 1).
- 2) Когда рукополагають священника или діакопа, то 4 дражны священнику, 2—діакону (пр. 2).
- 3) Человъкъ свободный или царской крови долженъ дать на долю души, своей рукой, или коня съ съдломъ и уздой, или что только можетъ. Если овъ не дастъ при жизни, то семейство его должно дать послъ его смерти (прав. 3, по другимъ 2-е).
- 4) Плоды отъ народа ісрею слёдующимъ образомъ: ежегодно 4 мёры пшеницы; 6 мёръ ячменю и 16 горшковъ сладкаго. Бёдствующій пусть дасть половину хлёба и сколько можеть вина. Но у кого нётъ пашни или виноградника, съ того не брать; кто дасть болёе чёмъ это, тотъ дёлаетъ добро душё своей. Такъ говорить Павелъ: «кто сёеть щедро, пожнеть щедро». У кого есть овцы—одну овцу, три пучка шерсти и одинъ сыръ.
- 5) Каждый вольный, или поселянинь, или кто другой изъ мірянь въ продолженіе года должень дать отслужить одну объдню, т. е. совершить память умершаго, какъ онъ можеть, чтобы не лишить умершаго въ части (sic) отъ сво-ихъ трудовъ; и дать во имя усопшаго въ церковь или лошадь, если у него быль скотъ (прав. 5, по другимъ 4).
- 6) Іерей, хранящій большое село, не должень управлять другимъ селомъ. Если двъ деревни находятся близко, пусть будутъ имъть одного священника. Пусть іерей вла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Епископъ Шупхалиша, присутствовавшій будто-бы на этокъ соборѣ, не догъ быть въ концѣ V в., когда жилъ Вачаганъ Благочестивый (вступилъ на пре-

дъетъ такой паствой, которой онъ можетъ руководить (прав. 9, по другимъ вторая половина 7-го).

- 7) Кто въ среду или пятницу предъ великимъ постомъ съвстъ мясо, пусть постится одну недвлю. И если ктонибудь донесетъ священнику, что наказанный не исполняетъ предписанія, то сельскій староста долженъ у этого взять быка и дать священнику (прав. 14, по другимъ 12).
- 8) Епископы и јереи жаловались царю на вольныхъ людей за то, что они въ селъ двв или церкви обра-ТРИ Такъ щають въ монастыри. ом ондогу окид приказать епископамъ и дворянамъ оставить устроенныя церкви, а выгоды и доходы церкви передать въ церковь LTABBALD (прав. 17, по другимъ 15).
- 9) Кто изъ вольныхъ людей получаетъ десятину, пусть половину отдастъ въ настрящую церковь, а другую половину въ свою церковь (прав. 18, по другимъ 16).
- 10) По воскресеньямъ господинъ и слуга пусть ходять въ церковь главную и въ церкви совершаютъ панихиды. Чужестранцы за упокой души должны платить въ церковь (прав. 19, по другимъ 17).
- 11) Если дворянинъ въ своей церкви хочетъ поставить престолъ, или хранить мощи, или принесть жертву, то долженъ совершить это съ позволенія епископа, насколько его состояніе позволяеть ему. Ето это совершаеть съ разръшенія, тоть да будеть благословень, а кто не такъ творить, пусть удалится изъ церкви, и послё по возможности дасть пеню епископу, и смотря по тому, сколько дасть онъ пени, по канонамъ, пусть будеть дано ему благословеніе (прав. 21, по другимъ 19) 1).

Относительно церквей следуеть заметить, что въ этотъ періодъ вместо разрушившихся или сгоревшихъ деревниныхъ церквей воздвигались церкви каменныя, высокія, съ куполомъ, иногда съ несколькими куполоми и съ крестомъ на верху. Упоминаются церкви въ два этажа 2). Внутри цер-

столь чревь 30 л. послё смерти Ганкерта II при Вагарий. М. Каганк. отр. 10 и 36), такъ какъ, по свидетельству того-же историка, уже въ половний V в. былъ 10-й преснинкъ Шупхалиши (Ист. Агванъ стр. 280). Эта хронологическая синбка подрываетъ вёру и вообще въ принятую дату агванскаго собора.

1) М. К. стр. 66—69.

<sup>2)</sup> Описаніе церкви, построенной въ конць V в. въ Baño-Ткоры: Semblable au ciel, avec deux coupoles, trois chapelles et un porche de chaque côté, avec des

кви алтарная часть обычно возвышалась надъ прочими частями церкви. Алтарь отдёлялся завёсой 1).

Живописныя изображенія Спасителя, Божіей Матери и святых хотя и употреблялись въ армянскихъ церквахъ, но повидимому имъли значение болъе украшений, чъмъ иконъ въ собственномъ смысль, и даже не во всьхъ церквахъ они были. Наравить съ изображеніями святыхъ помѣщались итицъ, звърей и пресмыкающихся 2). Поклоизображенія неніе, какъ сказано выше, совершалось предъ крестомъ. Кресты ставились и предъ входомъ въ церковь и въ церкви на амвонћ 3). Кресты раскрашивались RDACKAMII. украшались разными рисунками, металлическими украшеніями и драгоцвеными камнями. Объ агванскомъ епископъ Израилъ (конца VII в.) говорится, что онъ въ странъ гувновъ срубиль священныя деревья, «приказаль принести ихъ въ городъ Варачанъ и, призвавъ бъ себъ искусныхъ плотниковъ города, приказаль имъ сделать прекрасный кругловатый кресть, украсиль его разными рисунками и приклеиль къ нему изображенія животныхъ, снятыхъ съ тщательной ностью и выпрасиль его съ верху до низу праской. съ правой (лицевой ?) стороны прикръпиль онъ твердыми гвоздями прекрасные, свътлые кресты. Внизу сквозное отверстіе, выръзанное съ четырехъ сторонъ на подобіе серебряный крестъ съ частичкою отъ Въ немъ находился вреста Господня. Такимъ образомъ украсивъ его и снабдивъ чудными разнообразными украшеніями, онъ поставиль его при дворъ церковномъ на востокъ для обътовъ и молитвъ . 4). армянъ отразилось и на ихъ креств. Подъ Монофизитство вліяніемъ оеопасхитской мысли «Богь распятый», мысли, таинству всю св. Троицу, привлекающей къ искупленія

chambres particulieures et un étage superiour à colonnes: le tout d' une construction magnifique. Histoire de la Siounie, p. 43.

<sup>1)</sup> Въ настоящее время въ армянскитъ церкватъ антарь возвышается надъ уровнемъ пода на аршинъ или на полтора и наботъ ступени направо и налъво, но не прямо въ молящимся, какъ въ православнытъ церкватъ. Иконостасы вездъ мо ие прико къ нолящимся, какъ въ православнихъ церквахъ. Иконостасы вездъ есть, но ставятся въ одной линіи съ престолокъ, который такинъ обравовъ оказывается какъ-бы выдвинутывъ наполовину изъ алтаря чрезъ среднія двери. За неоностасъ ходятъ только обвернымя и южными дверями. Служба совершается предъ престоловъ, слудовательно по сю стороку иконостаса. Завъса, задергиваемая, закры васть во всю ширину вею нижнюю часть иконостаса.

2) Тевондъ, стр. 106; мовс. Каганкатв. стр. 43—44.

4) Мана. Карания вез 202—20м

<sup>4)</sup> Mone. Karmer., orp. 203-204.

стали воздвигать кресты во имя св. Троицы 1) и на одномъ крестъ въ честь каждаго Божеского лица помъщать особый крестъ малый. Упоминаются кресты и во имя Богородицы 2). Такими крестами, очевидно, хотъли выразить мысль о единераздъльной богочеловъческой природЪ распятаго выраженія этого же тъснъйшаго Христа. Для соединенія божества и человъчества во Христъ въ единую природу стали безъ всякой нужды вбивать въ кресты гвозди.

Въ этотъ періодъ установился странный обычай помазыванія врестовъ. Помазывались не только новые кресты, но и древніе, давнымъ давно освященные и уже прославленные чудесами. Такъ Моисей Каганкатваци разсказываетъ, что, когда извъстный еп. Израиль отпрылъ въ Гись престъ св. Маштоца, то князь Джеванширъ и агван. кат. Иліазаръ писали Израилю, «что они постараются прибыть къ освященію и помазанію креста». А когда освященіе состоялось, то католикосъ, «взявъ съ его (Израиля) позволенія частичку отъ святого креста Маштоца, положиль её въ деревянный новый кіотъ и помазаль его благословеннымъ елеемъ».

Въ это же, въроятно, время вошло въ обычай освящать муро рукой св. Григорія Просвътителя 3). Почему собственупотреблять руку св. Григорія, а не удовлетвоно стали чинопоследованіемъ съ благословлениемъ: однимъ потому ди только, что въ сиду вещественной святыни восбще въровали больше, чъмъ въ молитву и благословение собора святителей, или же потому, что у армянскихъ архіереевъ и католикоса не было права на освящение мура, и они желали восполнить недостатовъ собственной благодати святостью руки Просвътителя? Отвътить на этотъ вопросъ трудно, последнее. Историкъ Х в. говоритъ: «Вотъ но ввроятнье удивительная и ужасная. Говорять будто бы ученіе въ Кесаріи-и самъ не могъ Григорій получиль освящать муро, и что изъ Касаріи получали admane elem

<sup>&#</sup>x27;) Гевондъ, стр. 71 и 106.

<sup>2)</sup> Варданъ, стр. 88.

<sup>3)</sup> Монс. Каганкатваци иншеть въ своей Исторін: «Говорять, что въ это время (т с. въ началь IX в.) еп. Амараса Серопъ, отправившись въ Гремію, проснять отъ царя частицы отъ мощей святыхъ, и онъ даль ему, какъ говорять, десницу св. Григорія, которою (въ переводь Патканова—которымъ) благословдяють священный елей, противъ священный елей.

до собора хадвидонскаго; что при усидени ересей, сами (армяне) отступились отъ римскихъ святителей и послъмногихъ безпорядковъ постановили свой обрядъ освящения елея. Но это обрядъ чуждый и неистинный и взятъ отъ послъдующихъ. Это отступление и еретичество» 1).

## Третій періодъ.

# XVIII. Армянская церковь послъ возстановленія Армянскаго царства. Патріаршествованіе кат. Захаріи. Новая попытка къ примиренію церквей.

Общая характористика періода. Отраженіе бурнаго времени на состояніи церкви. Упадокъ духовнаго просвіщенія. Приверженность къ старнив. Католикосъ Захарія и его богословскій образь выслей. Обращеніе Захаріи къ патр. константиноп. Фотію. Письма патр. Фотія къ кат. Захаріи и князю Ашоту о соединеніи церквей. Соборъ въ Ширакаванъ. Отвіть армянъ грекамъ.

Съ возстановлениемъ армянского царства снова выступають въ Арменіи три главныхъ историческихъ которыхъ изъ взаимодъйствія слагалась жизнь армянскаго народа въ періодъ его политической независимости. Факторы эти: 1) стремленіе грековъ, -- которые, расширяя свои владънія, снова приблизились къ армянамъ, -- привлечь на свою сторону, 2) противоположное тому желаніе арабовъ отвлечь ихъ отъ грековъ и удержать подъ своимъ вліяніемъ, и. 3) стремленіе армянъ достигнуть полной независимости. пользуясь соперничествомъ грековъ и арабовъ и тируя тъхъ и другихъ. Къ этимъ тремъ старымъ рамъ теперь присоединился еще четвертый -- зависть скихъ князей къ возвышенію одного изъ нихъ ва армянскаго царя. Пока царемъ быль Ашоть, мирь царст-

<sup>1)</sup> Монс. Каганк., стр. 269. Въ неданін Эмина (на арм.) нётъ разселза о рукѣ св. Григорія. Но недатели армянскихъ текстовъ (неъ армянь) часто опуснали натересныя мѣста, «не находя въ вихъ ничего историческаго». Замѣчательно, что, когда Имп. А. Н. захотѣла сама недать арм. т. Исторіи Агванъ, то ей не удалось получить отъ начальства Эчміаденскаго монастыря древиѣйшую рукопись этой Исторіи.

воваль въ Арменіи, но при сывъ Ашота Сембать, который не имъль авторитета своего отца, между армянскими князьями начались вровопролитныя междуусобія. Елвали арабы могли бы придумать другое средство болье дъйствительное для ослабленія Арменіи, чъмъ награжденіе одного изъ князей ся царскихъ титуломъ. Князья, привыкшіе подчиняться власти чужестранца, не могли равнодушно переносить теперь власть одного изъ своихъ собратьевъ: каждый считалъ не ниже другого и не считалъ нужнымъ повиноваться главному князю, или царю; не разбирая средствъ, каждый доцарскаго титула. Въ пылу вражды спорящія стороны ищуть опоры и у грековъ, и у арабовъ, иногда одни и тъже то у тъхъ, то у другихъ поперемънно. Пользуясь смутами въ Арменіи, арабы часто появлялись здёсь и помимо приглашенія арм. князей, подъ предлогомъ водворенія порядка. Производя опустошенія и кровопронарушеннаго дитія, арабы принимали мары и къ обращенію армянъ въ магометанство. Полузависимые отъ халифа арабскіе бывшіе въ развыхъ углахъ Арменіи и по сосъдству съ ней, разръщая себъ войну и миръ, тоже неоднократно пытались овладъть Арменіей или принудить армянъ къ союзу противъ халифа. Политическія бури мізшали правильному теченію жизни церковной; уже не говоря о томъ, что вижсто гельской любви и кротости они воспламеняли низкіе страсти въ человъческихъ душахъ, бури эти, вредя экономической жизни парода, затрудняли его ростъ. Простой народъ и духовенство, низшее и высшее, нечего говорить о главныхъ дъятеляхъ отого времени-- князьяхъ, не имъли досуга заниматься церковными вопросами; во время мира занимались возстановленіемъ разрушенныхъ храмовъ, монастырей, словомъ-возстановленіемъ вившняго церковнаго благоустройства. Уровень духовнаго просвъщенія какъ въ армянскомъ народъ, такъ и въ духовенствъ въ общемъ понизился еще больше. Громадное большинство, не вникая въ тонкости богословін, сабно стояло за въру своихъ отцевъ. Древность отеческихъ преданій была для большинства надежнымъ критеріемъ святости установившихся религіозной обрядности и въроученія. Общая темнота была главной причиной того, что, хотя въ этотъ періодъ часты были сношенія съ грежами и хота нъкоторые благочестивые и умные іерархи хлопотали о прекращеніи разділенія церквей армянской и греческой, всі нопытки къ соглашенію не привели ни къ чему, напротивъ даже армянская церковь стала еще дальше отъ вселенской, чёмъ до сихъ поръ.

Первая попытка къ примирению съ вселенской церковью была стылана католикосомъ Захарією. Нельзя съ увіренностью сказать, что именно побудило катол. Захарію дъло примиренія церквей, --единственно ли забота пастыря о благь церковномъ и сознаніе неправоты армянъ, или же сюда примъщивался матеріальный разсчеть. Возможно, что первая мысль принадлежала Ашоту, который, добиваясь царскаго титула и желая снискать расположение императора, посовътоваль Захарін начать переговоры съ греками о церсоединении. Но скорбе всего эта мысль принадлежала самому католикосу и вытекала изъ чистыхъ побужденій исправить ошибки, вкоренившіяся въ армянской церкви. Одно уже то, что Захарія быль избрань въ католикосы, будучи свътскимъ, показываетъ, что онъ ръзко вынълялся своимъ умомъ, богословскими познаніями и святостью жизни. Какъ умный и образованный человъкъ, къ тому же еще и несвязанный традиціями армянскаго клира, онъ долженъ быль сознавать ненормальность отношеній армянской церкви къ греческой и неосновательность отдёленія армянъ. Во всякомъ случав несомнённо, что католикось Захавія не быль тикомъ--- монофизитомъ въ то время, когда O GERTOHOLK перковномъ соединении армянъ съ греками. Поводомъ къ начатію сношеній съ греками было для Захаріи то, что знаменитый константинопольскій патріархъ Фотій, возставая прозаблужденій и ересей, касался и армянъ, называль іаковитами, или занзаліанами. Католикось онъ Захарія по этому поводу написаль къ Фотію посланіе, въ которомъ доказываль, какъ несправедливо подвергать такому порицанію всю армянскую церковь потому только, что нъкоторые изъ армянъ дъйствительно преданы заблужденію. Онъ объясняль, что соборь халеидонскій не быль принять армянами всявдствіе слуховь, что онъ утвердиль ученіе Несторія и противоръчитъ тремъ вселенскимъ первымъ «Еслл я и досель пребываю въ этомъ мивнін, писаль Захарія, то именно вслідствіе этихъ дошедшихъ до меня слуховъ. Онъ писалъ, что армяне не принимаютъ

Іакова Занзалоса, ни Юліана Галикарнасскаго, ни Петра Гнафея, ни Евтихія, но слъдують ученю св. Григорія Просвътителя, и просиль Фотія сообщить подробныя свъдънія о халкидонскомъ соборъ и о составленномъ на немъ исповъданіи.

На это посланіе Фотій прислаль пространный отвъть, въ которомъ, не смотря на множество хронологическихъ ощибокъ и погръщностей фактического характера, довольно убъдительно показываль неосновательность отделенія армянской перкви отъ вседенской. «Мы вознесли усердное благодарение Богу, - писаль патріархъ, - за то, что удостоились получить отъ ващей святости письмо, свидътельствующее о вашемъ славін, и за то, что въ немъ, какъ-бы въ солнечномъ сіяній богословія, хотя и бъдномъ словами, но напоенномъ ученіями, мы замьтили стараніе о духовномъ согласін. пишете о вашемъ сомнъніи касательно халкинонскаго собора и о подозръніи, такъ какъ де пущена молва, что онъ противенъ православнымъ соборамъ, но при этомъ добавляете, что вы отнюдь не ученики ни Гакова Заизала. отъ котораго јаковиты, ви Юліана Галикарнасскаго, ни Петра антіохійскаго, ни Евтихія, но ученики св. Григорія мученника и исповъданика и всъхъ съверныхъ народовъ просвътителя, это, говорю, наполнило насъ великой радостью. Ибо такъ какъ вы интомцы такого учителя, то подлинно неприлично вамъ следовать советамъ своего ума, но лучше съ любовію принять ту мысль, которую внушаеть св. писаніе, и не придавать ціны ложному мудрованію тіхь, которые искажають св. цисаніе сообразно своему мнінію, обманывая нетвердыя души людей, какъ нъкогда лжепророки, обыкновенно по влеченію своего ума, а не по Божіей воль». Онъ писаль дальше, что хотя до армянь и дошли невърные слухи о халкидонскомъ соборъ, однако армяне не противились этому собору, напротивъ признавали его авторитеть до довинского собора въ течение 106 лътъ, именно, отъ 2-го года Маркіана до 10-го Юстиніана и 6-го года католикоса Нерсеса Аштаракскаго, который созваль вышеозначенный довинскій соборь во время владычества въ Арменіи персовъ, въ 14 году царствованія Хозроя, и что за учиненное отдъление армянъ отъ грековъ Хозрой предоставиль Нерсесу и согласнымъ съ нимъ епископамъ завъдываніе сборомъ податей 1). Онъ писаль, что армяне будто бы участвовали на V и VI вселенскихъ соборахъ, на которыхъ приняли халкидонскій соборъ, что при католикосъ Ездръ снова быль принять этоть соборь послъ долгихъ разсужденій въ Каринъ, не смотря на противодъйствіе Іоанна Майрагомскаго, что при Нерсесъ Скиногъ этотъ Іоаннъ былъ даже сосланъ въ ссылку, но послъ смерти Нерсеса возвратился въ Арменію и на соборъ маназкертскомъ утверждено было во всей странъ его ученіе, особенно послъ перевола на армянскій языкъ сочиненій Юліана Галикарнасскаго 2). Фотій указываль, что греческая церковь всегда была хранительницей православія, просвътительницей и воспитательницей другихъ народовъ, давая понять, что въ учени церковномъ нужно руководиться образомъ мыслей греческихъ богослововъ. «Теперь, когда отъ рождества Господа Інсуса Христа до 2-го года царствованія Маркіана протекло 451 и послъ халкидонскаго собора до нашего времени 424 года, удивительно и почти невъроятно, что вы можете рить, чтобы народъ святой, избранный и достойный пріятія, продолжение 451 года съ правымъ догматомъ который въ сохраняль евангеліе, изъ котораго, какъ изъ обильнаго источника и безпрерывнаго потока напоена вселенная, внезапно позволиль увлечь себя заблужденю. когда лучше (сказать) онъ всъхъ еретиковъ всегда обличалъ и сохранялъ православную въру». Затъмъ Фотій доказываль, что соборъ не противоръчить тремъ первымъ вселенскимъ рамъ; показывалъ различіе понятій естества и лица, ясняль истинный смысль по-халкипонскихъ догматовъ и въ заключеніе писаль: «позволительно-ли, оставивши 680 скоповъ, составлявшихъ халкидонскій соборъ, изъ которыхъ многіе участвовали и на соборъ ефесскомъ, давать въру только двумъ? Это была-бы величайшая глупость». 3).

3) Въ дъйствительности манази. соборъ былъ не при loanus Manparouchous, a

при кателиносъ Ісанив Отцийскомъ.

<sup>1)</sup> Какъ извъстно, въ первый разъ армяне отверган талкидонскій соборъ чрезъ 40 явтъ послі него, при католикосі Пабиент. Во второй разъ съ особенной рішительнестью отвергли его, спустя 76 явтъ, при Нерсесъ II Аштаракскомъ на соборъ въ Довинт въ 527 г., т. е. въ первый годъ Юстиніана I, за 3 года до Ковром I, въ 3-й годъ патріаршествованія Нерсеса. Этотъ соборъ и имъетъ въ виду патріархъ фотій, но смішиваеть его съ другинт довинский соборомъ при католивост Нерсесъ III.

<sup>3)</sup> Migne, Curs. compl. t. Cll, p. 703-713.

Въ это же время Фотій писаль и къ князю Ашоту, прося его постараться съ своей стороны о примиреніи двухъ народовъ, созвать соборъ для исповъданія истины и для отвращенія всякихъ поводовъ къ неправильному церквей. «Великая забота у насъ, — писалъ патріархъ, вамъ познаніе истины, особенно потому, что мы сообщить знаемъ, что страна ваща полагается на защиту высочайщей благости и соединена съ св. канонической церковью, за исклюодного пункта, именно вы върите, будто соборь противенъ Богу и истинъ, между тъмъ халкилонскій онъ, напротивъ, подтвердилъ низложение и изгнание Несторія и окончательно уничтожиль его достойное проклятія ученіс. Кто въ самомъ дълъ не знаетъ, что страдали глупостью тъ, которые отвергаи халкидонскій соборь? Они вполив походять на тъхъ, которые поносили Господа и Искупителя нашего, когда Онъ изгоняль демоновъ. На самомъ же дълъ князь демоновъ и тъ, которые порицали Изгоняющаго демоновъ изъ людей, никакой разницы. Ужъ если вышеупомянутый не имъютъ св. соборъ изрекъ анаоему на Несторія и его послъдователей, то кто уже сомиввается, что Несторій — служитель сатаны? А если такимъ образомъ ІУ соборъ согласенъ съ третьимъ, то почему злословите вы на него и считаете его за нечестивый?— Умоляю ваше величество, чтобы вы, взявши себъ въ вожди святые соборы, утвердили ногу въ чистой въръ и не уклонялись отъ общаго пути, но шли этой прямой тропой, ибо осмъливается исповъдовать во Христъ одну **RTO** тотъ призываеть на себя осуждение Евтихія. - Кто исповъдуетъ во Христъ не двъ природы различныя, но два тотъ впадаеть въ вину Несторія. Посему Божія церковь. обличивши то и другое заблужденіе, отринула ересь отъ своихъ оградъ и исповъдала въ Господъ нашемъ Інсусъ Христь одно лицо и двъ природы различныя и несмъшиваемыя вопреки тъмъ, которые приписываютъ страданія Божсству. Итакъ постарайся, великій государь, научить народъ Іис. Христа и привести къ истинной въръ, ибо ничто угодно Богу, какъ то, чтобы мы познавали Его истаннымъ познаніемъ, прославляли православнымъ испов'вданіемъ и пребывали въ томъ (познаніи и исповъданіи) съ великодушною и постоянною любовію. Такимъ образомъ всегда сопровождаемый еще большимъ успъхомъ, ограждаемый противъ

враговъ помощью божественной благодати и охраняемый отъ опасностей и козней по примъру другихъ св. царей, достигнешь всякаго благополучія, особенно будущаго ходатайствомъ пречистой царпцы Богородицы и всъхъ святыхъ» 1). — Оба эти письма были отправлены съ митрополитомъ никейскимъ Іоанномъ.

Прочитавши письма, католикосъ и князь Ашотъ созвали соборъ въ Ширакаванъ. На этомъ соборъ многочисленный между прочивъ знаменитый въ то время присутствовалъ сирійскій діаконъ Нанна, который незадолго предъ тъмъ энергически возставаль противь епископа тайкского Апикуры, склонявшаго Ашота къ принятію халкидонскаго ученія 2). Главными дъйствующими лицами этого собора были католикосъ Захарія, митрополить Іоаннь, епископь Саакъ Апикурешъ и діаконъ Нанна. Послѣ краткихъ разсужденій Іоавнъ произнесъ пространное слово въ видъ символа, въ которомъ ученіе о таинствъ св. Троицы и о воплошеніи. Это было въ родъ проекта постановленія собора. ческое ученіе было изложено Іоанномъ въ следующихъ 15 статьяхь, или пунктахь, изъ которыхь каждый дался анаоемой на отвергающихъ его.

- 1) Въ Животворящей Троицъ едино существо и три Лица: Отецъ безначальный, Сынъ отъ Отца и Св. Духъ оть существа Отца равны.
- 2) Сынъ Божій, одно изъ Лицъ Пресвятой Троицы вселился въ утробу Дъвы и воплотился, пребывая нераздъльнымъ отъ Отца и Св. Духа.
- 3) Тотъ же Сынъ Божій, Богъ Слово, неслінню и нераздъльно соединился съ плотію человъческою и есть тотъ же самый превъчный Богь и истинный человъкъ.
- 4) Св. Дъва Марія есть истинная и совершенная Богородица.

Curs. compl. t. Cll, р. 713—715. Письма эти писаны по Чанчівну въ 862 г., по Вардану въ 869 г. Изъ словъ же патр. Фотія видно, что они писаны спустя 424 года послъ халиндонскаго собора. или въ 875 году.

<sup>2)</sup> Вардань говоригь, что къ дъду Ашота Великаго Ашоту (800—820) ввидся накой-то опископъ Апикура и сталь облонять его къ принятю халкидонскаго
учения. Въррать, архинандрить несопотавийский, узнавъ объ этомъ, отправиль діакона
Навну, который, вступивъ съ опископомъ въ состяваніе, побъднять его силою Св.
Духа. Тогда князь (Ашотъ) прогналъ Апикура и еще болье утвердился въ въръ св.
Григорія» (стр. 100). Весьма невъроятно, чтобы діаконъ Нанна, побъдитель Апикуры

- 5) Іноусъ Христосъ принялъ не лице человъка, но естество, и нераздълнется на двое, какъ мнилъ Несторій.
- 6) Два естества въ Інсусъ Христъ не смъщались, какъ вздумаль утверждать Евтихій, и равно тъло не принесено Имъ съ неба.
- 7) Богъ Слово вочеловъчился совершенно по божеству и совершенно по человъчеству, въ двухъ естествахъ соединенныхъ во единоиъ лицъ, пребывия единосущнымъ Отцу по божеству и соестественнымъ намъ по человъчеству и во всемъ безгръшнымъ.
  - 8) Божество не причастно страданію.
- 9) Інсусъ Христосъ пострадаль теломъ, а не божествомъ.
- 10) Богъ Слово Івс. Христосъ есть святый, крыпкій и безсмертный, распятый ради спасенія нашего; Онъ даруеть всымы милость и освобождаеть отъ грыховь и пр.
- 11) Сынъ Божій сділался сыномъ Дівы, дабы сыновъ человіческих сділать сынами Божійми.
- 12) Іисусъ Христосъ имълъ тъло, подвергшееся страданію, но не подвергшееся тлънію, ни тлънію смерти, ни тлънію гръховъ, ни тлънію страстей ().
- 13) Преданія соборовь никейскаго, константинопольскаго и ефесскаго і согласны съ преданіями апостольскими и пророческими.
- 14) Если кто соборъ халкидонскій и послѣдовавшіе за нимъ будетъ считать противными или несогласными съ преданіями апостольскими или пророческими или опредѣленіями первыхъ вселенскихъ соборовъ и по лицепріятію или любостяжанію будемъ проклинать ихъ, да будетъ анавема.
- 15) Если кто св. соборъ халкидонскій или последовавшіе за нимъ 5-й, 6-й и 7-й признаетъ согласными съ

<sup>1)</sup> По толкованию армянт, это значило: гіло, «не мотлівною въ вемлі, безгрішною и свободною отъ страстей, ябо вое то, что Онч. претерпіль, было деброводьно и истивно».



при Ашотъ, спуста болъс 50 лътъ былъ все еще діакономъ. Невърсатность этого ваставляеть думать, что Ашотъ Вардана есть Ашотъ Великій, а еп. Апикура есть тоже, что и Апикура склонялъ Ашотъ Великій, а еп. Апикура есть тоже, что и Апикура склонялъ Ашотъ Великаго въ калкидонскому ученію, а приславный изъ Мессопотомін діаконъ Нанна не только не оказвядся побъдителень, какъ свидътельствуетъ Варданъ, но напротивъ самъ склонился на сторону Апикуры, что и доказалъ своинъ поведеніемъ на ширакаванскомъ соборъ. Чамчіанъ справедливо считаетъ за одно лице Апикуреша и Сама Мрута.

преданіями апостольскими и пророческими и тремя первыми святыми соборами и въ тоже время дерзнетъ проклинать или злословить ихъ, якобы согласующіеся съ ересью нечестиваго Несторія, тотъ самаго себя проклинаетъ,—и потому анавема да будетъ» 1).

Невидно, чтобы противъ предложеннаго Іоанномъ исповъданія было сдълано со стороны армянъ какое либо возраженіе, не смотря на то, что на соборъ быль діаконъ Нанна. Впрочемъ грекамы въ интересахъ церковнаго общенія сдълано было даже черезчурь много уступокь ароставлено въ ихъ обрядахъ все, съ чъмъ Имъ сжились; по крайней мъръ не поднималось вопроса ни о хабов евхаристін, ни о смъщеніи вина съ водой, ни о празднованіи Рождества и Крещенія; - отъ армянъ требовалось только признаніе всёхъ вселенскихъ соборовъ. Пунктомъ 10-мъ армянамъ предоставлялось употреблять формулу: «распятый за насъ». Пункть 12-й своей двусмысленной формых допускать афеартодокетство. По поручению католикоса и всего собора епископъ Саакъ Мрутъ Апикурешъ написаль патріарху Фотію отвъть, въ которомъ лица всей армянской церкви заявлялось согласіе съ грецерковью. Отвътъ этотъ удовлетворилъ Фотія. Въ посланіи противъ папы Николая Фотій упоминаеть объ обращения армянь отъ іаковитскихъ заблужденій въ чистой православной въръ 2). «Есть основание думать,—

<sup>1)</sup> Худобашевъ. «Обовр. Арм.» стр. 212—215; Mansi t. XV p. 639—641.

<sup>2)</sup> Непенятно, на какомъ основаніи Эминъ въ 399 прим. къ русск. перев. Вардана говорить, что Саакъ Мруть, отвъчая, по порученію Ашота, патр. Фотію, отъ янца всего армянскаго духовенства отвергаль халкидонскій соборь.—Хотя Вардань и говорить, что писько Фотія обыло принято «немнегими», но это совстив не значить, что отвъть собора быль отрицательный. Повидимому Эмина ввело въ заблужденіе пустое обстоятельство: онь не догадался, что Вардань, сававши о созваніи собора въ Ширакаввань по поводу писька Фотія, далье приводить не свои разсужденія, но подробно издатаеть съ некоторыми измененіями и дополненіями содержаніе самаго письма Фотія (стр. 105—108). Вследствіе этого Эминъ неправильно перевель и ястолиоваль то место, которое въ его переводе значится такъ: «нетъ разногласія (между церквами) до Пересса Последняго, при которомъ постановлено армянское явтосчисленіе сз 104 году». По смиченія этого места съ письмоть Фотія, место это овначаеть: «нетъ (вт. письме Фотія—не было) разногласія между церквами св теченіе 104 лютя (у Фотія—въ теченіе 106 леть, но въ действительности въ теченіе 76 г.) до Нересса, при которомъ установлено армянское явтосчисленіе». Вследствіе этой же причины онъ на страниць 108 допустиль другую неправильность. Опъ переводъть чрезъ Сергія сочиненія Юліана Галичарнаєскаго. На Манажсертском соборю было принятю очень немногими письмо Фотія,

справедливо говорить Худобашевъ 1),—что послѣ этого собора и сиріяне присоединились къ армянамъ по убъжденію діакона Нанна, ибо въ посланіяхъ Григорія Магистра упоминается о письмѣ католикоса сирійскаго, въ которомъ этотъ послѣдній увѣдомлялъ Григорія, что согласіе между ними утвердилось во время патріаршества арм. кат. Захаріи».

# XIX. Преемники кат. Захаріи: Георгій II, Маштоцъ, Іоаннъ Историкъ, Стефанъ II, Өеодоръ I.

Безуспешность соглашенія съ греками и причины этого. Кат. Георгій II. Монахъ Маштоць и его обличительное песланіе противъ ширакаванскаго собора-Католикосъ Іоаннъ Историкъ. Действительный обравъ мыслей Іоанна. Кат. Стефанъ II и перенесеніе каесдры на Ахтамаръ. Пресминики его на Ахтамаръ. Письмо царм Кагина къ императору и патріарху Трифону о соединеніи церквей. Чёмъ отвётили греки на предложеніе Кагина.

Согласіе между греческой и армянской церквами должалось недолго, какъ видно изъ посланій патріарха константинопольскаго Николая Мистика 2). Этого и нужно было ожидать, не смотря на значительныя уступки грековъ и даже уступовъ. Армяне въ теченіе именно по причинъ этихъ нъсколькихъ стольтій дъйствительно привыкли къ своимъ церковнымъ формамъ, по вивств съ твиъ они привыкли и къ тъмъ идеямъ, которыя были вложены въ эти еретичествующими церковными организаторами. Армяне не могли забыть, что выражаеть пръснота евхаристического хльба, что означаеть цыльность какой особенный вина, смысль таится въ совибстномъ празднованіи праздниковъ Рождества и Крещенія. Оставленіе ихъ обрядовъ и пмъ

на которое отвъчаль Саакъ» и т. д. Не свъряясь съ источниковъ Вардана—письмовъ патр. Фотія и довъряясь рукописи, съ которой переводиль, Эминъ не на мъстъ поставнять точку. Нужно: «начали переводить чрезъ Сёргія (ученика Іоанна Майрагомскаго) сочиненія Юліана Галикарнасскаго на соборъ манавкертсковъ. (Здъсь копоцъ мевлеченія явъ письма Фотія. Далье слова самаго Вардана). Письмо Фотія было принято немногим» и т. д. Вотъ этотъ-то манавкертскій собіръ, на которомъ, при Іоаннъ Отцийскомъ, несомнънно было утверждено монофизитское ученіе, вслъдствіе неправильной постановки точки, оказался соединеннымъ съ именами Фотія и Саака Мрута. Отсюда и отвъть Мрута, писанный отъ лица всей армянской перкви, оказался у Эмина отрицательнымъ.

<sup>1)</sup> Обогрвніе Арменін, стр. 215.

<sup>2)</sup> y Man, Specileg. Rom. t. X, p. 417.

формъ доказывало признаніе греками правильности этихъ обрядовъ и формъ, а слъдовательно и догматической ихъ основы. Теоретическое согласіе съ греками въ догматахъ, выраженное хотя бы и цълымъ соборомъ, оставалось въ теоріи. Чтобы новые богословскіе взгляды области въ сознаніе народа, необходимо было ввести ихъ въ систему школьнаго воспитанія и обученія. Такъ какъ въ Арменіи школьное обучение находилось въ рукахъ малообразованнаго монашества и духовенства, то необходимо было ихъ всего ввести въ интересы единенія церквей и внушить имъ истинно-православные взгляды. А это было дело почти невозможное. Духовенство и монашество чуждались новшества и строго держались давно установившихся формулъ, памятуя, что не разъ уже провозглашалось съ греками и послъ каждаго раза снова возвращ возвращались къ старому пониманію. Въ данномъ случать вст тымъ менте побуждались усвоить новую точку зртнія, что ширакаванскій соборъ не отмънилъ формально постановленій раньше шихъ соборовъ противоположного характера, хотя и изрекъ ана отрицающих в халкидонскій соборъ и остальные вселенскіе соборы. Состоявшееся соглашеніе могло бы болье или менъе прочно установиться въ Арменіи, если главъ армянской церкви послъ того въ теченіе продолжительнаго времени стояди люди одинаково горячо преданные дълу примиренія церквей, или если бы явились талантливые богословские писатели, которые своими произведениями примихарактера покорили бы умы своихъ неловърчиотвынаго выхъ соотечественниковъ. Но къ несчастію и этого не было. Кажущаяся притязательность константинопольского патріарха на главенство надъ армянской церковью съ одной стороны, правительства съ другой — мъщали заискиванія арабскаго армянскимъ католикосамъ проникнуться любовью къ дълу соединенія церквей. Послъ ширакаванскаго собора предстахалифа Исей разръшиль носить предъ Захаріей хоругвь съ изображениемъ креста. Въ 885 г. халифъ далъ Ашоту царскую корону. Въ 886 году на византійскомъ престоль сыль другь армянь Левь Мудрый, при армяне не имъли нужды заботиться о церковномъ соглашении греками, такъ какъ и безъ того они пользовались милостью императора. Преемникъ Захаріи Георгій II (Кеворкъ

II—876—897) 1) не интересовался дъломъ примиренія церквей и задался главнымъ образомъ политическою цёлью помогать Ащоту и его преемнику въ объединении армянъ подъ властію одного царя и въ укръпленіи этой власти. Между тымь въ это время жиль вліятельный противникъ церковнаго соглашенія съ греками Маштоцъ. По словамъ ариянскихъ историковъ ото быль человъкъ добродътельный и ученый. Онъ устроиль на островъ Севанъ церковь и монастырь, въ который собрадось много иноковъ. Онъ введъ въ этомъ монастыръ уставъ св. Василія Великаго. Онъ самъ велъ столь суровую аспетическую жизнь, что, но словамъ армянъ, въ продолжение 40 лътъ не влъ хлъба и не пиль воды, а питался только растеніями, не носиль больше одной одежды и всегда ходиль босикомъ. Онъ пріобръль большое уважение современниковъ, а съ этимъ и вліяніе. Когда на Севанъ произошли споры по поводу ширакаванскаго собора, Маштоцъ написаль суровое посланіе, въ которомъ жестоко порицалъ членовъ этого собора и предавалъ анаоемъ какъ ихъ, такъ и ихъ последователей. Фанатическая проповъдь Маштоца спискала ему еще большее уважение армянъ и доставила канедру католикоса послв Георгія. Само собой понятно, чего можно было ожидать отъ такого католикоса. Но послъ 7-мъсячнаго патріаршествованія Маштоцъ умеръ. Преемникомъ ему сдълался его ученикъ Іоаннъ VI Историкъ (897-924).

Время правленія Іоанна VI было одно изъ самыхъ безпокойныхъ въ исторіи армянскаго народа. Никогда, кажется, не царствовалъ такой раздоръ между армянскими князьями, какъ въ это время. Эти князья не хотёли признавать общаго дёла; каждый старался лишь о собственной выгодё и объ удовлетвореніи лишь собственнаго честолюбія. Авторитетъ Ашота, какъ мы сказали выше, сдерживалъ строптивыхъ князей; но Сембатъ не имёлъ достоинствъ Ашота, а потому почти всё главные армян. князья сдёлались его врагами. Въ это время интересы церкви, благо народа, личная безопасность—все было забыто армянскими князьями. Арабы радовались такимъ смутамъ и съ своей стороны старались еще больше разжигать ихъ. Эмиръ атрпатаканскій

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Онъ перенесъ свою казедру въ Эчніадинъ. Hist. des Ardzroun. р. 186.

Юсуфъ, который имълъ подъ своимъ наблюденіемъ Арменію, считаль Сембата своимъ личнымъ врагомъ. Онъ съумълъ навлечь на него гибвъ халифа и самъ явился въ Арменію, чтобы, по порученію халифа, подвергнуть его наказанію. Сембать послаль въ Юсуфу катодикоса Іоанна просить мира; но Юсуфъ задержалъ Іоанна въ плену, а самъ вторгнулся во владънія Сембата. Многіе армянскіе князья, не исключая и родственниковъ Сембата, присоединились къ Юсуфу. щая ненависть связала христіанъ и мусульманъ въ одинъ твеный союгь для борьбы съ царемъ Арменіи. Союзники населенія, ни его жилищъ, одинаково не щадили HH полей, ни мъсть богослуженія, ни святыхъ обителей. Плъненіемъ и повъщеніемъ Сембата дъло не окончилось. Юсуфъ вонариль своего сподвижника армян. князя Ашота, племянника Сембата, и не прекращаль угнетать армянь, принуждая многихъ принимать магометанство. Въ армянскіе святцы ванесено множество лицъ мученически умершихъ въ это время. Кат. Іоаннъ, отпущенный остиканомъ подъ условіемъ большого выкупа, не имъя возможности вполнъ выплатить объщанную сумму, скитался по разнымъ мъстамъ, чтобы не попасть снова въ руки Юсуфа.

Одинъ изъ сыновей Сембата Ашотъ искалъ убъжища у императора византійскаго, между тъмъ какъ другой бъжаль въ Иверію. Импер. Константинъ Порфирородный ръшился оказать помощь несчастной Арменіи. Съ этой цълью онь приказаль патріарху Іоанну Мистику написать католикосу Іоанну о необходимости примирить враждующихъ князей и общими силами возстановить порядокъ въ странъ. Онъ приказалъ также увърить всъхъ въ своемъ покровительствъ и готовности содъйствовать въ ихъ дълъ. ріархъ исполниль приказаніе императора. Въ своемъ писькатоликосу і) патр. Іоаннъ между прочимъ жалоцерковное разобщение армянъ съ греками, на на существование догматическихъ разностей и церковно-обрядовыхъ отступленій въ армянской церкви и на безплодность заключавшихся соглашеній по церковнымъ вопросамъ. Католикосъ, получивъ письмо патріарха Іоанна, не счелъ нужнымъ отвъчать ему, а предпочелъ написать самому импе-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ican Cathol. p. 263-266.

ратору. Отъ имени своихъ соотечественниковъ католикосъ жаловался императору на горькую участь Арменіи и просяль помощь армянамъ, а для себя просилъ назначить о**казат**ь ему безопасное убъжище въ Греціи. Императ. Константинъ, по получении этого письма, пригласиль воанна прибыть въ Константинополь, чтобы сообща обсудить міры, какъ порядовъ въ Арменіи. Католивось однаво не становить воспользовался приглашеніемъ императора. «Нівкоторое обстоятельство, -- объясняетъ Чамчіанъ, -- помъщало юзниу принять это приглашение» 1). Однако Іоаннъ и послъ никогда не старался воспользоваться имъ и во все время своего правленія ни однимъ словомъ не обмолвился по вопросамъ ковнымъ ни съ императоромъ, ни съ патріархомъ тинопольскимъ. Между тъмъ Константинъ исполнилъ свое великодушное объщание: онъ даль Ашоту значительное войско, съ помощью котораго Ашотъ возвратилъ себъ отеческія владенія (915). Но миръ и после того не водворился въ Арменіи. То тамъ, то здъсь поднимались возстанія царя Ашота. Многіе князья объявили себя независимыми царями. Облагодътельствованный императоромъ царь Ашотъ становится врагомъ грековъ. Когда императоръ Романъ послаль войско противь арабского князя, утвердившагося въ самомъ сердцъ Арменіи въ Довинъ, то царь Ашотъ на сторону арабовъ, вследствіе чего греческое войско не могло взять Довина и удалилось.

Катол. Іоаннъ принималь большое участіе въ политическихъ событіяхъ отечества и старался мирить князей, но дъятельность его въ этомъ отношеніи не имъла большого успъха. Іоаннъ, повидимому, даже не сознавалъ необходимости заботиться о собираніи армянскихъ земель въ одно сплоченное царство; по крайней мъръ не видно, чтобы онъ послъдовательно и настойчиво поддерживалъ одного какоголибо царя или князя. По возвращеніи Ашота изъ Византіи Іоаннъ не держался въ его владъніяхъ и послъ долгихъ скитаній поселился у честолюбивыхъ претендентовъ на армянскую корону царей васпураканскихъ. Здъсь онъ написалъ свою Исторію армянскаго народа, въ которой имъютъ несомнънное значеніе страницы, касающіяся близкихъ и современныхъ Іоанну событій.

<sup>1)</sup> Hist. of Arm. v. 11 p. 50.

Поведеніе католикоса Іоанна и его Исторія характеризують его, какъ яраго противника грековъ, въ особенности ихъ исповъданія, и какъ строгаго приверженца армянской церковной исключительности. Не смотря на очень тяжелое политическое положеніе Арменіи, Іоаннъ не искалъпримиренія съ греками, и когда они сами протянули Арменіи руку помощи, онъ протянуль свою, но лишь затъмъ, чтобы получить эту помощь 1).

Преемникъ Іоанна Историка Стефанъ II оставался во владеніяхь васпураканскаго царя, где, на острове Ахтамаре, имъль свою канедру. Стефанъ управляль только годъ и не усиваъ заявить себя ничемъ особеннымъ. Посав него на ахтамарской каседръ сильдъ католикосъ Осодоръ I (926-936). Осодоръ управляль въ счастливое время, когла армянскимъ царемъ быль Абасъ (928-951), брать Ашота II. Ватодикосъ Осодоръ, пріютившись на Ахтамаръ, не считалъ нужнымъ быть вбаизи армянскаго царя, чтобы перенесеніемъ центра церковнаго управленія въ центръ гражданскаго управленія Арменіей содбиствовать сплоченію армянь въ одно цвлое. Находясь на Ахтамарв, онъ разъединяль Арменію. Васпураванскій царь Кагикъ быль соперникъ Абаса и жедаль удержать въ своихъ владеніяхъ каоедру католикоса. Поддерживаль ли притязанія Кагика Осодорь-неизвъстно, равно какъ неизвъстно, принималъ ли онъ какое либо участіе въ попыткахъ паря завести сношенія съ константинопольскимъ натріархомъ и императоромъ. Несомнънно первый годъ патріаршествованія Осодора Кагикъ къ патріарху Трифону и импер. Роману, желая вопросъ о разногласіяхъ между греческой и поднять снова церквами и найти средства для приведенія къ армянской окончательному соглашенію армянь съ греками. Попытка осталась безъ последствій: ни императоръ, ни патріархъ не

<sup>1)</sup> Историкъ Чанчіанъ старался въ своей Исторіи представить Ісанна православникъ и единомисленным съ греками въ перковныхъ вопросахъ. Онъ укавиваеть на то обстоятельство, что въ своемъ письме къ императору Константину Ісаннъ проскиъ мавначить ему безопасное убъжище въ Греціи. Но просьба Ісанна дать ему убъжище въ Греціи есть только двусимеленный, ни къ чему не обязывающій намекъ, который греки должны были истолковать въ свысат шага къ перковнему общенію съ ними. О дъйствительныхъ чувствахъ Ісанна къ грекамъ и о дъйствительных чувствахъ Ісанна къ грекамъ и о дъйствительных въ своей Исторіи ругательные эпитеты и поносительные отвывы и калинденскомъ себоръ.



удостоиль его своимь отвътомь, такъ какъ съ одной стороны прежніе опыты подобныхъ соглашеній не приводили ви къ чему, а съ другой въ это же самое BDema, полняль вопрось о соглашении, армянскій Абасъ заявиль себя противникомъ халкидонскаго собора 1). пьотиворъчія во взглядахъ двухъ армянтавого снихъ царей импер. Романъ и патріархъ константинопольскій не придали никакого значенія заявленію Кагика. Вивсто отвъта на предложение Кагика императоръ приказалъ изгнать изъ предъловъ имперіи всьхъ армянскихъ священниковъ и монаховъ, отказавщихся Принять халкидонскій соборъ. Изгнанные изъ греческихъ владеній армяне устре-Арменію, гдъ и основали много новыхъ монамились въ стырей <sup>2</sup>).

#### ХХ. Католикосъ Ананія Моккскій.

Крайній фанатизмъ Ананіи. Постановленіе перекрещивать пріемлющихъ халкидонскій соборъ. Ворьба Ананіи съ правосдавіємъ въ Агваніи и Сюція. Торжество Ананіи.

Преемникъ кат. Осодора Егише (936-943) также имъль свою канедру на Ахтамаръ. Онь быль свергнуть съ ка оедры послъ 5 — лътняго правленія. Два года, пока быль живъ свергнутый католикосъ, завъдывалъ дълами временный замъститель, а послъ смерти Егише былъ поставленъ като-Монискій (943—965) 3). Католиносъ **ДИКОСОМЪ** Апавія Ананія заявиль себя особенно большой ненавистью къ камъ и халидонскому ученію. Ненависть эта винд такъ велика, что онъ не считалъ даже христіанами халищонскій соборъ. По его приказанію, какъ принимаетъ

<sup>1)</sup> Абхавскій князь, идя на Абаса въ то время, какъ тоть быль занять постройкой церкви въ Карсь, послаль сказать ему: «и пришель освятить твою церковь по правилань постановленій хамкидонскаго собора». Когда этоть князь быль разбить и взять въ плень, то быль приведень въ Карс і, где Абась, показавши ему церковь, выкололь ему глаза

<sup>2)</sup> Iean Cath.; Thom. Ardzroun. p. 186—244; Ассхикъ, стр. 106—118; Варданъ, стр. 108—113; Sam. d' Ani p. 428—437; Кігасов. p. 42—45.

<sup>3)</sup> Жиль 5 лёть на Актамарё и 17 лёть въ Варекскомъ монастырё.

свидътельствуетъ Асохикъ, современникъ или почти современникъ Ананіи, собранные имъ главнъйшіе армянскіе богословы «по глубокомъ изслъдованіи божественныхъ на ихъ основаніи постановили вторичное крещеніе для послъдователей халкидонскаго собора. Ибо халкидониты, -- продолжаетъ Асохикъ, - не признають Бога во плоти распятаго и умершаго. Къ тому же они говорять, что во Христъ естества, двъ воли и два дъйствія, что не Богъ ради перенесь человъческія страсти и смерть, но что онъ умеръ смертію человъческою и потому они престятся человъческою смертію. Мы (т. е. Асохикъ съ другими (пменемдв въдуемъ Бога, соединеннаго во плоти, въ истинномъ Словъ; пришелъ на страданія и быль распять этотъ самый Богъ за насъ. Такимъ образомъ крещеніе наше въ имя Бога и въ смерть Господа, а не просто въ смерть человъка cobedшается, дабы намъ не подвергаться проклятію Іереміи, который говорить: «проклять возлагающій надежду человъка». Такъ говоритъ Асохикъ, который, по его собственному свидътельству, въ юности своей собственными глазами видълъ нъкоторыхъ изъ этихъ мужей въ дни ихъ старости и упивался сладостью ихъ ръчей 1).

Но католикосъ Агванін и митрополить Сюніи еще помнили унію, заключенную съ греками при католик. Захаріи и патр. Фотіи. По свидътельству Стефана Орбеліана, архіепископы агванскіе уже со смерти католик. Георгія въ сторонъ отъ армянскихъ католикосовъ 2). По примъру архіепископовъ и митрополить сюнійскій агванскихъ повиноваться армянскому католикосу. Ссылаясь сюнійской канедры отъ резиденціи армянскаго католикоса и невозможность правильныхъ сношеній съ последнимъ, сюнійскій митрополить Іаковъ сталъ за св. муромъ въ архіепископу, или католивосу агванскому Сагаку, а не къ армянскому католикосу. По Ананіи на патріаршество, Іаковъ не счелъ нужнымъ явиться къ нему. Іакова обвиняли въ ереси тондракіанъ: говорили, что онъ желаль ввести новшество въ обычаяхъ, настаивалъ, что день Господній или воскресенье вужно называть не кираке,

<sup>1)</sup> Асохикъ, стр. 123-124.

<sup>2)</sup> Hist. de la Sieun. ch. Lll, p. 159.

а виріаке, и проповъдываль, что не слъдуеть давать подарки епископу, т. е. католикосу, который, по его митнію, болъе высокій титуль, а не посвященіе. Эти обвиимъетъ ненія въроятно были распространены прежде всего Ананіей и его друзьями, чтобы уронить Іакова въ глазахъ его паствы и возстановить противъ него армянскихъ христіанъ, топдравіанства, начавшаяся въ какъ ересь половинъ ІХ в. среди армянъ, и еще державшаяся опасной <sup>1</sup>). считалась Самое въское опровержение подобной клеветы заплючается въ томъ, 1) что Іаковъ, отказавшись повиноваться католикосу, подчинился архіепископу агванскому и конечно повиновался своему князю, 2) обращался къ агванскому католикосу именно за св. муромъ, следовательно не только признаваль зналъ и соблюдалъ таинства, но предълы своей Судя по нелъпымъ обвиненіямъ въ какихъ-то пустякахъ, заключать, что личность епископа закова была въ безупречна. Историкъ Стефанъ дъйствительности Орбеліанъ рисуетъ Такова очень симпатичными чертами, какъ и заботливаго устроителя сюнійской церкви. Относительно обвиненій въ непризнаніи властей и въ частности авторитета ариянского католикоса Стефанъ основательно заибчаетъ, что выгоды Іакову отказываться отъ повиноне было никакой католикосу, чтобы подчиниться визшему, венія армянскому католикосу агванскому.

Ананія энергически вступился за свои права. Онъ потребоваль къ себѣ Іакова и Сагака, но ни тотъ, ни другой не пожелалъ явиться, не смотря на угрозы католикоса. Когда Ананія отправился лично въ Сюнію (947 г.), Іаковъ будто бы изъявилъ ему покорность, но во всикомъ случаѣ повиновался ему недолго. Католикосу вскорѣ же не безосновательно доносили, что Іаковъ придерживался халкидонскаго собора, и что склонилъ на свою сторону Хозроя, епископа Анцеватсика. Что касается католикоса Агваніи Сагака, то онъ до своей смерти не изъявлялъ покорности Ананіи. По смерти Сагака (947) его преемникъ Кагикъ тоже былъ

<sup>1)</sup> Основатель тондракіанства Сембать не признаваль будущей жизни. Провидінія Божія, благодати св. Духа; отвергаль таниства, не допускаль возножности гріховь, слідовітельно и наказанія за нихь; не признаваль законовь и властей. Ересь эта существовала до половины XI в. Прим'я. Эмина на 123 стр. его перев.

поставленъ безъ въдома Ананіи. Ананія написаль агванскимъ князьямъ, чтобы они не подчинялись незаконно поставленному католикосу. Многіе дъйствительно послушались Ананіи, и, выбравъ новаго кандидата, послади его къ армянскому католикосу за посвященіемъ. Ананія съ удовольствіемъ исполниль просьбу и посвятиль присланнаго. Но раньше поставденный католикось, опираясь на князя, продолжаль считать себя католикосомъ. Такимъ образомъ агванская церковь раздълилась между двумя католикосами, которые вели между собою ожесточенную борьбу Поставленнымъ армянами многіе остались недовольны и перешли къ прежнему своему католикосу. Чтобы прекратить раздъление и притомъ въ свою пользу, Ананія въ сопровожденіи многочисленнаго духовенства отправился въ Агванію (958). Поставленный имъ католикосъ приняль его. Явился и другой католикосъ. почтительно Ананія, ссылаясь на исторію, старался доказать, что агване обязаны подчиниться ему, Ананіи; онъ указываль на что первый католикосъ агванскій былъ поставленъ армянскимъ патріархомъ, что послъдующіе агванскіе католикосы въ течение будто бы 440 лътъ подчинялись канедръ св. Григорія при 25 армянскихъ католикосахъ до католикоса Авраама, что во времена катол. Камитаса агване будто бы подчинились арминамъ и оставались въ подчиненіи 85 лътъ, при семи католивосахъ до католивоса Иліи; что послъ сверженія Нерсеса Бакура агване продолжали находиться въ подчиненіи армянскому католикосу въ теченіе 137 л. до католикоса Георгія. Когда этотъ католикосъ находился въ плъну, епископъ Гунанъ явился въ Агванію. гдъ въ то время умеръ католикосъ, и былъ признанъ агванскаго собора католикосомъ Агваніи. Возвратившись изъ плена и узнавъ, что его епископъ безъ его ведома сделался католикосомъ Агваніи, Георгій приказаль лишить его сана; но Гунанъ упросиль Георгія, который и посвятиль его въ авхіспископы. Посл'в Георгія, всл'ядствіе политических волненій. прекратились сношенія агванской каоедры съ каоедрой св. Григорія. Преемники Гунана Симеонъ, Давидъ, Сагакъ и Кагикъ въ течение 69 лътъ имъли неполное посвященіе, будучи поставлены самими агванами.

Приведя такія доказательства, Ананія успъль убъдить агванъ подчиниться ему. Онъ свергнуль обоихъ соперниковъ,

хотя за Кагика сильно хлопоталь князь. Агване объщали прислать къ нему за посвящениемъ кого выберутъ. Но лишь только Ананія удалился изъ Агваніи, агване снова объявили Кагика католикосомъ, не стъсняясь проклятіями, которыми громилъ Кагика и агванскаго князя Ананія. Точно такъ же и Іаковъ сюнійскій не обращалъ вниманія на армянскаго католикоса 1).

По смерти Такова (958) Ананія снова отправился въ гдъ князья и духовенство встрътили его тельно. Католикось поставиль имъ въ епископы нъкоего Вагана и добился того, что сюнійцы дали влятву, что впредь не будутъ отдъляться отъ армянскаго католикоса и не будуть входить въ сношенія съ католикосомъ агванскимъ, а въ случав, если кто нибудь захочетъ последовать примеру таковаго въ руки армянскаго католикоса laкова, выдать Если върить Стефану Орбеліану, то Ананія въ довершеніе своего торжества лишилъ сюнійскаго епископа присвоенныхъ ему издавна особыхъ почестей: креста, который носили предъ сюнійскимъ епископомъ, драгоцівнаго посоха и подушки изъ золотой парчи, которые тоже по древнему обывсегда носили съ нимъ. Это лишение продолжалось до епископа сюнійскаго Іоаннеса католикоса армянскаго И Саркиса 2).

Вскоръ послъ смерти Іакова умеръ и Кагикъ, католикосъ агванскій. Агване покорились Ананіи и послали къ нему нъкоего Давида за посвященіемъ. Ананія за такую покорность принялъ Давида съ величайшими почестями и, посвятивши въ католикосы, отпустилъ съ дорогими подарками <sup>3</sup>).

На примиреніе сюнійцевъ и агванцевъ съ армянами въроятно повліяло то, что въ это время въ Арменіи царствовалъ вліятельный царь Ашотъ Милостивый. Однако сочувствіе къ греческому православію въ этихъ областяхъ не исчезло и послъ этого. Поставленный Ананіею епископъ Ваганъ былъ православнаго образа мыслей и поддерживалъ

Не забудемъ, что въ это время греки стали изгонать арабовъ изъ западной Арменіи, взяли Марашъ, Каринъ.

<sup>2)</sup> Hist. de la Sioun. ch. Lll.

<sup>3)</sup> lbid. p. 165.

сношенія съ грузинами. Таковы же, повидимому, были и преемники Вагана; по крайней мъръ при католикосахъ Стефанъ и Хачикъ сюнійскіе митрополиты не обращались къ армянскому католикосу за утвердительными грамотами (loan-несъ, Самуилъ, Іаковъ II, Григоръ) 1).

### XXI. Католикосы Ваганъ, Стефанъ III и Хачикъ I.

Попытка Вагана ввести иконы въ употребление армянской церкви. Вовстание прогивъ католикоса. Соборъ въ Ани и свержение Вагана съ каседры. Стефанъ III и борьба его съ Ваганомъ. Хачикъ I. Споръ армянъ съ греками изъ-ва разностей въ въръ. Армянское послание съ изложениемъ неправосларнаго учения вриянской церкви за это время.

Послъ смерти Ананіи (965) Ваганъ, еп. быль избрань армянскимь католикосомь. Сделавшись католикосомъ, Ваганъ не скрывалъ своего сочувствія къ камъ греческой церкви. Онъ сталъ выписывать изъ иконы и, какъ подогаютъ, сталъ устраивать иконостасы на подобіе греческихъ или грузпискихъ. Стефанъ Орбеліанъ говорить, что Ваганъ потребоваль, чтобы по греческому обычаю во всъхъ армянскихъ церквахъ поступали такъ же и украшали алтари иконами, а безъ нихъ не совершали службы 2). Эта благочестивая ревность возбудила многихъ прокатоликоса. Въ 969 г. въ г. Ани многочисленные противники Вагана составили соборъ и потребовали его на судъ. Видя, къ чему клонится дъло, католивосъ удалился Васпураванъ, гдъ былъ ласково принятъ соперникомъ армянскаго царя Абу-Сахломъ. Тогда соборъ низложилъ Вагана и, съ согласія царя Ашота, поставиль армянскимъ католикосомъ Стефана, одного изъ главныхъ противниковъ Вагана.

Стефанъ III (970—972) тотчасъ провозгласилъ анавему на Вагана и его покровителя Абу-Сахла. Между тъмъ Ваганъ считался въ Васпураканъ законнымъ католикосомъ. Опираясь на царя и сочувствовавшее населене, Ваганъ въ свою

<sup>1)</sup> Hist. de la Sioun. p. 168-175.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 167.

очередь провозгласиль анавему на Стефана. Такимъ образомъ церковь раздълилась на два католикосства: заармянская Стефаномъ и восточное съ Ваганомъ, падное со Ваганикомъ, или маленькимъ Ваганомъ. Арменія прозвали сценой перекрестнаго огня отлученій. Задоръ каслълалась Стефана дошель до того, что онъ собраль многотоливоса толпу монаховъ изъ четырехъ областей (Тарона, **ЧИСЛЕННУЮ** Хаштіанка, Цопка, Хордцена), и во главъ этой толны шель въ Васпуракань «для обличенія Ваганика и Абу-Сахла», а на самомъ дълъ, чтобы захватить Вагана въ свои руки. Но Абу-Сахлъ, видя приближение этого страннаго католикосомъ во главъ, приказалъ захватить рядъ и заключить на Ахтамаръ. Впрочемъ онъ скоро бодиль всёхь, за исключеніемь Стефана, котораго заключиль въ кръпость, гдъ тотъ и умеръ (972) 1). Армянскіе истоговорять, что въ томъ же году умеръ и Ваганъ, но Стефанъ Орбеліанъ говорить только, что Ваганъ умеръ одинъ и тотъ-же день» съ католикосомъ Стефаномъ и не упоминаетъ о годъ. Изъ Матеея Эдесскаго извъстно по крайней мъръ, что когда Іоаннъ Цимискій въ 974 г. былъ Арменіи, то армянскіе князья и ученые представили emy письмо патріарха Вагана 2). Полагають, что онъ **чмеръ** въ 980 году.

На мъсто Стефана III враждебная Вагану партія поставила католикосомъ епископа аршаруникского Хачика. Хачикъ I (972-992) быль илемянникомъ извъстнаго противника халкидонскаго собора католикоса Ананіи и по своимъ убъжденіямъ вполив подходиль подъ вкусь избирателей. Онь также быль однимь изъ главныхъ дъятелей на анійскомъ соборъ, низложившемъ католикоса Вагана. Онъ перенесъ патріаршую канедру въ Аркинъ, близъ Ани, и, «сосредоточивъ въ своихъ рукахъ духовную власть, возстановиль, говоритъ спокойствіе въ землъ армянской» 3). Правленіе Хачика совпадало съ послъдними годами царствованія Ашота III (5 лътъ) и занимало все царствованіе его Сембата II сына (977-990). Ашотъ, особенно въ послъдніе годы своего

<sup>1)</sup> Асохивъ стр. 126.

<sup>2)</sup> Math. d' Edesse, p. 15 dans Biblioth. List. arm. Дюлорье

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Асохикъ, стр. 128.

царствованія, вполнъ предался подвигамъ благочестія и благотворительности. Онъ построиль на свой счеть много церквей и монастырей; для облегченія участи всякаго рода несчастныхъ онъ устроилъ много разныхъ пріютовъ и богадъленъ. На содержание церквей, монастырей и приотовъ онъ опредълиль значительные доходы. Любовь его къ калъкамъ и нидоходила до того, что, по словамъ историковъ, онъ не садился за столъ безъ того, чтобы не было подле него разслабленныхъ и нищихъ, которыхъ онъ нанъсколькихъ друзьями и въ шутку величалъ СВОИМИ князьями, другихъ князьями князей, третьихъ куропалатами. такъ велика, что послъ его Его благотворительность была смерти въ его казић не нашли ни одной монеты. Примъру царя подражала прежде всего его жена, а потомъ и другіе армянскіе князья и цари. Въ это время монашество въ Арменіи еще больше распространилось. Въ многихъ монастыряхъ былъ введенъ уставъ св. Василія Великаго. потомства сохранено много именъ славныхъ подвижниковъ и ученыхъ варданетовъ. Но царство Ашота и Сембата далеко не обнимало всей области, подлежавшей церковной юрисликціи католикоса Хачика. Много армянъ въ предълахъ этнографической Арменіи жило подъ властью мусульманскихъ эмировъ, какъ напр. въ Гохтив, Апахунивъ, нъкоторыхъ пунктахъ Туруберана и Васпуракана, въ бывшей армянской столицъ Довинъ и пр.; много находилось подъ властью грековъ въ такъ называемыхъ Третьей и Четвертой Арменіяхъ и даже въ Таронъ; нъсколько областей и городовъ управлялись своими князьями. Понятно, что не во всьхъ мъстахъ положение армянской церкви было одинаково благопріятно, но нигдъ оно не было особенно тяжело, по крайней мъръ до 986 года.

Во времена Хачика жилъ знаменитый Григорій Нарекскій, ревностный поборникъ православія и сторонникъ грековъ, достойный сынъ благочестиваго Хозроя, епископа Анцеваци, друга извъстнаго сюнійскаго епископа Іакова. Григорій думаль убъдить своихъ соотечественниковъ принять халкидонскій соборъ; но закоренълые противники этого собора подняли противъ Григорія народъ и произвели такія волненія, что католикосъ Хачикъ, самъ врагъ халкидонскаго собора, созваль соборъ въ г. Ани для суда надъ Григоріемъ (977).

Digitized by Google

Соборъ этотъ разошелся, ничего не рѣшивъ. Святость Григорія Нарекскаго была настолько очевидна, что соборъ не дерзнулъ осудить его. О другихъ сторонникахъ греческаго православія за это время ничего неизвѣстно.

Въ концъ патріаршествованія Хачика поднялись горячіе споры у армянскихъ богослововъ съ греками изъ за разностей въ въръ. Дъло началось съ того, что «малодушные пастыри и митрополить севастійскій начали притьснять армянь за ихъ въру». Митрополить будто-бы, «вооружившись жестокостью, началь истязать священниковъ армянскихъ за въру и главныхъ ісреевъ гор. Севастіи отправиль въ желъзныхъ оковахъ къ царскому двору (т. е. въ Константинополь) (986). Прочіе же незамъчательные священники съ двумя епископами Севастіи и Лариссы Сіономъ и Іоаннесомъ, при стараніи митрополита, отдълившись отъ союза армянъ, приняли соборъ халкидонскій. Съ той поры, - продолжаеть историкъ, было запрещено арманамъ въ городъ Севастіи чрезъ звонъ колокола собираться въ молитвъ до прівада царя Василія въ восточную страну. -- Послъ того упомянутый митрополить вмёстё съ прочими митрополитами начали писать пространныя посланія къ владыкъ Хачику, патріарху армянскому». На эти посланія армянскіе ученые богословы писали отвъты, «исполненные, какъ говорить Асохикъ, сильныхъ доводовъ». Асохикъ приводитъ въ своей Исторіи одинь изъ такихъ отвътовъ. Нъкоторые позднъйшіе армянскіе историки говорять, что католикось Хачикъ, въ виду оскорбительнаго тона греческихъ посланій и різжихъ отзывовъ въ нихъ о въроисповъдании армянъ, «пренебрегъ» отвъчать грекамъ и даже былъ недоволенъ, когда его друзья последи отвътное письмо столь-же ръзкое и оскорбительное, какъ и письмо грековъ. Въ этихъ объясненіяхъ сказывается быть можеть желаніе выгородить католикоса Хачика, а съ нимъ оффиціальную церковь, изъ неловкаго положенія, въ какое его ставить отвъть, приведенный у Асохика. Отвътъ этотъ очень длиненъ 1), но при всей длинноть и обили доказательствь изъ святоотеческой литературы не отличается убъдительностью. Такъ какъ отвъть этотъ

<sup>1)</sup> Асохикъ, стр. 143-175.

характеренъ, какъ ученіе армянской церкви той эпохи, то приведу его въ извлеченіи.

Армяне писали грекамъ: «Вы называете насъ еретиками, затьмъ тотчасъ приступаете къ различенію двухъ въ Христъ, а потомъ исповъдуете во Христъ двѣ два дъйствія. Но что ужаснье всего, вы силитесь апостоловъ и первыхъ бы словами обкладывая такимъ образомъ итдь серебромъ. Словами столовъ, евангелистовъ и учителей вы доказываете два естества и двъ воли въ воплотившемся Словъ: этому мы ряемся, какъ правому дълу. Но если вы приводите ихъ имена только ради прикрасъ, подобно простолюдину, облекшемуся въ одежду царскую, чтобы не сказать подобно ослу, надъвшему на себя львинную шкуру, или, оставимъ орла въ сторонь, подобно галкь, вздумавшей превзойти всьхъ итицъ прасотою, нарядившись въ чужія перья; въ такомъ не будеть ли это значить, о мудрый во вземъ, желать обмануть насъ невъждъ? -- Мы научились исповъловать одно изъ лицъ Троицы единороднымъ Вогомъ отъ Отца, свътомъ отъ свъта, Онъ же есть образъ невидимаго Бога, славы и изображеніе сущности отца, сошедшій во Дъвы Маріи волею отца и подъ сънью св. Духа облекшійся въ тело при соединени божественности, рожденный отъ Девы Tomy съ божественно-человъческимъ TĚJOMЪ. жe учили три первые вселенскіе собора. — Спрашиваемъ васъ, какъ учениковъ апостоловъ и св. отцовъ: гдъ же это они проповъдывали въ Христъ два естества и двъ писали, или воли разделенныя? Какимъ образомъ вы разделяете естество въ божественно-человъческомъ тълъ, которое не отъ съмени, но отъ наитія св. Духа и отъ исхожденія свыше? Еще при рожденін Гаврінлъ сказаль: «Онъ будеть свять и наречется Сыномъ Всевышняго». Какое по вашему естество у Сыва Всевышняго, и какое у Спасителя, Помазаннаго и Господа?» 1).

Утвердивши такимъ образомъ свое положеніе, что во Христъ одна природа Божественно-человъческая, какъ плодъ наитія св. Духа на непорочную Дъву Марію, армяне под-

<sup>1)</sup> Orp. 144-146.

тверждали это положеніе многими изреченіями свящ, писанія и св. отцовъ, которыя между тъмъ свидътельствують лишь о томъ, что Інсусъ Христосъ есть единое Божеское Лице, Второе Лице св Троицы, принявшее на Себя совершенное сстество человъческое. Армяне указывали, что Інсусъ Христосъ называется Сыномъ Всевышняго, Единороднымъ отъ Отца, Сыномъ возлюбленнымъ; что Богъ отдалъ Своего единороднаго Сына на распятіе и смерть. Нераздъльное и неизреченное соединеніе, по словамъ армянъ, съ необыкновенной ясностью доказывается тёмъ, что евангелистъ иногда въчество называетъ божествомъ, а иногда божество человъкомъ и сыномъ человъческимъ; что Христосъ Сыномъ человъческимъ, сшедшимъ съ небесъ и восходящимъ туда, гдъ быль прежде. «Какимъ образомъ, возражали армяне, Онъ могъ сказать, что Сынъ человъческій прежле воплощенія быль на небесахь? Разділи здісь, если можешь, о ты, новый евангелисть, естество 1). Не самъ ли Единородный отъ Отца и рожденный отъ Матери-дъвы сказалъ безразлично: ,,вы ищете убить Меня человъка, говорящаго вамъ истину, которой научилъ Меня Отецъ Мой"?—Апостоль называеть Христа Богомъ всего, которому преклоняется всякое кольно. - Человьческому естеству не покланяются, божественному. — Апостолъ Павелъ говорить: "Богъ превознесъ Его и далъ Ему имя выше всякаго имени". И что такое это высшее имя, если не Богь? И кто осмъдится сказать, что существуеть два Бога? Ибо Слово и первоначально имъло имя божества и только послъ неизреченнаго соединенія и смішенія несмішиваемых естествы оно принятую плоть обоготворило, и стала эта последняя по естеству и силъ принявшаго ее, какъ то говоритъ Богословъ. -- Какъ же ты дерзаешь обожествленное называть чуждымъ естествомъ?» - Затъмъ приводится обычное у монофизитовъ оправданіе, что Асанасій и Кириллъ александрійскіе говорили: , единое естество въ воплотившемся Словъ", и въ то же время по обычаю упускается изъ виду, что тъ же самые св. отцы признавали два естества неслитныя. Приводится съ другой стороны противоръчащее положению

<sup>1)</sup> Въ переводъ Энина: «Какинъ образонъ прежде вочеловъчения ногъ онъ сказать, что сынъ человъческий ни небесахъ?»

армянъ свидътельство Епифанія Кипрскаго, что естества во Христъ остались несмъщанными и неразрывно соединенными, и представляется нъсколько свидътельствъ св. отцовъ о соединеніи двухъ естествъ, оставшихся совершенными по соединеніи <sup>1</sup>).

Относительно двухъ воль и двухъ льйствій во Христь армяне возражали, что при самостоятельности двухъ воль была бы борьба воль; что божественная воля должна побъдить совершенно волю человъческую. «Если вы полагаете необходимымъ», значилось въ посланіи армянъ, «для важдаго изъ обоихъ естествъ хотъть свое и дъйствовать по своему, въ такомъ случат не только не будеть обожествленія цълаго, но напротивъ будеть борьба въ тълъ. Ибо еслибы мы исполняли, говорить апостоль, желанія плоти и помысловь, то мы дъйствительно были бы сынами противленія; — но вы говорите, что цълое обожествилось и что ради спасенія Онъ, воплотившись, владычественно переносиль непорицаемыя страсти, то вы этимъ ясно доказываете только божественную волю, по превосходству своему побъждающую все. - Мы исповъдуемъ единую волю въ Господъ Інс. Христъ. Въ Спасителъ нашемъ не было двухъ воль различныхъ и противоположныхъ, ибо Онъ **СТОЯЛЪ** законовъ человъческой природы». Ясныя свидътельства свящ. писанія о двухъ воляхъ армяне усиливались истолковать въ пользу своего мивнія: «Я сошель съ небесь не для того, чтобы творить волю Мою» они объясняли такъ, что будтобы въ этомъ выражени «Спаситель говорилъ вообще о человъческой воль, а не своей въ частности». Настолько же слабо объясненіе словъ: «не Моя воля, но Твоя да будетъ». «Эти слова, --писали армяне, -- не указываютъ на то, что было двъ воли: Учитель нашъ хотълъ дать только добрый примъръ, слъдуя которому мы бы воздерживались отъ исполненія собственной воли и во всемъ давали предпочтеніе волъ Господней > 2). Относительно дъйствій во Христь они, приводя выдержки изъ св. отцовъ и къ мъсту и не къ мъсту, писали, что во Христъ было одно дъйствіе божественное; что божество во Христъ дъйствовало чрезъ тъло, что оно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 146—153.

<sup>3)</sup> Crp. 154--156.

только позволяло твлу чувствовать голодъ, жажду и все прочее; что эти страсти не необходимы, а добровольны 1).

Далъе развиваются доказательства въ пользу нетлънности тъла Христова; приводится выдержка изъ св. Иринея, не имъющая отношенія къ вопросу; изъ слова св. Аевнасія противъ Аволлинарія, гдъ разумъется тлънность послъ смерти, каковой тлънности дъйствительно не было, согласно слову пророка. Приводится еще пъсколько изреченій или въ ущербъ армянскому ученію или же такія, въ которыхъ разумъется нетлънность послъ прославленія 2).

Покончивъ съ доказательствомъ въ пользу того, что во Христъ одно естество, одна воля и одно дъйствіе и что и естество, и воля, и дъйствіе эти божественны, авторы посланія заявляли, что и лица во Христъ божеское и человъческое соединены въ одно лице Божеское. «Апостолъ говоритъ: будучи образомъ Божіимъ, Онъ принялъ образъ раба. Подъсловами: образъ и образъ разумъетъ апостолъ лице и лице, что я въ свою очередь разумъю лице божественное и лице человъческое. Если ты раздълишь оба лица на двойство, тогда по твоему исповъдыванію и изслъдованію выйдетъ не только два естества, но и два сына, какъ училъ Несторій. Что тогда ты сдълаещь съ сказанными: ,,Стало Слово плотію и ,,съ нами Богъ Эммануилъ ? Остается тебъ въритъ въ несмъщанное единеніе двухъ по ученію каеолической церкви, исповъдуя его неизреченнымъ и непостижимымъ з).

Когда такимъ образомъ было установлено единство лица изъ двухъ, само собою уже вытекало слъдствіе, что можно говорить, Богъ распятый", ,,кровь, страданіе и смерть Бога". Перетолковывая употребляющіяся въ священномъ писаніи и у отцовъ церкви выраженія, добровольныя страданія", армине говорили, что Богь страдалъ и умеръ добровольно, потому что Самъ восхотълъ страдать и умереть. Такимъ образомъ по ихъ мнѣнію добровольность эта не въ томъ состоитъ, что Сынъ Божій добровольно принялъ на себя подвигъ искупленія, а въ томъ, что, будучи безстрастнымъ

<sup>1)</sup> Orp. 157-159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Orp. 159—161.

<sup>3)</sup> Orp. 161.

и безсмертнымъ, 0нъ воспринялъ способность страдать и умереть  $^{1}$ ).

Признаніе одной природы во Христь, одной воли и одного дъйствія погружало армянъ въ ересь. Единство природы, води и дъйствія при единосущіи Сына Божія съ Богомъ Отцомъ и Св. Духомъ, во первыхъ, вносило въ Св. Троицу чуждый элементь (человъчество), во вторыхъ привлекало всю Троицу въ непосредственное участие въ воплощении и искупительной жертвъ и наконецъ, въ третьихъ-приписывало всеблаженному Существу страданія. Принуждаемые логически признать, что тъло Христа нетлънно и ненуждадось ни въ пищъ, ни во всемъ прочемъ, необходимомъ для подкрыпленія трла, армяне дрлали невозможными самое искупленіе, ибо если тъло Христа не нуждалось ни въ чемъ подобномъ, то оно было отлично отъ нашего. - То, что легко разръщается съ точки зрънія вселенской церкви, въ богословій армянь является запутаннымь и полнымь противоръчій и еретическихъ выводовъ. Православная церковь знаеть въ Іис. Христъ единое Лице Бога Слова, рожденнаго отъ Отца прежде всвхъ въковъ, единосущнаго Отцу, ради нашего спасенія воплотившагося оть Духа Свята и Маріи Дъвы не какъ отъ мужескаго и женскаго начада (иначе св. Духъ сдълался бы отцомъ Втораго лица св. Троицы), но чудесно безъ мужа, и сдълавшагося совершеннымъ человъкомъ, въ всемъ намъ подобнымъ, изъ разумной души и смертнаго тъла, которое было подвержено законамъ человъческаго естества, кромъ граховныхъ влеченій, распятаго, страдавшаго и погребеннаго, воскресшаго и восшедшаго на небеса и съдящаго одесную Отца и опять имъющаго прійти со славою судить живыхъ и мертвыхъ. Но признавая все ото, вселенская церковь не вносить въ Троицу лице, такъ какъ Христа, какъ совершеннаго человъка, не считаетъ отдъльнымъ лицемъ; не вносить въ св. Троицы чуждый человъческій элементь, такъ какъ чедовъчество Бого-человъка не считаетъ смъщаннымъ съ Его божествомъ въ нъчто среднее; не признаетъ божество Сына родившимся вовремени, возраставшимъ, ъвшимъ, пившимъ. страдавшимъ и умершимъ, а говоритъ, что Сынъ

<sup>1)</sup> CTp. 163-169.

будучи истиннымъ Богомъ, сделался истиннымъ человекомъ, возрасталь Своимъ человъческимъ естествомъ, имълъ въ своей человъческой природъ всъ человъческія страсти, кромъ гръховныхъ, и умеръ Своимъ человъчествомъ. Хотя дало и умерло только человъчество, но искупление рода человъческаго дъйствительно совершилось, ибо страдаль и умеръ не человъть, а Сынъ Божій своимъ человъческимъ естествомъ. Армяне конечно понимали, къ какимъ еретическимъ выводамъ приводить ихъ богословіе, но темъ не менье упорно стояли за «единое естество», стараясь въ то же время оть обвиненій въ ереся оградить себя тімь, что порицали ереси, въ которыхъ ихъ обвиняли или къ которымъ приводиль логическій ходь ихъ богословія. Такъ, признавая единое нераздъльное естество божественно-человъческое, авторы приводимаго атовнеки ино оти, стонканев посланія несившанное единство естествъ во Христв. «Мы не хотинъ чрезъ смъщение вводить въ единосущную Троицу чужое естество, или подобно Евтихію чрезъ соединеніе отрицать человъческое въ Немъ естество, или душу человъческую подобно Аполлинарію, или допустить изміненіе божественности въ тълъ, какъ то дълаютъ пандуриты, или не тъла съ совершеннымъ естествомъ, но съ естествомъ, принесеннымъ съ неба, какъ это говорить другой Евтихій, или въ противоположность последнему межнію проповедывать подобно Фотину, что божество получило свое начало отъ Маріи, или наконецъ сказать, какъ то дълалъ Маркеллъ, тъло Его находилось на солнцъ или было разсвяно по воздуху. Не станемъ говорить о множествъ другихъ отрицавшихъ истину воплощенія, которыя, порицая всесоверспасеніе, нечестивымъ образомъ признають единое естество. Мы отвергаемъ все это какъ вымышленныя басни, омерзеніе и недостойныя опроверженія. Вышевнушающія сказаннымъ достаточно опровергается мижніе тъхъ, ком соблазняются нами, полагая, что мы признаемъ единое естество по Евтихію» 1).

Не смотря на эту оговорку всетаки очевидно неправославіе авторовъ посланія, такъ какъ несмѣшанность они допускають въ томъ лишь смыслѣ, что не могутъ смѣ-

<sup>1)</sup> Orp. 162-163.

таться разнородныя естестви безконечнаго божества и ограниченнаго матеріальнаго человъчества. Признавая эту, такъ сказать, физическую невозможность смъшенія божества и человъчества, армяне несомнънно всетаки признаютъ какое-то особенное смъшеніе въ нераздъльное единство двухъ естествъ.

Хотя приведенные армянами доводы не только не вергии халкидонскаго ученія и ученія 6 вселенскаго собора, а напротивъ изобличили собственное неправославіе армянъ, тъмъ не менъе послъдніе весьма самональянно и въ тоже время весьма дерзко писали: «такъ какъ на подобіе книжія Моисея и пяти притупъвшихъ чувствъ своихъ ты даздёлилъ трактать свой, заключающій въ на пять главъ себъ пять разрывовъ, на которые разбиваешь Бога, волю и дийствие Его, дерзаещь назвать тъло Слова Божія и Бога не называешь распятыма за спасеніе міра, то и я пятью гладкими камнями Давида поразилъ чело твое пращей Св. Духа и силою десницы Господней, дабы ты не посмъль въ другой разъ класть хулу на чело Бога живаго» 1).

Въ заключение въ послании армянъ ръзко порицается поклонение св. иконамъ, изъ чего необходимо заключить, что возстаніе противъ католикоса Вагана въ свое время поднялось не изъ-за того, что онъ принималь иконы именю изъ Греціи и Иверіи, но изъ-за того, что вообще вводилъ иконы. «Вы отчуждаете оть Слова Божін и Господнее божественное твло и обожествленное служебное и сотворенное естество; между тымъ какъ изображеніямъ, изваяннымъ и писаннымъ на нъкоторыхъ веществахъ, вы покланяетесь, какъ божеству, при такомъ огромномъ стеченій народа и съ такимъ усердіемъ, --- что каждаго изъ васъ можно было бы принять за жреца. - Если ты мив напоменшь прекрасныя изваянія Спасителя и провоточивой женщины, стоявшія въ гор. Панеадъ при сліянін Яра и Дана, двухъ истоковъ Іордана, то съ своей стороны укажу на самого Евсевія, который, разсказывая объ этихъ изображеніяхъ, говорить въ своей Церковной Исторіи: "нътъ ничего удивительнаго, что люди, сохранившіе языческіе свои нравы, дълали то по обычаю язычниковъ". Если же укажешь на нерукотворенный образъ, даро-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Orp. 168.

ванный Спасителемъ Авгарю, на это и скажу, что намъ не следуеть приводить рукотворенный въ примеръ нерукотворенному точно такъ же, какъ несотвореннаго Бога въ примъръ богу сотворенному. Прославляя, мы поплоняемся и не сотворенному Богу и нерукотворенному образу Спасителя» 1). Очевидно армяне не понимали уже православнаго взгляда на иконы и смотръли на поклонение имъ, какъ на поклоненіе именно имъ, а не умопредставляемымъ съ помощью святымъ. Упрекая грековъ въ идолопоклонствъ вслъдствіе неправильнаго представленія объ ихъ иконопочитаніи, армяне тотчасъ же сами обнаруживали свое языческое отношене къ этимъ иконамъ. Такъ, говоря о нерукотворенномъ образъ Спасителя, они показывали, что покланяются именно ему, этому вещественному образу, какъ чудесно явившемуся предмету, а не Спасителю, ликъ котораго чудесно отображенъ на полотив.

Потомъ армяне оправдывали свой обычай несмѣшивать вино съ водой въ таинствѣ евхаристіи, упрекали грековъ, что они дозволяють скопцамъ занимать іерархическія степени, допускають къ причастію безъ исповѣди; осуждали ношеніе длинныхъ волосъ и покрываніе головы во время богослуженія. Въ концѣ они снова настаивали: «въ воплотившемся Словѣ Божіемъ нѣтъ мѣста счету естествъ, воль или дѣйствій; ибо въ Немъ воля и дѣйствіе всецѣло божественныя» 2).

Хотя грамота эта была писана какъ-бы отъ имени одного лица и можетъ быть отъ имени католикоса Хачика, однако Асохикъ говоритъ, что авторами этой и другихъ подобныхъ отвътныхъ грамотъ были многіе ученые монахи. Во всякомъ случать въ этой грамотть отражается взглядъ большей части армянскихъ богослововъ эпохи патріарха Хачика.

Митрополить севастійскій, получивъ посланіе армянъ, «хотя и былъ покрыть стыдомъ», по словамъ армянскаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Стр. 170—171.
2) Стр. 171—174. По нивощимся у меня источникамъ не могу опредвиять, какъ было въ дровности, но въ настоящее время арм. священникъ служить въмитръ, вродъ нашей епископской, а епископъ—въ митръ, похожей на катомическую. Стефанъ (рбеліанъ, говоря о 9-ти чинатъ арм. іерархін и одеждатъ каждаго чина, не упоминаетъ о митрахъ. Современникъ его кат. Григорій VII говорить, что армяне ваниствовали образецъ истры у лагимянъ. Кегда произощаю заметвованіе? Не въ эпоху-ли крестовыхъ походовъ? И Ст. Орбеліанъ, умалчивая о интрахъ, не выражаетъ-ли этинъ осужденія ихъ введенія?.

историна, однако, какъ и слъдовало ожидать, «не отказался отъ своей злобы», т. е. не убъдился доводами арманскихъ богослововъ.

Правленіе католикоса Хачика отмъчено историкомъ еще тъмъ, что въ это время «народъ армянскій сталъ разсынаться по странамъ запада», такъ что католикосъ долженъ былъ ставить епископовъ въ Антіохіи сирійской, въ Тарсъ киликійскомъ, въ какомъ-то «Сулендъ и вообще во всъхъ тъхъ предълахъ».

## XXII. Католикосы Саркисъ, Петръ и Хачикъ II.

Волъе важныя событія въ правленіе Саркиса. Время патріаршествованія Петра. Паденіе царотва Багратидовъ. Владычество грековъ въ Арменіи и ватоликосъ Хачикъ. Новая неудачная попытка къ примиренію армянской церкви съ греческой.

Въ 992 г. католикосомъ сдълался Саркисъ (Сергій), настоятель севанского монастыря, аскеть, достишій патріаршей каоедры «безъ лести и безъ лихвы, ибо не онъ шелъ за честью, а сама честь пошла за нимъ» (992—1019). При немъ состоялось церковное примирение сюнійцевъ съ армянами. Состоялось оно, какъ надо полагать, подъ вліяніемъ сюнійскаго царя, который, будучи тестемъ армянскаго царя Кагика (990—1020), желаль OTOTE примиренія въ видахъ болъе тъснаго политическаго сплоченія армянъ и сюнійцевь и усиленія своего зятя. Парь сюнійскій послаль въ католикосу Саркису пышную депутацію, а съ ней Іоаннеса, родственника кат. Саркиса, и просилъ поставить назначенкандидата сюнійскимъ митрополитомъ, а также возвратить сюнійской канедръ всъ тъ преимущества и отличін, какими пользовалась до католикоса Ананін. она просьбу сюнійцевъ и особымъ по-Саркисъ удовлетворилъ сланіемъ предписалъ всему сюнійскому духовенству во всемъ повиноваться Іоаннесу и отъ него подучать посващение  $(1006 \text{ r.})^{-1}$ ).

Во время своего управленія армянской церковью Сар-

<sup>1)</sup> Steph. Orbel. p.174-178.

кису приходилось вести продолжительную борьбу съ усилившимися къ тому времени тондракіанами; но борьба эта не сопровождалась особенно благопріятными для армянской церкви результатами <sup>1</sup>).

Саркисъ еще при жизни своей назначилъ себъ преемникомъ Петра и собственноручно помазалъ его торжественно въ г. Ани (1019).

Патріаршествованіе Петра совпало со временемъ быстраго упадка Армянскаго царства или царства Багратидовъ. Уже давно силы арабовъ перестали оказывать сопротивленіе оружію грековъ. Многочисленныя эфемерныя армянскія царства, стоявшія на пути движенія грековъ на востокъ, всъмъ уже не представляли серьезнаго сопротивленія. Волна греческого вліянія съ каждымъ годомъ все больше армянскія области. Армянскіе цари и внязья, терпя отъ набъ-Атрпатакана и Персін, сами шли навстрвчу гренамъ. Царь васпураванскій Сенекеримъ Арцруни, постотревожимый набытами съ востока, кончиль тымъ, что уступиль всв свои владенія императору Василію (1021), и, взамънъ Севастію, переселился туда. За царемъ получивъ последовало много его подданныхъ, именно 14 т. мущинъ, вромъ женъ и дътей. Туда же перешелъ и катол. (1021). Вскоръ и нъкоторые другіе армянскіе князья промъняли свои владънія грекамъ. Грекамъ принадлежали теперь не только свверная и западная часть Арменіи, но и всв земли вокругъ Ванскаго озера, бывшія подъ властію мусульманскихъ змировъ. Парство багратидовъ, обръзанное со всъхъ краевъ, еще держалось, но дни его были сочтены. По смерти царя Кагика I (1020) въ этомъ царствъ начались смуты между сыновьями покойнаго царя—слабымъ и невоинственнымъ Іоанномъ-Сембатомъ и непокойнымъ Ашотомъ. Князья, подвластные армянскому царю, объявили себя независимыми и вели между собой войну. Царь Іоаннъ, чтобы обезпечить себъ спокойное царствованіе, послаль къ импер. Василію католикоса Петра съ письмомъ, въ которомъ завъшеваль послъ своей смерти свои владънія императору (1022).

Предпринималъ-ли и что предпринималъ католикосъ Петръ въ ограждение своей паствы отъ вліянія греческой

<sup>1)</sup> Cham. v. 11, p. 102-106.

церкви, когда почти вся эта паства поднала подъ власть грековъ, - неизвъстно. Извъстно только то, что жиль постоянно въ одномъ мъсть, онъ быль въ полномъ сиыслъ странникомъ въ своемъ отечествъ. Постоянно мъняя свою резиденцію, онъ можеть быть хотвль такимъ образомъ связать разрозненныя части своей паствы. Сначала онъ жилъ въ г. Ани; въ 1021 г. переседился къ Сенекериму Севастію, гдв жиль до 1025 г.; потомъ возвратился въ Ани, а въ слъдующемъ 1026 г. снова переселился Севастію уже по смерти Сенекерима. Въ 1029 г. онъ снова возвращается въ Ани, но здесь онъ заметиль нерасположение въ себъ гражданъ, которые стали подозръвать, что католикосъ оставляеть свою паству безь руководства, спасаясь бытствомъ отъ опасности. Самъ Іоаннъ былъ недоволенъ, что католикосъ оставляеть законную столицу и проживаеть у другихъ князей. Извъстно покрайней мъръ, что въ 1034 г. lоаннъ заплючилъ Петра въ тюрьму, а на его мъсто поставиль настоятеля санагинского монастыря Діоскора. Но чрезъ 15 мъсяцевъ Петръ снова былъ возстановленъ на патріаршествъ. Для низложенія Діоскора приглашенъ быль католикосъ Агваніи Іосифъ.

Черезъ 4 года послъ возвращения Петра изъ ссылки умеръ царь армянскій Іоаннъ (1040). Согласно условію греви потребовали у армянъ подчиненія. Большинство и снемав во главъ ихъ католикосъ Петръ не захотъли подчиниться грекамъ и провозгласили царемъ племянника покойнаго Іоанна, Кагика, который и заняль престоль послъ двухлътнихъ смуть. Греки неоднократно пытались силой заставить армянъ подчиниться. Наконенъ, по словамъ армянъ, они Кагика въ Константинополь и заставили его отзаманили речься отъ престола и получить взамънъ Арменіи незначительный городъ въ Каппадокіи, да дворецъ на Босфоръ. того греки почти безъ сопротивленія овладъли царствомъ Кагина (1044). Греческій правитель изгналь католикоса Петра. Петръ назначилъ на свое мъсто намъстника, вскоръ схватилъ Петра и его намъстника и, но правитель съ нъкоторыми другими епископами и священниками, въроятно за подстрекательство къ сопротивлению грекамъ, от-Константинополь. Здёсь имъ было назначено правилъ мъсто для жительства и опредълено содержание. По свидътельству Матеея Эдесскаго, Петръ предъ своимъ отправлениемъ въ Константиноноль погрузилъ въ ръку Ахуріанъ въ кръпко закупоренныхъ сосудахъ 400 литровъ св. мура изъ опасенія, чтобы оно не попало въ руки грековъ, а съ другой стороны, чтобы не оставить паству безъ св. мура въ случат невозвращенія 1). Чрезъ три года севастійскій царь Ашотъ Арцруни взялъ кат. Петра напоруки и съ тъхъ поръ тотъ уже постоянно жилъ во владъніяхъ этого царя до самой своей смерти (1058) 2).

Католикосъ Петръ пользовался въ народъ уваженіемъ, какъ мужъ святой и чудотворецъ. О немъ разсказывали, что онъ заставилъ потокъ течь назадъ, за что и получилъ прозваніе Кетадарцъ 3).

По смерти Петра католикосомъ сдёлался его племянникъ Хачикъ Хачикъ II (1058—1064) былъ свидётелемъ еще большихъ бёдствій. При немъ греки были полными распорядителями въ Арменіи и старались лишь о томъ, чтобы какъ можно скорѣе выжать изъ несчастнаго народа и богатство и лучшія силы. Первою заботою ихъ по взятіи Ани было изгнаніе большей части армянскихъ военачальниковъ и вельможъ и распущеніе армянскаго войска. Матоей Эдесскій мрачными

<sup>1)</sup> Matth. d' Edesse, p. 85.

<sup>2)</sup> Армянскіе моторики разскавывають объ одномъ случав изъ жизни кат. Потра въ Константинополе, случав, въ которомъ не знаю что усматривать, величаймее-ли почтеніе армянь въ своему католикосу, или крайнюю жадность армянскаго духовенства. Однажды императоръ поигласиль въ себе католикоса, оказаль ему величаймія почести и посадиль на волотомъ кресль. Когда католикось всталь, чтоби уходить, сопровождавшій его епископъ Егише захватиль съ собою и то кресло. «У насъ законь, —говориль епископъ на возраженія царскихъ слугь, —что никто не долженъ садяться на то кресло, на которомъ сиделъ католикосъ». Императоръ прикаваль слугамъ не трогать епископа и сказаль ему: «оно стоитъ 7000 дагекановъ (10500 р.), возьян его и храни на память о своемъ католикосъ». Кігас. р. 49.

<sup>3)</sup> Случай, доставившій Петру такое прозваніе, если и не достовъренъ во встяхь своихь подробностяхь, то васлуживаеть винианія потому, что характеривуєть взаниныя переовныя отношенія армянь и грековь въ тахъ мёстахь, где они жили совмёстно. Равскавывають, что въ Требявонть (полагрють, что не въ Траневунть, а въ Эски-Трабизонть на прохів на правдникъ Боголевенія вышли на реку для водосвятія греки съ своимъ духовенствомъ и армяне съ своимъ и съ катол. Петромъ. Греки распорядвлись поставить армянское духовенство выше, а сами стали ниже по теченію реки. Это, по соображенію историка, они сділяли потому, что скотріли на армянское освященіе, какъ на несовершенное и, ставши ниже, хотали переосвятить воду въ реків. Но когда кат. Петро произнесть молитву, вода въ ріжів возвратилась назадь и явился яркій світь, затинвшій лучи солица. Въ то же время появился орель и, ствативь выпущеннаго по обыкновенію греками толубя, улетіль чкъ великому стыду грековъ, которые велей—не волей восхвалили втру армянь». Кігас. р. 49—50.

врасками рисуеть это время и съ величайшей ненавистью отзывается о грекахъ. По его словамъ, всякаго, кто славою знаменитаго воина, греки хватали и пользовался выкалывали глаза или топили; другихъ удаляли изъ Арменіи и селили среди греческого населенія. Въ это время родовъ Оставшійся MHOTO знатныхъ армянскихъ наронъ непомърными налогами. Брали не только быль обременень деньгами, но и мальчиками, которых в обращали въ евнуховъ 1). Константинъ, вскоръ по вступлении Хачика на патріаршество, потребоваль оть него отчеть объ имуществъ умершаго католикоса Петра, полагая, что последній владель сокровищами армянскихъ царей. Такъ какъ Хачикъ не могъ или не хотвлъ указать дъйствительнаго имущества покойнаго католикоса, то отвътилъ, что у Петра ничего не было. Тогда приказаль ему платить ежегодно императоръ значительную правительству за занимаемую сумму греческому полжность. Хачикъ отказался. Тогла явились какіе-то два человъка и предлагали платить императору ежегодно громадную сумму, если только онъ назначитъ олного изъ Арменіи, а другого католикосомъ. правителемъ состоялось только потому, что одинъ изъ нихъ по неизвъстпричинъ въ тотъ же день забольть, а другой умерь. продержанъ въ Констан-ф Хачикъ послъ того три года былъ тинополъ со всъми сопровождавшими его духовными лицами. пока армянскіе князья не внесли за всёхъ нихъ TDe6VemV-10 сумму. По освобожденій католикось поселился въ Тавплурь. въ Малой Арменіи 2)

Въ 1060 г. импер. Константинъ хотълъ, по примъру предшественниковъ, попытать счастіе заставить арманъ принять исповъданіе и обрядъ церкви греческой. Съ этой цълью онъ пригласилъ князей Ашота и Абусахла севастійскихъ въ Константинополь. Здъсь собранъ былъ соборъ греческаго духовенства, на каковомъ соборъ обсуждалось, какими мърами достигнуть соглашенія между двумя церквами въ пониманіи догматовъ и въ церковныхъ обрядахъ. На этомъ соборъ монахъ Іаковъ санагинскій, сопровождавшій Ашота и Абусахла изъ Севастіи, представилъ записку, въ которой

<sup>1)</sup> Matth. d' Edesse, p. 114.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 115.

признание уніи армянской церкви съ Соборъ былъ распущенъ и императоръ былъ очень доволенъ нсходомъ дъла. Но когда императоръ прочиталъ эту записку царю Кагику, то последній объясниль ему, что дъло обстоитъ не настолько благополучно, какъ онъ представляетъ, такъ какъ записка выражаетъ только мивніе одного частнаго лица, а не цълой армянской церкви. Съ согласія императора онъ въ томъ же 1060 г. созвалъ соборъ армянскаго духовенства и на этомъ соборъ составилъ изложение въры армянской церкви, присовокупивъ, что все, противное этому изложенію, церковь армянская отвергаеть и никогда не приметъ. Такимъ образомъ надежды императора на соглащеніе армянь съ греками разсъялись и на этотъ разъ. Католинось Хачинь жиль после того более трехь леть. Говорять, что онъ умерь отъ печали, получивши извъстіе о взятіи сельджуками г. Ани (1064) и о насиліяхъ, произведенныхъ ими надъ его соотечественниками 1).

# Четвертый періодъ.

### XXIII. Армяне приходятъ въ ближайшее соприкосновеніе съ западными христіанами.

Завоеваніе Арменіи турками—сельджуками и новыя условія живни армянской церкви. Общая характеристика періода. Католикосъ Григорій Векайасера, его догматическія убъжденія и церковныя діла. Разділеніе армянскаго католикосства. Католикосъ Варсехъ.

Появленіе на историческомъ поприщѣ турокъ—сельджуковъ произвело новый переворотъ на востокъ. Арменія была одной изъ первыхъ странъ, подвергшихся ихъ нападеніямъ. Нападеній этихъ было немало, но они приняли рѣшительный и печальный для Арменіи оборотъ только съ 1064 г.

<sup>1)</sup> Matth. d' Edesse, p. 115-151; Sam. d' Ani, p. 449; Cham. v. Il, p. 147-154.



Въ этомъ году турки взяли столицу Багратидовъ г. Ани и предали его полному разоренію. Кровопролитіе, произведенное ими въ этомъ городъ, было такъ ужасно, что, по свидътельству современниковъ, вода ръки Ахуріана приняла кровавый цвътъ, а жажда разрушенія была такова, что въ пъсколько дней городъ, въ которомъ, какъ этотъ многолюдный армяне, было 1001 церковь, былъ обращенъ въ мусоръ. Такъ было поступлено со всъми армянскими городами, которые оказали сопротивление. По многие города, устрашенные участью Ани, добровольно сдавались завоевателямъ, за что пощада и оставлены прежнія формы ихъ была имъ лана жизни. Занимавшіе Арменію греки не въ силахъ напору туровъ и быстро очищали страну, такъ что въ скоромъ времени не только всѣ области и города Арменіи отошли отъ грековъ и подчинились туркамъ, но и Мадая Арменія испытала туже участь. Карсь, Эрзерумъ, Байбуртъ, Сивасъ, Кесарія почти одновременно признали надъ собою власть сельджуковъ. Императоръ Романъ Діогенъ употребилъ последнія усилія, чтобы удержать по врайней мъръ хоть нъкоторые города въ Арменіи, но, разбитый въ 1071 г. подъ Маназкертомъ, быль взять въ павнъ. Съ техъ поръ уже греки не пытались назадъ отнятыя у нихъ въ Арменіи владънія, и сельджуки сдълались полновластными господами не только въ Малой Азін; только кое-гдѣ въ странъ, но во всей почти неприступныхъ горныхъ твердыняхъ держались еще немпогіе завоеваній турки образовали армянскіе князья. Изъ своихъ госудаство, которому дали название Румъ (Римъ).

Съ завоеваніемъ Арменіи сельджуками возникли новыя условія жизни армянской церкви не столько потому, что оказались подъ властью мусульманъ, —для армянъ армяне иго иновърныхъ не было новостью, -- сколько HOTOMY, это завоеваніе сопровождалось совершенно новыми ствіями. Давно уже многіе армянскіе князья, тъснимые сельджуками, покинули или промъняли грекамъ свои владънія и переселились въ Малую Арменію, Каппадокію, Киликію. За князьями послёдовали и многіе ихъ подданные. Мало-по-малу на греческой территоріи возникли новыя армянскія княжества, которыя стали расширяться и крыпнуть ва счеть окружавшаго населенія. Особенно много поселилось армянъ въ

горахъ киликійскаго Тавра. Армянскіе натоликосы, отдаваясь общему теченію, точно также давно уже тяготы и къ областимъ своего патріархата и предпочитали запалнымъ жить среди греческихъ владеній. Католикосъ Петръ умерь въ Севастін, Хачикъ въ Тавплуръ, преемникъ Хачика Григорій II Векайасеръ (1065—1105) основаль резиденцію въ Джаментавъ въ Малой Арменіи, а потомъ передвинулся еще больше на западъ. За народомъ и католикосомъ духовенство черное и бълое. Подъ покровомъ киликійскихъ царьковъ пріютилось и стало процейтать на Чорной горъ (въ области Тавра) многочисленное армянское монашество: сюда именно потомъ перешелъ на жительство католикосъ Григорій. Это-то передвижение политического и церковного центра изъ средины Арменіи на окрайну и было весьма армянской церкви. важнымъ обстоятельствомъ въ жизни Высшая армянская ісрархія, освободившись отъ непосредственнаго давленія окружающей среды сплошнаго армянскаго населенія и ставши въ ближайшее соприкосновеніе съ греками и даже въ нъкоторую зависимость отъ греческаго правительства, перестала проявлять фанатическую ненависть къ греческому исповъданію. Такая же перемъна произошла и въ настроеніи многихъ изъ поселившихся здёсь армянскаго духовенства и народа. Когда же на востовъ прибыли крестоносцы, то киликійскіе армяне первые изъ своихъ соплеменниковъ познакомились съ ними, увидъли ихъ могущество, узнали ихъ порядки, правы и въру. Не меньше, чъмъ другіе христіане востока, армяне надъялись увидъть въ престоносцахъ своихъ избавителей. Но и помимо этихъ надеждъ, располагавшихъ армянъ въ довърію и дружбъ съ западными народами, самый походъ съ его возвышенной и, какъ казалось, безкорыстной идеей, выставляя западныхъ христіанъ въ весьма привлекательномъ видъ, покорялъ армянъ ихъ вліянію. Походъ этоть казался великимъ актомъ христіанскаго великодушія и самоотверженной любви западныхъ христіанъ въ христіанамъ восточнымъ. Послъ пререканій о върв и обрядахъ западныхъ христіанъ съ восточными этотъ походъ, казалось, быль актомъ примиренія. Казалось, что настало время соединенія всёхъ церквей, всёхъ христіанскихъ обществъ въ одно стадо Христово. При такихъ условіяхъ прежняя нетерпимость армянъ сама собой пропадала и про-

буждалось желаніе тоже присоединиться къ общему христіанскому стаду. Такъ какъ иниціатива крестоваго похода принадлежала римской каоедръ, то значение папы возрасло на востокъ до небывалой никогда прежде степени. Симпатіи въ западнымъ христіянамъ и въ римской цервви укрыплялись въ армянахъ еще больше близостью нъкоторыхъ ихъ церковныхъ обрядовъ къ римскимъ. Католическое духовенство и спеціальные католическіе миссіонеры съ своей стороны принимали всь мъры, чтобы познакомить армянъ съ католичествомъ и расположить ихъ къ папъ. Начались формальныя сношенія армянской церкви съ римской. Странная разница замъчается въ сношеніяхъ армянъ съ папами за это время и въ сношеніяхъ ихъ съ греками въ прежнее время. По отношению къ грекамъ и греческому исповъданию армяне вели себя по большей части дерзко, заводили горячую полемику, въ которой воображали себя не только равносильными борцами, но даже и побъдителями. Церковное соглашение не могло состояться у армянь съ греками даже на почвъ равноправности. Совствъ другой тонъ приняли армяне въ віяхъ съ папами въ это время. Тонъ этотъ-униженно-заискивающій; онъ ръзко выступаеть въ посланіяхъ армянскихъ натоликосовъ въ папамъ. Съ ними католикосы и армянскіе богословы не торговались объ уступкахъ, а казалось готовы были уступить во всемъ, даже въ самомъ тельномъ пунктв — въ вопросъ объ јерархическомъ подчиненім армянской церкви напъ. Но таково уже вообще значение внъшней силы, что обыкновенно покаряются ей больше, чэмъ скромной правдъ, а здъсь еще были и другія вышеозначенныя причины. Всеобщее увлечение латинянами однако продолжалось недолго. Смълыя надежды на европейцевъ далеко не вполив: великодушные и благородные рыцари оказались саными обыкновенными смертными. Безкорыстныхъ изъ нихъ было мало, между тъмъ какъ громадное большинство не отказывалось поживиться на чужой счеть. Отнятые у невърныхъ города почти всъ сдълались подвластными вождямъ престоваго похода, которые ввели во вновь пріобрътенных владеніях порядки, мело чемь отличавшіеся отъ мусульменскихъ и даже еще болъе стъснительные. Такія порядки не могли быть по сердцу армянамъ. И вотъ на раду съ увлечениет однихъ всемъ западнымъ началось въ настроеніи другихъ армянъ противоположное теченіе. У хронографовь этого времени, въ особенности у Матося Эдесскаго, часто можно встрътить нелестныя сужденія о латинянахъ и пренебрежительные отзывы объ ихъ порядкахъ и церковныхъ обрядахъ. Впрочемъ въ высшихъ армянскихъ сферахъ симпатіи къ латинянамъ не остывали.

Подъ вліяніемъ примирительнаго настроенія снова заводилась ръчь о соединении армянской церкви съ греческой; снова собирались соборы армянскихъ богослововъ и писались согласительныя въроопредъленія. Въ армянскихъ документахъ такого рода за весь этотъ періодъ замъчается пріятная особенность: отсутствіе різкихъ выходовъ противъ вселенской церкви, отрицаніе существованія нікоторыхъ особенностей армянской церкви, свидътельствующее о сознании ихъ неправильности и о желаніи упразднить ихъ, и болье или менье искреннее желаніе примкнуть къ вселенской церкви Такая перемъна — естественное послъдствіе обстоятельствъ Пока споры происходили только съ греками, монофизитствующие армяне могли еще чувствовать себя достаточно многочисленными; но когда они убъдились, что кромъ грековъ еще цълый огромный западный міръ признаеть халкидонскій соборъ и остальвселенскіе соборы, то они почувствовали свою численность, а съ этимъ вмъстъ и сомнительность **CBOETO** дъла. Это сомнъніе въ своей правоть дозволило критически отнестись въ своимъ церковнымъ порядкамъ и замътить въ нихъ неправильности. Сношенія съ греческими и датинскими богословами еще больше поколебали твердость армянъ и показали имъ преимущества церквей, пріемлющихъ семь вселенскихъ соборовъ. Однако и въ теченіе этого періода не могло совершиться присоединенія армянской церкви къ перкви вселенской. Почти всъ армянскіе католикосы и всъ армяно-киликійскіе цари были расположены къ соединенію или съ латинской или съ греческой церковью, или же съ объими вмъстъ; но за спиной царя и католикоса стояли почти исключительно лишь киликійское духовенство и киликійскіе армяне, т. е. меньшинство армянскаго народи; восточные же армяне по прежнему упорствовали въ своей монофизитской върв и обращали въ ничто всъ усили борцовъ за соединеніе.

Таковъ общій характеръ періода. Переходимъ къ болье

подробному обозржнію его событій по патріаршествованіямъ. Католикось Григорій II Векайасерь, преемствовавшій кат. Хачику, быль сынь весьма образованного Григорія Магистроса и самъ былъ образованный человъкъ. Избравіе его въ католикосы состоялось съ согласія грековъ, которые считали если не другомъ, то во всякомъ случаъ **человъком**ъ чуждымъ фанатической исключительности. Григорій дъйствительно показаль себя умфреннымъ и по своимъ убъжденіямъ всегда быль приверженцемь церковнаго мира. Армянскіе историки разсказывають, что Григорій II предпринималь путешествіе въ Византію, Римъ и Іерусалимъ съ цілью покдониться святынямъ этихъ городовъ. Несометно во комъ сдучав, что онъ былъ въ Византіи и тамъ при немъ быль поднять вопрось о соединени армянской церкви съ греческой. Это видно изъ актовъ хромкальского собора, гдъ говорится: «приходиль и Григорій Векайасеръ ведикой церкви и императору Алексвю, но соединение состояться > 1). Соглашение въ то время не могло состояться не потому, что католикосъ быль противникомъ грековъ, но потому, что онъ видълъ безполезность внъшнихъ формальныхъ соглашеній при внутреннемъ отчужденіи народовъ. Григорій хорошо понималь, что какъ бы ни была очевидна правота канолической церкви, армяне въ своей массъ всетаки окажутся упорными противниками всякаго примиренія по своему невъжеству и слъпой приверженности къ старинъ. Григорій не старался силою убъжденія склонить своихъ сокъ примиренію съ вселенской церковью; отечественниковъ онъ думаль дёло примиренія предоставить времени, пока образованіе, близкое знакомство съ древне-церковной литературой и съ истиннымъ ученіемъ другихъ церквей и ихъ обычаями не приведеть армянь къ пониманію истиннаго значенія обрядовъ и къ единомыслію съ православной церковью въ догматахъ. Въ этихъ видахъ онъ принядъ на себя трудъ посредствомъ переводовъ познакомить армянъ съ произведеніями древне-греческого и древне-сирійского богословского генія, внушить уваженіе къ греческой и датинской церкви чрезъ жизнеописанія великихъ святыхъ древней вселенской церкви. Его чрезвычайная любовь къ последняго рода про-

<sup>1)</sup> Отвыть на 9 вопресь грековъ.

изведеніямъ и его многочисленные переводы житій святыхъ мучениковъ доставили ему прозваніе Векайасеръ (другь мучениковъ). Онъ не только самъ занимался переводами, но и другихъ заставляль дълать то же и для этой цъли собраль около себя нъсколько ученыхъ армянъ, грековъ и сирійцевъ.

Католикосъ Григорій сносился и съ папой Григоріемъ VII; именю около 1080 г. онъ послалъ нъ нему посольство. Папа указываль послу котоликоса заблужденія армянь, но посоль, очевидно съ-въдома католикоса, отвергалъ ваемыя армянамъ заблужденія. Изъ этого можно ваключить, что Григорій дъйствительно быль чуждь крайностей армянскаго богословія и, отрицая ихъ, желаль видъть ихъ армянъ. Однако и послъ сношеній съ ществующими среди паной Григорій ничего не изміниль вь арминской Въ частности, что касается церковныхъ обычаевъ, Григорій, повидимому, и не быль расположень делать измененія. Въ 1102 году начался ожесточеный споръ между греками и латинянами съ одной стороны, и армянами и сирійцами съ другой по поводу празднованія пасхи. Григорій не принималь участія въ споръ, но когда армяне обратились къ нему за его мевніемъ, то онъ ответиль, что следуеть держаться техъ обычаевъ, которые установлены предками.

Время патріаршествованія Григорія II ознаменовалось еще однимъ важнымъ въ жизни армянской церкви обстоятельствомъ-именно раздъленіемъ армянского патріархата. Удовлетворяя быть можеть желавію восточных армявь имъть католикоса среди себя, католикосъ Григорій поставиль въ г. Ани своего вибарія, сначала ніжоего Григорія, а потомъ еписк. Барсеха, сдълавшагося, по смерти Григорія, католикосомъ. Кромъ викарія въ Ани, упоминаются въ это накіе-то армянскіе католикосы — Павель въ Марашъ, Осодоръ въ Хони. Восточная Арменія жила своей особой церковной жизнію. Здъшніе христіане не чувствовали потребности въ какихъ либо перемънахъ: положение ихъ поль властью гуманнаго судтана Медикъ-шаха было спокойное. Султанъ дегчиль тяжесть налоговь, обременявших в армянское населеніе, освободиль отъ налоговъ церкви, монастыри и духовенство. Въ знакъ своего благоволенія къ викарію Барсеху. онъ позволилъ носить предъ нимъ крестъ (1086). По смерти Мелибъ-шаха (1092), когда съ одной стороны ухудиилось

ноложеніе армянь, а съ другой—на востовь прибыли врестоносцы, восточные армяне нъсколько встрепенулись: много армянь, въ особенности изъ духовенства, двинулись въ Киликію, къ берегамъ Кезона, гдъ правилъ армян. князь Василій, и на Черную гору. Въ это время въ области Тавра возникло много новыхъ армянскихъ менастырей.

Григорій II умерь въ 1105 году и быль горько оплаканъ всёми армянами. Матеей Эдессвій говорить въ своей хронине по поводу кончины этого католикоса: «упаль столиъ вёры армянской, ограда церкви восточнаго народа. Овъ совершаль чудеса среди народовъ, блисталь свётомъ своей добродётели; его жизнь протекла въ суровыхъ подвигахъ.— Онъ возстановиль вёру армянскую» 1)

Чрезъ 8 лётъ (1113 г.) умеръ и Барсехъ, бывшій католикосомъ после Григорія II.

## XXIV. Григорій III и Нерсесъ Благодатный.

Поставленіе Григорія въ католикосы. Возмущеніе еп. Давида и основаніе кзеедры католикоса на Ахтанарів. Откошенія Григорія къ латинянамъ и грекамъ. Свиданіе еп. Нересса съ Алексівемъ Комниномъ. Алексій просить Нересса изложить ученіе армянской цериви.

По смерти Барсеха, согласно завъщанию кат. Григорія Векайасера, католикосомъ быль поставлень одинъ изъ сыновей Григорієва племянника Григорій. Григорій III (1113—1165) чинд воспитанъ вмъсть съ своимъ братомъ съ лътства Нерсесомъ въ домъ своего дъда Григорія II, а послъ смерти въ домъ католиноса Барсеха. Когда умеръ Барсехъ, только 20 льть; тымь не менье онь быль Григорію было поставленъ католикосомъ. Но лишь только онъ вступилъ на престолъ, какъ въ армянской церкви произошло раздъленіе и едва-ли не молодость католикоса была главнымъ тому причиной. Нъкій епископъ Давидъ «созвалъ на островъ Ахтамаръ соборъ пяти епископовъ, которые посвятили его предлогомъ, что тамъ въ католикосы подъ ТВиъ

<sup>1)</sup> Matth. d' Edesse, p. 257-258.

натоликосъ Ваханикъ въ бытность свою у Абусахла, сына Кагика, въ Дзорованкъ; что тамъ находились жертвенный престолъ св. Григорія, жезлъ и кожанный его поясъ, туфля св. Рипсиме, вуаль обагренный кровью, и платокъ ея, сохранившіеся у мъстнаго духовенства» 1). Не смотря на то, что кат. Григорій на многочисленномъ соборѣ предалъ его анавемъ, Давидъ до конца жизни оставался католикосомъ на Ахтамаръ, и послъ его смерти преемники его постоянно уже носили титулъ католикоса ахтамарскаго.

Во время продолжительного правленія Григорія III церполитика армянъ не всегда была одинакова. Въ началъ сильно было увлечение порядками западныхъ народовъ, но въ концъ патріаршествованія Григорій сталь искать сблисъ греками. Этотъ католикосъ перенесъ патріаршую каоедру изъ Гармиръ-ванка ближе къ владеніямъ крестоносцевъ, въ съверную Месопотамію, и, чтобы здъсь не быть зависимымъ отъ какого либо князя, поселился въ кръпости Дзофкъ, построенной среди озсра и принадлежавшей отцу. Отсюда онъ перешель въ Хромъ-Клу (1147), кръпость, купленную у одной франкской вдовы, гдъ и пребывали армянскіе католикосы до 1293 года. Въ 1141 году Григорій быль приглашень папскимь нунціемь на соборь въ Антіохію, а послъ этого собора путешествоваль съ этимъ же нунціемъ въ Герусалимъ, гдъ составленъ былъ новый соборъ. На последнемъ соборе шли разсужденія объ армянскихъ церковныхъ обрядахъ. Здъсь, по словамъ Киракоса, возстановленъ быль союзь, заплюченный Тиридатомь и Григоріемь Просвътителемъ съ имп. Константиномъ и папой Сильвестромъ 2). Латиняне были очень довольны кат. Григоріемъ III, писали о немъ въ Римъ, вслъдствіе чего папа прислаль ему патріаршій жезль и вуаль съ письмомъ, «полнымъ благосклонности и высокаго уваженія». Григорій писаль въ отвъть папъ, оказанную честь. По благодаря свълъніямъ 38 Григорій около 1145 года посылаль въ Римъ посольство къ папъ Евгенію III. Причиной этого посольства, будто-бы, было следующее обстоятельство. У армянь съ греками возникли пререканія и споры относительно образа совершенія

<sup>1)</sup> Варданъ 143.

<sup>2)</sup> Kirac. p. 61.

таинства евхаристій, празднованія Христова и Рождества Богоявленія и нъкоторыхъ другихъ церковныхъ разностей. Чтобы разръшить споръ, арминскіе епископы и католикосъ обратились къ римской церкви съ просьбой сообщить имъ римскую формулу священнодъйствія. Чрезъ свое посольство армяне будто-бы субъдились въ превосходствъ римскаго ошакод ошо икато и каридо подчиненія искать **DUNCROMY** престолу $\rightarrow$  1).

Сношенія съ греческой церковью начались уже въ самомъ концъ патріаршествованія Григорія III, такъ что онъ никакого результата. Сношенія эти не видълъ отъ нихъ начались, казалось, случайно. Католикосъ Григорій послаль своего брата еп. Нерсеса примирить двухъ враждовавшихъ между собой армянскихъ вельможъ, изъ которыхъ притъсняемый быль вассаломь императора Мануила. Нерсесъ, исполвозложенное на него поручение, возвращался и на пути, въ городъ Маместіи видълся съ зятемъ ратора Алексвемъ, который быль протостраторомъ и начильникомъ западныхъ областей Арменіи. При встрвив съ Нерсесомъ Алексъй выразилъ свое давнее испреннее желаніе бесъдовать съ нимъ объ истинахъ въры и узнять отъ него существующаго объ истинной ДричинЪ дивида кінэцацка съ греками. Изъ бесъды съ Нерсесомъ Алексъй убъдился, что разница въ церковныхъ вопросахъ у армянъ и грековъ не настолько велика, чтобы нельзя было надъяться на соглашеніе. Поэтому онъ просиль Нерсеса изложить армянской церкви письменно. Для болье обстоятельного разсмотрвнія предмета, онъ прислаль Нерсесу одно греческое сочиненіе, въ которомъ заключались разныя обвиненія противъ армянъ. Главное обвинсніе въ этомъ сочиненіи заключалось въ томъ, что армяне неправильно мыслять о воплощеніи Сына Божія, признають въ Іпс. Христь единое тело Его нетленнымъ и безстрастнымъ, ство и считаютъ какъ у ангеловъ, явившихся Аврааму, ъвшихъ и пившихъ. Кромъ того въ этомъ сочинени армянамъ ставились въ вину многія другія отступленія отъ обычаевъ вселенской церкви, именно, что они въ таинствъ муропомазанія употребляютъ кунжутное масло; въ таинствъ евхаристіи че при-

<sup>1)</sup> Galani Hist. arm. p. 295.

бавляють воды къ вину; прибавляють къ трисватому «распятый за насъ»; не употребляють пъснопъній въ честь Богородицы; празднують Рождество Христово вмъсть съ Богоявленіемъ 6 января, а Благовъщеніе наканучт Богоявленія 5 января; въ великій постъ разрышають по субботамъ и воскресеньямъ на сыръ и яйца; не чтять иконъ; освящають ежегодно кресты чрезъ обливаніе водой и виномъ; считаютъ необходимымъ вбивать въ кресты гвозди и пр. Нерсесъ удовлетворилъ просьбы Алекстя и послалъ ему письменный отвътъ, конечно не безъ-въдома своего брата кат. Григорія.

# XXV. Отвътъ еп Нерсеса Алексъю Комнину на обвиненія противъ армянской церкви 1).

Догиатическое ученіе е воплощенія Сына Вожія, положенное въ писым'я Версеса. Неправославіе этого ученія. Объясненія Нерсеса не поведу особыха перковныма обычаевъ армянь и неудоклетворительность бодьшей части этихъ объясненій.

въ своемъ отвътъ Алексъю Нерсесъ прежде всего изложилъ въ православномъ духъ учене о Св. Троицъ и затъмъ.

<sup>\*)</sup> Въ «Исторических панятникахь върсученія ариянекой церкв» Худобашева (Сиб. 1847) пейвценъ межд у пречить переводъ пославія еп. Нерсеса из Адексью Комнину. Изданіе исторических панятниковт върсученія ариянской церкви въ русской переводъ было предпринято въ отвъть на заявление слят. Сивствують въ 1841 г. желаніе получить перебоде силоженіе арияно-григоріанскаго мепевадинія. Въ 1850 г. кат. Нерсесъ, представляя министру ви. д. еровоску утоть переводъ, оффицально подтвердиль его віркость. Нероводъ Худобашева существение согласевъ съ латинскить и греческить переводенъ, поийщенных у Мая въ VI т. Scriptor. veter. поча collectic. Но вотъ стравность. У историка Кирикоса приводится письке Персеса из Алексью, иного развичающеся отъ того; во терее опубликовано Худобашевымъ въ его «Исторических» панятинкахъ», а потоиъ и Долорье въ его "Едіве агтиби. отіепт. У Худобашева и Долорье отвътъ этотъ имъсть болье православний характеръ, таки у Кирикоса. Всин для сужденія о томъ, православна ли ариянская церковь въ настоящее время, безравлично внать, насколько подлинны документы, переведеные Худобашевымъ, рать теперь арияне закляють свою солидарность съ переводонъ Худобашевы, съ которой едіненъ переводь Худобашевымъ? Не явилась ли она впослідствін, когда ариянамъ въ полеминъ съ греками и латиняннями разълснено быле непреводавано, съ которой едіненъ переводь избана вы тітни въ ненавлюствана върм редакців Киракоса, останавшейся какъ бы въ тітни въ ненавлюства, накъ нама върм редакців Киракоса, останавшейся какъ бы въ тітни въ ненавлюства накамъ върм привадаеми. Киракоса переви, котора редакців, не знам върм ариянской деркви, которал мета появнться незав редакців, не знаю, не Галанъ въ XVII в. уме нользоване переводь редакців. (Существують виданіе на върм. редакців привадаемить не арияннику, а русскому академику Вроссе (Deux histor, агто. р. 68—73; датин, переводь

подробно остановился на ученіи армянской цервви о Сынъ Божісмъ. Излагая ученіе о воплощеніи, объ образъ соединенія во Іисусь Христь божества и человъчества, о свойствахъ тъла Спасителя и пр., Нерсесъ старался съ одной улержать принятыя армянской церковью выраженія, а съ замаскировать ихъ особенный, неправославный, съ **ИОЛ КОЙ** нашей точки, смыслъ и свести всю развицу между церквами въ разницъ словъ. Въ этой части отвъта у Нерсеса весьма удобно совивщаются и смъщеріе и несмъщанность. природа и двъ, таънность и нетаънность, добровольное воспріятіе телесных страстей, которыя не были свойственны телу, M BL TORRE BREMA природа во всемъ намъ подобная, вромъ гръха, и непоглащенныя свойства человъческой природы. «Смъшивается съ тъломъ безтълесное Слово, —писалъ Нерсесъ, - и соединяеть съ собою нашу человъческую природу, чрезъ смъщение и соединение дълля ее божественною, и не соединеній изміненія и предоженія, какъ не терпитъ Тернитъ душа и тъло человъческое, - въ этомъ существуетъ сходство между Творцомъ и тварію, хотя конечно истина понимается выше образа; -- но сепостижимымъ зомъ соединило Оно наше съ своимъ, и неизмънными лись принимающій и принятое: соединено (Слово) не такъ, какъ воздухъ и вода въ сосудъ, который дълается пустымъ исхожденія (выливанія), но естествомъ, превыше разума нераздъльнымъ и неслитнымъ соединеніемъ и принятіемъ природы Адама, не той, которую онъ имълъ въ невинности и въ раю, но той, которую онъ имвлъ послв грвхопаденія и тавнія. Ибо и Двва Марія, изъ которой Христосъ приняль тыло, была изъ гръховной природы Адама. Однако чрезъ соединение съ природой Бога подверженная гръху (природа) сдвиалась негръховною и тивнная стала вив презрвинавлонности къ тлънію. Подобнымъ образомъ. расплавленныя вещества соединяются къ огнемъ, то ржавчина табнія, если она случайно въ нихъ есть, уничтожается, а сама природа, очищенная отъ тявнія, остается непричастной уничтоженію. Ибо чье начало нетлінно, потому что безъ

важити и потоков по потоков потоком потоков потоков потоков потоков потоком потоков потоков потоком потоком потоком потоком потоком потоком потоком потоком поток

стиени родился отъ непорочной Дтвы, и конецъ нетлиненъ, потому что тто Его не видъло истлинія, нужно, чтобы у Того и промежутокъ времени, который быль между рожденіемъ и смертію, быль также нетлиненъ Не отъ тлинія необходимыхъ и добровольныхъ страстей (affectibus), говоримъ, онъ быль свободенъ, имечно отъ голода и жажды, отъ сна и тружденія, отъ печали и плаканія, которыя истинно, а не призрачно только, даютъ намъ понять Его человъческую природу, но отъ тлинія невольныхъ и презрыныхъ страстей признаю Его свободнымъ. Ибо было въ Немъ начто подобное нашему (нашей природы), согласно тому, что написано: «Человъкъ есть и превыше человъкъ есть и превыше человъкъ есть и превыше человъкъ есть и кто познаетъ его?» 1).

Показавъ образъ и слъдствіе нераздъльнаго соединенія тыла съ Словомъ, Нерсесъ продолжаеть, что Сынъ Божій, могшій моментально сділаться совершеннымь человіномь, подчинялся законамъ человъческого существа не въ силу необходимости, а съ цълью назиданія насъ. Онъ родился и возрасталъ со дня на день, чтобы показать, что Онъ не призрачно только быль человъкомъ, а на самомъ дълъ; Онъ родился какъ человъкъ, сохраняя дъвство Матери, чтобы проклятое рождение было благословенно и чтобы было почтено дъвство; быль обръзань въ восьмой день, чтобы соблюсти условія обътованія, даннаго нашимъ отцамъ, и чтобы научить насъ духовному обръзанію сердца; быль принесень въ храмъ, бъжалъ въ Егинетъ, 30 лътъ спрывалъ Свою божественность, крестился въ Горданъ, быль искушаемъ отъ діавола, совершаль многія чудеса, скорбыль, плакаль, быль обнаженъ, вкушалъ желчь, былъ пригвожденъ и наконецъ умеръ по закону нашего смертнаго естества, и каждое изъ проявленныхъ Имъ дъйствій не само по себъ было необходимо, во нужно было для насъ.

Указывая на то, что Христосъ — Богъ и человъкъ есть одно и то же божеское Лице, Нерсесъ считалъ основательнымъ употребляемое армянами выражение «единое естество», такъ какъ это выражение указываетъ только на непостижимое и нераздъльное соединение двухъ природъ въ лицъ лисуса

<sup>1)</sup> Kirac. p. 195-196.

Христа. «Единою мы называемъ природу во Христъ не по причинъ смъщенія, какъ Евтихій, и не вследствіе умаленія, Александрійскому, Аполлинарій, во следуя Кириллу что говорить онь въ книгъ схолій противъ Несторія: "Одна воплотившагося, какъ и отцы сказали. Слова называетъ Аванасія и тъхъ, которые ему Отцами же онъ предшествовали. И мы на основаніи преданія святыхъ утверждаемъ это не такъ, что признаемъ, согласно тиковъ, единую природу чрезъ введеніе въ воплощеніе Христа смъщенія или превращенія или измъненія, но вмъсто единаго лица (ппостаси), которое признаете вы во Христв, что справеддиво и признается нами. И наше выражение «единое естество» одно и то же, а совствиъ не ради еретичества, и это ясно изъ того, что, когда различно говоримъ объ одной и той же вещи, не на одномъ (естествъ) только усповаиваемся, но показываемъ свойства двухъ, какъ показываетъ сказанное выше относительно страданія и смерти Его на основаніи св. Аванасія, который говорить: ,,Слово, такъ какъ было Богъ, не было по природъ подвержено страданію, но соединенное нераздъльно съ подверженнымъ страданію тыломъ (дылалось подверженнымъ страданію) . -- Ибо одна природа не по другой причинъ говорится нами, какъ по причинъ нераздъльнаго и неизреченнаго соединенія Слова и тъло; но мы не отказываемся говорить и двъ природы, когда не обозначаемъ согласно Несторію, но для того, чтобы показать, что смъшеніе не имьло мъста вопреки еретиковъ мявнію Евтихія и Аполлинарія. Но Rakb душа и твло человъка суть различныя природы, поелику небесная, а другая одна земная, одна видимая, а другая невидимая, одна временная, а другая безсмертная, однако послъ соединенія говорится одна природа-челозъкъ, а не двъ, и если одной природой, не разумфется смфшеніе въ человъкъ, какъ если бы мы считали его только душой или только такъ и Христосъ, хотя и говорится одна природа, не ради смъшенія говорится, по по причинъ неизрченняго соединенія взаимно двухъ природъ Ибо еслибы не на этомъ основанія, то нужно было бы разумъть не только двъ, но даже три природы Христа (во Христъ): двъ человъческія: душу п тъло, и одну божественную. Но послъ соединенія уничтожена ственность разділеній согласно словамь святых учителей.

Итакъ, если одна природа считается по причинъ неразръшимаго и нераздъльнаго соединенія, а не по причинъ смъщенія, и двъ природы, потому что онъ не смъщаны и неизмънны, а не по причинъ раздъленія, то то и другое въ границахъ православія» 1).

Отвъчая на обвинение, что армяне признаютъ во Христъ твло отличное отъ нашего, нетлънное и безстрястное, какъ у ангеловъ, явившихся Аврааму, Нерсесъ говоритъ: «Христосъ Богь и человъкъ, единосущный Отцу по божеству и намъ по человъчеству; одинъ и тотъ-же, какъ дълимъ, простъ, безсмертенъ но Своей божественной природъ, природъ веменъ, страстенъ, подверженъ а по человъческой смерти; но не два различныхъ лица, какъ воображалъ Несторій, говоря, что тіло-храмъ Слова». Но сейчасъ-же снова • сворачиваеть въ сторону отъ православія и говорить: «Въ самомъ дълъ, послъ соединения двойственность исчезла, такъ что свойства Всевышняго, божественнаго, Бога даже, въ книгахъ иногда приписаны тълу, единосущному съ нашимъ» 2). То, что православная перковь объясняетъ единствомъ лица въ Богочеловъкъ, Нерсесъ объясняетъ, какъ результатъ неизреченнаго и нераздъльнаго соединенія природъ. Онъ неоднократно выражаеть мысль, что совершенный человъкъ, воснринятый Сыномъ Божінмъ, быль во всемъ подобенъ намъ соединенія человічества съ божествомъ, только до момента посль же соединенія человічество Христа было отлично отъ нашего, нетавно и безсмертно, всавдствіе совершившагося обожествленія въ моменть соединенія. Хотя мысль о нетлівнности и безсмертіи тъла Христа Нерсесъ ниже отвергаетъ, но его голословное отрицание не имъетъ значения. Его слова: «Чье начало нетлънно и конецъ нетлъненъ, нужно, чтобы у Того и промежутовъ между рождениемъ и смертию былъ нетлъненъ», и другія слова, свидътельствующія, что по соединенім божества и человъчества тлънность въ человъческой природъ уничтожилась, какъ ржавчина въ расплавленномъ металлъ, и наконецъ дальнъйшее объяснение на самое возраотносительно афеартодопетского мевнія, -- все женіе грековъ это повазываеть, что Нерсесь ничуть не желаль

<sup>1)</sup> Kirac. p. 196-197.

<sup>2)</sup>\_Kirac. p. 72,

отъ того неправославного взгляда на этотъ предметь, какой былъ выраженъ въ отвътъ севастійскому митрополиту. Вотъ подлинныя слово Нерсеса:

«Мы признаемъ тъло (Христа) той-же самой сущности, какой наше, ибо оно было изъ вещества Адама и плотное, не призрачно являющееся подъ видомъ только тъла, какъ явилось Аврааму, и притомъ не только до воскресенія, но и послъ воспресенія, какъ и Самъ сказаль: ,,прикоснитесь ко Мив и разсмотрите, что это Я Самъ, ибо духъ видите у Меня", хотя по божествостей не имъетъ, какъ венной силь, когда хотьль, дълаль тьло легкимъ, какъ тогда, когда ходиль по морю и когда исходиль изъ запечатаннаго гроба и когда входиль къ ученикамъ чрезъ запертыя двери. Ибо не • Онъ служилъ законамъ природы, какъ мы, но законы природы служили Ему, какъ Творцу. Это затъмъ можно понять и изъ дъвственнаго рожденія и другихъ замівчательнійшихъ чудесъ. Если тело не было плотно, то кого на кресте пригвоздили гвоздями? и если не быль повинень страсти (какимъ образомъ страдалъ? и если не былъ смертенъ тъломъ), кавимъ образомъ, преклонивъ главу, положилъ душу? Но овъ добровольно потерийль все и съ властію, а не противъ воли и не по слабости, такъ какъ Самъ говоритъ: "Власть имъю положить душу и власть имъю принять ее". Но если кто по причивъ доброволіныхъ страстей, голода и жажды, и плача, и пролитія на кресть крови, которою мы оживотворены, тъло Его тавннымъ, то и мы это призназываетъ наемъ. Если-же вто называетъ Его тлъннымъ по недобровольных и предосудительных страстей, т. е. причинъ порочныхъ выдъленій пищи и питья, то съ этимъ мы не соглашаемся; ибо тлъніе есть слъдствіе грыха, а вто не совершиль гръха, надъ тъмъ не имъетъ власти разрусвидътельствомъ писанія подтверждается, что шеніе. Опять Онъ претерпъвалъ страсти не противъ воли, но добровольно; страсти не добровольно, но противъ воли и винати ите в производятся въ нашей природа; вто-же говоритъ насильно это, показываеть, что страсти служили не страстямъ. Если-же противъ воли Онъ угождалъ этого тавинымъ страстямъ, то ясно, что Онъ былъ подверженъ и гръху, который есть отецъ тавнія, чего да не будеть, чтобы принимали и говорили правильно върующіе. Но если

снажеть, что это было для подтвержденія человъчности, то очевидныхъ и непредосудительныхъ страстей, которыя написаны, достаточно для разумънія, что Онъ былъ истинный человъкъ, а кто исповъдуетъ Его истиннымъ Богомъ, не нуждается въ неписанномъ и худшемъ» 1).

Мысль Нерсеса намъренно скользить только по предмету, избътая проникать въ него. Нерсесъ признаетъ тъло Христа изъ того же состава, какъ и наше, считаетъ дъйствительными и голодъ, и жажду, и плачъ, и страданія Спасителя, но въ то же время не хочеть отказаться и отъ афоартодопетского ученія. Въ его извивающейся выражается ясное православное ученіе, то утверждается афоартодопетство; одно положение ловко и незаметно сменяется другимъ, какъ на экранъ туманныя картины. Но неправославіе мыслей Нерсеса очевидно. Лишивъ раньше тело Христа обычныхъ свойствъ человъческого тъла чрезъ обожествленіе, Нерсесъ теперь подтверждаеть свою мысль о нетлённости, т. сказать, съ другого конца. Онъ говорить, что Христосъ, накъ Богъ, стоящій выше законовъ природы, могь имъть страсти только вольныя. Отсюда следуеть, что тело Христа было не наше человъческое тъло, въ которомъ всъ страсти, т. е. чувствованія, невольны. По представленію Нерсеса тъло Христа не требовало само по себъ ни пици, ни питья, ни отдыха, ни сна, не возрастало, не утомлялось, и если все это было, то не потому, что оно подчинялось законамъ человъческаго существа, - это по межнію Нерсеса было-бы несвойственно Христу, какъ творцу законовъ природы, - а потому, что Сыну Божію угодно было, чтобы Его тело имъло, и то въ въкоторыхъ только отношенияхъ, свойства человъческого тъла. При такомъ представлени тъло Христа дъйствительно является негабанымъ и безстрастнымъ, какъ у ангеловъ, явившихся Авраему, которые вли и пили, но тъло которыхъ не требовало ни пищи, ни питья. твло воспринятаго Сыномъ Божіниъ человъка свойственной твлу тавиности, Нерсесъ призналь Христа исединосущнымъ намъ; признавъ же тълесныя страсти исплючительно вольными, выразиль, что Сынь Божій, имъя человъчество неспособное въ страданію и смерти, желаль, чтобы оно терпъло всъ страданія и было умерщвлено, вслёдствіе чего оно пріоб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>)-Kirac. p. 198

ръло свойство чувствительности и смертности; другими словами — Сынъ Божій быль для распинателей Своего человъчества соучастникомъ. Между тъмъ по ученію православной человъческія страсти во Христъ называются церкви всв вольными не въ томъ смыслъ, что онъ не были свойствентълу Христа и проявлялись, насколько и когда угодно было Сыну Божію, а въ томъ, что самое воплощеніе Божія было добровольно. По воплощеній Сына Божія человъческая природа подчинялась всёмъ человъческой природы и имъла всъ страсти, кромъ гръховныхъ, которыхъ не имъла въ срду невозможности гръха этомъ случав не было того, для Божескаго лица Въ чтобы Богъ СЛУЖПЛЪ законамъ природы, какъ опасался Нерсесъ, ибо не Богъ служилъ законамъ природы, а человъчество, воспринятое Богомъ, въ силу цълости и сохранности своихъ свойствъ, подчинялось законамъ человъческаго естества. При такомъ пониманіи Богъ не является мучителемъ и сораспинателемъ своего человъчества, когда это челочувствовало голодъ, жажду, потребность въ снъ, утомленіе и изнеможеніе, скорбь, боль престных ь и наконецъ смерть. Тъло Христа было тлънно и могло бы истлеть во гробе, если бы не было сохранено вопрени законамъ природы подобно тому, какъ вопреки законамъ природы волею Божества оно ходило по морю, и еслибы не было воскрешено силою Божества, не давшаго Преподобному видъти истявніе.

Не смотря на то, что Нерсесъ считалъ тъло Христа отличнымъ отъ нашего, безстрастнымъ и нетлъннымъ, онъ тъмъ не менъе отвергалъ мысль о поглащении во Христъ человъчества Божествомъ, какъ капли уксуса или меда моремъ. Отвъчая на упреки грековъ, онъ говоритъ, что при такомъ сліяніи неизбъжно измѣненіе, тогда какъ и по представленію армянъ человъческое естество въ Іисусъ Христъ отъ соединенія съ божествомъ не потерпъло никакого измъненія, при чемъ снова ссылался на примъръ соединенія въ человъкъ души съ тъломъ.

Что касается особенных обычаевь армянской церкви, то Нерсесь одни изъ нихъ защищаль, другіе отвергаль. Онь ссылался на древнее преданіе въ празднованіи Рождества Христова и Богоявленія 6 января; доказываль основательность

арманскаго обычая праздновать Благовъщеніе 7 апраля, приводя натянутыя соображенія хронологического свойства съ казуистическими вычисленіями. Обвиненіе въ томъ, что армяне не имъють и не употребляють пъснопъній въ честь Богородицы, Нерсесъ называль клеветой и говориль, что Матерь Божія такъ почитается у нихъ, что они, не довольствуясь поминать ее въ тъ дни, когда воспъваютъ имена трехъ отроковъ и прор. Давида, поминають ее еще одну по воспресеньямъ и Господскимъ праздникамъ. Употребление кунмасла вмъсто одивковаго Нерсесъ оправдываль съ одной стороны тымъ, что всабдствіе холоднаго климата въ Арменіи не растуть одивковыя деревья, тогда какъ кунжуть растеть въ изобиліи, а съ другой стороны тымъ, что елею усвояется таинственное дъйствіе не по собственной его силь, а по силъ священического благословения. По поводу обвиненія въ непочитаніи иконъ Нерсесъ писаль: «Непочитаніе св. иконъ у невъжественной части нашего народа есть одно изъ золь, посъянныхъ сатаною. Мы порицаемъ этихъ людей, подвергаемъ анаоемъ этихъ дерзкихъ хулителей; ибо върные своему долгу духовныхъ руководителей мы принимаемъ и покланяемся иковъ воплощенія Спасителя; почитаемъ всъ иконы святыхъ, — изображаемъ ихъ въ своихъ церквахъ и. на одеждахъ, употребляемыхъ при богослужени; мы укоряемъ и принуждаемъ къ модчанію тъхъ изъ нашихъ, которые по невъжеству или недостатку смысла не поступаютъ точно такъ же». На обвинение, что армяне считаютъ необходимымъ вбивать гвозди въ кресты, Нерсесъ увъряль, гвозди вбиваются только въ такіе кресты, которые составляются изъдвухъ частей, для скрыпленія. «Если же, — писаль онъ, -- гвозди встръчаются въ крестахъ каменныхъ или жельзныхъ, хотя они состоять не изъ двухъ частей, а изъ одной, то понятно само собой, что они вбиты не по нашему распорижению, и есть дело невежественных рукъ». Прибавленіе въ трисвятому словъ: «распятый за насъ» онъ оправдываль темъ, что армяне относять эту песнь не ко всемъ лицамъ св. Троицы, какъ греки, но только ко Вгорому Ен Лицу, почему вследь за темъ и обращаются съ молитвой нъ Богоматери. Отвътъ конечно давнишній, но съ давностью непріобрътшій удовлетворительности, ибо пока остается въ сидъ положение, что во Христъ единая природа божественная,

всегда будетъ основательно обвиненіе, что армяне приписывають страданіе божеству. Относительно того, что армяне разръщають по субботамъ и воспресеньямъ въ великій постъ на молоко и яйца, Нерсесъ отвъчаль, что рыба, на которую разръшають греки въ великій пость, хуже, чъмъ молоко и яйца, такъ какъ рыба живое существо, а молоко есть только выдъление пищи животнаго. «Притомъ же, - говорить Нерсесъ, — такой порядокъ продолжался въ Арменіи не долго и скоро исчезъ. Теперь, въ наше время, одни только внязья и военные, да и то по собственному ихъ капризу, а не согласно съ канонами или съ нашимъ разръщеніемъ, позволяють себъ въ великій пость рыбу, масло и вино; но все духовенство и многіе изъ свътскихъ людей совершенно воздерживаются отъ молочнаго и рыбы, и отъ всякой лишней пищи и вина . Обычай совершать таинство евхаристім на цізльномъ винъ Нерсесъ защищаль тъмъ, что такое предание армяне будтобы получили отъ своего просвътителя Григорія. Въ пользу этого же обычая, по мнению Нерсеса, говоритъ свящ. писаніе, именно - Господь Іисусъ Христосъ, подавая на тайной вечери чашу съ виномъ и говоря: ,,Сія есть кровь Моя", совсъмъ не упоминалъ о водъ; а когда говорилъ: "Не имамъ пити отъ сего плода лознаго", то разумълъ вино, а не воду, такъ какъ вино, а не вода получается изъ виноградной дозы. Впрочемъ Нерсесъ не отвергалъ и прибавленія воды и говориль, что таинство евхаристін будеть угодно Богу, если совершается съ чистымъ сердцемъ, не зависимо отъ того, прибавляется ли вода къ вину или иътъ. Что касается ежегоднаго омовенія крестовъ водой и виномъ, то Нерсесъ отвергалъ существование такого обычая и говориль, что кресты освящаются только новые и притомъ по древнимъ переведеннымъ на армянскій языкъ чинопоследоваблагословенія креста; обливаніе же водой и виномъ совершается въ воспоминаніе истеченія изъ ребра Господня крови и воды. Объяснение Нерсеса гръшило противъ двиствительности, потому, что какъ мы видъли выше, освящались не только новые кресты, но и очень древніе, чудотворживотворящаго креста Христова. Въ съ частицами вавлючении своего посланія Нерсесъ опровергалъ глупую небылицу о происхожденіи армянскаго поста арачаворкъ. 1)

i) Kirac. p. 63'-73; «Истор. Памят. въроуч. Арн. ц.» Худобашева, стр. 120-153.

### XXVI. Сношенія имп. Мануила съ Нерсесомъ о соединеніи церквей.

Приглашение Нерсеса въ Константинополь. Уклонение Нерсеса. Посольство греками Осоріана и Іоанна Утмана. Нереговоры греческих денутатовъ съ Нерсессавъ Хронклѣ. Ръшение Нерсеса. Искренность словъ Нерсеса. Почему онъ дъйствоваль двулично. Соборъ въ Хронклѣ 1172 г. Непонатное упорство католикоса. Неосторожность грековъ. Дальнъймее поведение Нерсеса.

Хотя исповъдание Нерсеса не удовлетворяло требованіямъ православія; однако то обстоятельство, что онъ истолковываль особенности армянскаго въроученія такъ, какъ будто-бы дъйствительно разница у армянъ съ греками заключается только въ однихъ словахъ; что онъ отрицалъ еретическій смыслъ особыхъ обычаевъ армянской церкви и старался представить армянскую церковь въ болбе благопріятномъ видъ, -- показывало, что Нерсесъ не принадлежить въ числу закоренълыхъ приверженцевъ монофизитства и желаеть уничтожить нъкоторые церковные обычай армянь. Это хорошо замътили греки и сдълали попытку привести армянь къ уніи съ греческой церковью. Императоръ Мануилъ послалъ одного изъ своихъ придворныхъ, Сембата, въ Нерсесу и просилъ последняго прибыть въ Константинополь. Одновременно съ этимъ Сембату поручено было передать католикосу Григорію письмо, которое было отвътомъ на полученное императоромъ отъ Нерсеса письменное изложеармянскаго исповъданія 1). Въ это время католикосъ Григорій умеръ и адресованное ему письмо было передано его преемнику тому же самому Нерсесу.

Нерсесъ былъ конечно мирно настроенъ по отношенію къ греческому исповъданію, но это не значило, что онъ искалъ уній съ греками. Его изложеніе армянской въры, посланное Алексью, было не больше, какъ вынужденный отвъть на вопросъ грековъ. Въ этомъ отвъть онъ, правда, сближалъ ученіе своей церви съ ученіемъ греческой церкви въ самыхъ существенныхъ пунктахъ и заявлялъ, что нътъ большой разницы въ ученіи между арминской и греческой церковью; но это онъ дълалъ для того, чтобы отвлечь вниманіе императора отъ армянскаго исповъданія. Утвержденіе,

<sup>1)</sup> Историч. Паняти, стр. 154-157,

что Нерсесъ искалъ уніи съ греками для того, чтобы добиться ихъ расположенія и съ ихъ помощью отстоять полититическую самостоятельность своего отечества отъ покушеній на нее со стороны мусульманскаго Египта,— едвали основательно; ибо во времена Нерсеса Благодатнаго о покушеніяхъ египтанъ на политическую самостоятельность армянъ ничего еще не было слышно.

Получивъ письмо и приглашеніе прибыть въ императору, Нерсесъ прибыть въ Константинополь отказался, а виъсто того отправилъ Мануилу письменное изложеніе въры армянской церкви въ томъ же смыслъ, какъ раньше писалъ Алексъю 1).

Двусмысленность и неточность присланваго Нерсесомъ изложенія и на этоть разь не укрылись оть вниманія греческихъ богослововъ. Патріархъ Михаилъ въ своемъ номъ письмъ отъ имени императора указалъ Нерсесу на эту особенность, какъ на совершенно неумъстную въ догматическихъ документахъ, особенно въ документахъ, писанныхъ въ странь, на которой тяготьеть подозръще въ наклонности къ двусмысленному выраженію и изложенію вопросовъ этого рода 2). Но Мануилъ захотълъ пріобръсть claby. предивствики, хлопотавшіе объ напрасно домогались ero установленій уній армянской церкви съ православной. Въ 1170 году изъ Константинопола были посланы къ Нерсесу ученый грекъ Осоріанъ и настоятель армян. Филиппопольскаго монастыря loann Утманъ для того, чтобы склонить Нерсеса заключить церковную унію съ греками. При этомъ императоръ послалъ католикосу письмо, въ которомъ приглашалъ приступить къ самому дълу соглашенія. «Когла же совершится это благо, -- писаль въ заключение Мануилъ, -сподобитесь вы благодати Божественной, то во первыхъ

<sup>1)</sup> Истор. Памяти. 158—210. Изложение върм кат. Нерсеса, посланное ими. Мануклу въ переводъ Худобашева, съ большинъ искусствонъ и обстоятельностью равобрано проф. Тронцкинъ въ его докторской диссертаціи «Изложеніе върм церкви Арм., начертанное Нерсесомъ. С. П. Б. 1875 г.» Но худобашевская редакція этого «изложенія» мив кажется тоже улучшенной впослёдствін противъ первоначальной. Подлинная редакція должна мивть существенное сходство съ киракосовой редакціей письма Нерсеса из протостратору Алексъю. Впрочент даже и въ настоящемъ своемъ видъ по изложеніе, сопоставленное съ упомянутой редакціей письма къ Алексъю, получаеть уже болье ръшительный монофизитскій симсяв, чвиъ при сопоставленіи съ худобашевской редакціей этого письма.

<sup>2)</sup> Тронцкій Ивлож. в. стр. 88 принач. Самос письмо у Ман t. VI р. 383

содълавшись виною спасенія всего вообще народа, чрезъ соединеніе членовъ церкви, а затъмъ и мы удостоимъ васъ великихъ милостей нашихъ, согласно желанію и требованіямъ вашимъ» <sup>1</sup>).

Еще раньше, въроятно вскоръ послъ переговоровъ съ Сембатомъ, Нерсесъ писалъ патріарху сирскихъ яковитовъ Михаилу, прося совъта, что ему отвъчать грекамъ. Михаиль отвъчаль: «то, чего оть насъ требують, за исплючение относящагося въ двумъ естествамъ, четвертому собору и формуль «распятый за насъ», есть ученіе, которое мы исповъдуемъ. Но если ты измънешь въру твоихъ отцовъ на этихъ капитальныхъ пунктахъ или на другихъ меньшей важности, то покажешь, что до настоящаго времени вы не владъли полной истиной, что ваше ученіе несовершенно. Неприлично въ единонадесятый часъ и въ чаянія воздаянія изм'янить вфру изъ угожденія людямъ. Мы съ своей стороны увърены, что вы совершенны во всемъ, что касается основныхъ пунктовъ, утвержденныхъ аностодами, и въ частности ты находишься вполев на высотъ своего положенія». Вибств съ этимъ ответомъ Михаилъ прислаль нъ Нерсесу своего ученаго монаха для участія въ предполагаемыхъ разсужденіяхъ съ греками.

По прибытіи греческих уполномоченных въ Хромкау, на другой же день было приступлено къразсужденію о спорных пунктахъ. Требованія греков были выражены въ слъдующихъ 9-ти пунктахъ:

- 1) Армяне должны анаосматствовать Евтихія, Діоскора, Севера и Тимоося Элура и всёхъ ихъ единомышленниковъ, говорящихъ, что Іисусъ Христосъ—едино естество.
- 2) Должны испов'ядывать Господа нашего Інсуса Христа Единымъ Сыномъ, Единымъ Господомъ, Единымъ Лицемъ, Единымъ Упостасью изъ двухъ совершенныхъ естествъ, соединенныхъ во едину Упостась неразлучно, неразд'вльно, неизм'вню, неслитно, не такъ, чтобы одинъ былъ Сынъ Божій, а другой сынъ челов'вческій, (а такъ, что) два естества, но Единъ Богь и челов'вкъ: и въ двухъ естествахъ испов'ядывать Единаго и Того же Христа, им'я не про-

<sup>1)</sup> Историч. Паняти. стр. 212.

тиводъйствующія одно другому, а напротивъ, человъческое котьніе носледующее божественному котьнію.

- 3) Должны произносить трисвитое безъ словъ: распятый за насъ и безъ союза и.
- 4) Должны праздновать праздники вмъстъ съ греками, — именно: Благовъщение 25 марта, Рождество 25 декабря, Обръвание на восьмой день послъ Рождества, т. е. 1-го января, Брещение 6 января, Срътение 2 февраля и вообще всъ господские праздники, равно какъ и праздики Пресвятой Богородицы и Предтечи и св. Апостоловъ.
- 5) Вожественное пріобщеніе должны совершать съ кваснымъ клабомъ, равно какъ съ виномъ и водой.
- 6) Святое муро должны совершать съ оливковымъ масломъ.
- 7) Всё христіане должны стоять внутри церкви, когда совершается божественная литургія, кром'є тёхъ, которымъ это запрещено божественными нанонами, равно какъ и въдругія службы церковныя.
  - 8) Должны признавать семь вселенскихъ соборовъ.
- 9) Должны принимать католикосовъ по назначению греческаго императора 1).

Такъ какъ нъкоторыя обвиненія противъ армянъ не имъли большой важности, а въкоторыя были прямо объявлены Нерсесомъ ложными, то Осоріанъ обратилъ вниманіс лишь на то, что представлялось ему болье важнымъ и что требовало исправленія, -- именно: 1) ученіе о естествъ, воль и дъйствіяхъ въ Інсусь Христь, 2) празднованіе Рождества Христова и Богоявленія въ одинъ день, 3) прибавленіе къ трисвятой пъсни словъ: «распятый за насъ» и 4) употребление въ таинствъ мурономазанія сесамскаго масла. «Не бойся числа двухъ, -- говорилъ католикосу Осоріанъ о сстествахъ во Христъ, -- какъ признавая въ Божествъ три ипостаси, мы не допускаемъ раздъленія божескаго существа, такъ и утверждая бытіе во Христъ двухъ естествъ, не допускаемъ раздъленія ипостаси. Мы говоримъ то же, что сказаль и Григорій Богословъ: "во св. Троицъ одно существо, но не одна ипостась; во Христь одна ипостась, но не одно естество ...

<sup>1)</sup> Galani Historia Arm. p 308-317.

Обънсненія Осоріана произвели такое благопріятное дъйствіє на слушателей, что епископъ Григорій, бывній после католикосомъ, туть же объявиль свое согласіе съ православнымъ ученісиъ. Самъ Нерсесъ не противился признать во Христв два естества; но въ то же время желаль удержать употребляемыя въ армянской церкви выраженія. Новыя объясненія Осоріана убъдили католикоса въ православіи грековъ частности въ согласіи опредбленія халкидонскаго собора съ ученіемъ древнихъ отцовъ церкви. Онъ туть же обънникъ въ слухъ всъхъ присутствованшихъ: «я пичего не нахожу въ этомъ опредълении противняго православной върв и удивлиюсь-отчего наши предшественники такъ необдуманно ваносили клеветы на этотъ соборъ». Такъ же скоро были разръшены и всъ другія затрудненія къ соединенію: вопресь о волихъ во Христв, о праздновании Рождества и Крещенія и о прибавленін въ трисвятому. Когда разсмотрвин была важнъйшіе спорные пункты, то Нерсесъ даль объщеніе унотребить съ своей стороны всв мъры, чтобы свлонить армянъ въ церковному примиренію съ греками. «Съ нынвшняго же дня, -- говориль онь, -- начну писать ко всемь армянскимъ еписконамъ и буду звать ихъ на соборъ по этому дълу. --Я буду греномъ и за греновъ, или лучше-буду подвизаться за истину противъ армянъ и надъюсь, что овцы мои послушають гласа моего». Въ заплючение своето разговора съ Осоріаномъ Нерсесь со слезами на глазахъ поручаль Осоріпросить императора, чтобы, когда одобрено будеть на константинопольскомъ соборъ соединительное исповъдание армянъ, онъ повелълъ патріарху облечься во всю патріаршія одежды, обывновенно имъ носимыя при соворшение божественной литургін, и въ полномъ собраніи народа съ своего престола или съ амвона съ престомъ въ рукахъ благословить народъ армянскій, столько літь бывшій въ отлученім, и потомъ принести молитву за скончавшихся въ заблужденія, чтобы Богь простиль имъ гръхъ неведенія. Сомноваться въ испренности словъ Нерсеса едвали возможно, тапъ какъ ему не было основанія притворяться предъ носломъ императора. Притомъ же Нерсесъ не предъ носломъ толькенимператора заявляль свое желаніе соединиться съ греческой церквью. Когда, немного спустя посль разговора съ Оворіаномъ. прислачный ізковитскимъ патріархомъ сирійскій еписнопъ сталъ упрекать его за принятіе ученія греческой церкви, Нерсесъ прямо отвічаль, что онь не покорился бы ни волі патріарха, ни волі самого императора, если-бы самь не увиділь истины. «Истины, — говориль онь, — я не могу отвергать и не могу противиться отцамъ церкви». Нерсесъ искренно стремился къ очищенію армянскихъ церковныхъ порядковъ. Однимъ изъ первыхъ діль его на патріаршей каеедрі было изданіе знаменитаго окружнаго посланія ко всімь армянамъ, въ которомъ онъ призываль духовенство и народъ къ исправленію погрішностей въ церковной практикъ и къ исправленію правовъ. Нітъ ничего удивительнаго, что, понявъ неосновательность отділенія армянъ отъ вселенской церкви, онъ теперь искренно стремплся къ прекращенію разділенія.

Такъ какъ большинство ариянскихъ епископовъ и почти весь армянскій народъ слівно держались своихъ старыхъ укоренившихся возэрвній, то Нерсесъ не считаль удобнымь открыто предъ лицемъ всего армянскаго народа заявить свое согласіе съ гренами; онъ продолжаль еще показываться предъ защитникомъ старыхъ порядковъ въ армянской церкви, чтобы не оттолинуть отъ себя своихъ соотечественияковъ, но постепенно пріучить ихъ мысль въ необходимости примиренія съ вселенской церковью. Объщая Осоріану созвать армянскихъ епископовъ на соборъ, онъ говорилъ: «когда они соберутся, я предложу имъ какъ всъ тъ свидътельства. на которыхъ думають утвердиться армяне въ своемъ ученін, такъ равно представлю имъ и указанныя тобою, -- и сначала буду показывать себя на сторонъ армянъ, потомъ мало-помалу постепенно и съ осторожностью начну открывать дужденіе ихъ, обличая ихъ и писанісиъ католикоса Іоанва (Отинійскаго?). Однимъ словомъ я буду грекомъ и за гре-ЖOВЪ».

Большой авторитеть, которымь пользовался Нерсесь среди своего народа, обширный умъ и необывновенное краснорьчие этого католикоса, его осторожность и настойчивость можеть быть и привели-бы дьло соединения къ желанному концу; но греки слишкомъ торопливостью погубили дъло. Прощаясь съ Осоріаномъ (въ декабръ 1170 г.), Нерсесъ вручилъ ему два письма—одно тайное, другое отпрытое. Въ пер-

вомъ онъ ясно и прямо высказываль свое искреннее желаніе соединиться съ православной церковью; а въ отпрытомъ, писанномъ въроятно въ согласіи съ своей консисторіей, старалчерты различія въ въроученій и обряся только смягчить дахъ между армянами и греками, явно уклоняясь отъ выраженій, употребляемых православными въ въроопредъленіяхъ. При всей скрытности, съ какой ведены были тайные переговоры съ Өеоріаномъ и вручалось ему тайное письмо, распространились слухи, что католикосъ тайно уже соединился съ греками и писалъ къ императору греческому, что принимаеть IV вселенскій соборь. Приглашеные въ 1172 г. Нерсесомъ на соборъ епископы собирались неохотно, да и между собравшимися начали обнаруживаться неудовольствія и ропотъ на католикоса за то. что будто онъ измъняетъ своей въръ. Епископы негодовали на Нерсеса; но католикосъ не смотря на то ръшился дъйствовать согласно предположенному плану. Когда отврыть быль соборь, Нерсесь снова показаль себя защитникомъ ученія объ одномъ естествъ въ Інсусь Христь предъ ученымъ Осоріаномъ, снова прибывшимъ для окончательнаго уже ръшенія дъла. Осоріанъ долженъ былъ поэтому опять опровергать его доказательства. Быть можеть Нерсесь, въ виду явнаго нерасположенія большинства своей паствы къ церковному примиренію съ греками, желаль удержать привычныя армянскому сознаню выраженія и обычан; быть можеть онь ждаль отъ грековь какойлибо матеріальной награды вродъ той, что получиль въкогда католикосъ Ездра, - во всякомъ случав онъ во время разсужденій съ Өеоріаномъ не обнаружиль готовности къ уступкамъ. Упрямство католикоса принять то, что уже принято было имъ раньше, показалось Өеоріану черезчуръ продолжительнымъ и похожимъ на правду; поэтому онъ пришелъ въ раздражение и сказалъ: «если будешь противиться сему (т. е. правильному пониманію ученія св. Вирилла Александрійскаго о двухъ естествахъ), то мы не намърены болъе входить въ разсуждение объ этомъ и последуемъ заповени апостола: еретика человъна по первомъ и второмъ наказаніи отрицайся». Столь ръзкія слова огорчили Нерсеса и снова отдалили спорящихъ отъ цъли. На ръзкія слова Осоріана Нерсесъ сказалъ: «мы не еретики, а православные; мы просвъщены св. Григоріемъ п держимся его ученій и преданій»

Но спутнивъ Осоріана Іоаннъ Утманъ допустиль еще большую безтактность. Въ полномъ собраніи онъ сказаль католикосу: «я не могу говорить о сокровенныхъ предметахъ, но знаю то одно, что ты писаль къ императору и что на словахъ говорилъ ему чрезъ спутника моего, и потому я прибыль сюда не для споровь, но для окончательнаго ръшевія дълъ. Итакъ спрашиваю: хочешь-ли ты выполнить то, о чемъ писаль въ императору? -- Если нътъ, то объяви намъ, и мы обратно отправимся». При этихъ словахъ присутствовавшіе на соборъ армяне вскочили съ своихъ мъстъ и съ негодованія окружили Нерсеса, требуя объясненія его цоведенія. Нерсесь этимъ разоблаченіемъ былъ приведенъ въ сильное смущение и сидълъ нъсколько минутъ, не имъя возможности произнести ни одного слова. Наконецъ знакомъ руки онъ объявиль засъдание закрытымъ.

Девять дней после этого католикось никуда не выходиль и не требоваль къ себъ посланныхъ оть императора. Наконець онь отправиль къ беоріану своего племянника Григорія и упрекаль беоріана, что онь открыль всёмъ тайну, которую по просьбъ его, Нерсеса, должень быль объявить одному императору, — отчего теперь армине возмущаются и все дёло соединенія готово разрушиться. Чтобы изгладить не пріятное впечатльніе, произведенное на епископовъ неосторожностью Утмана, Нерсесь просиль беоріана, предъ отправленіемъ въ Константинополь, объявить въ присутствіи всёхъ енископовъ въ церкви, что Нерсесь никакого тайнаго порурученія или письма къ императору не даваль ему; но приказаль только сказать государю, что католивось желаеть соединенія церковнаго не меньше, чёмъ самъ императоръ.

Когда снова возобновились засъданія собора, Нерсесъ не переставаль отстанвать исповъданіе армянской церкви и дълаль это еще съ большей настойчивостью, чъмъ прежде, и ничего не хотъль ръшить самъ собою, откладывая окончаніе разсужденій до предполагаемаго полнаго собора. Теперь видно уже было, что католикосъ не пойдетъ противъ мнънія большинства и не будеть употреблять серьезныхъ усилій склонить армянь къ соединенію съ греками. Въ письмъ къ императору, посланномъ съ Феоріаномъ, онъ прямо говорилъ: «когда предполагаемый соборъ (для окончательнаго обсужденія условій соединенія, предложенныхъ греками) состоится,

тогда предложимъ на обсуждение его. въ какой мъръ можно будетъ склонить народъ къ признанию двоякаго естества (въ lисусъ Христъ) вопреки древнему преданию. Готовы принять это и теперь; но только ради божественной любви; а не какъ заблудшие или отвратившиеся отъ истины» 1).

Нъвоторые изъ армянъ, радовавшіеся было наступленію примиренія армянской церкви съ греческой, были недовольны неръшительностью и медленностью католикоса. Два игумена—Юсикъ и Кеоркъ и священникъ Карабетъ отдълились отъ Нерсеса и вступили въ общеніе съ греческой церковью чрезъ принятіе халкидонскаго собора. Ихъ примъру послъдовали до 400 семействъ въ Эдессъ.

## XXVII. Дальнъйшая судьба предпринятаго Мануиломъ дъла соединенія армянской церкви съ греческой.

Смерть католикоса Нерсеса. Пресминкъ Нерсеса Григорій IV Дла. Отношенія Григорія къ двлу примиренія церквей. Отвътные пункты грокавъ. Уступки гроковъ. Вольшей соборъ въ Хромкав 1179 г. Річь Нерсеса Лампронскаго къ собору. Певеденіе собора и отвъть грекавъ. Почему онъ не быль доставлень грекавъ.

Отправивъ письмо въ императору и патріарху. кат. Нерсесъ, согласно объщанію, разослаль во всв части Арменіи повельніе, «начиная отъ епархіи агванской до странъ сурскихъ и до областей западныхъ», чтобы всв епископы и варданеты, настоятели монастырей, пустынники явились на совъщание касательно примиренія съ церковью греческою. Но Нерсесу не суждено было дожить до этого собора. Въ следующемъ 1173 году онъ скончался. торъ сильно быль огорчень, узнавь о смерти католикоса Нерсеса, и съ чувствомъ глубокой скорби сказалъ: «мужа великой души и добраго подвижника лишилась церковь Божія. Арменія потеряла въ немъ втораго просвътителя своего. О, блаженный патріархъ! для чего ты переселился ко Хрижеланіе мое несовершеннымъ! » 2) Этотъ сту, оставивъ отзывъ показываетъ, что Мануилъ твердо върилъ въ искрен-

<sup>1)</sup> Историч. Памяти. стр. 231.

<sup>2)</sup> Истор. Памяти. стр. 239.

ность православія Нерсеса и до самой его смерти не переставаль разсчитывать на его содъйствіе. А что въра его была вполив основательна, можно видъть изъ того, что сирійцы до самой смерти Нерсеса считали его сторонникомъ грековъ. Іаковитскій патріархъ Михаилъ писалъ Мануилу: «католиносъ Нерсесъ отошелъ отъ сей жизни, и основаніе нашей въры осталось непоколебленнымъ бурями и вратами ада молитвъ ради нашихъ отцевъ, крови и слезъ, ими пролитыхъ».

Армяне причислили Нерсеса къ числу святыхъ перкви и положили праздновать память его 13 августа. Такой поступовъ армянъ представляется страннымъ послъ всъхъ тъхъ небезосновательныхъ подозръній, какія они имъли отнамъреній Нерсеса. Но было бы еще стравнъе, носительно если бы они не чочтили его. Нерсесъ быль однимъ изъ самыхъ знаменитыхъ мужей своего народа. Его богословскія сочиненія свидътельствують во всякомъ случав о его замвчательномъ умъ и необывновенномъ врасноръчіи. Назидательность его поученій, искренность благочестія, которою дышать его духовныя пъснопънія, и другія достопиства его писаній заслуженно стяжали ему прозвание Шнорхали, т. е. благодатный, и досель поддерживають въ армянахъ глубокое уваженіе въ его многочисленнымъ твореніямъ. Но что особенно важно для армянской церкви, - въ своихъ сочиненіяхъ Нерсесъ далъ армянамъ первое и надежное руководство. какін особенности своей деркви армяне должны отвергнуть окончательно и какія доказательства приводить въ пользу остальныхъ. Потомки постарались забыть, что Нерсесъ свои богословскія сочиненія писаль раньше бестды съ Оворіаномъ, что послъ разсуждений съ Феоріаномъ онъ вполнъ согласился съ ученіемъ греческой церкви и хотълъ привлечь армянъ къ въръ грековъ; что въ послъднее время неискренно защищалъ въроучение армянской церкви. Они помнили только то, что Нерсесъ дъйствительно сдълалъ и что написалъ. Такимъ образомъ то, отъ чего отказался Нерсесъ, принято армянами за руководство.

Преемвикомъ Нерсеса былъ его племянникъ Григорій IV Дха или Теха (дитя). Еще при жизни дяди Григорій принималь дівтельное участіє въ его трудахъ по примиренію армянь съ греческою первовью и быль посвящень во всів

тайны ведшихся по этому поводу переговоровъ. Эта-то прикосновенность его къ дълу соединенія церквей и открыла ему можеть быть больше всего путь въ ватоликосству. Не теряя времени, императоръ написалъ въ Григорію письмо, въ которомъ совътоваль ему не прекращать начатыхъ его предшественникомъ сношеній церквей. - Григорій быль поставденъ письмомъ императора въ немадое затруднение. Хотя санъ по себъ онъ, можетъ быть, быль близовъ въ греческому православію, однако и не хотіль становиться въ противоръчіе съ прежней армянской върой и укоренившимися обычаями армянской первы. Къ тому же онъ быль увъренъ, что едва только онъ приступитъ къ исполнению требованій грековъ, тотчасъ произойдуть величайшія смуты и заившательства. Среди такой нервшительности эясталь его архимандрить Стефань, который быль послань покойнымъ Нерсесомъ приглашать на соборъ представителей армянской церкви. Онъ привезъ съ собою подписку начальниковъ епархій и монастырей, имъ посъщенныхъ, въ согласіи ихъ на предложенія, которыя имъ были сдівланы, съ однимъ только ограниченіемъ: «да не принуждають греки измінять пренашихъ». Это письмо не развязало данія святыхъ отцовъ рукъ католикосу Григорію. Зная достов'ярно, что народъ не согласится допустить перемъну въ своихъ обрядахъ, и что греки съ своей стороны не пожелають оставить свои требованія, затруднямся приступить въ дему. Наконецъ, после совъщанія съ своимъ духовенствомъ, онъ отправилъ письмо къ императору, умоляя его ограничиться только тъми требованіями, которыя касаются віры, прочія же предоставить имъ на произволъ. «Да будеть извъстно боголюбивой особъ вашей, - писаль католикось, - что различныя требованія ваши нъкоторыхъ у насъ отвращають отъ возстановленія мира по причинъ закоренълыхъ въ нихъ привычекъ. Кромъ того есть многіе, съ которыми мы не можемъ разсуждать какъ съ духовными, но какъ съ мірянами. И сихъ-то, подобно младенцамъ, должны мы по слабости ихъ питать млекомъ, а не настоящими яствами. Ради ихъ-то умоляемъ васъ смягчить евкоторыя изъ предложенныхъ вами статей, пока сдвдается направление (образуется расположение) въ богоугодному дълу». 1) — Нелишне знать, что въ это время въ Кили-1) Историч. Памяти. стр. 241. 2

Digitized by Google

кін, послё пятилётняго ненавистного царствованія Мильха, воцарился (1174) Рупенъ II, сдёлавшійся любинценъ народа. Тотчасъ по восшествій на престоль онъ принялся за возстановленіе разрушенныхъ городовъ и селеній, пришедшихъ въ упадокъ въ предшествовашія царствованія; завелъ дружбу съ сосёдними державами и въ частности съ латинянами и даже женился на латинянкъ. 1)

Отправивъ къ императору такое письмо, Григорій вибств съ Нерсесомъ, еп. Лампронскимъ, и другими епископами началь приготовлять подробные отвътные пункты на трегрековъ и вибстъ формулировать свои требованія. бованія Вотъ эти отвътные пункты: 2) на 1-ю статью: Мы предаемъ анаоемъ Евтихін и Севера. Что же касается до Діоскора, то если вы докажете, что онъ поддерживаль ересь Евтихія, мы готовы в его предать анавемь со всьми его посавлователями. - На 2-ю статью: Мы согласны признать два естества въ Інсусв Христв въ противность смъщивающимъ оныя и въ этомъ состоитъ наше и всъхъ вообще христіанъ исповъданіе; мы просимъ однакожъ допустить пасъ признаестество въ Словъ воплощенномъ въ противвать елино ность раздъляющимъ оныя; также пріемлемъ мы исповъданіе ваше относительно дъйствованія и воли въ Інсусь Христь -На 3-ю статью: Трисвятое пъніе мы поемъ всегда, обращая оное въ Лицу Сына, и притомъ не вавъ еретиви, но вполвъ согласно съ вами (т е. не приписывая страданія божеству). Что же касается до частицы и, то мы придаемъ ее для совершенства ръчи, потому что на нашемъ язынъ слократко п односложно, во «святый» чрезвычийно для произношенія непремънно требуется эта частица. - На 4-ю статью: Издревле существуеть въ народъ нашемъ обычай праздновать Рождество Христово висств съ Богоявленіемъ 6 января, поэтому и просимъ допустить соблюденіе такого обычая. — На 5-ю статью: Употребляя пресный хлебъ въ причащени, мы соглашаемся съ апостольскимъ престоломъ римскимъ; есля вы согласитесь употреблять въ частін хайбъ присный, то мы будемъ вливать въ чашу воду по примъру вашему. - На 6-ю статью: Отнывъ если будеть

<sup>1)</sup> Cham. p. 204.

<sup>3)</sup> Запиствую у Чанчіана.

у насъ елей (деревянное масло), то изъ онаго будемъ составаять св. муро.—На 7-ю статью: Если мы будемъ имъть достаточное число церквей, то богослужение будетъ совершаться внутри, а не внъ.—На 8-ю статью: О постановленияхъ IV халкидонскаго собора намъ извъстно, что они согласны съ постановлениями трехъ бывшихъ до него соборовъ, и потому онъ и принятъ нами. Если же вы докажете, что опредъления и прочихъ соборовъ согласны съ опредълениями соборовъ прежнихъ, то и ихъ признать мы не отречемся На 9-ю статью армяне просятъ предоставить имъ самимъ избрание католикоса для управления церквами ихъ; будучи подъ властію разныхъ державъ, они встръчаютъ затруднение въ избрани и утверждени католикоса императоромъ.

Къ этимъ отвътнымъ пунктамъ было прибавлено еще семь пунктовъ требованій, изъ которыхъ важивишим были 4-й, требовавшій, чтобы греки совершали евхаристію на опръснокахъ, и 7-й, требовавшій, чтобы антіохійская патріаршая канедра была предоставлена армянскому католикосу 1).

Требованія и условія армянъ съ цёлью были придуманы такія, которыя не могли быть приняты греческой церковью. Они придуманы были потому, что нужно было найти благовидный предлогь прекратить дёло, или заставить грековъограничиться самымь существеннымъ и не касаться церковныхъ обычаевъ и обрядовъ.

Разсчеть Григорія и Нерсеса Лампронскаго OK838JCH вървымъ. Императоръ въ своемъ на требованія отвѣтѣ армянъ, посланномъ въ январъ 1177 году, уменьшилъ свои требованія до возможнаго minimum'я. Онъ требоваль, чтобы армяне признади только два естества въ Інсусъ Христь. двъ воли и два дъйствія, т е. требовавія со стороны греческой церкви ограничены были только статьею о въръ. Соотвътственно этому писаль и патріархъ Михаилъ. требоваль, чтобы армяне ясно исповъдовали въ Христь два естества, двъ воли и два дъйствія.

Неизвъстно, былъ-ли католикосъ Григорій доволенъ, получивши такой отвъть изъ Константинополя. Во всякомъ

У Гадана эти отвътные пункты вийстй съ требованівни надожены подробиве. Нівіотіа Атшена р. 308—321. Переводъ у проф. Тренцкаго «Излож. в. Ц. Арм.» стр. 266—276.

случав, согласно требованію императора, разослано было по всёмъ епархіямъ Великой Арменіи, по всему востоку, равно какъ въ Іерусалимъ и на Черную гору приглашеніе, чтобы отовсюду собрались армянскіе епископы для изслідованія прислиннаго греками изложенія віры. Нівкоторые епископы изъявили свое согласіе принять исповіданіе грековъ, между тімъ какъ другіе отправили католикосу отвіты въ грубыхъ и укоризненныхъ выраженіяхъ, осуждали католикоса и другихъ епископовъ за то, что они такъ легкомысленно приступили къ столь важному ділу, и осуждали грековъ, называя ихъ еретиками хуже Несторія. Недовольные прислали на соборъ своего депутата въ лиців Барсеха, еп. анійскаго, съ нівсколькими архимандритами и иноками.

Наконецъ послъ столь долгихъ приготовленій (1165—1179) многочисленный соборъ быль открыть, въ апрълъ 1179 года въ Хромвив. На этомъ соборъ присутствовало болъе вдъсь были многія другія важньйепископовъ; кромъ того шія лица какъ свътскія, такъ и духовныя. Католикосъ сирійскій также прислаль отъ себя депутатовъ; католикосъ Агваніи присутствоваль лично. Кромъ того, по Чамчіана, 300 епископовъ прислади на соборъ свои мивнія 1). Особенную силу на этомъ соборъ имълъ архіспископа тарсійскаго Нерсеса Лампронскаго. Въ своей знаменитой рычи къ собору онъ, изобразивъ живыми чертами нагубныя следствія разделенія, старался убедить своихъ соотечественниковъ, что нътъ никакихъ основательныхъ причинъ поддерживать раздъленіе; доказываль справедливость требованій греческой церкви и безобидность для армянъ согласиться на эти требованія. «Примемъ же, -говориль Нерсесъ въ заключение своей ръчи, -- изъ предложенныхъ вамъ условій можемъ принять, примемъ съ любовію камъ ть, которыя завъты нашихъ предшественниковъ, а не какъ принесенныя намъ отъ чужихъ; примемъ охотно, съ кротостью, для славы божественной въры». И наконецъ для большаго убъжденія упорныхъ онъ къ нравственнымъ и религіознымъ побужденіприсоединилъ и простой разсчетъ. Онъ бъдственное положение своего отечества и призывель во имя блага земли и народа примириться съ греками. «Вспомните, --

<sup>1)</sup> Cham. v. II p. 202-203.

говориль онь, — что наша колеблющаяся церковь держится на слабой розгь и что мы въ нашемъ бъдственномъ положени должны призвать на помощь себъ столицу міра. Върьте, что въ нашихъ тъсныхъ обстоятельствахъ мы получимъ утъшеніе отъ императорской щедрости и что наше странствованіе найдетъ покой въ благоохраняемой пристани. Не видите-ли, какъ съ каждымъ днемъ все болье и болье процвътаютъ народы, пребывающіе въ единеніи въры и любви христіанской. Поступимъ же такъ и мы, хотя въ это позднее время».

Рвчь Нерсеса Лампронскаго была конечно очень убъдительна; но сомолюбіе армянъ говорило еще убъдительные. Армянамъпредстояло признать только два естества, два дъйствія и двъ воли во Христь, но признать это значило сознаться, что до сихъ поръ армяне заблуждались, что многіе ихъ святые мужи умерли въ еретичествъ. Жертва была слишкомъ велика, чтобы не желать уклониться отъ необходимости приносить ее. Возражать по существу конечно было нечего, но можно быдо прибъгнуть къ обычной формъ отвъта въ такихъ случаихъ-спазать табъ, чтобы выходило и «да», и «вътъ.» По словамъ армянскихъ писателей, патріархъ Григорій со всеми бывшими на соборъ армянскими епископами подписался подъ. посланіями императора и членовъ греческаго собора какъ бы въ знакъ единодушнаго согласія и принятія всего того, что въ нихъ заключалось. Послъ этого былъ написанъ на требованія императора и патріарха. Никакихъ споровъ этомъ не произошло, хотя на соборъ присутствовало много явныхъ противниковъ соглашенія, и между ними Барсехъ анійскій. Но обращаясь къ самому отвъту, находимъ, что несмотря на кажущееся православіе, онъ представляль собою недостойный акть увертливости мысли, особенно предосудительный въ области въры; онъ не выражалъ яснаго согласія принять два естества во Христь, а быль наполнень неточными выраженіями, то приближающими сознаніе къ признанію ихъ, то отодвигающими его въ противоположную сторону.

Ариянскіе послы, съ которыми быль отправлень такой отвёть хромкальского собора къ императору и патріарху, не пошли дальше Кесаріи, такъ какъ встрётили какія-то затрудненія проникнуть въ Константинополь. Католикосъ Гри-

горій хотіль былс вторично послать ихъ, но получено было извістіе о кончині императора Мануила (27 сент. 1180 г.); Григорій счель почему-то діло потерянным и уже не пытался пересылать отвіть армянь ни къ патріарху, ни къпреемнику Мануила. Конечно приведенныя препятствія не могли-бы быть препятствіями, если-бы діло соединенія армянь съ правосславной церковью, покрайней мітрів хоть въ одномъ условленномъ существенномъ пункті, было желательно для представителей армянской церкви.

Фанатизмъ нѣкоторой части армянъ былъ такъ великъ, что и то, что сдѣлано было на хромкальскомъ соборѣ, возбуждало сильное недовольство. Чамчіанъ говоритъ: «когда о дѣяніяхъ собора узнали жители Зорагета и Санагина то между ними поднялось волненіе. Нѣкто Григорій Тутьорди, санагинской монахъ, написалъ очень дерзкое письмо католикосу. Католикосъ отвѣчалъ ему кроткимъ и мудрымъ письмомъ; но это письмо не произвело никамого дѣйствія, и Тутьорди направилъ дѣло такъ, что множество народа отказалось повиноваться катол. Григорію и избрало епископа анійскаго Барсеха своимъ духовнымъ главой». 1) Скоро п католикосъ Григорій сталъ въ открытыя враждебныя отношенія къ грекамъ.

#### XXVIII. Сближеніе съ папой.

Письмо кат. Григорія въ нап'я Лупію III. Отвіть паны. Католивосъ Григорій У я Григорій VI. Преслідованіе греками армянъ. Обращеніе Леона II въ нап'я и янператэру. Коронованіе Леона лат. архіопископомъ Конрадонъ. Гри условія папы. Сэгласіе армянъ. інкоменныя спошенія кат. Григорія VI съ Иннокентієнъ III. Посвященіе и обязательства кат. Іоянна.

Царь киликійскій Рупенъ II, давно уже дружившій съ латинанами, наконецъ сталь открытымъ врагомъ грековъмежду греками и армянами началась война (1182), въ которой Рупенъ имълъ успъхъ. Братъ Нерсеса Лампронскаго,
правитель Лампрона Гетумъ Себастъ, какъ подвластный 
грекамъ и ихъ другь, выступилъ было противъ Рупена, но

Digitized by Google

<sup>1)</sup> History of Arm. p. 203.

неудачно. Рупенъ осадилъ Лампронъ. Не надъясь больше на грековъ, Гетумъ обратился въ латинянамъ. Такимъ самъ образомъ самые блазкіе друзья грековъ оставляли и переходили на сторону латинянъ. Католикосъ отвернулся отъ грековъ и тоже обратился въ латинянамъ. Онъ написалъ папъ Луцію III (1181-1185) очень почтительное письмо (1184), въ которомъ жаловался, что ненависть грековъ причиняетъ его соотечественникамъ много безпокойствъ, и просиль, чтобы латиняне не слушали ихъ вымысловь относительно армянъ. Онъ просилъ также папу прислать изложеніе правиль римской церкви. Неизвістно, что руководило въ этомъ случав католикосомъ, искреннее-ли желаніе соединиться въ въръ съ прочими христіанами, или же простой разсчетъ путемъ недостойнаго зангрыванія пользоваться могуществомъ цапъ въ интересахъ своего отечества. На письмо католиноса Луцій отвътиль, что армяне должны сообразоваться съ практикой всъхъ истинныхъ христіанъ востока и запада-въ примъщиваніи небольшаго количества воды къ вину евхаристін и въ празднованіи Рождества Христова 25 декабря. Вижсть съ такимъ отвътомъ онъ послалъ католикосу правиль римской церкви, митру, дорогой омофорь и поясь. Варданъ разсказываетъ объ этомъ такъ: «Въ Греціи воцаридся Писикъ, онъ-же Исаакъ, воздвигшій гоневіе на народы, исповъдавшие учение армянской церкви, съ цълью ихъ въ свою въру. Къ нему написаль письмо патріархъ Григорій, —прося помириться съ народомъ Божіниъ. Но царь не послушался его: многихъ обратилъ въ свою въру, воздвигоненія, (въ томъ числъ) три епископскія гая ва нихъ каоедры, тысячу шесть сотъ священниковъ, принудивъ ихъ отречься отъ своей церкви: изъ этого числа немногіе сохранили въру свою неприкосповенною. Объ этихъ бъдствіяхъ владыка Григорій съ возмущеннымъ сердцемъ писалъ на востокъ, но напрасно. Тогда онъ ръшился отправить епископа, по имени Григорія, къ римскому папъ съ объяснеопасности, постигшей армянъ отъ грековъ, прося у него молитвы и благословенія, какъ у его предшественниковъ. Папа приняль его съ большими почестями, приказаль ему отслужить объдню, вмъсть съ нимъ пріобщился св. Таинъ и облекъ его въ одежду духовной власти. Потомъ собралъ въ себъ всъ почетныя лица. - Послъ совъщанія съ ними

папа от лица впостоловъ и по ихъ повелено написалъ грамоту, (въ которой между прочимъ было сказано): ..Армянскій патріархъ, (находящійся) по ту сторону моря, облевается властію надъ армянами, греками и всеми христіантакъ же, какъ мы по сю сторону скими народами OHPOT (моря вдадъемъ) небесными и земными плочами. И такъ какъ путь долгій лежить между мною и братомъ моимъпатріархомъ армянскимъ, то я посылаю ему свой патріаршій епитрахиль, тіару и туфлю, дабы онъ могь въ нихъ служить объдню съ перстнемъ (моимъ на рукъ)". Папа, вручая епископу Григорію грамоту, присовокуниль: "Отвези и наявнь на патріарха и пусть съ той минуты имветь онъ и честь и власть во въки въковъ! " эти любезности со папы объясняются тымь, что въ это время сами датиняне, предпринимая новый походъ на востокъ, нуждались въ помощи армянъ.

Когда латиняне, подъ предводительствоиъ императора Фридриха I, отправились на востокъ для отвоеванія Іерусалима, папа Клименть III (1187—1191) писаль въ преемнику Рупсна II Леону II и кат. Грпгорію, убъждая ихъ оказать помощь своимъ братьямъ европейцамъ (1189). Послъ взятія Икопіи импер. Фридрихъ съ своей стороны писаль къ Леону и армянскому католикосу о помощи.

При преемникъ Григорія IV Григоріи V (1193—1195), отношенія армянъ къ латинянамъ и грекамъ не усціли выразиться болье или менье замьтно. Самъ католикосъ ется личностью неопредъленною. Онъ быль племянникъ покатоливоса и, когда умеръ его дядя, былъ еще очень молодымъ человъкомъ. Патріаршествованіе Григорія У было очень кратковременно. «Завистливые епископы, -- говоритъ Киракосъ, --- выдумали ложные предлоги, чтобы предать его царю Леону». Леонъ заключиль его въ връпость и приказаль разобрать его дело. Не находя достаточнаго основанія къ осужденію Григорія, царь написаль варданетамъ и епископамъ Восточной Арменіи: "Чего вы хотите отъ этого человъка?" Но прежде чъмъ былъ полученъ какой-либо отвъть, дъло Григорія ръшилось другимъ путемъ. Однажды утромъ за стъной връпости нашли трупъ Григорія съ об-

<sup>1)</sup> Всеобщ. Истор. стр. 163—165.

рывкомъ веревки вокругъ туловища. «Говорятъ, что епископы, его враги, надъясь занять его мъсто, столкнули его со стъны», пишетъ Киракосъ въ своей Исторіи: «Между ними, говорятъ, находились Іоаннъ, позже занявшій каседру, Ананія, который былъ антикатоликосомъ въ Севастіи, во владъніяхъ греческаго султана, и другіе въ числъ шести. Нъкоторые говорили, что Григорій, желая бъжать ночью изъ кръпости, хотълъ спуститься со стъны при помощи тонкой веревки, которая оборвалась, и онъ, упавши, убился до смерти» 1).

При преемникъ Григорія У Григорія УІ Апирать (1195-1202) отношенія между греками и армянами были очень враждебны. Въ 1197 г. случилась снова такъ называемая пасха (zurazatic), повторявшаяся чрезъ каждые 95 лъть. Греки снова стали преслъдовать армянъ, жившихъ владъніяхъ, и принуждать ихъ праздновать вивств съ греческой церковью. Поэтому случаю Нерсесъ Лампронскій должень быль путешествовать къ императору (1197) и хлопотать о прекращении преслъдованій. Путешествіе кончилось ничьмъ. Эти притьсненія со стороны грековъ еще больше побудили Леона искать покровительства на западъ. Онъ обратился къ папъ Целестину и римскому тору, испрашивая инвеституру и царскую корону и заявляя, что «желаеть быть зависимымъ только оть однихъ франковъ». Папа и римскій императоръ прислали ему царскую а для возложенія ея — архіепископа Конрада. При этомъ со стороны римскаго престола были заявлены TDH или требованія: 1) праздновать праздники господскіе и всёхъ святыхъ въ дни, на которые они падають; 2) совершать неопустительно моленія ночныя и дневныя, что давно уже было оставлено въ Арменін изъ болзни измаильтивъ, за исплюченіемъ свят. таинства евхаристін 2); 3) не нарушать поста въ навечеріе Рождества Христова и Пасхи и воздерживаться отъ рыбы и масла. «Если вы это сдёлаете, — говорить Конрадъ Леону, - то не заботьтесь о подаркахъ и приношеніяхъ императору и папъ взамънъ короны. Если же откажетесь, то я имъю приказъ взыскать съ васъ много золота и сереб-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Kirac. y B200ce, p. 74.

<sup>2)</sup> Вивсто этого второго условія у Чанчіана поставлено: во время богослуженія народа не должена стоять вив церкви, кака вошло ва обычай ва Арменіи.

ра и драгоцънныхъ камней». Поэтому случаю Леонъ вошелъ въ совъщание съ епископами. Епископы, по словамъ Киракоса, отказались принять условія, но Леонъ убъдилъ ихъ согласиться для виду и заявилъ послу: «то, что требуютъ императоръ и папа, мы неопустительно исполнимъ». Вслъдъ затъмъ 12 армянскихъ епископовъ, между которыми были Нерсесъ Лампронскій, Іоаннесъ, бывшій потомъ католикосомъ, Ананія, анти-католикосъ севастійскій, клятвенно подтвердили это обязательство (1198 г.).

Императоръ Алексъй Ангелъ и багдадскій халифъ, усдыхавъ о коронованіи Леона датинскимъ архіепископомъ, чтобы привлечь къ себъ дружбу армянскаго царя, также посляди ему царскія короны. Но отношенія армянь къ грекамъ оть этого не измёнились, между тёмъ какъ отношенія къ датинянамъ крънди все больше. Католикосъ Григорій писаль въ 1198 г. папъ Инновентію III благодарственное письмо, въ которомъ называлъ его главою католической церкви, римскую церковь называль матерью всёхь церквей, основаниемъ всего христіанскаго закона, а себя именоваль ея сыномъ. Онъ нисаль, что онь и всъ его архіепископы, епископы, пресвитеры и влириви молять Бога, чтобы Онъ сохраниль папу и находящихся при немъ отъ всякихъ бъдъ, «потому чтописаль онь, - когда вы, которые есте глава, здравы, то и мы, которые составляемъ тъло, хорошо здравствуемъ но вашему благословенію. Онъ заявляль отъ лица всей армянслой церкви, что желаетъ закона и братства верховной римской церкви и желаеть быть въ распоряжени папы (ad vestrum mandatum). «Просимъ васъ, —писалъ католикосъ въ завлючение, — чтобы вы молили Бога о насъ, потому что мы находимся въ пасти дракона среди враговъ креста и между тыми, которые по природъ враги наши». -- Иннокентій въ своемъ отвътномъ письмъ выражалъ удовольствіе, что католикосъ со встми своими еписконами признаетъ римскую церковь матерью всъхъ церквей, папу главою намъстникомъ Христа, себя и всъхъ своихъ епископовъ членами тъла римской церкви, увъщеваль пребывать въ единеніи съ тъломъ, и давалъ понять, что не должно, чтобы дъла католикоса противоръчнии его словамъ. — Въ другой разъ толикосъ писалъ папъ, называя его попрежнему главою всей церкви и всякаго земнаго престола и отцомъ христіанской въры. Онъ благодарилъ за дарованіе Леону царскаго достоинства и объщалъ покорность папъ со стороны царя и его подданныхъ до тъхъ поръ, пока въ Арменіи будуть существовать цари. ¹) Въ другое время Григорій просилъ у папы перстень, митру и жезлъ, а виъстъ съ тъмъ и отпущеніе гръховъ арминскимъ воинамъ, сражающимся за церковь и свободу.

Царь Леонъ съ своей стороны неоднократно писалъ этому папѣ. Такъ, въ 1199 г. онъ писалъ Иннокентію, называя себя «Божіею и Римской Имперіи милостью царемъ всѣхъ армянъ», и выражалъ готовность привести всѣхъ армянъ въ единеніе съ римской церковью. Скоро однако опека римской церкви сдѣлалась для Леона тягостна; особенно причиняли ему много безпокойствъ дѣйствія храмовниковъ. Леонъ жаловался было на нихъ папѣ; но тотъ приказалъ во всемъ удовлетворить храмовниковъ.

По смерти католикоса Григорін его преемникъ Іоаннъ, въ присутствіи панскихъ дегатовъ, торжественно заявиль нокорность римскому престолу по особой сообщенной ему формъ и объщаль чрезъ каждые 5 льтъ посъщать Римъ, какъ мать и учительницу всъхъ церквей, и затъмъ принимать лично или черезъ особыхъ уполномоченныхъ участіе въ заморскихъ соборахъ. При этомъ легать вручилъ ему жезлъ. 3)

## XXIX. Отношеніе восточныхъ армянъ къ церковнымъ реформамъ.

Положеніе Восточной Арменія. Нам'вреніе на. Захарія устронть походжую церковь и странням осторожность армянскить богослововь. Захарій вопрошаєть католикоса и царя Леона. Сисскій соберь 1204 г. Восемь каноновь этого собера. Упершее противодійствіе восточныхь.

Между тъмъ какъ въ Западной Арменіи кръпли связи съ латинской церковью и царь съ католикосомъ объявляли себя покорными слугами папъ, въ Восточной Арменіи господствовали совсъмъ другін чувства и къ римской, и къ греческой церкви. Здъсь мало ощущали воздъйствіе запада и и не имъли почти никакого соприкосновенія съ греками. Слыша, что въ Киликіи армяне съ выслей іерархіей забываютъ

<sup>1)</sup> Vita Innocent. Ill. lib. V, ep. 45.
2) Galan. p. 838—342.

завъты предковъ и соединяются съ датинявами и греками, восточные негодовали на такую непонятную вихъ сла-RLL бость и темъ крепле держались своихъ церковныхъ обычаевъ Ненависть бъ вселенскому православію усиливалась здъсь еще и всабдствіе ненависти къ грузинамъ. Восточная Арменія была цъликомъ завоевана турками; но мало-по-малу грузины отвоевали у нихъ съверную Арменію и подчинили себъ. Грузпискій царь суровыми мірами водвориль порядокъ въ завоеванныхъ областихъ. Тяжело было положение армянскихъ христіанъ подъ властію туровъ, которые взимали подати и съ церквей, и съ духовенства, ругались надъ священными для армянъ предметами и подвергали армянъ даже но турки были нехристіане. Отношенія грузинъ къ армянскимъ христіанамъ были конечно болье гуманны; твиъ не менъе армяне ненавидъли ихъ больше, чъмъ мянамъ тяжело было сознавать свою зависимость отъ зинъ, которыхъ они всегда считали слабъе себя; но еще тяжелье было бы для нихъ видьть, если бы на армянской земять грузинское исповъдание взяло верхъ надъ армянскимъ. Вотъ почему приверженность къ старымъ церковнымъ порядкамъ въ Арменіи никогда не проявлялась съ такимъ слъпынъ фанатизмомъ, какъ въ это время; никогда еще такъ нельна не была оппозиція разнымъ необходимымъ преобразованіямъ въ церкви, какъ теперь.

Характерный примъръ слъпой и нельпой оппозиціи преобразованіямъ самымъ невиннымъ представляетъ следующее обстоятельство. Въ концъ XII в. въ грузинской Арменіи играли видную роль два брата — князья Захарій и Иванэ. Последній быль православнаго грузинскаго исповеданія, а Захарій держался армянскаго. Грузины упрекали армянъ, они не имъютъ походныхъ церквей, и во время походовъ въ ихъ войскахъ не совершается литургія, тогда какъ у грузинскихъ войскъ есть походныя церкви. Полководецъ Захарій обратился къ духовнику своему вардалету Мхитару, настоятелю монастыря Гетика, съ просьбой разръшить ему имъть при себъ во время походовъ переносную церковь. Но этотъ ученый мужъ отвътилъ, что никогда армянскіе цари и князья не имъли при себъ въ своихъ походахъ переносной церкви. Тогда Захарій обратился къдругимъ армянскимъ богословамъ, которые напротивъ подвели историческія справки противопо-

ложнаго характера, указывая, что ц. Тиридать во время походовъ имълъ палатку съ переноснымъ алтаремъ. Однако и они не могли сами по себъ разръшить Захарію устроить походныя церкви и посовътовали обратиться въ католикосу и царю Леону. Захарій обратился съ письмомъ къ католикосу Іоанну въ Хромкау и къ царю. Въ это время католикосъ Іоаннъ находился во враждебныхъ отношеніяхъ къ Леону, который на мъсто Іоанна, за его непокорность, поставиль другого католикоса, Давида, въ г. Сисъ. Для разсмотрънія просьбы Захарія царь созваль въ 1204 г. соборь въ Сисв, гдв витсть съ этимъ вопросомъ разсужденія, очевидно, коснулись и нъкоторыхъ нестроеній въ восточной армянской церкви. Отвъть собора быль тоть, что Захарій можеть исполнить то, о чемъ проситъ, такъ какъ его просьбо согласна съ канонами. Въ этомъ смыслъ написана была къ Захарію грамота, въ которой, кромъ того, значились еще 8 каноновъ, постановленныхъ на томъ же соборъ. Грамота начиналась такъ: «Захарію, великому генералиссиму и шаханшаху странъ восточныхъ который, ревнуя о церковных обрядаха, измъненных в извращенных во времена рабства иностранцамъ, сознало собрание вардапетовъ и епископовъ, отцовъ и священниковъ и пр. > Восемь пунктовъ, постановленныхъ соборомъ въ цъляхъ возстановленія и очищенія искаженныхъ обрядовъ, суть слъдующіе:

- 1) Служить литургію съ діакономъ и чтецомъ, какъ то слъдуеть по закону, и не иначе какъ въ церковныхъ облаченіяхъ.
- 2) Праздновать Блоговъщение 7 апръля, Успение 15 августа, Воздвижение креста 14 сентября, въ какой бы день эти праздники ни приходились; точно такъ же и праздники св. мучениковъ совершать въ тъ дни, на какие эти праздники палаютъ.
- 3) День, предшествующій Богоявленію и Воскресенію Христову, проводить въ постъ до самаго вечера, и вечеромъ разръшать только на рыбу и масло.
- 4) Принять изображенія Господа и всёхъ святыхъ, и не отвергать ихъ какъ языческія.
- 5) Служить литургію какъ за усопшихъ, такъ и за живыхъ.
  - 6) Монашествующимъ не ъсть мяснаго.

- 7) Посвящать (желающихъ вступить въ церковный санъ) сначала въ чтецы, послъ долгаго времени въ діаконы и на-конецъ уже въ зръломъ возрастъ во священники.
- 8) Въ монастыряхъ никому не имъть ничего собственнаго, но чтобы все было общее.

По словамъ Киракоса, отцы сисскаго собора написали такое письмо Захарію потому, что опасались, какъ бы Захарій, не получивъ удовлетворенія, по примъру своего брата не отрекся отъ армянской въры и не принялъ грузинской. Но предположеніе Киракоса неосновательно: въ постановленіяхъ собора, сообщенныхъ Захарію, видна собственная иниціатива собора исправить церковныя нестроенія и ввести то, что давно рекомендовано въ сочиненіяхъ Нерсеса Благодатнаго и уже принято въ киликійской Арменіи

Католикосъ Іоаннъ съ своей стороны послалъ внязю Захарію палатку съ куполомъ на подобіе церкви, людей, чтобы собирать и ставить эту палатку, мраморный престолъ и свящ. сосуды; кромъ того прислалъ епископа Мину, діакона, чтецовъ и священниковъ.

Для выслушанія отвъта католикоса и царя, а также для торжественной постановки церкви--палатки, по приказанію Захарія, въ Лори созвань быль (1205) соборь восточныхъ епископовъ съ знаменитыми настоятелями монастырей и учеными варданетами. Выслушавъ постановленія собора, нъкоторые подчинились, но большинство возстало противъ этихъ постановленій; произошелъ раздоръ между собравшимися, многіе бъжали ночью изъ города, порицая своихъ товарищей. Захарій послаль своихь людей вь монастыри своихъ владеній, чтобы силой заставить праздновать Успеніе и Воздвиженіе креста не въ воскресенье, какъ прежде, тв дни, въ которые они приходятся. Возбужденіе «нововведеній» оцид противъ этихъ такъ велико. иостанняй Гахбать упомянутый епископъ Мина съ ВЪ людьми быль, по распоряженію гахбадскаго скопа, встръченъ палками, причемъ Мина былъ избитъ полусмерти, а его вьючныя животныя сброшены въ пропасти. «Въ самомъ дълъ, - говорить Киракосъ, - давно уже отвыкли дълать то, чего требоваль Захарій, праздновать праздники въ ихъ числа, не нарушать поста по случаю никовъ; служить съ діакономъ, а не съ одними священнинами, помогающими другъ другу. Я думаю, что это было вслъдствіе тираніи мусульманъ, которые не позволяли христіанамъ свободно отправлять свое богослуженіе. Нельзя было даже отворить церковныхъ дверей во время совершенія таинства во избъжаніе оскорбленій со стороны чужестранцевъ, не говоря о другомъ, что нравилось Захарію». 1)

Чревъ два года волненій Захарій снова собраль соборъ въ г. Ани (1207). Собравшиеся здъсь епископы и вардапеты ничего не хотвли рышить безъ ученаго варданета Мхитара, который отсутствоваль, ссылаясь на бользнь. Напрасно Захарій представляль собору собственноручное письмо Мхитара съ заявленіемъ, что овъ, Мхитаръ, согласенъ на все, что постановить соборь, - соборь требоваль Мхитара. «Пусть слабость твоя не удерживаеть тебя, -- писали Мхитару, -- если смерть застигнеть тебя въ пути, мы впишемъ твое имя въ число первыхъ именъ святыхъ учителей перкви». Мхитаръ повиновался. Явившись на соборъ, Мхитаръ говориль: «Захарій имъетъ разръшеніе католикоса и царя Леона дъйствовать такъ, какъ теперь дъйствуетъ, и хотимъ-ли мы или не хотимъ, онъ не откажется отъ своего». Онъ посовътовалъ возвратиться на свои мъсти и стараться удерживать народъ отъ принятія «такихъ обычаевъ». Члены собора послушались мудраго совъта. Но не смотря на ожепротиводъйствіе приверженцевъ стараго порядка, Захарій до самой своей сморти не переставаль проводить въ жизнь постановленія сисскаго собора.

#### ХХХ. Католикосъ Константинъ 1.

Кат. Константинъ сторонится отъ дативянъ, но потовъ наъявляетъ покор ность папф. Усилія конст. патр. Германа II къ примиренію армянской церкви съ греческой. Неопредъленный отвъть Константина.

Послъ 3-лътняго правленія поставленный Леономъ католикосъ Давидъ умеръ, и прежній католикосъ Іоаннъ снова сталъ во главъ управленія армянской церковью. Неизвъстно, чтобы этотъ католикосъ измѣнилъ свои отношенія къ рим-

<sup>1)</sup> Kirac. p. 86.

ской церкви и въ остальное время своего правленія. Въ своей церковной дъятельности онъ, кромъ покорности Риму, ничъмъ не отмъченъ въ исторіи. Данное ему прозваніе «великольпный» показываетъ, что онъ не тратилъ особенно много времени на дъла церковныя, предпочитая жизнъ роскошную и пышность въ обстановкъ. Преемникомъ ему былъ поставленъ Константинъ (1220—1267), человъкъ пользовавнийся всеобщимъ уваженіемъ не только среди армянъ, но и между мусульманами. Этотъ католикосъ сторонился отъ латинянъ и не старался выполнитъ условія, которыя были приняты отъ римской церкви его предшественниками; каковое обстоятельство латиняне выставляли, какъ причину случившагося вскоръ разоренія Арменіи татарами.

Въ 1238 году антіохійскій латинскій патріархъ жаловался папъ, что находящійся въ антіохійскомъ niones apмянскій католикось уклоняется оть повиновенія своему патрі-Григорій IX (1227—1241) поручиль арху. Папа епископамъ разобрать дъло. Разборъ дъла въроятно показалъ, что заплюченное соглашение армянской церкви съ римской не имъетъ пикакой прочности; поэтому папа не счелъ возможнастаивать на исполнении прежнихъ условій и нымъ строго въ шисьмъ своемъ къ армянскому царю разръшалъ армянамъ держаться древнихъ своихъ церковныхъ обычаевъ. При такомъ обороть двла католикосъ Константинъ сталъ относиться къ папъ съ почтеньемъ и просилъ у него жезль и другія первосвященническія украшенія. Папа писаль Ratolnrocy письмо, въ которомъ убъждаль пребыть върнымъ римской церкви, какъ матери и учительницъ всъхъ върующихъ. При этомъ письив онъ посладъ Константину митру, облачение и перстень. Это было въ 1239 году.

Около этого же времени, именно не задолго до 1240 года и со стороны грековъ возобновлены были попытки къ примиренію армянской церкви съ греческой Греческій патріархъ Германъ II (1222—1240) написалъ католикосу Константину письмо, къ которомъ, упомянувъ о союзѣ императ. Константина и царя Тиридата и о томъ, что армяне приняли три первые вселенскіе собора, говорилъ, что послѣ того армяне, уловленные обманомъ діавола, впали въ зловредную ересь и начали признавать во Христѣ одну природу, смѣшанную изъ божества и человѣчества. Онъ говорилъ,

что, утверждая это, армяне разрушають все домостроительство воплощенія, ибо въ такомъ случав Христосъ не былъбы единосущенъ ни Отцу Своему, который не имъетъ ничего человъческаго, ни Дъвъ матери, которая въ свою очередь непричастна божеству; говорилъ, что напрасно армяне приправославнымъ раздъленіе Христа надвое, ибо писываютъ это-богохульство Несторія, отъ котораго, какъ отъ іудея, отвращается церковь. - Царь Гетумъ и католикосъ Константинъ не уклонились отъ призыва къ примиренію и послали къ грекамъ игумена Осодорита и монаха Василія. Патріархъ Германъ въ это время уже быль удаленъ съ патріаршей каненды, но продолжаль връпко върить въ возможность обращенія армянъ. При видъ хорошаго начала дъла онъ утверждалъ, что теперь получилъ болъе радости, чъмъ Константинополь быль снова возвращень отъ датинянь греческому кесарю, и что хотя онъ не получиль отъ католикоса никакихъ писемъ, однако вполнъ полагается на свидътельства antioxiñcraro патріарха, который ручался за это діло, и особенно на утверждение инока Осодорита. Онъ послалъ митрополита въ мелитенскимъ армянамъ и поджидалъ, что тотъ привезеть съ собою нъсколько армянскихъ епископовъ съ окончательнымъ отвътомъ царя и католикоса; но смерть положила коненъ его належламъ.

Католикосъ Константинъ всетаки написалъ отвътъ грекамъ подъ заглавіемъ: «Краткое исповъданіе армянской въры, переданное св. отцами и принятое отъ нихъ, повельніемъ же Константина, католикоса армянъ, написанное къ святородному константинопольскому патріарху». Это исповъданіе написано въ духъ посланія католикоса Нерсеса Благодатнаго и вращается въ изложеніи ученія о таинствъ св. Троицы и о воплощеніи Іисуса Христа, Его жизни, смерти, воскресеніи и вознесеніи на небо. Вся ръчь въ такомъ родъ, что по мъстамъ её легко можно счесть вполнъ православною; однако нигдъ ясно не говорится о двухъ естествахъ, равно какъ нътъ никакого упоминанія о халкидонскомъ соборъ 1).

Самъ по себъ кат. Константинъ сознавалъ правоту вселенской церкви и искренно желалъ произвести исправленія въ своей церкви кикъ въ ученіи, такъ и въ обычаяхъ; но,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Patrolog. Curs. compl. t. 102 p. 698-699.

видя косность большинства армянскаго духовенства и народа, онъ не могъ предпринять въ этомъ отношени что-либо рѣшительное. Его неопредѣленный отвѣтъ грекамъ обусловливался именно этимъ его положеніемъ. Желая однако сдѣлать то, что было въ его власти, онъ вскорѣ послѣ этого занялся изысканіемъ мѣръ къ улучшенію нравственности духовенства и народа и къ исправленію такихъ неправильностей въ церкви, очевидность которыхъ была несомнѣнна для всѣхъ.

## XXXI. Религіозно-нравственное состояніе армянскаго народа при кат. Константинъ.

Состояніе религін и правотвенности среди армянъ послѣ Ваграгидовъ. Жалобы Нерсеса Лампронскаго. Свидѣтельства Киракоса объ эпохѣ кат. Константина.

Во времена кат. Константина религовно — вравственное состояніе армянскаго народа было печальное. Редигіозно-нравственный упадокъ начался въ Арменіи, или, лучіне сказать, сдълался особенно замътнымъ со времени прекращенія династін Багратидовъ. Нерсесъ Лампронскій уже горько жаловался на крайнее нравственное паденіе своихъ соотечественниковъ. «Читая его описаніе нравственнаго пораженія всего организма тогдашней Арменіи, удивляещься, говорить Эминь, какъ еще могло существовать общество, носившее въ самомъ своемъ смерть! Изъ того, что этотъ замъчательный архипастырь говорить о нравственномъ состояніи тогдашняго духовенства, къ которому онъ самъ принадлежалъ, мы дегко можемъ составить себъ върное понятіе и о глубокомъ уналкъ, въ которомъ должна была находиться и свътская вина его отечества» 1) Въ Киликіи непотизмъ приняль самые широкіе разміры. Санъ священническій, епископскій и даже патріаршій — все сдълалось наслъдственнымъ въ этой странь; наслъдственнымъ, но и продажнымъ. Исторія только вселенской церкви не представляеть примъра, чтобы іерейскій или епископскій санъ передавался когда нибудь по завъщанію, какъ насладство. Въ этой странв **ДОСТАТОЧНО** 

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Предисловіе въ Вардану, стр. VIII.

было священнику построить церковь или монаху выстроить монастырь, чтобы имъть право цервому завъщать на въчныя времена женъ своей и дътямъ паству Христову, а второму по смерти своей отдать въ рабство, хотя бы своему племянбратію, собравшуюся во имя Христа. Тамъ, гдъ было бы одной церкви, встрвчаемъ достаточно полуразвалившихся часовень, воздвигнутыхъ не во Божію, но вследствіе непокорности и вражды священниковъ, раздоръ въ народъ съ цълью имъть больше возможности располагать последнимъ въ пользу своихъ сыновей. Получали рукоположение епископы, не имъвшие понятія объ управлени паствою; получали канедры, не зная, гдъ онъ находятся; они обыкновенно спрывались гдъ-нибудь въ ущельяхъ, и если случалось имъ явиться посреди своей наствы, которой совершенно завладели священники, последняя смотръда на нихъ, какъ на незнакомцевъ. -- «И это зло, говорить Нерсесь Ламиронскій, существуеть у насъ не болье какъ около ста лътъ, а именно, со времени прекращенія Багратидовъ, и съ каждымъ днемъ оно глубже линастіи нускаеть свои корни. Отечество наше не только въ страшбезпорядкъ, но и въ жестокомъ рабствъ, въ которое предадъ Господь не только наше тъло за наши гръхи, но и душу, добровольно нами порабощенную. Со всъхъ сторонъ до слухи, что турки исполняють насъ доходятъ епископовъ, приказывая последнимъ рукополагать того другаго, за что они сами получають деньги; и-стыдно даже выговорить! -- народъ доволенъ скоръе турками, чъмъ христіанами, совершающими то же самое діло! Горе мив, младенкрещенія, а покойники въ продолженіи безъ пы остаются нъсколькихъ дней непогребенными, если ихъ родственники не внесуть за то опредъленную плату! Можеть быть меня спросять: идемъ-ли мы по врайней мъръ неуклонно по стезъ благочестія?--- Нътъ, у насъ нътъ и благочестія. Мы это говоримъ не на вътеръ; сравнивая себя съ сосъдними христіанами, находимъ, что мы только по имени и по въръ напией христіанами, но что дъла наши называемся **Тишены** христіанскаго. Нъть еще семидесяти льть, какъ франки въ этой странъ и владъють ею. Когда они пришли въ намъ, всю Месопотамію, Сирію, Киливію, Памфилію и Каппадавію наполняль собою армянскій народь, у котораго вь то время

были князья и церкви въ достаточномъ количествъ. Князья и теперь существують; въ теченіе всего указаннаго времени никто изъ нихъ въ городахъ своихъ или селеніяхъ не построилъ архіерейскаго дворца, или церкви. Между посмотрите, что сдълано въ короткое время франками: тамъ, гдъ въ продолжение долгаго времени армянские князья господствовали безъ церквей и епископовъ, франки первой заботой считали водворить церковный порядокъ, что мы не только слышали, но и видъли собственными глазами. Возьмемъ для примъра общирный и богатый городъ Марашъ; принадлежаль армянамъ, въ немъ не было ни пока онъ каоедры, ни церквей; переходить онь въ руки къ франкамъвъ немъ является и каоедра и великолъпная церковь. То же следуеть сказать и о Кесоне, принадлежавшемь Гохъ-Василю, который упоминается у насъ въ числъ благочестивыхъ: въ немъ также ничего не было; франки завладъваютъ Кесономъ, воздвигается въ немъ архіерейскій дворецъ и во всёхъ селеніяхъ являются церкви съ церковнослужителями. Не станемъ говорить о Аназаров и Сисв, которые, находясь подъ владычествомъ армянъ, до сихъ поръ не имъютъ ни пастыря, ни церквей; епископы сидять въ своихъ монастыряхъ, а паства пасется безъ пастырей. Въ Анарзабъ армянстими внязьями была воздвигнута перковь. Когда этотъ городъ перешель къ грекамъ, они назначили въ армянскую церковь не только епископовъ, но и опредъленное приношение со стороны мірянъ. Армянскіе князья, по вторичномъ его взятін, изгнали греческаго епископа, а церковь оставили пустою и осиротъвшею, какою она пребываеть и до сей поры. Эдесса, Самосать, вся Месопотамія представляєть ту же впртину, потому что страною завладъли турки, а церкви армяне наслъдовали отъ франковъ, и потому въ нихъ запуствніе; между тъмъ какъ рядомъ съ армянами сирійцы торжественно прославляють имя Божіе».

«Наконецъ взгляните на столицу нашу Сисъ, гдъ квязей и народу достаточное множество; что же вы видите?— ни епископа, ни церквей, ни готовности со стороны народа посъщать ихъ, ни даже сознанія необходимости посъщать ихъ. Наше духовенство остается совершенно чуждымъ того благоустройства, которое представляють ему франки. Въ Сисъ христіане, жаждущіе знанія закона Божія, погибають

въ невъжествъ. Таково ихъ положение и въ кръпостяхъ и въ селеніяхъ» 1).

Чрезъ полвъка послъ Нерсеса, въ эпоха пстобиковр Вардана и Киракоса, религіозно-правственное состояніе армянскаго народа имъло характеръ не менъе мрачный. Кираговорить, что во времена Константина «не соблюдали косъ болъе правилъ установленія брака; презпрая родство, смъшивали какъ язычники кровь съ кровью; расходились по фантазін, сходились по капризу; никто не придавалъ строгости постовъ, безъ стыда сообщались съ язычниками, и, что ужаснъе всъхъ преступленій, епископы давали посвященіе за деньги. Удъляя дары Божій людямъ безъ заслуги, они ставили посредниками между Богомъ и людьми дътей, невъждъ, неспособныхъ говорить предъ народомъ» 2).

Не удивительно, что въ это время народъ, лишенный надлежащаго духовнаго руководства, шель за всякимъ проходимцемъ, выдававшимъ себя за посланника Божія и чудотворца. Тоть же Киракось разсказываеть, что въ деревиъ Дцаръ, въ восточной Арменіи, нъкто Давидъ, бывшій сторожемъ на маслобойной мельницъ, объявилъ, что Самъ Христосъ явился ему ночью и вельдъ проповъдовать и исцълять. Изъ самаго толстаго бревна, какое только было на мельницъ, онъ, не обращая вниманія на протесть хозяина, устроиль престь и поставиль его у входа въ церковь. Молва быстро распространилась о новомъ проповъдникъ. Изъ простаго сторожа онъ превратился въ пустынника Давида и чудотворца. Народъ стекался къ нему со всъхъ сторонъ. Предъ его крестомъ стали приносить жертвы; мясо и кости приносимыхъ въ жертву животныхъ стали раздаваться присутствующимъ какъ священные предметы, равно какъ и стружки отъ крсста и зерна, сохранившіеся на мельниць. Собиравшихся къ нему больныхъ онъ испъляль такимъ образомъ: бъсноватыхъ онъ немилосердно билъ палкой и наступалъ имъ на горло, больныхъ ногами заставляль прыгать и плясать, горбатыхъ и съ искривленными членами приказывалъ растягивать, такъ что трещали всъ суставы, а цълитель еще ходилъ по тълу и топталь бока и спину. Случалось, что больной умираль

<sup>1)</sup> Предисловіе въ Всеобщей нетор. Вардана Великаго стр, VIII—XI, а также Синодальное Слово Нерсеса Лампроискаго въ переводъ Эмина.
2) Deux histor. p. 145—146.

подъ такой пыткой. Прокаженнымъ онъ отпускаль только гръхи, заявляя, что Богь запретиль ему исцълять больныхъ; слъпымъ онъ тоже предпочиталь отпускать гръхи и отверзать очи духовныя вмъсто тълесныхъ. Собравшійся наролъ-мущины и женщины наполнили окрестность и, расподожившись подъ открытымъ небомъ по случаю теплаго мени, предавались необузданному распутству. Къ обманщику присоединились даже нъкоторые священники, побуждаемые жадностью и корыстолюбіемъ, которые обмывали ему ноги и этой водой окропляли себя на глазахъ народа. Если случалось, что кто-нибудь благоразумный останавливаль нзобличая обмань, то про него говорили, что онь одержимъ завистью, потому что самъ не можетъ совершать ничего подобнаго. Обманщикъ простеръ свою дерзость до того, что называя себя аршакидомъ, требовалъ, чтобы одинъ быль сдёлань царемь, а другой католикосомь. Арестованный онь однако быль отпущень снова послё того, какъ даль клятву не обманывать народъ. 1)

Ученые вардапеты этого времени отличались крайней легковърностью и сами были непрочь пустить въ обращение недостойную басню. Разсказы измышлялись не спроста, но съ задней мыслью довазать правоту армянскихъ церковныхъ обычаевъ и превосходство армянской церкви предъдругими христіанскими исповъданіями. Этотъ пріемъ доказательствъ не требоваль ни богословскихъ познаній, ни особеннаго усилія мысли.—Вотъ разсказъ, предназначеный доказать основательность армянскаго обычая праздновать Благовъщеніе 7 апръля, а слъдовательно и Рождество— 6 января.

Одинъ ученый монахъ, lоаннесъ изъ Гарни, разсказывалъ: «Пришедши въ lерусалимъ для поклоненія святымъ мъстамъ воплощенія нашего божественнаго Спасителя Іисуса, я остановился въ монастыръ св. Іакова, гдъ и оставался нъсколько дней. Однажды ночью я поднялся раньше, чъмъ ударили на молитву. Въ то время, какъ я молился въ св. церкви, варданетъ игуменъ св. Іакова позвалъ меня и сказалъ: ,,подойди и узнай удивительную вещь, которую разсказываетъ одинъ изъ моихъ молодыхъ священниковъ". Я подошелъ, и онъ позвалъ того священника, который видълъ

<sup>1)</sup> Kirac. p. 160-162.

удивительное виденіе. Онъ сказаль ему: "Повтори, что ты разсказываль мне, чтобы и онъ зналь". Священникъ наговорить И сказалъ: , предъ твоимъ приходомъ. когда я быль въ верхнемъ этажъ CB. церкви. живописное изображение архангела Гавріила, поставленное противъ иконы пресвятой Дввы, оживилось и сказало: «Радуйся, Господь съ тобою, благословенна ты въ женохъ, благословенъ плодъ чрева твоего». Потомъ всв иконы святыхъ повторяли долгое время ть же слова: Радуйся, Господь съ тобою . Пораженный удивленіемъ я прославляль Бога. Сдълавти келендарныя вычисленія, я увидьль, что это было арега или 7 апръля, 15 нисана. Это удивительное видъніе потвердило точность армянскихъ праздниковъ, изъ числа которыхъ Благовъщение празднуется 30 арега, 7 апръля, не смотря на противодъйствие другихъ народовъ, именно грековъ, которые желаютъ, чтобы оно праздновалось 25 марта» 1).

А вотъ другой разсказъ, направленный на этотъ разъ уже противъ почитанія иконъ. Знаменитый отшельникъ и архіепископъ страны Гардманской Іоаннъ Тустци разсказываль следующее: «Я отправился въ Виелеемъ, где я видель изображенными на стънахъ церковныхъ лики святыхъ апостоловъ; видълъ, что татчики (арабы) въ знакъ своего неуваженія вырвали у нихъглаза: и мив стало грустно. Я обратился въ св. апостоламъ съ мольбою: угодно-ли имъ, чтобы всюду были ихъ изображенія. По возвращеніи въ Іерусалимъ, въ первую же ночь я видълъ въ видъніи двухъ славныхъ мужей, идущихъ ко мев; я самъ пошелъ имъ навстрвчу и спросилъ: «Кто вы, святые Божіи?» Они въ отвътъ: «Мы Петръ и Іоаннъ, которыхъ ты просиль вразумить тебя относительно того, что христіане изображають насъ; это намъ совсъмъ неугодно; они насъ не слушаются, не смотря на то, что неразъ уже мы являлись имъ во многихъ мъстахъ» 2).

Тотъ же Іоаннесъ, который передавалъ Киракосу о чудъ въ монастыръ св. Іакова, разсказывалъ, что, когда онъ находился на берегу Іордана и молился на мъстъ крещенія Господа, подошли къ нему три человъка мусульманъ и просили крестить ихъ. Онъ сначала принялъ ихъ за мошенниковъ и предложилъ имъ принять крещеніе на другой

<sup>1)</sup> Kirac. p. 169. 2) Bapganz, crp 189.

день, или обратиться съ своей просьбой въ другимъ; но старшій между ними сказаль: «Мы изъ Занзіана, въ Персіи, и занимаемъ должность мухри. Построивши большой и красивый минареть и приготовивши все для освященія, я взошелъ на вершину купола, чтобы, по обычаю мусульманъ, произнести непристойный призывъ, какъ замътнаъ на востокъ разверзшееся небо и въ этомъ мъсть великій свъть. царь, страшнаго вида, сидълъ на тронъ, вокругъ Него множество свътлыхъ существъ, которыя прославляли Его неизреченными голосами. Всв христіанскіе своими начальниками, одътыми въ блестящія одежды, приходили повлониться Ему, и Онъ принималь ихъ привътствія и поклоненіе. Наконецъ явился народъ, превосходящій блескомъ первые, -- начальники котораго были поистинъ чудесны. Когда они пришли поклониться Ему, царь поднялся имъ навстркчу, поцкловалъ ихъ и ихъ начальниковъ и оказаль имъ болъе благоволения, чъмъ всъмъ другимъ». Пораженный мусульманинъ долго оставался созерцать видъніе. Его сынъ, который пришелъ звать его къ народу, видълъ это чудесное видъніе; наконецъ къ нимъ поднялся другой сынь, но уже видінія не засталь. Мусульмане рішили было сейчасъ же всенародно исповъдать Христа истиннымъ Богомъ, а себя христіанами; но второй сынъ отсовътовалъ. Онъ предложилъ идти въ верусалимъ и тамъ вреститься, чтобы имъть счастливую участь армянь, которые въ видъніи такъ отличены были Господомъ предъ всъми другими народами. «Мы одобрили эти слова, продолжаль повъствовать Іоанну мусульманинъ, и сощли къ народу, не сказавъ никому ничего. Оставивъ все свое имущество движимое и недвижимое, мы пришли въ Герусалимъ и молнли Бога дать намъ встрътить людей, отличенныхъ Имъ въ послаль намъ тебя и мы увидали на тебъ видъніи. Богъ тъже самые знаки: умодяемъ тебя дать намъ печать Христа и сдълать насъ полными рабами твоего Бога». Само собой понятно, что вояннесь ихъ крестиль, причастиль св. таннъ и отпустиль. После того новообращенныя отправились въ г. Римъ, чтобы поклониться гробу свв. Петра и Павла 1).

По слованъ того же Іоаннеса, 40 человъвъ армянскихъ

<sup>&#</sup>x27;) Kirac. p. 169-171.

богомольцевъ отправились въ пустыню Синай, на гору, гдъ Богъ явился Монсею и далъ скрижали съ начертанными заповъдями. У подошвы горы быль греческій монастырь съ весьма строгимъ уставомъ. Богомодьцы остановились въ этомъ монастыръ и отсюда намъревались пройти на гору. Иноки предупреждали ихъ не оставаться долго на горь, потому что вто долго остается тамъ, видитъ нъчто страшное и многіе умирають; но армяне безбоязненно пошли и даже не вахватили съ собой събстныхъ припасовъ. Нъсколько дней уже прошло, а армяне не возвращались; иноки стали безпокоиться, зная, что другаго прохода, какъ чрезъ ихъ монастырь, не было. Они уже ръшили, что армяне погибли; но тъ чрезъ нъсколько дней съ радостными лицами сошли съ Иноки вышли имъ навстръчу съ свъчами и фонарями. Грековъ поразило то, что богомольцевъ прежде было 40 человъкъ, а теперь стало 42. Когда съли за столъ, то лишнихъ стали прислуживать остальнымъ, не позволяя никому изъ иноковъ дълать то же. «Такой у насъ, обычай,--говорили они, — служить нашимъ братьямъ». Когда ники наблись досыта, прислуживавшіе имъ удалились и исчезли. Это были ни больше, ни меньше какъ Монсей и И**л**ія 1).

#### XXXII. Каноническія постановленія кат. Константина І.

Католикосъ Константинъ былъ далекъ отъ того оптимизма, какимъ было заражено большинство его паствы. Въ 1243 году, съ согласія ц. Гетума, онъ созвалъ въ г. Сисъ соборъ, на которомъ было постановлено 23 правила (по другому раздъленію — 25 прав.), направленныхъ противъ самыхъ закоренълыхъ золъ въ жизни армянской церкви. Вотъ эти правила:

1) Всякое церковное посвящение, будучи даромъ св. Духа, который удълнеть его достойнымъ лицамъ, должно совершаться безъ платы, по канонамъ. Иначе это было-бы дъломъ гуды и Симона волхва, отвергнутыхъ и не признанныхъ божественною благодатію, — вещь, которую заставляетъ терить въ разныхъ мъстахъ одна только скудость и невъ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Kirac. p. 171,

жество. Вслъдствіе сего достоинство епископское, послъ зрълаго испытанія, публичнаго засвидътельствованія, безъ подарковъ, должно быть возлагаемо только на лицъ достойныхъ, имъющихъ по крайней мъръ 30 лътъ.

- 2) Первый долгъ епископа съ самымъ внимательнымъ разборомъ назначать учителями, уполномоченными на церковное учительство, людей безупречныхъ и одаренныхъ способностью, которые должны обучать юношество.
- 3) Эти лица, зрълаго возраста, священники или діаконы, извъстныя ему какъ они сами, такъ и ихъ учители, возрастомъ по крайней мъръ 27 лътъ, должны быть производимы безъ всякой платы.
- 4) Священники должны совершать бракъ и крещеніе натощакъ, въ церкви, послъ чего должны преподавать причастіе; если есть опасность смерти для дитяти, они должны приступать во всякое время совершенно безвозмездно.
- 5) Всякая священническая обязанность, какъ крещеніе, бракъ, погребеніе, должна исполняться благоговъйно, безъ пустословія и смъха, среди теплыхъ молитвъ семьи.
- 6) Крещальныя купели должны быть установлены прочпо и покрыты покрываломъ, ибо это есть великая тайна.
- 7) Бракъ долженъ совершаться съ выборомъ, съ соблюденіемъ 6 степеней родства; женихъ долженъ имъть не менъе 14 лътъ, и невъста не менъе 12-ти.
- 8) Чужой епископъ, вардапетъ, священникъ или другой кто высокой степени не долженъ ни обходить, ни строить безъ позволенія мъстнаго епископа; но долженъ получить его разръшеніе.
- 9) Должность чтеца должна быть поручаема, послъ публичнаго засвидътельствованія, лицамъ ученымъ, имъющимъ практическое знаніе и навыкъ во всякаго рода книгахъ; чтецъ долженъ точно такъ же избирать своихъ учениковъ послъ испытанія и на основаніи свидътельства надежныхъ людей.
- 10) Епископъ долженъ заставлять списывать священныя церковныя книги чрезъ каллиграфовъ ученыхъ и православныхъ.
- 11) Епископъ два раза въ годъ долженъ обходить свой діоцезъ, собирать торжественно своихъ овецъ и ставить хоре-

пископа благочестиваго и ученаго, могущаго ръшать дъла по канонамъ, боящагося Бога и безпристрастнаго.

- 12) Въ духовники должно избирать людей старыхъ и ученыхъ, которые каждое воскресенье должны приглашать исповъдовать гръхи недъли безвозмездно; священники, съ разръшения духовниковъ, должны безвозмездно допускать достойныхъ изъ своего общества къ причастию; больные также должны быть приобщаемы безвозмездно.
- 13) Таинство не должно быть приносимо въ больнымъ безъ ладона и восковыхъ свъчъ, но съ великимъ благоговъніемъ. Народъ не имъетъ права поставить старостой кого хочетъ, но лишь съ одобренія епископа.
- 14) Пусть епископы и хорепископы особенно стараются страхомъ возвратить въ долгу распутныхъ женщичъ и прелюбодвевь, колдуновь и всякихъ преступниковь, достойныхъ геенны. Пусть по отношению къ непослушнымъ они употребляють наказанія телесныя и духовныя и денежные штрафы. Тъ въ особенности, которые становятся между мужемъ и женой; которые имъють безстыдныхъ женщинъ; оставляють свою законную супругу, чтобы бъжать за женициной худой жизни: которые по ненависти покидають СВОЮ несовершившую прелюбодъянія, - эти безсовъстные люди должны безъ состраданія быть подвергнуты штрафу. Если дело идеть о человъкъ высокопоставленномъ, который съ наглоцеркви, царь долженъ стью говорить о правилахъ стерегать виновнаго отъ этого публичнаго преступленія, князья должны дълать ему выговоръ; если онъ не слушаеть ихъ, его должно отлучить. Безстыдная женщина, которая прельщаеть мущину, холостаго или женатаго, должна быть предостерегаема священникомъ.
- 15) Всв посты, особенно пость четыредесятницы, пятпицы и среды, дней страданій Спасителя, должны соблюдаться по канонамъ, безъ рыбы, масла и вина, за исключеніемъ случаевъ бользни. Нарушенія должны быть наказываемы денежными штрафами, раздаваемыми бъднымъ, и должны заглаживаться предъ Богомъ постами.

Главнымъ образомъ и прежде всего я обратилъ вниманіе царя Гетума, его отца Константина и князей (въ этомъ случав они оказали содвиствіе церкви) и вообще провозглашалъ отлученія—на соблазнительныя слова, которыя изрыгаются повсюду и у малыхъ, и у большихъ, въ дворцахъ вельможъ, въ городахъ, селахъ и деревнахъ; на нечестивыхъ богохульниковъ, возбуждающихъ гнѣвъ неба; на нечестивцевъ, недостойныхъ прощенія, которые оскорбляютъ вѣру, Творца, крещеніе, ангела, священника, ротъ, лице, кладбище, и на другія подобныя преступленія, недавно появившіяся на свѣтъ. Пусть вырвуть у виновныхъ языкъ или лучше проткнуть его, продернутъ шнурокъ и водятъ ихъ такъ въ посмѣяніе въ теченіе дня, а потомъ пусть они уплатятъ денежный штрафъ по своему состоянію, который долженъ быть розданъ бъднымъ.

- 16) Священникъ, который будетъ побъжденъ подобнымъ гръхомъ, долженъ понести двойное наказаніе и долженъ быть наказань со своимъ саномъ 1).
- 17) Священникъ, который сверхъ своихъ церковныхъ обязанностей, беретъ на себя должность писаря (notariat) или занимается охотой, долженъ быть удаленъ съ своего прихода. Такъ же должно поступить съ священниками невъжественными, пока не пріобрътутъ больше знанія; что же касается недостойныхъ, то ихъ должно низложить.
- 18) Священикъ долженъ однажды въ годъ собирать въ церковь мущинъ и женщинъ порознь, молодыхъ дѣвицъ отдѣльно, молодыхъ людей и сам хъ малыхъ дѣтей отдѣльно, и долженъ обратиться къ каждому съ совѣтами и надлежащими нравоученіями, долженъ освѣдомиться о поведеніи каждаго, чтобы всегда знать. Если онъ не можетъ успѣть въ этомъ дѣлѣ самъ, пусть поручитъ его людямъ способнымъ, вакъ и говоритъ объ этомъ св. Аеянасій въ своихъ канонахъ.
- 19) Общество должно дать священнику добровольно, и даже съ просьбой о принятіи, свою дань отъ всъхъ корней и плодовъ, установленную жертву за умершихъ, подарки отъ свадьбы, одежду отъ похоронъ, драмъ за службу; ото не цъна объдни, но цъна одежды и процитанія священника, занятаго молитвой и совершеніемъ литургіи въ церкви.
  - 20) Священники должны повиноваться епископу, равно

<sup>1)</sup> г. с., въродене, не смотря на сеой сант. Вроссе перевель: ен совсотуван sen rang, не это совствъ невозножно: священникъ безъ явыка или коть съ противутымъ за сквер вословіе явыкомъ не можетъ быть священникомъ; притомъ же въ слідующемъ правилі скавано, что недостойныхъ должно ниваргать.

какъ и общество, и предлагать ему установленную дань и приличные подарки.

- 21) Епископы должны оказывать почтеніе патріаршему престолу по канонамъ данью и дарами соотвътственно своему достоинству; ибо св. Просвътитель написалъ, чтобы священники получали десятину съ народа, епископы десятину съ священниковъ, патріархъ десятину съ епископовъ. Если вы не можете сего, дайте по крайней мъръ съ радостью, какъ благословеніе, а не съ чувствами скупого, жертву умъренную и самую малую, какую мы сказали. Такимъ образомъ кафедры будутъ укръпляться и пребудутъ несокрушимыми, церковь будетъ блистать, и божественное благословеніе распространится на произведенія вашей справедливости; ибо Богу даете вы, а не человъку: наше благодъяніе не для человъка.
- 22) На двухъ молитвахъ (утренней и вечерней) читая въ концъ "Святый Боже", не называйте Отца, Сына и св. Духа, чтобы не предположили, что мы приписываемъ крестъ Пресвятой Троицъ. Въ концъ молитвы "Услыши наши голоса" должно говорить: "всегда мы будемъ обращаться горе, къ Твоему всемогущему величеству, Божественный Христосъ; нынъ и..." Въ концъ "Хвалимъ тебя" прибавляйте: "мы сдълаемся храмомъ и вмъстилищемъ Твоихъ божественныхъ милостей и прославимъ Тебя нашими хвалами, Христе; нынъ и ..."
- 23) Написали намъ отъ франковъ: «Почему вы не исполняете заповъди брата Господня благословлять больнаго при послъднемъ издыханіи, помазывая его масломъ, которое, если онъ умреть, служитъ для его погребенія, если переживеть, то къ очищенію отъ гръховъ и возстановленію его здоровья?» Вы знаете, что Іоаннъ Отцнійскій, который отдълилъ насъ отъ язычниковъ, приказалъ намъ поступать такъ Но должно согласиться въ этомъ; исполняйте же ее въ точности. Пусть только священникъ будеть внимательнымъ, пусть благословляетъ масла немного, чтобы не было остатка, что навлекло бы на него проклятіе Божіе и наше и послужило-бы причиной соблазна 1).

Чрезъ три года послъ собора Константинъ, видя, въроятно, что восточные армяне не обращаютъ вниманія на эти

<sup>1)</sup> Kirac. p. 150-153.

постановленія, счель долгомъ обратиться на востовъ съ осопосланіемъ, при которомъ предпроводиль и самыя правила. «Сія есть апостольская запов'ядь, — писаль Константинъ, -- чтобы церковныя начальники увърялись три раза въ годъ, соблюдаетъ-ли духовенство въковые уставы церкви, утвержденные Св. Духонъ, и въ случаяхъ упущеній принимали мъры и исторгали происшедшія плевелы. Расположеніе нашего народа, отдаленность, опасность путешествій уже много лътъ препятствовали намъ въ исполнени этой заповъди. Между тъмъ Богъ, Праведный Судія, ръшилъ вспомнить неправды и беззаконія нашей страны; посл'в долгаго теривнія и снисхожденія Онъ палъ многимъ народамъ и странамъ и между другими и намъ испить чащу Его гивва, и мы съ нашими единоплеменниками, съ нашими духовными сыновьями и дочерями, съ лихвою заплатили свой Въ самомъ дълъ, отечество наше покрылось преступленіями и беззаконіями, слезами и грудами костей и труповъ, хищными звърями; избъгшіе меча вымерли на терзаемыхъ дорогахъ удаленныхъ народовъ, нъжные и знатные сыны Сіона, овцы Христа, драгоцінные, какъ золото, серебро и драгоцънные камни, сдълались безполезными отверженниками,-священная утварь, попавши въ недостойныя руки, служить для мірскихъ употребленій; города ниспровергнуты, страны превращены въ пустыни. Нъть словъ разсказать всего, не хватаетъ слезъ! -- Но причины Божественнаго гивва остаются и теперь. Въ виду этого три года тому назадъ- по нашему приказанію и съ согласія царя собрались епископы, вардапеты и начальники монастырей, князья и знатные люди. Изучивши весьма внимательно заповъди и повелънія божественныя, повельнія апостоловь и патріарховь, идущихь по Богь, иы оказались во многомъ заблуждающимися, виновными и неоправдываемыми, и испустили на самихъ вопли и, что было силы, рыданія. Йосль глубоваго испытанія мы единодушно и за печатью собора составили правила и каноны умъренные, легкіе для чтенія и еще болье легкіе для исполненія, составляющіе сущность книгь. Предъ Богомъ, ангелами и людьми чы обязались объщаніемъ исполнить все содержаніе этихъ постановленій». Онъ требоваль, чтобы епископы и начальники монастырей въ знакъ своего согласія подписывались подъ этими правилами.

Какъ ни непріятно было восточнымъ подписываться подъ этими правилами, однако уклониться было невозможно и они подписались 1).

# XXXIII. Продолженіе патріаршествованія Константина. Преемники Константина: іаковъ I, Константинъ II и Стефанъ IV.

Попытка п. Иннокентія IV привлечь армянъ къ союзу съ римской церковью. Пререканія армянъ съ папскниъ нунціємъ въ 1248 г. Соборъ въ Снев 1251 года и приняніе армянами догмата filioque. Еще сношеніе съ греками. Послѣдніе годы патріаршествованія Константина. Іаковъ і и обравъ его мыслей. Отношенія въ Риму. Константинъ II Онъ противится союзу съ папой. Стефанъ IV. Водненія по новоду правднованія паски. Нашествіе египтянъ.

Около 1248 г. отъ папы Иннокентія прибыль въ Кинунцій съ письмомъ къ ц. Гетуму и кат. Константину. Цъль его миссіи была прежде всего изучить обрядъ и армянъ; опредълить, насколько церковные порядки обвиненія противъ армянской церкви со стороны многихъ изъ латинскаго духовенства, а затъмъ сдълать попытку привлечь армянскую церковь въ полное согласіе съ римской. По этому случаю между армянскимъ духовенствомъ и нунціемъ возникли горячія пререканія, во время которыхъ армянское духовенство ръшительно заявило, что въ отношени существенныхъ пунктовъ христіанской въры армяне латинянами, но что касается согласны съ перковныхъ обкоторые издавна существують въ народъ, то въ рядовъ, этой области они не согласны ни на какія уступки и ни на какія изміненія. Нікто Вардань, съ Черной горы, прочитавши копію письма, принесеннаго нунціемъ отъ папы къ ц. Гетуму, написалъ Гетуму письмо, въ которомъ выстапунктовъ обвиненій противъ латинянъ. Другой вилъ 15 монахъ, по чмени Мхитаръ, изъ Скевра, опровергалъ мысль о главенствъ св. Петра въ церкви.

Спустя два года латиняне однако имъли въ Арменіи большой успъхъ. Въ 1250 г. Иннокентій написаль ко всёмъ

<sup>1)</sup> Kirac. p. 154.

христівнамъ посланіе, въ которомъ предлагаль восточнымъ ученіе объ исхожденіи Св. Духа ,, и отъ Сына". принять Копія этого посланія была доставлена и царю Гетуму. Царь католикосу созвать въ Сисъ соборъ, которому и передано было предложение папы Послв незначительного сопротивленія отдъльныхъ членовъ, соборъ (1251) приняль догиать filioque и въ этомъ смыслъ послаль увъдомленіе въ Восточную Арменію епископамъ и духовенству и отдъльно монаху Іоанну Ванакану, пользовавшемуся славой необыкновенно ученаго богослова. Въ отвътъ на посланіе сисскаго собора восточные паписади, что они принимаютъ армяне ученіе объ исхожденія св. Духа и отъ Сына, такъ какъ это ученіе будто бы вполнъ согласно съ свящ. писанісмъ и митніемъ отцовъ церкви 1).

Вскорт послт этого, около 1254 года, было еще одно формальное сношение съ греками, которое также же ни къ чему не привело, какъ и въ 1240 г Варданетъ Іаковъ, посланный Константиномъ къ имп Іоанну Дюкъ и къ патріарху, упорно защищался предъ греческимъ соборомъ противъ обвиненій въ евтихіанствъ, защищалъ армянское выраженіе ,,единое естество п другія особенности своей церкви. «Онъ противопоставилъ, — говоритъ Киракосъ, — слова божественныхъ писаній разсужденіямъ греческаго собора и доказалъ, что Христосъ соединилъ въ Себъ Бога и совершеннаго человъка, такъ что ни Божество не уничтожилось, ни человъчество не измънилось, и что въ Немъ дъйствовала единая славная природа какъ Богъ и на подобіе людей» 2).

Последніе 14 леть патріаршествованія Константина I не ознаменовались никакими важными церковными событіями.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Киракосъ говорить, что члены собора справинвали невнія восточныхъ равьме, твиъ сами пришли къ какому-либо решенію. Отвъть восточныхъ, по словань Киракоса, быль категорическій въ пользу римскаго догмата; но если судить по твиъ документанъ, котурые имъются у Киракоса, то отвъть изложенъ по свойственной армянанъ ванер<sup>1</sup> очень двусимслено: съ одной стороны гъ немъ задественной армянанъ ванер<sup>1</sup> очень двусимслено: съ одной стороны гъ немъ задественной армянанъ ванер<sup>1</sup> очень двусимслено: съ одной стороны гъ немъ задественной армянать отъ Сына, а только является чревъ Сына. Spiritus Sanctus effluvium (emanatio) е Patre. et apparitio (apparentia) а Filio, non Filii instar nativitate (genitura), sed progressus fontis instar... Semper cum Patre Filius et Spiritus, Spiritus sicut Patris, itidem et Filii. Firac. р 201. Варданъ, въ изданіи и переводъ Эмина, говерить, что армяне отвергли римскую формулу filioque; на въ венещанскомъ изданіи тотъ же Варданъ говорить, что армяне одобрили filioque. Что посліднее върнёс. видно изъ того, что въ толкованіи на поалим 78 и 88 Варданъ выскавывается въ смыся римскаго догмата. Кісас. р. 163—164 not.

2) Кігас. р. 177.

Ни о сношеніяхъ съ гревами, ни о сношеніяхъ съ датинянами въ это время ничего неизвъстно. Положение армянской церкви въ то время было нетяжелое, такъ какъ уважали христіанскую въру, щадили церкви и монастыри и милостиво относилнов въ духовенству. После того, какъ совершилъ путеществіе въ Мангохану и заяпарь Гетумъ виль испреннюю покорность ему, милостивое расположение татаръ къ армянамъ еще больше увеличилось. Не только перкви и духовенство были освобождены отъ всявихъ нелоговъ, но даже и подати съ народа армянскаго были шены. Нъкоторые изъ татарскихъ правителей сами слъдались христіанами, у другихъ жены были христіанки. О брать Мавго-хана Гулаву-ханъ, правившемъ Персіей, Арменіей и другими странами передней Азіи (1256—1264), и его женъ-христіанкъ Стефанъ Орбеліанъ говорить: «Богъ звасть, были-ли они по благочестію ниже Константина и его матери Елены». Армяне съ своей стороны служили върно татарамъ и принимали самое дъятельное участіе въ ихъ войнахъ съ мусульманами; такъ, они были при взятіи Багдада, Алеппо, Дамаска. За два года до своей смерти кат. Константинъ быль, однако, свидътелемъ страшнаго опустошевія, которов произвель въ Киликіи египетскій султань. Во время этого нашествія Сисъ быль взять и разграблень (1266). Гетумь тогда обратился въ папъ съ просьбой о помощи. Пана поспъшиль утвшить Гетума и обвщаль помощь. О какихъ-либо сношенияхъ папы съ католикосомъ въ это время опять ничего неизвъстно; въроятно папа убъдился въ неподатливости Константина и счелъ безполезнымъ имъть съ нимъ дъло.

Преемникомъ Константина былъ Іаковъ I (1268—1287), по прозванью Ученый. О церковныхъ дёлахъ этого натоликоса армянскіе историки не распространяются; но образъ мыслей Іакова достаточно опредёляется тёмъ, что онъ тотчасъ по своемъ вступленіи на канедру разослаль по всей Арменіи въ копіяхъ окружное посланіе Нерсеса Благодатнаго и требоваль отъ духовенства прочитывать и строго сохранять предписанныя въ немъ правила. Во второй годъ его правленія царь Гетумъ отказался отъ короны и принялъ монашество, а потомъ вскорё и умеръ. Преемникъ его Леонъ III мирно управлялъ своимъ царствомъ, пользуясь расположеніемъ какъ татаръ, такъ и египтянъ. Онъ много заботился

о христіанахъ, выдаваль біднымъ постоянное пособіе, возстановляль церкви и монастыри. Начавшіяся было въ 1275 г. непріязненныя отношенія съ египетскимъ султаномъ и линаонянами кончились для Леона побідой. Неизмінно-дружественное расположеніе нъ армянамъ татаръ исключало потребность въ сношеніяхъ съ папами. Можно думать, что въ это время мысли руководителей армянскаго народа были далеко отъ соглашенія съ Римомъ. Секретарь Леона монахъ Ваграмъ, по прозванью Рабунъ (учитель), написаль замічательное, по словамъ Чамчіана, сочиненіе о тайнствъ Св. Тройцы, въ которомъ говориль объ исхожденій Св. Духа согласно съ ученіейъ греческой церкви 1).

По смерти Інкова І въ католикосы быль поставленъ настоятель одного киливійскаго монастыря Константинъ II. Онъ управляль недолго: противь него вооружился царь Гетумь II, воцарившійся по смерти своего отца Леона III (1289). человътъ очень религозный, если не Самъ Гетумъ былъ просто ханжа; его главное общество составляли монахи и священники его столицы, съ которыми онъ большую часть дня проводиль въ молитвахъ, религіозныхъ бесъдахъ и чтеніи произведеній отцовъ церкви. Онъ быль покорный слуга папы. Въ первый же годъ своего царствованія онъ послаль нъ папъ Николаю IV (1288—1292) монаха Іоанна изъ ордена миноритовъ заявить преданность апостольскому престолу и увъдонить, что онъ, царь, ищеть общенія съ римской церковью. Папа Николай послаль Гетуму письмо, въ которомъ хвалилъ его доброе расположение къ римской церкви и затъмъ подробно излагалъ исповъдание римской церкви. Одновременно съ этимъ папа писалъ къ брату царя Торосу, къ матери царя Маріамъ, къ генералиссиму Леону и къ нъко-торымъ другимъ армянскимъ вельможамъ, убъждая всъхъ содъйствовать успъху соединенія армянь съ римской церковью. Тогда среди армянъ началось волнение и кат. Константинъ былъ изъ числа противниковъ соглашенія съ Римомъ. Царь, видя упорство католикоса, задумалъ свергнуть его съ канедры. Съ этой пълью онъ созвалъ соборъ духовенства и подъ разными предлогами предалъ католикоса суду. По словамъ историка Стефана Сюнійскаго, на судъ выступили раз-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cham. v. 11, p. 254-263.

ные клеветники, которые взвели на католикоса небывалыя вины и перетодковали въ худую сторону нъкоторыя его распоряженія. Такъ, его обвиняли между прочимъ въ томъ, что онъ предъ литургіей употребляль шербеть, и что Хромиль вр полрза небиви обять начося сл чомовр мости. «О, вы жалобщики! -- восклицаеть Стефанъ во поводу последняго обвиненія, такъ установлено во всёхъ городахъ Арменіи, Греціи и другихъ народовъ. Развъ позорные дома? Впрочемъ, если онъ и **УЧРЕЛИЛЪ** налогь, то въдь онъ вмъсть съ тъмъ и платиль содержаніе гарнизона. Если это зло, то почему установлено іерарховь давать церкви дагеканы, взысканные какъ штрафъ съ прелюбодъевъ, бевчествыхъ людей и всявихъ никовъ?» Католикосъ былъ свергнутъ съ каоедры, но этимъ дъло для него не кончилось. Такъ какъ опасались, что отъ отправится въ Восточную Арменію и тамъ будетъ признавъ католикосомъ, то его арестовали, заковали въ законнымъ цвии и бросили въ тюрьму.

На мѣсто свергнутаго Константина быль поставлень Стефань IV (1290—1293). Стефань Орбеліань съ большой похвалой отзывается объ этомъ католикосъ 1). Вѣроятно Стефанъ IV держался такихъже взглядовъ, какъ и его свергнутый предмѣстникъ 2).

Спустя два года послъ вступленія Стефана на канедру, въ Арменіи произошли большія волненія по поводу празднованія пасхи. Нѣкоторые желали праздновать ее съ греками 6 апръля, между тъмъ какъ другіе настаивали, что ее нужно праздновать 13 того же мѣсяца. На соборѣ, созванномъ по этому случаю въ Спсѣ, было рѣшено, послѣ точныхъ вычисленій, что въ этомъ году пасха должна праздноваться 6 апръля. Однако жители Великой Арменіи, всегда тянувшіе въ сторону отъ грековъ, въ особенности восточно-армянскіе монастыри не подчинились рѣшенію собора и праздновали пасху 13 апръля.

Стефанъ IV быль последнимъ католикосомъ, имевшимъ

<sup>1)</sup> Stéphan. Orbél. p. 245.

<sup>2)</sup> Католикъ Галанъ очень не хвалить этого католикоса; говорить, что въ управлени онъ вель себя неумъренно, такъ, напр. «присвоилъ себъ севершенно пезаконно прав» разръшать брани, каковое право пресиникъ его Григорій предоставиль папъ, главъ, обладающему апостольскимъ авторитетомъ».

резиденцію въ Хромкав. Въ 1293 году египетскій султанъ Меликъ-Ашрафъ вторгнулся во владенія армянскаго царя, послъ упорной защиты Хромклу и разрушилъ до TIREE основанія. Всь церкви въ этомъ городь были сожжены, вивств съ ними сгорель и дворецъ католикоса. Самъ католикось въ числъ многихъ другихъ армянъ былъ взять въ плень и въ цепяхъ отведенъ въ Египетъ. На пути туда, въ Дамаскъ, султанъ показывалъ его народу, водя въ оковахъ по улицамъ города. Гетумъ обратился въ папъ Николаю ІУ за помощью. Папа по этому случаю просиль Филипна французскаго послать номощь армянамъ; а такъ какъ тотъ не могъ исполнить просьбу папы, то последній предтемиліеровъ и госпиталіеровъ, а также магистрамъ римской церкви снарадить триремы и **Hayal**phorv втокф ариянскому царю противъ египтянъ. послать на помощь Витсть съ этихъ папа обратился съ посланіемъ ко всемъ христіанамъ, призывая всъхъ въ борьбъ противъ св. креста. Вскоръ Апрафъ быль убить, а его преемникъ спустя годъ возвратиль ильнимых и заключиль съ Гетумомъ миръ. Стефанъ не дожилъ до этого. Онъ умеръ въ Египтв въ 1293 году.

# XXXIV. Католикосъ Григорій VII.

Образъ мыслей этого католекоса. Сношенія Григорія съ папой. Отвъть папы. Гетумъ прекоащаєть сношенія съ Римонъ. Сношенія кат. Григорім съ греками. Ілопоты его о соглашенія армянской церкви съ церковью вселенскою. Описанція восточныхъ. Обличительное письмо Стефана, и. сюнійскаго. Догнатическое пославіе кат. Григорія къ царю Гетуму. Смерть Григорія.

На мъсто Стефана IV католикосомъ былъ поставленъ епископъ Анарзабы или Анаварзы Григорій. Григорій VII (1294—1301) имълъ свое мъстопребываніе въ г. Сисъ и заявилъ себя, какъ искренній другъ мира и согласія съ вселенской церковью. Еще раньше его избранія въ католикосы про него ходили слухи, что онъ расположенъ къ грекамъ, такъ что даже было колебаніе, утверждать ли его въ этой должности 1). Вступивши на канедру, Григорій, однако, нъко-

<sup>1)</sup> Steph. Orbel., p. 251.

торое время имълъ формальныя сношенія только съ латинянами. Надо подагать, что въ этомъ случав онъ отдавался духу времени и направленію, давно уже госполствовавшему при дворъ армянскаго царя. Царь Гетумъ чинд поклонникъ датинянъ и видимо находился подъ вліяніемъ латинскихъ монаховъ. Онъ даже отказался отъ царства удалился въ монастырь, гдъ привяль монашество съ именемъ Іоанна и сталъ носить одежду францисканскаго монаха. Послъ его удаленія въ монастырь, направленіе не измънилось: армяне, не смотря на явную приверженность Гетума къ латинству, относились къ нему съ уваженіемъ и продолжали считать его законнымъ царемъ. Йоставленный Гетумомъ въ цари брать его Торосъ тоже продолжаль оказывать ему покорность. Но бракъ ихъ сестры Маріи съ соправителемъ и сыномъ императора Андроника Михаиломъ (1296) сблизилъ Гетума и Тороса съ греками. Вскоръ послъ этого братья посътили Константинополь. Назначенный ими временный намъстникъ Сембатъ провозгласилъ себя армянскимъ царемъ. Неизвъстно, псчему кат. Григорій приняль сторону Сембата. Въроятно дружба Гетума и Тороса съ греческимъ императоромъ возбудила ревность въ латинянахъ и они подговорили Сембата захватить царство, а катол. Григорія сплонили содъйствовать ему. Какъ бы то ни было, во всякомъ случав Григорій совершиль надъ Сембатомъ помазаніе и послів того вивств съ нимъ писалъ папв Бонифацію VIII почтительное письмо. Григорій, кром'в того, посылаль въ пап'в оть своего лица особыхъ уполномоченныхъ и чрезъ нихъ заявлялъ покорность папскому престолу, а также просиль помощи противъ невърныхъ. Въ отвътномъ письмъ папа хвалилъ Григорія за то, что онъ признаеть папу вселенскимъ главою церкви и заявляеть ему свою покорность и уваженіе, какъ намъстнику Христа и преемнику св. Петра; объщалъ мощь англійскаго и фравцузскаго королей и совътоваль быть твердымъ въ въръ и терпъніи, такъ какъ очи Господа на вськъ боящихся Его. «Убъждаемъ, — писалъ между прочимъ папа, - и прилежно просимъ, чтобы ты лично и чрезъ другихъ старадся утвердить армянское духовенство и народъ въ въръ, которую вышесказанная римская церковь проповъдуеть, учить и содержить; чтобы они, очистивъ всякую ошибку древности, въ самой въръ были тверды, а въ дълъ дъйст-

венны для спасенія своихъ душъ, и для славы и чести Господа нашего Інс. Христа, который съ Отцомъ и Св. Духомъ живеть и царстуветь во въпи въковъ». Но католикосъ Григорій, относясь дружелюбно въ латинянамъ и признавая папу вселенскимъ учителемъ въры и видимымъ главой Христоцеркви не хотълъ идти дальше этого словеснаго заявленія. По его собственнымъ словамъ въ это время онъ соглашался съ латинявами ни въ догматахъ, ни въ обрядахъ. Свои любезныя слова папъ Григорій произносиль больше потому, что ждалъ отъ него помощи для Арменія. Помощи этой папа не оказываль, ограничиваясь одними объщаніями. Вскорв и покровительствуемый латинянами Сембать быль свергнуть съ престода. Воцарившійся послів того брать Гетума Константинъ, а потомъ самъ Гетумъ (1300) не имъли сношеній съ папой. Когда противъ Гетума возстали тъ же самые Сембать и Константинь, то Гетумъ отослаль ихъ въ византійскому императору, котораго и просиль держать ихъ подъ стражей. При такихъ обстоятельствахъ и Григорій пересталь сноситься съ папами и обратился къ грекамъ. Симпатіи въ грекамъ не были внушены расчетами на ихъ помощь: онъ были безпорыстны и вызывались сознаніемъ превосходства греческихъ церковныхъ обычаевъ и церковнаго ученія предъ армянскими. Современникъ Григорія митрополить сюнійскій Стефанъ жестоко упреваеть его за попытви ввести въ Арменіи церковные обычаи грековъ, а также то, что онъ запретилъ нарушать постъ въ навечеріе больщихъ праздниковъ, предписавъ употреблять только масло, ввель елеосвящение для больныхъ, кающихся и оглашенныхъ и «наконецъ мало-по-малу началъ вводить преданія греческой церкви, незаибтно уклоняясь отъ обычаевъ армянскихъ. «Онъ безпрестанно посылаль», говоритъ Стефанъ, «письма къ патріарху константинопольскому, заявляя свою покорность ему и объщая принять всъ его требованія. По словамъ Стефана, Григорій писаль о соглашеніи съ греками и къ «абунъ сирійскому, католикосу Нестору». Стефанъ говоритъ, что онъ собственными глазами видълъ это письмо 1). Григорій

<sup>1)</sup> Предполагають (Шахнаваріанъ), что въ данновъ мъсть Стофана слова:
«Католикось Несторъ» кумно читать «католикось несторіанъ»; но мнъ кажется, ния
Несторъ должно оставить неприкосновеннывъ. Въ самомъ дълъ, у католикоса армянскаго едвали могли быть побужденія писать несторіанскому католикосу по поводу

развивалъ свою мысль и предъ многими армянами, изъ которыхъ нъкоторые вполнъ соглашались съ католикосомъ; онъ посладъ въ Великую Арменію кесарійскаго епископа Костандя съ тою же цълью пропагандировать соглашение съ вселенской церковью какъ въ догматахъ, такъ и въ обрядахъ. Въ Вел. Арменін, гдъ, послъ непродолжительныхъ гоненій со стороны татаръ, обратившихся въ это время въ магометанство. снова настало спокойное время, мало чувствовали зависимость отъ католикоса и совстиъ не были расположены къ соглашенію съ греческой или римской церковью. Поэтому посольство Костанда не имъло здъсь почти никакого успъха. Противъ предпріятія католикоса здёсь возсталь митрополить сюнійскій Стефанъ Орбеліанъ. Въ сообществъ съ нъсколькими епископами онъ написалъ католикосу довольно неприличное по ръзкости выраженій посланіе, въ которомъ доказываль "глупость" грековъ и правоту армянъ. Онъ просилъ католикоса не давать повода говорить: , нашъ католикосъ грекъ и находится въ постоянныхъ сношеніяхъ съ греками", и не колебать слабые умы армянь. Онь приводиль на память католикосу армянскіе соборы, на которыхъ осуждено было ученіе халкидонскаго собора и утверждено настоящее ученіе армянской церкви, и убъждаль строго держаться какъ этого ученія, такъ и принятыхъ армянской церковью обычаєвъ въ празднованіи праздниковъ и въ совершеніи таинства евхари-

соглашения съ гренами: монофизитствующие армяне и несториане -- двъ противоположныя врайности, и если соглашение съ греками было двлонь очень рискованнымъ, то соглашение съ несторіанним было положительно невозножнымъ дівломъ. Предполагать же, что Григорій, стремясь санъ къ соглашенію съ греками, желаль и другихъ еретиковъ примирить съ ними, еще менве возможно, такъ какъ ниодинъ благоразумный человыть не будеть заниматься чужимъ деломъ раньше, чемъ покончить съ своимъ. Зетвиъ, нежду несторіанскимъ католикосомъ и фанатикомъ-монофивитомъ Стефаномъ Сюнійскивъ еще меньше и эгло быть общенія, а следовательно и возножности для Стефана видъть посланное Григоріенъ письмо къ несторіанскому натоликосу. Естествениве представляется двло, если подъ Несторомъ католикосомъ разуметь монофизитскаго католикоса. Дъло арминъ и монофизитовъ было дело общее, и католикосу Григорію было воська жолательно въ митеросахъ сближенія ариянъ съ гренами, чтобы самъ монофизитскій натолинось отнавался отъ монофизитскихъ взглядовъ. При нерасположенности Нестора въ примирению вполив естествению, что онъ опубликоваль письмо Григорія и нашель сочувствіе въ единомысленномь митрополить сюнійскомь. Что этогь кат. Несторь быль действительне монофизить, видно изъ того, что Стефанъ сюнійскій, этоть ярый противникь не только несторівнь, но и похожиль на ниль, по его представлению, грековъ, — писавший свиъ, что не должно сообщаться съ греками ни въ правднования правдняковъ, ни въ причащени, -- этотъ саный Стефанъ, по его же слованъ, вивств съ католикосомъ Несторомъ осващалъ церковъ при дворъ Apryna. Stéph. p. 266.

стія. Онъ настаиваль, что литургію должень совершать толь-ко одинь, что не должно дълать изъ церкви мъстъ для тълеснаго отдыха и сидъть тамъ и спать; не должно во времи богослуженія оставлять церковныя двери отворенными для собакъ и свиней; не должно участвовать съ греками ни въ празднованіи праздниковъ, ни въ причащеніи; строго соблюдать навакатикъ, т. е. разръшать въ навечеріе большихъ праздниковъ на масло, сыръ и все, что не мясо. Относительно таинства едеосвященія митрополить Стефань писаль, что хотя на благословение едея для больныхъ и гръшниковъ должно смотръть, какъ на апостольское установленіе, однако отщы ихъ не предали имъ, армянамъ, этого обычая, «который, какъ я думаю, -- пишетъ Стефанъ, -- увеличилъ бы смълость дълать эло; стали бы смълбе подвергать свою душу гръху, въруя въ силу елея и надъясь быть оправданными, уплативъ какой-нибудь драмъ за освящение его. Я далеко отвергаю отъ себя этотъ источникъ прибытка и хочу, чтобы шли безъ претиновеній по стез'й отцовъ, но не противлюсь употреблению другого рода елея, назначенного для оглашенныхъ. Къ чему долго говорить? Мы предпочитаемъ лучше сойти въ адъ съ нашими отцами; чъмъ войти въ рай съ греками. Этими немногими словами мы сказали все. Если вашъ царственный гиввъ покараетъ насъ, мы готовы быть наказанными, изгнанными, заключенными въ темницу, умереть, потерпъть смерть за преданія святых в наших в отцовъ 1). Въ 1302 г. Стефанъ написалъ другое полемическое сочинение, подъ заглавіемъ Руководство, въ которомъ онъ осуждаль въроученіе и обряды грековъ «съ вдкостью и невъжествомъ совершенно непристойными для выдающагося члена христіанской церкви».  $^{2}$ )

Противодъйствіе, оказанное восточными армянами католикосу Григорію въ дълъ церковной реформы, не сломило энергіи католикоса: онъ попрежнему усиливался осуществить свое искреннее желаніе. Въ цъляхъ возбудить въ армянахъ чувство солидарности съ вселенской церковью, онъ усердно занимался переводомъ житій святыхъ греческихъ, римскихъ

<sup>1)</sup> Stéph. Orbél. p. 250-255,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cham. p. 268.

и сирійскихъ. Въ последніе годы своего патріаршествованія онъ сильно хлопоталъ о созвани армянскаго собора, который бы установиль согласіе армянской церкви съ вселенской. Сохранилось на латинскомъ длинное письмо этого католикоса къ Гетуму. «Да будеть тебъ въдомо, религіознъйшій государь, писаль католикось, --- что къ намъ уже дошло уважаемое твое письмо, доставленное намъ почтенивищимъ твоимъ духовникомъ Стефаномъ. Въ немъ ты напоминаешь намъ о томъ, о чемъ около года тому назадъ мы говорили съ тобой въ этомъ городъ Сисъ, когда ты, прибывъ сюда, удостоиль прійти въ намъ, именно, что весьма нужно намъ, пока мы еще пребываемъ между живыми, освободиться отъ отлученій и быть допущенными въ святую церковь Божію.» Затъмъ Григорій, ссыдаясь на многія древнія свидътельства, подробно доказываеть законность греческаго и латинскаго обычая примъшивать воду нъ вину въ таинствъ евхаристін; онъ указываль на книгу Аоанасія, на письма папь Александра I и Юлія I, на творенія Амвросія и Кипріана, Иринея, на опредъленія 3-го кароаг. собора, 31 правило трульскаго собора, на Іоанна Златоуста, Григорія Нисскаго. «Богъ свидътель», писалъ католикосъ, «что вышесказанные каноны и свидътельства святыхъ мы въ прошлые годы сами перечитывали. А вы свидътели того, что, когда латиняне требовали у насъ этого прежде, мы, полагая, что въ противодъйствін не будеть ничего дурнаго, всегда противились Онъ писалъ, что съ прошлаго года уже ръшилъ не COBeDшать литургію безъ воды: просиль Гетума о созваніи собора, на которомъ были бы приняты всв 7 вселенскихъ боровъ, двъ природы, двъ воли и два дъйствія во Христь, установлено было бы празднование Рождества Христова въ свое время, запрещено было бы нарушение поста въ навечеріе большихъ праздниковъ, предписано было бы пъть святое безъ прибавленія "распятый" или покрайней мфра съ обращениемъ ко Христу по человъчеству, было бы установлено согласіе съ православными церквами въ свящ. Одеждахъ, молитвахъ, въ соотношении духовныхъ степеней, въ почитаніи св. иконъ. Онъ писаль, что сообщаль свои планы нъкоторымъ князьямъ и епископамъ и между прочимъ архісинскопу сюнійскому Орбеліану (т. е. Іоанну Орбеліану, преемнику Стефана). Онъ говорилъ, что пръсный хльбъ

евхаристін есть давній обычай армянь и согласень съ римскимъ, хотя не должно осуждать и употребляющихъ квасный. Въ заключение своего письма онъ писалъ: «Посему мы принимаемъ теперь отъ св. римской церкви примъщивание воды, какъ отъ нея же мы приняли пръсный хлъбъ, еписконскую митру и образъ знаменованія креста, хотя не вдимъ въ четыредесятницу, какъ тамъ, рыбу и масло, за исключеніемъ правдника Благовъщенія, и священники въ нашей церкви не ведуть холостой жизни, какъ въ той, и если впадають въ тяжкій грбхъ, не допускаются вновь къ священнодъйствію, но остаются запрещенными, какъ у той убійца. Мы принимаемъ и одобряемъ и всехъ христіанъ той же римской церкви. -- Почитаемъ также четырехъ патріарховъ и прочихъ върныхъ, которые, бывъ знаменованы священнымъ именемъ Христа, называются православными. Но ей, ей, мы викоимъ образомъ не желаемъ чернить поношеніями, но и не хвалимъ, тъхъ, которые именуются іаковитами, крестятся однимъ пальцемъ и вечеромъ въ иятницу вкущають мяco> 1).

Это инсьмо католикоса, не смотря на нъкоторую снисходительность въ іаковитамъ, вполив православно; топъ не позволяеть сомнъваться въ искренности и честности мъреній Григорія. Хотя католикосъ о римской церкви и паив выражается съ особеннымъ почтеніемъ, но нельзя сказать, что въ его словахъ видно было желаніе соединиться именно съ римской церковью: Григорій желаль вообще очистить армянскую перковь отъ заблужденій и незаконныхъ обычаевь и видель православіе, какъ въ римской, такъ и въ греческой перкви. Но онъ не признавалъ самаго важнаго католического догмата — главенства папы во всей христіанской периви, и называль себя Божіею милостію цатріархомь всёхь армянъ. Онъ не принялъ римскаго догмата filioque, не приняль чистилища и целибата. Онъ ратоваль за то православіе, какое было у римской церкви до отділенія ея отъ греческой, или другими словами за греческое православіе. По искренности и горячности своего желянія въ этомъ случат онъ заслуживаеть занять первое мёсто между всёми армянскими католикосами. искавшими сближенія съ греческой цер-

<sup>2)</sup> Galan. Hist. Arm. p. 403-421.

новью. Но ему не суждено было видъть осуществление своей мечты: онъ умеръ въ концъ 1306 г., не дождавшись созвания собора 1).

# XXXV. Ръшительныя дъйствія киликійскихъ царей въ пользу соединенія армянской церкви съ православной. Противодъйствіе народа парализуетъ усилія правительства.

Соборъ въ Сисъ 1307 г. и принятіе посланія кат. Григорія. Сопротивленіе собору. Уснаія царей Леона и Гетуна принудить народь къ принятію ноотановленій сисскаго собора. Царь Оминъ настанваеть на принятіи тъхъ же постановленій. Возникновеніе іерусалимскаго армян. патріврхата. Соборъ въ Аданъ и подтвержденіе постановленій сисскаго собора. Съ какой церковью установлено соединеніе на аданскомъ соборь. Отношеніе народа къ аданскому собору. Вознущеніе народа изъва сношеній съ латинянами. Униты св. Григорія. Книга о 117 ересяхъ въ армянской церны. Отвъть на нее армян. сисскаго собора 1342 г. Ожесточеніе армянъ противъ парей Кат. Іаковъ спескій. Нашествіе сипинъ султана на Киликію. Разоровій Смса. Нашествіе Тамерлана. Прекращеніе сношеній съ Рямовъ. Недостойные католикосы. Һатолик. Грягорій 1х. Просьба восточныхъ о перепесенія патріаршей канодры въ Эчміадвянь.

Вскоръ послъ смерти Григорія, по распоряженію царя Леона и Гетума, въ г. Сисъ собрался соборъ, который составляли 41 епископъ, 7 настоятелей монастырей, 10 выдающихся монаховъ; кромъ того на соборъ присутствовали царь Леонъ, Гетумъ, много армянскихъ князей и много духовенства. Собору предстояло, во-первыхъ, избрать новаго католикоса, а во-вторыхъ, обсудить посланіе покойнаго като-Григорія. Посланіе Григорія было принято соборомъ цъликомъ, и предписано, чтобы и всъ армянскіе приняли его какъ истинное и апостольское правило и законное установленіе. Самое опредъленіе собора составляло только перифразъ посланія Григорія, съ тъми же доказательствами и цитатами. Такимъ образомъ постановлено было принять 7 вселенскихъ соборовъ со всемъ темъ, что было на опредълено, и въ частности учение о двухъ природахъ, воляхъ и дъйствіяхъ во Христь; въ евхаристіи опредълено примъшивать воду къ вину, праздники праздновать

<sup>1)</sup> Cham. p. 266-277.

согласно съ православными церквами; ненарушать поста въ насечеріе большихъ праздниковъ; начинать рождественскій пость съ 19 декабря; употреблять священныя одежды по различію священныхъ степеней; употреблять между другими алтарными принадлежностями воздухи. «Настоящему же святого собора опредъленію и повельнію никто пусть не дерзаеть на будущее время противиться, чтобы не подиасть подъбожественный гивъвъ и не получить часть съ еретиками, особенно съ тъми, которые, вмъсто пшеничнаго хлъба, употребляють тъма совершенія тъла Христова святою церковью, употребляють ячменный, пли вмъсто вина для совершенія крови Христовой незаконно употребляють въ святыхъ тайнахъ одну только воду» 1).

На мъсто умершаго католикоса соборъ поставилъ кесарійскаго епископа Константина, раньше бывшаго католико-

сомъ, но свергнутаго съ канедры.

Такъ какъ на сисскомъ соборъ 1307 г. присутствовало болъе 60 главныхъ представителей армянской и не было ни грековъ, ни латинянъ, которые бы могли окавліяніе на ръшенія собора, то примирительныя, въ православномъ духъ, постановленія его должны бы разсматриваться, какъ искреннее и доброводьное заявленіе всей церкви, обязательное для всвхъ армянской армянъ на всѣ времена; однако этотъ соборъ не имълъ того значенія, какое принадлежить ему по праву. Армянскій народь, особенно въ восточныхъ областяхъ Арменіи, руководимый фанатиками порядка, воспротивился постановленіямъ сисскаго стараго собора, не смотря на заботливую и убъдительную принятыхъ тамъ решеній. Началось раздъленіе въ армянской церкви. Разница богословскихъ мижній возбудила дурныя страсти, которыя овладьли умами той и другой стороны. Царь Леонъ и его дядя Гетумъ усердно настаивали на примънении и исполнении гъщений сисскаго собора. Католивосъ Константинъ тоже съ своей стороны старался объ этомъ. Несоглашавшіеся на принятіе постановленій пришли въ сильное ожесточеніе; дъло не разъ доходило до кровопролитія и убійствъ. Настойчивость Леона и Гетума имъ много враговъ среди князей, которые и устроили имъ

<sup>1)</sup> Galani Hist. Arm. p. 425—442.

гибель. Татарскій военачальникъ Биларгу, жившій въ Анарзабъ, по просьбъ недовольныхъ армянскихъ князей, зазвалъ себъ Леона и Гетума и предалъ ихъ смерти вмв-RЪ ихъ свитой (1308). Биларгу принялъ послъ ств СЪ царскую власть, но въ томъ же году былъ HDOL-TOPO нанъ младшимъ братомъ Гетума, Ошиномъ, который и сдълался царемъ. Водворивши порядовъ, новый царь возвратился къ старому пункту относительно примъненія постановленій сисскаго собора и сталь энергически настаивать на собармянскій люденіи ихъ. Разногласіе снова охватило весь міръ. Саркисъ, епископъ іерусалимскій, положительно отвергъ этотъ соборъ и совсемъ не обращалъ вниманія на приказанія, посылаемыя ему царемъ Ошиномъ и католикосомъ Константиномъ. Будучи въ весьма хорошихъ отношеніяхъ съ египетскимъ султаномъ и пользуясь любовью со стороны своего духовенства, Саркисъ добился того, что получилъ султана грамоту, уполномочивающую его на независимость отъ католикоса. Добившись этого, онъ принялъ титулъ патріарха іерусалимскаго и даль такимъ образомъ начало мянскому патріархату въ Герусалимъ (1311).

Чтобы положить конець смутамъ, быль созванъ новый соборъ въ Аданъ (1316). На этомъ соборъ присутствовали 18 епископовъ, изъ которыхъ 8 не бывшихъ на соборъ въ Сисъ. Кромъ епископовъ, было много вардапетовъ, настоятелей монастырей, священниковъ, благочестивыхъ гражданъ и князей съ наремъ Ошиномъ. Соборъ подтвердилъ постановленія сисскаго собора, почти дословно повторивъ не только самыя постановленія, по и аргументацію въ ихъ пользу. И здъсь не могло быть ръчи о какомъ-либо принуждении или вліяніи со стороны, такъ какъ на соборъ не было ни лати-нянъ, ни грековъ. Аданскій соборъ такъ же, какъ и сисскій, не имъль въ виду устроить соединеніе армянской церкви исключительно съ одной римской. Хотя на немъ, какъ и на сисскомъ соборъ, выражено было особенное почтеніе къ римской канедръ, однако рядомъ съ римской въ соборномъ актъ обязательно упоминаются и другія патріаршія каосдры, и какъ римско-католическая, такъ и греческая церковь считаются православными. Здъсь точно такъ же не были приняты армянами характерныя особенности римской церкви, отличающія ее отъ греческой, такъ что оказывается, что и на аданскомъ соборъ утверждено было собственно греческое или древне— вселенское православіе.

Не смотря на то, что аданскій соборъ такъ же, какъ и сисскій, быль совершенно свободнымь оть какого-либо воздъйствія со стороны и вполнъ законнымъ по формъ, соборъ этотъ, какъ и сисскій быль отвергнуть армянами. Возроженій никакихъ не последовато, потому что возражать, напр. противъ вливанія воды въ чашу евхаристін, было нечего, но тъмъ безнадежнъе было сопротивление нъмое; это было пассивное сопротивленіе массы, не желающей ничего слушать и повимать. Пассивное сопротивление переходило иногда въ сопротивление дъйствіемъ въ самомъ грубомъ смысль. По словамъ Самуила Анійскаго, въ 1324 г. въ г. Каринъ быль убить епископъ Григорисъ за то, что по примъру вселенской церкви вливалъ въ чашу воду 1). Думали, что на соборахъ 1307 и 1316 годовъ не свободный голосъ армянской церкви раздавалси изъ устъ убъжденныхъ пастырей, а голосъ вынученный насилість. Явныя симпатін ц. Ошина къ датинянамъ, частыя обращения къ напъ со стороны его, а потомъ со стороны его Леона У (1320—1342), предоставление латинянамъ высшихъ должностей въ обходъ армянамъ, -- все это вселяло прайнюю подозрительность въ царю и всемъ его меропріятіямъ, ожесточало армянскій народъ и аристократію противъ латинянъ, а съ ними и противъ ихъ въры. Ожесточение усиливалось еще и потому, что союзъ съ западными народами навлекалъ на армянъ ненависть и мщеніе сосёднихъ правителей, а въ то же время не давалъ мусульманскихъ никакой или почти никакой пользы и защиты. Такъ, въ царствованіе Леона У состідніе мусульманскіе государи, видя безпорядокъ въ армянскомъ царствъ, дълали нападенія на Киликію и производили опустошенія. Между твив папа Іоаннъ XXII, не смотря на усиленныя просьбы царя Леона и катол. Константина, не оказываль (потому что не могь оказать) имъ нивакой помощи.

Преемникъ кат. Константина Константинъ III (1323—1327) не обращался на западъ. Онъ явился къ египетскому султану Насру и успълъ убълить его заключить съ царемъ Леономъ миръ. Но этотъ католикосъ еще держался опредъ-

<sup>1)</sup> Brosset, Collect. t. ll, p. 479.

деній сисскаго и аданскаго соборовъ. Онъ имълъ сношевін съ греческимъ патріархомъ Исаіей, памятникомъ которыхъ остались два письма Исаіи къ армян. царю и католикосу 1).

Преемникъ Константина III Іаковъ II (1327—1341) поступиль въ отношени западныхъ уже ръшительное. Царь Леонъ быль слишкомъ расположенъ къ датинянамъ, чтобы выдержать роль друга египетского султана: онъ не ственяясь предоставиль главныя должности латинянамъ; наконецъ убилъ жену и женился на латинянкъ, дочери сицилійского короля. Мусульмане наконецъ ръшили окончательно уничтожить армянское царство и армянь, въ которыхъ они видъли главную причину вившательства западныхъ народовъ въ дъла востова. Въ 1335 г. султанъ Аленно страшно опустошиль Киливію. Въ 1337 г. египетскій султань съ своей стороны произвель здёсь большое разореніе; а когда Леонъ сталь просить возстановить прежній мирь, то султань отвітиль, что онь возобновить мирь только подътьмъ условіемь. если онъ откажется отъ всякихъ сношеній съ западными народами. Леонъ далъ клятву прекратить сношенія, но чрезъ два года снова возобновилъ сношенія съ папой и западными державами, за что Насръ снова сильно разорилъ Киликію. Послъ того Леонъ не имълъ отпрытыхъ сношеній съ папой. хотя чрезъ находившихся въ Киликіи латинянъ пролоджаль увъдомиять его о своихъ бъдствіяхъ и просить помощи. Наконецъ изъ-за сношеній съ латинянами среди армянъ началось сильное волненіе, католикосъ и многіе епископы вмъстъ съ многими армянскими начальниками ръщительно возстали противъ всякихъ сношеній съ западными народами, объявляя, что по милости этихъ сношеній армянское царство прищле въ такой упадокъ. Католикосъ Іаковъ угрожалъ Леону дажо мщеніемъ церкви, если онъ не прекратить сношеній съ папой. Іаковъ за свою дерзость быль свергнуть съ канедры, преемникъ Мхитаръ (Теръ-Мхикъ—1341—1355) слъдовалъ тому же направленію.

Но въ то время, какъ большинство возставало противъ всякаго сближенія съ западными христіанами, было не мало и такихъ, которымъ согласительныя опредъленія армянскихъ соборовъ казались слишкомъ недостаточными, и которые подъ

<sup>1)</sup> Haganu en 1 rout Acta Patriarchatus Constantinopolitani p. 158-164.

выяніемъ латинскихъ миссіонеровъ стремились къ полному объединенію съ латинянами. Папа loaннъ XXII уже для Арменіи епископа, нъкоего Вареоломея изъ ордена проповъдниковъ. Этотъ Вареодомей утвердилъ свою каеедру въ Марагъ и, славясь святостью жизни, привлекалъ себъ симпатіи окружающаго населенія. Устроенный Варооломеемъ католическій монастырь много содбиствоваль успрху латинства въ восточныхъ областяхъ Арменіи. Восточные армяне. ставши въ непосредственное соприкосновение съ представителями римской церкви, имъли возможность теперь лучше узнать ея ученіе и обряды и отказаться отъ многихъ неосновательныхъ сужденій относительно римской цервви. Знаменитый между армянами по своей учености настоятель одного армянского монастыря Исайя, заинтересовавшись Вареоломеемъ, послалъ въ нему одного своего ученика, Іоанна, настоятеля Хернскаго монастыря, узнать какое его ученіе. Іоаннъ, прибывши къ Варооломею, совершенно подиаль подъ его вліяніе и сділался искреннымь приверженримской церкви и папы. Онъ остался на нъкоторое время въ латинскомъ монастыръ, изучилъ здъсь латинскій языкъ, а въ 1330 г. разослалъ многимъ своимъ знакомымъ письма, убъждая собраться на соборъ, чтобы обсудить вопросъ о соединении съ римской церковью и подчиненіи папъ. Всявдствіе этихъ писемъ 12 вардапетовъ собрались въ г. Хернъ, куда прибылъ и самъ Іоаннъ Вареоломеемъ. Здъсь ръшено было отвергнуть заблужденія, принять римско-католическое исповъданіе и подчиниться папъ, какъ истинному и законному главъ всей христіанской церкви. Приміру этих варданетовъ послідовали и многіе другіе армяне. Іоаннъ вскоръ основаль католическій орденъ подъ именемъ унитовъ св. Григорія Просвътителя, съ правилами блаж. Августина и уставомъ братьевъ проповъдниковъ. Этотъ орденъ быль утвержденъ напой Іоанномъ XXII. Основатель ордена горячо принялся за обращение армянъ въ латинство; онъ вмъстъ съ переводиль латинскія религіозныя книги на армянскій языкь и разсыляль обличительныя письма противъ армянской церкви. Въ числъ заблужденій этой церкви, онъ, какъ истый католикъ, выставлялъ следующія:

1) Армяне не признають Св Духа исходящимъ и

отъ Сына, следуя заблужденію грековъ.

- 2) Думають, что души святыхъ прежде окончательнаго суда не восходять въ царство небесное, а души гръшниковъ въ адъ; но всъ въ срединъ воздуха ожидають того суда.
  - 3) Не върують въ чистилище и въ адъ.
- 4) Не признають главенства папъ надъ прочими епископами.
  - 5) Преподають таинство причащенія подъ обоими видами.
- 6) Причащають малольтнихь прежде, чьмъ они придуть въ сознаніе и пр.—всъхъ 18 заблужденій. Изъ заблужденій противъ вселенской церкви указаны: непризнаваніе двухъ естествъ во Христь и халкидонскаго собора; непразднованіе нъкоторыхъ праздниковъ по римскому календарю; несоблюденіе постовъ по канонамъ 1).

Усиліями Іоанна и его сподвижниковъ общество унитовъ постепенно и быстро росло. Это усиленное движеніе въ католичество привело армянъ въ сильное смущеніе и раздраженіе, такъ какъ униты положительно отвергали всё армянскія формы священнодъйствія и всёхъ своихъ обращенцевъ они снова крестили и муропомазывали по римскому обряду чрезъ латинскихъ священниковъ. Священники, попавшіе къ нимъ, должны были снова получать посвященіе въ духовный санъ. Около времени вступленія Мхитара на каседру католикоса два армянскіе епископы: урмійскій Нерсесъ Пагунъ и каринскій Симеонъ Бекъ за свою особенно усердную дъятельность въ пользу католичества были прогнаны армянами съ каседръ.

Нѣкоторые изъ унитовъ оставляли свою родину и переселялись на западъ, въ католическія страны. Въ Авиньонъ, при папъ Бенедиктъ XII, проживало много унитовъ. Ревнуя объ интересахъ католичества, авиньонскіе униты вмѣстъ съ католическими монахами, почитавшими себя знатоками обрядовъ восточныхъ церквей, составили внигу о 117 ересяхъ, господствующихъ среди армянъ, и представили ее папъ. Папа послалъ эту книгу ц. Леону и кат. Мхитару. По этому случаю въ Сисъ составился (1342) соборъ епископовъ и священниковъ, на которомъ разобраны были содержавшіяся въ

<sup>1)</sup> Galani Hist. Arm. p. 479—494.

книгъ обвиненія и составлены отвъты на каждый пунктъ. Соборъ высказалъ, что всъ обвиненія не больше, какъ клевета, и свой отвътъ сообщилъ папъ. Однако армянскій соборъ не вспомнилъ уже при этомъ случав о согласительныхъ опредъленіяхъ сисскаго и аданскаго соборовъ.

Преемникъ царя Леона Константинъ III издалъ приказъ, чтобы всв армяне подъ страхомъ жестокихъ наказаній согласовались въ обрядахъ съ римскою церковью. это распоряжение было встръчено армянами еще болъе враждебно, чёмъ прежде: армянскія войска подняли бунть и убили царя (1343). Избранный въ цари братъ его Гвидо доваль той же политикь по отношеню къ датинянамъ: раздаваль высшія должности своимъ латинскимъ камъ и вообще давалъ во всемъ предпочтеніе датинянамъ, всябдствіе чего много городовъ и крыпостей оказались власти чужестранцевъ. Наконецъ онъ сталъ принуждать армянъ согласоваться съ датинянами въ церковныхъ обрядахъ. Это снова произвело сильное возмущение. Нъкоторые армянскіе начальники предупреждали Гвидо, совътуя дълами правленія и оставить въ покоъ церковные но Гвидо оставался непреклоннымъ. Тогда составленъ противъ него заговоръ и Гвидо былъ убить во голъ своего царствованія.

Преемникъ его Константинъ IV (1345-1363) велъ себя осторожное, но и онъ имълъ весьма оживленныя нія съ папами и западными народами. Благодаря папамъ европейскія войска оказали Константину большую противъ египетскаго султана. Послъ того армяне уже ходительно смотрели на сношенія Константина съ западомъ. Между царемъ и папой происходили частыя письменныя сношенія по вопросу о соединеніи армянъ съ римской церковью. Бывшій католикось Ізковъ сисскій быль посылаемъ Авиньонъ, гдъ, неизвъстно вакими доводами, убъдилъ папу, что всъ взводимыя на армянъ обвиненія совершенно неосновательны. Однако этотъ же самый Іаковъ, сдълавшись ва католикосомъ (1355), въ точение 4-лътняго своего правленія ничего не сдълаль въ пользу сближенія церквей. При католикосъ Месропъ (1359—1372) умеръ царь Константинъ (1363). Послъ того въ течение двухъ лътъ происходили смуты междуцарствія; папа написаль армянскимь начальникамь,

чтобы они прекратили раздоры и избрали себъ чемъ намекаль и на кандидата. Армянскіе начальники еписконы послушались и поставили указанного папой кандидата царемъ. Эти дружелюбныя отношенія въ папъ таки не прошли армянамъ даромъ. Въ 1371 г. опустопили Киликію, а черезь 4 года взять быль въплънъ и самъ царь Леонъ VI (1365-1375). Нашествіе егиртянъ сопровождалось страшными жестокостями и насилінми христіанами, которыхъ египтане пытались обратить въ магометанство. Изобрътательность мучителей въ этомъ была изумительна: съ однихъ они сдирали KOMY, другихъ распиливали пополамъ, третьихъ подвергали такого рода пыткамъ, что разсказывать о нихъ, говорить Чамчіанъ, было бы оспорбленіемъ благопристойности. Епископамъ выразывали языки, выдамывали или раздробляли пальцы и хотя ляди въ живыхъ, но дълали ихъ совершенно неспособными къ отправлению присвоенныхъ званию обязанностей. Кат. Месронъ умеръ въ 1372 г; его преемникъ Константинъ IV (1372—1374) тоже не видълъ окончательного паденія Армянскаго царства. Католикосъ Павелъ I (1374-1378), пережившій погромъ, правиль четыре года, не ознаменовавъ своего правленія ничэмъ особеннымъ. Пресмникомъ сму быль Өеодоръ (1378—1395). Хотя патріаршая каоедра продолжада оставаться въ разрушенномъ Сисъ, но Осодоръ, а затъмъ и его преемникъ не жили въ этомъ городъ. Ища безопасности и пропитанія, они переходили изъ одного мъста въ другое и липь изръдка появлялись въ Сисъ. При Осодоръ было нашествіе Тамерлана на Арменію (1387). Тамерланъ не преслъдовалъ христіанъ за ихъ ръру, напротивъ жестоко вываль техь, вто изъ-за выгоды переменяль веру, поэтому христіанская церковь въ Арменіи потерпъла отъ него сравнительно мало. Католикосъ Өеодоръ, какъ надо полагать, былъ въ милости у Тамерлана и быть можеть за то, что магаль армянь покориться татарамь. По крайней мъръ успълъ еще Тамерланъ выйти изъ Арменіи, какъ одинъ мидійскій внязь привазаль схватить католикоса съ 16 армянскими вождями Киликіи и умертвить. Преемникомъ Осодора быль Каранеть (1396—1398), за нимь Давидь IV (1398— 1402), а послъ Давида Карапеть II (1402—1409).

Послъ паденія армяно-киликійскиго царства не стало уже

главныхъ двигателей соединенія церквей, каковы были царирупениды. Оставшіеся единственные представители національной власти католикосы давно уже забыли завъты своего предмъстника Григорія VII. Надежды на матеріальную помощь латинянъ, поддерживавшія прежде интересъ къ соединенію церквей въ тъхъ, которые сами по себъ были равнолушны къ пользамъ христіанства, теперь угасли. Оставшееся меніи латинское духовенство, лишенное поддержки, потеряло значительную долю своего вліянія Приверженцы Рисвое крайне-пренебрежительное отношение къ Ma VHHTЫ армянской церкви и всъмъ ея формамъ сдълались ненавистны; многіе ихъ последователи отделились оть нихъ и возвратились въ армянской церкви. Начавшійся было ченный споръ между унитами и армянскими монахами чился тъмъ, что многіе униты были схвачены и представлены свътскому начальству. Преемники кат. Карапета II также не имъли никакого отношенія ни къ латинянамъ, ни къ грекамъ. Это были большею частію недостойные дюди, для которыхъ дёла церковныя были не интересны. Католикосъ Іаковъ III (1409—1411), следовавшій за Карапетомъ II, извъстенъ только тъмъ, что имълъ большое вліяніе на прави-теля Киликіи магометанина. Это обстоятельство почему-то было поставлено Іакову въ вину: жители Сиса отравили его, всявдствіе чего происходили нівкоторое время большія смуты. Преемникомъ Іакову быль назначень монахъ Григорій (1411— 1418). Спустя нъкоторое время быль отврыть заговорь и противъ этого католикоса. Правитель Киликіи жестоко залъ заговорщиковъ; но Григорій все-таки недолго на канедръ: чрезъ 7 лътъ его католикосства граждане Сиса поголовно возстали противъ него, схватили его и заключили въ кръпость, гдъ онъ вскоръ и умеръ. Поставленный послъ него католикосомъ Павелъ II (1418—1030) возстановилъ согласіе въ церкви и успокоиль народь, насколько было возможно. Во время этихъ последнихъ католикосовъ Арменія была жестоко потрясаема вследствіе борьбы соседнихъ телей. Египетскій султань Юсуфь управляль въ это время Сасуномъ, эмиръ Эцгинъ начальствовалъ надъ Васпураканомъ, Миранъ-шахъ, одинъ изъ сыновей Тамерлана, воваль въ Тавризъ, Шахрухъ, старшій брать последняго, управляль Харасаномъ. Соперничая между собой и воюя, эти правители сдёлали Арменію мёстомъ кровавыхъ столкновеній, сопровождавшихся разореніемъ страны. Павелъ управляль 12 льть, а посль него католикосомъ сдълался Константинъ У (1430-1438). Затъмъ Іосифъ (1438-1439). Іосифъ польвовался до такой степени низкой репутаціей, что въ спискъ католикосовъ его имя всегда опускалось, хотя онъ избранъ законнымъ образомъ. Поставленный затъмъ Григорій IX (1439 г.) тотчасъ послъ своего избранія подвергся нападкамъ со стороны нъкоторыхъ армячскихъ епископовъ. никъ вопросъ о перенесеніи канедры католикоса съ окрайны, изъ Киликіи, во внутрь восточной Арменіи, въ древній центръ церковнаго управленія Эчміадзинъ. Восточное духовенство писало въ этомъ смыслъ католикосу Григорію; но Григорій ръшительно отказался перенести кафедру въ Эчміадзинъ. Пребываніе патріаршей канедры въ Киликіи конечно ставляло много неудобствъ по причинъ отдаленности ея отъ главной массы армянского населенія и было обидно для самолюбія восточныхъ армянъ; но желаніе Григорія остаться на пепелищъ Киликійскаго царства не было лишено основательности. Перейдя въ Эчміадзинъ, католикосъ всецвло отдавалъ себя въ руки одного только чужеземнаго мусульманскаго правителя, между тъмъ какъ находясь въ Киликіи, на окрайнъ Арменіи, вблизи другихъ соперничавшихъ лей, онъ быль въ удобномъ положении человъка, расположенія котораго, какъ вліятельнаго главы народа, ищуть многіе соперники. Въ виду нежеланія Григорія перейти въ Эчміадзинъ армянское духовенство составило въ Эчміадзинъ многочисленный соборъ (700 чел.) для выбора новаго католикоса. Католикосъ ахтамарскій со своимъ духовенствомъ также прислаль на соборь заявленіе, что онь согласень признать католикосомъ, кого-бы соборъ ни выбралъ, и сверхъ того будеть оказывать этому католикосу повиновение вмъстъ съ другими армянами. Послъ нъкоторыхъ споровъ соборъ ласно избраль въ католикосы монаха Киракоса (1440).

#### Пятый періодъ.

### XXXVI. Бъдствія армянской церкви въ первое время послъ возвращенія католикоса въ Эчміадзинъ.

Общій характерь періода. Скуты въ патріаршествованіе Киракоса. Кат. Грягорій 1. Отпаденіе аттамарскаго католикоса. Возникновеніе армянской патріаршей квеедры въ Константинополів. Учрежденіе должности эчміаденискаго викарія. Непристойная борьба за Эчміадвинскую каседру.

Со времени возвращенія канедры католикоса въ Эчміадзинъ начался новый періодъ въ исторіи армянской который можно охарактеризовать какъ періодъ і ерархическихъ смуть и самой унизительной зависимости отъ мусулманъ. Эти позорныя смуты и эта унизительная зависимость были какъ-бы наказаніемъ Божіниъ армянамъ за многократную измъну своему слову примиренія съ вселенскою первовью упорное уклоненіе отъ сознаваемой истины ея ученія. Въ тоже время эти смуты были указаніемъ, что армянское хриобщество, враждебное православной церкви и непокорное своимъ дучшимъ пастырямъ и законно составленсоборамъ, далеко отъ истинной перкви Спасителя. который сказаль: по тому узнають вст, что вы Мои ученики, если будете импть любовь между ХШ, 35). На канедръ св. Григорія Просвътителя низкіе честолюбцы, сами себъ присвоившіе честь и заботящіеся не о церкви, а объ наживъ, убійцы и люди борющіеся изъ за власти. Въра сильно охладъла, прищли въ упадокъ. Паства потеряла любовь къ пастырямъ и къ церковной дисциплинъ, часто восхищала себъ церковнаго суда и управленія и дала печальное зрълище мятущагося и жестокосердаго народа. Таковъ общій предлежащаго періода.

Смуты начались уже вскоръ послъ избранія Киракоса. Кат. Киракосъ быль человъкъ «смиренный, благоразумный въ совътъ, воздержный въ словахъ, строгій въ дъль самоумерщвленія и глубоко начитанный въ свящ. Вступивъ въ отправление своихъ обязанностей, онъ прежде всего сняль аначему съ ахтамарскаго католикоса и со всъхъ тъхъ, которые сисскими католикосами были отлучены отъ церкви. Затъмъ онъ принялся за возстановление въ Эчміадзинъ церквей и патріаршаго дворца. Долговременное отсутствіе католикосовъ изъ Вел. Арменіи пріучило здішнее духовенство въ свободъ и независимости. Отвывшее отъ дисциилины, это духовенство не могло сразу войти въ надлежащей покорности католикосу; а Киракосъ, очевидно, не д**ълал**ъ ничего съ своей стороны, чтобы отблагодарить своихъ избирителей. Не смотря на добрыя качества Киракоса. въ духовенствъ началось скрытое недовольство противъ него. Этимъ недовольствомъ воспользовался и еще больше усилилъ нъкій епископъ Маркъ. Онъ составиль себъ партію и сталь оспаривать самую законность избранія Киракоса. Онъ говориль, что Киракось сначала должень быль получить посвященіе въ епископы отъ руки католикоса, а потомъ уже быть избраннымъ въ католикосы, и что онъ не имълъ права снимать анавему съ ахтамарскаго католикоса. Партія про-Киракоса росла и наконецъ явилась въ Эчміадтивниковъ зинъ съ бывшимъ предсъдателемъ эчміадзинскаго собора во главъ, чтобы низложить Киракоса. Киракосъ бъжалъ, но скоро быль разыскань и представлень мусульманскому правителю, жившему въ Эривани. Злоба противъ католикоса была такъ велика, что не постыдились даже обвинить его въ томъ, что онъ не крещенъ. Правитель съ позоромъ прогналъ ихъ отъ себя; но они въ концъ концовъ добились таки этого правителя избрать новаго разръщенія католикоса. Тогда католикосомъ былъ избранъ епископъ Григорій, а Киракосъ удалился въ монастырь, гдъ и умеръ.

Лишь только Григорій X (1443—1462) началь своє правленіе, ахтамарскій католикось и его духовенство снова перестали признавать надъ собой власть армянскаго католикоса. Сисскій католикосъ, который не захотъль присоединиться къ восточнымъ послъ избранія Киракоса, продолжаль и теперь самостоятельно управлять своей киликійской епар-

хіей. Послъ его смерти одинъ монахъ, по имени Карапетъ, явился къ киликійскому правителю и предложилъ emy, 9TO онъ, Карапетъ, будетъ платить правителю ежегодно извъстную сумму денегь, если онъ назначить его католикосомъ. согласился и съ тъхъ поръ сисскіе Правитель католикосы ежегодную дань за свою канедру. Эта дань дальнъйшее отдъльное существование сисскаго католикосства. Когда, въ 1453 г., Магометъ II взялъ Константинополь, то вскоръ и здъсь образовалась патріаршая армянская канедра. Магометь сдълаль патріархомъ нъкоего епископа Іоакима и особыми грамотами предоставиль ему духовное управление надъ всъми армянами, жившими въ Греціи и въ Малой Азіи. Такъ образовался армянскій константинопольскій патріархать, существующій и досель.

Всябдствіе отдівленія отъ главной армянской патріаршей канедры обширныхъ епархій, съ значеніемъ особыхъ патріархатовъ, доходы католикоса значительно сократились. Между тъмъ мусульманскіе правители, имъя въ своихъ рукахъ католикоса, старались извлечь изъ него какъ можно больше матеріальныхъ выгодъ. Размъры дани, которую они вали съ него, были такъ велики, что поглощали всъ доходы патріарха. Католикось Григорій въ поискахъ рессурсами пришелъ наконецъ къ необходимости пригласить себъ товарища, который раздъляль бы съ нимъ честь и труды, а въ то же время изыскиваль бы и новые доходы. Охотниковъ раздълить съ католикосомъ власть и честь, въ викарія и преемника, не могло быть ero оставалось только выбирать такихъ, которые были побогаче. Григорій сділаль своимь помощникомь ніжоего монаха Аристакеса и посвятиль его въ епископа эчміадзинского (1455). вошло въ обыкновеніе. Викаріи потомъ католикосовъ пользовались теми же самыми почестями, какъ и католикосы, подобно имъ утверждали грамоты, издавали приказы. Неразъ потомъ они пріобрътали власть большую, чъмъ сами католикосы, свергали ихъ съ каоедръ и дълались католикопрежде всего Аристанесъ. Чрезъ сами. Такъ сдълалъ лътъ послъ своего назначенія въ викаріи, онъ свергнуль Григорія и самъ сдълался католикосомъ. Одновременно съ сверженіемъ католикоса Григорія нікій монахъ Саркисъ похитиль руку св. Григорія Просвітителя, неизвістно какъ

и къмъ перенесенную незадолго предъ тъмъ изъ Сиса въ Эчміадзинъ и хранившуюся здёсь, и спрылся съ ней Тавризъ, надъясь добиться католикосства отъ Джахиншаха 1). Ахтамарскій католикось Захарія, узнавъ о сверженіи Григорія и о поступкъ (аркиса, посившиль съ подарками къ Джахиншаху и съ своей стороны просиль у него эчміадзинскаго престола. Джахиншахъ распорядился, чтобы ахтамарскій католикось быль эчнівдзинскимь католикосомь, а Саркисъ-ему преемникомъ; послъ чего взялъ у Саркиса руку св. Григорія и передаль ее Захаріи. Захарія торжественно вступиль въ Эчміадзинь, изгналь Аристанеса и принялся одновременно съ ахтамарской спархісй управлять и всей армянской церковью. Онъ назначилъ Саркиса своимъ викаріемъ. Между темъ общая участь примирила Гоигорія и Аристакеса и они сообща стали дъйствовать, чтобы возвратить себъ утраченное положение. Собравши почтенную сумму денегъ съ своихъ сторонниковъ, они, въ сопровождении сколькихъ знатныхъ армянъ, отправились въ Нахичевань къ намъстнику тавризскаго хана и стали обвинять предъ католикоса Захарію. Вийсти съ этимъ они наъявили готовность наатить безпрекословно каждый годъ опредъленную дань, если правитель снова возвратить имъ ихъ прежнія міста. Намъствикъ согласился. Не желая однако безъ всякаго повода свергнуть Захарію съ католикосства, онъ послаль зать ему, что, если онъ, Захарія, не представить немелленно извъстной суммы денегь, то будеть лишень своего достоинства. Сумма была громадная, и Захарія не никакой возможности исполнить требование правителя. Видя; что проволочками ничего сдёдать нельзя, онъ захватиль руку св. Григорія и всв цънныя украшенія очиівданнской церкви и бъжалъ со всъмъ этимъ въ свою ахтамарскую епархію (1462). Такъ рука Просвътителя была предметомъ похищенія для жадныхъ и невъжественныхъ честолюбиевъ. подобно тому, какъ самое дъло Просвътителя-св. арминская

<sup>1)</sup> Повидиному рука св. Григорія была уносена въ эпоху католикоса Іоснфа (1438—1439); такъ по крайней мъръ нужно заключать на основаніи данныхъ ноторика Аракела. Сисское духовенство однако утверждало, что подлинная рука св. Григорія Просвітителя продолжаєть храниться въ Сисъ. Какая изъ двухъ рукъ св. Григорія была подлинная—эчніадвинская или сисская, неизвістно; несомийшно одно, что въ 17 вікі было двіз правыхъ руки св. Григорія—една въ Слеф, другая въ Эчніадвинів. Агакеl, св. ХХХ,



церковь давно уже была расхищаема и давно уже служила предметомъ всякаго рода насилій со стороны своихъ пастырей и учителей.

Послъ бъгства Захаріи Григорій и Аристанесъ пятственно заняли свои мъста. Григорій скоро Аристакесъ сдълался закопнымъ католикосомъ подъ именемъ Аристакеса II. Онъ управляль 4 года, а послъ его (1466) сділался католиносомъ извістный Сарнисъ, викаріемъ Захарін. Совершивъ нъкогда удачно похищеніе св. руки, Саркисъ и теперь задумалъ такимъ же нечистымъ путемъ овладъть ею. Саркису нашлись достойные пособники. Епископъ одного монастыря Вертанесъ, переодъвшись платье простого паломника и подвязавъ себъ ногу, подъ видомъ хромого пришелъ на Ахтамаръ и здъсь добился что его сдълали огневозжигателемъ въ той церкви, гдъ ходился предметь вожделеній этихъ дикихъ представителей христіанскаго духовенства. Цізлыхъ будто бы семь літь онъ обманываль братію и наконець, улучивь удобный похитиль св. руку и нъкоторые другіе священные прелметы и бъжаль съ караваномъ купцовъ, переставъ на этоть разъ хромать. Во время перенесенія похищенныхъ святынь скопъ собралъ обильную жертву («безъ конца и числа»). которую католикось целикомь отдаль этому ловкому Кромъ этой вещественной награды Вертанесу дань быль титуль пожизненнаго викарія очміадзинской канедры. 1) Католикосъ Саркисъ управлялъ 24 года.

## XXXVII. Бъдствія армянской церкви въ правленіе Стефана V, Михаила, Аракела, Давида и Мелкисета.

Равореніе Арменіи туроками и персами. Равсчеты кат. Стефана на помещь западных за народовъ. Кат. Миханять. Посольство къ папѣ и его результаты. Усяленіе притесненій отъ турокъ. Два католикоса на одной католикоса на одной католикоса побоить Срапіоновъ. Завосваніе Арменіи Шахъ-Абасовъ и возвращевіе Давида и Мелкисета. Переселеніе армянъ въ Персію. Положеніе армянъ въ Персію. Відственное положеніе церкви въ свиой Арменіи. Несогласія между католикосами. Жалкая судьба кат. Мелкисета. Отношенія Давида и Мелкисета къ папѣ.

По смерти Саркиса 11 натоликосомъ сдёлался Ариста-

<sup>1)</sup> Arakel de Tauriz Be Collect. d' Histor. p. Brosset t. I, p. 474-476.

песъ III (1490-1498), затъмъ Оздей I (1498-1503), Егише II (1503—1515), Захарія II (1515—1520), Сарвись Ш (1520—1536), Григорій XI (1536—1541), Стефинъ V (1541—1556). Этотъ длинный періодъ отъ Саркиса II до Стефана У бъдень событіями и въ области церковной и въ области гражданской Во время правленія Стефана У Арменія жестоко пострадала вследствіе борьбы турокъ съ персами. Въ это же тижелое время снова возродились надежды на помощь западныхъ христіянъ, а съ этими надеждами, какъ обычное слъдствіе, возникли опять безплодные разговоры въръ и соединении церквей. Кат. Стефанъ воспитывался въ Константинополь и быль самь по себь чуждь той фанатической исплючительности, которая отличала воспитанниковъ закоренълыхъ восточныхъ варданетовъ. Онъ даже своимъ каріемъ назначиль не кого либо изъ числа восточныхъ ap. мянь, а севастійца. При видь бъдствій страны Стефань ръшился искать помощи и защиты на западъ. Онъ отправился сначала въ Константинополь, затъмъ въ Римъ, гдъ представлялся папъ, «къ которому питаль особенное уважение» 1), потомъ былъ у Карла V и наконецъ чрезъ Польшу и Россію возвратился въ Эчміадвинъ, не успъвъ ничего достигнуть.

Преемникъ Стефана, его викарій Михаилъ, (1556—1569) держался тыхъ же убъжденій. Подъ предлогомъ безповойства со стороны разбойниковъ, онъ перенесъ патріаршую канедру въ Севастію, чтобы быть менте стесняемымъ ВЪ дъйствіяхъ. Отсюда онъ послаль въ Римъ посольство заявленіемъ любви и уваженія къ папъ, выражая въ то же время желаніе установить нівкоторые религіозные пункты. Папа весьма дасково приняль посольство и попросиль изложить ученіе армянской церкви и ен преданія. Послы исполнили просьбу паны и написали краткое изложение армянской въры и ея особыхъ преданій. Въ заключеніе своего отвъта послы писали: «если и существують нъкоторыя неправильности и разница въ нашихъ обрядахъ или есть Karon щественный недостатовъ въ нашихъ цервовныхъ формахъ, то все это будеть исправлено, коль скоро народъ будеть ос-

<sup>&#</sup>x27;) Cham. v. II, p. 335.

вобожденъ отъ тиранства иноземцевъ» 1). Неизвъстно, какія замвчанія были сдвланы папой на этоть ответь армянь. съ этого времени папы снова проявляють большой интересъ къ положенію армянскаго народа. Папа Григорій XIII издалъ буллу объ учреждени въ Армени высшаго учебнаго заведенія на средства римской церкви, но не усп'яль исполнить своего желанія за смертію. Его преемникъ Сикстъ V построилъ на опредъленныя Григоріемъ суммы общирный госпиталь для армянъ во имя св. Маріи Египетской. Молодыхъ ариянъ стали охотно принимать въ латинсвія учебныя заведенія; съ особеннымъ усердіемъ направляли ихъ въримскую коллегію, извъстную подъ именемъ Пропаганды, откуда ихъ выпускали въ санъ священниковъ и разсылали въ страны миссіонерами. Кромъ этихъ последствій кат. Михаила съ Римомъ ничъмъ другимъ не сопровождались, и объщинія сдълать исправленія въ армянской церквп лись неисполненными.

При преемникахъ Михаида Григоріи XII (1569—1573), Стефанъ VI (1573—1575), Оаддет II (1575—1584) Арменія сильно страдала отъ турокъ. Въ 1583 г. турки поворили всю Арменію до Тавриза и обложили населеніе необывновенно тяжелой данью. Дань, которую обязанъ быль платить катол. Аракелъ (1584—1586), была такъ велика, что онъ, не имъя возможности платить ее, отказался отъ канедры и удалился въ монастырь. Преемникъ его Давидъ У, тъснимый постоянно сборщиками, всв усилія употребляль на то, чтобы изыскать средства для удовлетворенія требованіямъ турецкихъ властей. Онъ оставиль Эчміадзинь и занимался только темь, что ходиль по странъ и собираль деньги. Наконецъ онъ пришель въ мысли пригласить себъ въ товарищи нъкоего Мелкисета. Онъ расчитываль, что, если они вдвоемъ заниматься сборомъ поданній, то успівоть собрать достаточно денегь для уплаты дани. Разсчеты Давида не оправдались, и два католикоса заняли большія деньги на проценты. Это еще больше ухудинло положение католикосовъ, такъ какъ, кромъ обычной дани, приходилось платить еще и проценты. Сборщики податей и кредиторы не давали имъ покою. Должники наконецъ бъжали и скрывались то тамъ, то здъсь, не рискуя оста-

<sup>1) (</sup>ham, v. Il, p. 387.

ваться въ одномъ мъсть болье 2-3 дней. Посль долгихъ скитаній католикосы обратились за помощью къ одному богатому епископу, Сраціону, предлагая уступить ему всъ свои патріаршія права и эміздзинскую канедру, если только онъ уплатить ихъ долги. Срапіонъ не прочь быль сдълаться католикосомъ, но думалъ, нельзя ли какъ-нибудь достигнуть этого не платя долговъ. Прибывъ въ Джульфу, недалеко отъ Нахичевани, по-сосъдству съ Эчміадзиномъ, онъ на состоявшемся здёсь соборё рёзко сталь порицать дёйствія католикосовъ и достигь того, что собрание признало долги католикосовъ ихъ личными долгами, а не долгами канедры. того богатому Срапіону уже немного нужно было, чтобы подобрать себъ достаточно сторонниковъ и сдълаться католикосомъ подъ именемъ Григорія XIII 1). Католикосы Давидъ и Мелкисеть были въ отчаяніи. Наконецъ они рышились прибъгнуть въ слъдующему средству. Въ сопровождении двухъ епископовъ Медкисетъ отправился въ Испагань къ Шахъ-Абасу, который, какъ было слышно, готовился напасть на Арменію. Хитрый католикосъ сталь совътовать шаху идти на Арменію, объщая полный успъхъ, такъ какъ все тамопнее населеніе сильно страдаеть отъ турокъ и встрътить персовъ съ радостью. Когда Шахъ-Абасъ двинулся въ Арменію (1602), католикосъ послъдовалъ за нимъ. Скоро вся Арменія сдълалась добычею Шахъ-Абаса; нъкоторыя области, гдъ турки оказывали сопротивленіе, сильно были опустошены, много десятковъ тысячъ армянъ было отведено въ планъ въ Персію. Но католикосы Давидъ и Мелкисеть немного отъ этого. Шахъ-Абасъ, изгнавши турокъ изъ Арменіи, сдълался преемникомъ всъхъ ихъ правъ, а слъдовательно и права на злополучный долгъ католикосовъ. Онъ потребоваль уплаты отого долга со всвии его процентами. Шахъ-Абасъ не оставиль въ поков и католикоса Срапіона и потребоваль съ него большого выкупа. Этоть католикось успёль уже много потеривть отъ турокъ, которые чувствуя, что съ водвореніемъ въ Арменіи власти персовъ, долгь ихъ пропадеть, старались разными насиліями взыскать его съ кат. Срапіона. Нъкогда большія средства Срапіона теперь настолько поубавались, что онъ не могь удовлетворить требованіямъ персовъ.

<sup>1,</sup> Arakel, ch. I-II.

Чтобы принудить его платить или заставить платить его друзей, персы каждый день клали католикоса на носилки и выносили на дорогу, гдъ въшали его за пятки и били палками. Это средство помогло католикосу найти сострадательныхъ людей, которые дали ему взаймы потребную сумму. Срапіонъ получиль свободу и удалился въ прежнюю свою епархію въ Амидъ, или Тигранокерть (1605). 1)

Владычество Шахъ-Абаса надъ Арменіей началось ужаснымъ проявленіемъ деспотизма въ отношеніи армянъ. Услыхавши, что турки намфреваются отвоевать отнятую у нихъ Арменію, Шахъ-Абасъ ръшиль обратить ее въ голую пустыню. Онъ приказалъ переселить ся жителей въ Персію, а города и села и всъ запасы истребить огнемъ, чтобы турки не нашли на своемъ пути ни пристанища, ни продовольствія. Безчисленныя массы армянъ изъ многихъ областей были согваны въ араратскую долину, и оттуда, подъ охраной сидскихъ войскъ, отправлены въ Персію. Католикосы Давидъ и Мелкисетъ находились въ числъ этихъ невольныхъ селенцевъ. - Мелкисетъ впрочемъ скоро бъжалъ съ дороги. -Множество жителей разбъжалось по глухимъ мъстамъ и горамъ, но персы не разъ возвращались въ Арменію, хватали остальныхъ и переправляли въ Персію. Переселенные Персію армяне получили здёсь одинаковыя съ персами права и пользовались особеннымъ расположеніемъ шаха. была предоставлена полная свобода исповъдовать христіанскую въру и торжественно отправлять всъ церковные обряды. Шахъ-Абасъ вообще рисуется мудрымъ и заботливымъ монархомъ, который подобно Гарунъ-Альрашиду любилъ переодътымъ вращаться среди народа, чтобы узнать его нужды и желанія; но заботливость его о переселенныхъ въ Персію армянахъ и расположение къ нимъ были особенно ведики. Шахъ запросто ходилъ въ дома армянъ, приглашалъ торыхъ къ своему столу, отводилъ армянамъ удобныя мъста, дарилъ сады и виноградники и всячески содъйствовалъ арпостроеніи церквей Въ большіе христіанскіе мянамъ въ праздники онъ ходилъ въ армянскую церковь и съ серьезнымъ видомъ присутствовалъ при разныхъ торжественныхъ церемоніяхъ. Умершіе христіане торжественно были перено-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Arakel, ch. Ill, p. 274-282.

сины съ престоиъ и факедами по главнымъ улицамъ города при пъніи гимновъ; причемъ никто изъ персовъ не позволяль себъ ни насмъшки, ни оскорбленія. Такое отношеніе Шахъ-Абаса къ армянамъ вытекало изъ политическихъ разсчетовъ. Онъ хотълъ примирить переселенцевъ съ ихъ участью и удержать въ Персін, думая, что время свое, и сплошная среда затянеть въ себя и ассимилируетъ незначительную группу христіанъ. Последуюсравнительно щая дъйствительность оправдала разсчеты Шаха: поколъніе, родившееся въ Персіи, охотно отрекалось отъ христіанства и магометанскую въру. Нъсколько лътъ спустя послъ переселенія, чтобы ускорить ассимилированіе армянъ съ персами, шахъ приказалъ обръзывать свътскихъ и духовныхъ армянъ, причемъ опредълилъ выдавать обръзанному свяшеннику по 40 барановъ изъ казны. Кромъ того овъ запреармянскія книги и приказамъ отдавать тилъ употреблять армянскихъ дътей въ персидскія школы къ магометанскимъ MVJJamb 1).

Въ Арменіи между тъмъ положеніе дъль было таково: турки дъйствительно пришли въ Арменію, но были разбиты и прогнаны. Уцълъвшее въ Арменіи населеніе былооставлено почти на произволъ судьбы. Образовались шайки разбойниковъ, которые совершали безчисленныя преступленія, насилія, звърства. Разбоемъ и воровствомъ, и учиненіемъ наравнъ съ иностранцами и армяне. Въ насилій занимались это время безначалія всякій ділаль, что хотіль 2). Необыкголодъ, свиръпствовавшій въ 1606—1608 г. г. новенный развиль ужасный порокъ людобдства. Въ виду невыносимыхъ бъдствій много армянъ оставило свою родину и переселилось въ Кипръ, Константинополь, Румелію, Валахію, Польшу, Персію. Въ Эчміадзинь, промь небольшаго монаховъ и простыхъ поселянъ, никого не было. Католикосъ Мелкисеть перешель въ Эривань, гдъ жиль съ своими родными на доходы канеры, мало заботясь о дълахъ церкви. Въ довершение разорения армянской церкви два латинские монаха, получивъ съ помощью подкупа позволение католикоса Мелкисета, обощли всв монастыри Арменіи, собирая вміств съ разными нужными имъ свъдъніями и священныя ръдкости

<sup>1)</sup> Arakel, ch XlV p. 350. 2) Arakel, p. 310.

и мощи. Пришедши въ Эчміадзинъ, они отыскали и взяли мощи св. Рипсиміи. Кат. Мелкисеть изъ корыстныхъ видовъ потворствоваль этимъ монахамъ 1).

Нъкоторые изъ армянского духовенства, недовольные поведеніемъ Мелкисета, отправились въ Персію и, изложивъ передъ католикосомъ Давидомъ горестное положение церкви въ Арменін, просили его возвратиться въ Эчміадзинъ. Давидъ исполниль ихъ просьбу. Тогда Мелкисеть тоже поспъщиль въ Эчміадзинъ и здъсь снова водворились оба католикоса. Но пребывание обоихъ католикосовъ въ Эчміадзинъ непоправило дъла, а еще больше ухудшило. Между католикосами скоро пошли несогласія. Мелкисеть быль энергичные и на своей сторонъ имълъ больше приверженцевъ, чъмъ Давидъ; поэтому Давидъ сталъ теривть отъ своего товарища притвсненія и оскорбленія. Давидъ просиль было Мелкисета сжалиться надъ нимъ и не лишать пеобходимаго содержанія, но Мелкисеть отвътиль, что онь и для себя самого не можеть добыть пропитанія, и предложиль Давиду возвратиться, откуда пришель, въ Испагань. Давидъ наконецъ отправился къ Шахъ-Абасу и жаловался на Мелкисета. Шахъ уже раньше былъ недоволенъ Мелкисетомъ за его уклонение переселиться въ Персію; узнавъ же теперь о его жестокомъ обращеніи съ товарищемъ, приказалъ схватить его, выръзать у него кусокъ тыла и заставить самого съйсть этотъ кусокъ, а потомъ въ цъпяхъ привести къ нему. Приказание шаха было въ точности исполнено. Одновременно съ Мелкисетомъ ставили шаху и отнятую у Мелкисета руку св. Григорія Просвътителя, Евангеліе въ богатомъ золотомъ переплеть и серебряный крестъ. Мелкисету грозила смерть; однако благодаря заступничеству могущественныхъ друзей онъ остался цвль. Шахъ приказаль отправить его, вивств съ отобранными у него предметами, въ Персію. Здісь онъ быль освобождень оть цепей и, пользуясь свободой, сталь отправлять обязанности католикоса для находившихся въ Персіи армянъ. Дэвидъ между тъмъ былъ посланъ въ Эчміадзинъ. Давиду однако житье было плохое, такъ какъ жившій въ Эривани персидскій эмпръ, другъ Малкисета, старался такъ или иначе устранить Давида и вернуть Мелкисета. Давидъ въ этихъ

<sup>1)</sup> Анянанъ потомъ удалось возвратить все, что взяли эти иснахи. Отнятыя нощи хранились въ Испагани.

притъсненіяхъ видълъ интриги Мелкисета. По жалобъ Давида Медкисеть снова быль заключень въ оковы, а Давидъ снова возвращенъ въ Персію. Шахъ потребовалъ съ Мелкисета большую сумму денегь. Мелкисеть не могь выплатить требуемую сумму и просиль сдълать его снова эчміадзинскимъ католикосомъ, объщая въ такомъ случав платить ежегодно по 100 тумановъ (1000 рубл.). Просьба его была удовлетворена; но сумма въ 1000 рублей была такъ велика для разоренной патріархін, что католикосъ, не смотря на свои усилія, не могь выплатить ее. Тогда шахъ прислаль на солержание католикоса четырехъ вельможъ своего двора съ ихъ слугами и лошадьми, и это еще больше затруднило Медкисета. Не видя никакихъ средствъ выпутаться изъ бъды, католикосъ въ сопровождении своихъ непрошенныхъ отправился за сборомъ денегь по разнымъ городамъ и селамъ Арменін; прибъгалъ къ насилію и къ разнымъ неблаговидсредствамъ; приказывалъ хватать ни въ чемъ не повинныхъ епископовъ, монаховъ, священниковъ и свътскихъ людей, въшать ихъ за ноги и бить палками; продавалъ недостойнымъ, отписывалъ посвященіе за деньги **ТИВДОЦ** села отъ одного монастыря къ другому, разръшалъ незаконные браки. Но общая бъдность въ Арменіи была что, не смотря на всв незаконныя средства, Мелкисетъ не могь набрать достаточной суммы. То, что собиралось, тратилось на содержание католикоса и его спутниковъ. Народъ, подвергаемый насиліямъ всякаго рода, возненавидълъ католикоса, вслъдствие чего сборъ уменьшился еще больше. Торжество освященія мура всегда привлекало много богомольцевъ и доставляло эчмівдзинской церкви большой доходъ; но Мелвисетъ, потерявшій любовь народа и уваженіе, не могь и въ этомъ случав надвяться на большой притокъ жертвы. Чтобы имъть большій сборь, онъ пригласиль одного уважаемаго монаха, Моисея, немедленно посвятилъ его въ епископы и поручиль ему освятить муро; между тъмъ муро могъ освящать только одинъ католикосъ. Дъло конечно было незаконное: но цъль была достигнута: сборь пожертвованій быль такой, какого никоимъ образомъ не получилъ бы Мелкисеть.

Послъ 6 лътъ скитаній Мелкисетъ наконецъ посвятилъ въ католикосы своего племянника Исаака и взяль съ него

обязательство уплатить условленную дань шаху; что же касается накопившагося долга, то Мелкисеть предполагаль, что уплатить его какъ нибудь самъ. Однако возможности уплатить долги не отврывалось. Тогда Мелкисеть заложиль иностранцамъ-магометанамъ всю остававшуюся еще утварь Эчміадзина, а также правую руку Аристакеса, сына св. Григорія Просвътителя, и правую руку св. Стефана. Удовлетворивъ кредиторовъ добытыми такимъ путемъ деньгами, Мелкисетъ бъжалъ въ Константинополь. Здёсь никто не хотёлъ вступить съ нимъ въ общеніе. Тогда онъ отправился въ Львовъ и былъ принятъ тамошними армянами съ почетомъ. Пробывъ во Львовъ годъ, онъ перешелъ въ Каменецъ, гдъ вскоръ умеръ (1625) 1).

Во время своего тревожнаго патріаршествованія сеть два раза писаль папъ, покорность RRLARBE церкви; но эти сношенія были личнымъ дъломъ самого Мелвисета. По словамъ Чамчівна, и кат. Давидъ обращался въ папъ съ заявленіемъ покорности 2). Какой быль отвъть паны и какія вообще были последствія заявленій католикосовь, неизвъстно. Повидимому въ Римъ давно уже сознали безплодность разговоровъ съ арминами и вмъсто словъ предпочитали дъйствовать. Безпорядки и нестроенія въ армянской церкви, неприличное поведение духовенства, соблазнительные поступви недостойных в католикосовъ, — все это отдавало армянъвъ руки двятельныхъ датинскихъ миссіонеровъ. Недалеко Нахичевани давно уже было "франкское" селеніе, т. е. селеніе армянскихъ католиковъ. Въ Испагани было три латинскихъ монастыря. Посъщеніе армянами католическихъ монастырей было дъломъ обыкновеннымъ. слуга кат. Давида владълъ датинскимъ языкомъ, часто диль въ латинскій монастырь въ Испагани и имёль между монахами. Владъя большими средствами, католики выонрэной и йінэндуутає аси анкида и конечно пои STOM'S оставались на почвъ исключительно денежныхъ интересовъ. Когда персидскіе армяне, задолжавъ правительству, не могли уплатить долгь, и шахъ потребоваль или немедленно тить долгь, или принять магометанство, то армяне заняли де-

<sup>1)</sup> Arakel ch. XVII, p. 364-379.

<sup>2)</sup> Cham. v. li, p. 340-867.

негъ у католическаго епископа. Что въ этомъ случав не былъ простой заемъ, а было нъкое соглашение на почвъ религи у армянъ съ католиками, видно изъ того, что нъкоторые изъ армянъ усмотръли въ займъ преступление и сдълали шаху допосъ, что армяне сдълались франками и что за это франки дали имъ денегъ на уплату долга.

#### XXXVIII. Подъемъ религіозно-нравственнаго уровня въ Арменіи и преобразованіе монашества. Католикосство Исаака IV.

Очеркъ религіовно-нравственнаго состоянія Арменій въ первые годы XVII стольтія. Реакція противь упадка религіовности и иравовъ. Замѣчательнѣйшіе дѣятели по преобразованію армянскаго конашества. Основаніе скитовъ. Монашескій уставъ Саркиса и Киракоса. Вардапеты Монсей и Погосъ. Проповѣдническіе труды ихъ и противодѣйствіе со стороны кат. Мелкисета. Очеркъ развитія вардапетства въ армян. церкви. Возвышеніе Монсея. Бѣтство кат. Исаака.

Во время патріаршествованія Мелкисета, помимо участія этого католикоса, началось среди лучшихъ представителей армянскаго духовенства сильное движеніе къ преобразованію нравовъ и къ подъему крайне низкаго уровня просвъщенія и религіозности въ Арменіи. Досель состояніе нравовъ и просвыщенія въ теченіе долгаго уже времени было самое печальное. Тревожныя времена, заставлявшія думать прежде всего о личной безопасности, большая или меньшая матеріальная нужда и забота о кускъ хлъба, растлъвающее вліяніе господствующаго народа иной въры и иной культуры — были почти постоянными историческими условіями существованія армянскаго народа. Эти условія всегда вредно отражались на духовной жизни армянъ, пригнетая ихъ духовные порывы и притупляя религіозно-нравственное чувство. Но пока по сосъдству находился другой христіанскій народь, армяне не погружались въ религіозно-правственный сонъ: перковные споры волновали и изопіряли мысль, а проницательный глазъ противниковъ, подивчающій нравственныя уклоненія, быль всетаки нъкоторымъ контролемъ нравственности. Когда же волна манства залила весь Малоазійскій полуостровь и христіанское армянское населеніе оказалось отділеннымъ отъ ДРУГИХЪ

христіанскихъ народовъ, явность мысли и нравственная дремота овладъла армянами, которыхъ не тревожили уже никакія обличенія. Сравнительно незначительная группа католиковъ и уніатовъ, затерянная въ массъ армянскаго населенія, оказывала большого вліянія на него, такъ какъ она въ своихъ миссіонерскихъ дъйствіяхъ была стъснена подозръніями сульманского правительства, не желавшаго ap. мянъ съ европейскими народами. Низшее духовенство, давленное матеріальной нуждой, дълало все, чтобы облегчить свое собственное существование, и почти не дълало ничего въ пользу духовно-нравственнаго усовершенствованія себя и своей паствы. Утвердившійся издавна обычай совершать гослужение въ запертыхъ церквахъ былъ весьма удобенъ для духовенства, которое въ виду этого могло быть даже безграмотнымъ и во всякомъ случай могло совсймъ не совершать службы, но конечно быль весьма вреденъ RLL первви. Этотъ обычай и въ случаъ дъйствительнаго шенія службы превращаль общественное богослуженіе, одно изъ самыхъ могущественныхъ духовно-воспитательныхъ средствъ церкви, въ простое и пожалуй даже вредное сборище людей, которые собирались возлъ церкви, но неизвъстно На самомъ дълъ и службы почти никакой не совершали. Священники, по словамъ историка, были таковыми по имени; «одни отправляли обязанность сельскаго ны, другіе блудодъйствовали и жили въ двоеженствъ, третьи пристраивались къ иноземнымъ начальникамъ и служили имъ въ ихъ дурныхъ дълахъ, измъняя христіанамъ. Предаваясь, какъ свътскіе, ремесламъ и земледълію, они оставляли въ сторонъ часы и литургію, не являлись въ церковь въ часъ молитвы, не звонили къ службъ, обнажались совершенно отъ благодати священства, совершали дъла священника, когда отправляли требы, и то какъ ремесленники, ожидають вознагражденія за свое ремесло». Власть католикосовь, прежде слабая вслъдствіе отдаленности патріаршей каоедры отъ главной массы армянского населенія, съ перенесеніемъ каоедры въ Эчміадзинъ не пріобръда большого авторитета, такъ какъ съ одной стороны католикосы слишкомъ были зависимы отъ своей паствы, а съ другой-подвластное духовенство умъло становиться въ независимое отъ католикоса положение, заручившись дружбой мусульманских в чиновниковъ. Къ тому же тъснимые сами

сборщиками податей и поглащенные всецьло заботой изыскать достаточно матеріальныхъ средствъ, они не ичвли и времени заботиться о нуждахъ своей паствы. Такимъ образомъ церковная власть, при условіи собственнаго желанія, не могла въ достаточной мъръ вліять на подчиненное духовенство и побуждать его трудиться на пользу церкви въ сферв правственно просвътительной. Но католикосы большею частію были таковы, что не хотъли и думать о благъ своей паствы. Одержимые честолюбіемъ или жадностью эти недостойные люди, попадали на канедру не по заслугамъ, а вследствие купли, иногда трое и четверо въ одно время, обирали народъ и подвергали его разнымъ насиліямъ. Они не укръпляли, а еще больше разрушали нравственные устои народа своими насиліями и неблаговидными поступками. «Поставленные вми за деньги недостойные, неспособные и презрънные священники проводили время въ пьянствъ, жили съ музыкантами, какъ свътскіе чиновники, предавались съ утра до вечера увеселеніямъ, пустой и праздной болтовив». Монашество было не лучше. Стъны не отдъляли монастырь отъ міра, и монахи, проживая въ своихъ кельяхъ, были тъ же міряне. Каждый монахъ имълъ свое особое хозяйство, свой виноградникъ, свой садъ, свой пчельникъ, свой домъ, свой погребъ, свои амбары; доходы съ своихъ собственностей. Доходы монастырей дълились между монахами, которые брали ихъ для себя, своихъ родныхъ и друзей и употребляли на свои частныя нужды. Монашескіе объты были забыты. «Принесеныя въ даръ Господу мъста, хранящія и святыя чудотворныя мощи и божественныя, носящія благодать, знаменія, были наполнены женщинами, метресами и родными монаховъ». «Не думая о томъ, что монахи должны наблюдать постъ, вести суровую жизнь, они цълый годъ вли скоромное, употребляли вино и мясо». Нъкоторые монахи даже не жили въ своихъ монастырскихъ кельяхъ, а запирали ихъ и проживали по городамъ. Монахи не носили монашескихъ одеждъ, а одъвались посвътски, виъсто грубыхъ матерій употребляли тонкія и мягкія матеріи. Забыта была даже форма монашеской одежды. Только клобукъ и мантія употреблялись еще при богослуженіи 1).

<sup>1)</sup> Arakel, p. 408.

Если такъ было съ духовенствомъ, то что сказать свътскихъ? «Они не исповъдывались, не причащались, посъщали церкви, нарушали постъ, брали себъ наложницъ, иногда двухъ женъ, осквернялись съ малолътними, гръшили до кровосмъщенія». Вслъдствіе общаго ослабленія въры разрушенныя или развалившіяся церкви не возобновлялись, а гдъ оставались цълы, были пренебрегаемы, дурно мы, не освъщались, не поправлялись, наполнялись землей и пепломъ, постепенно теряли свои украшенія и приходили въ упадокъ. Близь Нахичевани находилась церковь, которой приписывалось апостолу Оаддею; эта церковь давно уже была оставлена, стояла безъ запоровъ и замковъ, дверь осъла и уже немогла отворяться 1). До какого упадка шло армянская церковь, можно судить по тому, что въ самомъ средоточіи церковнаго управленія, въ Эчміадзинь, церкви св. Рипсиміи и Гайаніи стояли пустырями, безъ всякихъ украшеній и даже безъ дверей, льтомъ и зимой здѣсь скотина и своими нечистотами загрязняла тъ самыя съ которыми были соединены самыя священныя для армянъ преданія, и гдъ почивали еще мощи св. мученицъ. Въ главной эчміадзинской церкви не было ни церковныхъ ни мантій; «даже мъсто Сошествія Христа и св. престоль были непокрыты; ни свътильниковъ, ни освъщенія, постоянная темнота, развъ иногда какой нибудь нишій магометанинъ. чтобы привлечь милостыню проходящихъ, зажигалъ ный свътильникъ или свъчу и ставилъ на престолъ. деній не совершали, потому что не было ни благоуханій, ни кадильницъ. Между камнями церковнаго пола прятались пресмыкающіяся и гады; окна оставались открытыми, безь рісшетокъ, такъ что итицы проникали въ церковь и загрязняли ее нечистотами; съ ранняго утра пъніе птицъ покрывало голосъ служащихъ». Окружающія зданія представляли собою груду развалинъ 2). Такой упадокъ свидътельствовалъ о сильномъ охлажденіи религіознаго чувства во всемъ армянскомъ народъ.

Однако чувство это еще не совсъмъ заглохло; когда появлянись благочестивые пастыри или воодушевленные горячіе

<sup>1)</sup> Arakel, p. 399-400.

<sup>2)</sup> Arakel. p. 416.

проповъдники и обличители, народъ охотно слушалъ ихъ и следоваль за ними. Такъ, въ пределахъ Агваніи некто Мехду поднялъ сильное движение въ народъ своей проповъдью противъ безиравственнаго и жаднаго монашества. Съ внигой проповъдей онъ ходилъ по городамъ и селамъ и проповъдываль строгость жизни и безкорыстіе. Онь прямо призываль къ избіснію монаховъ. Къ этому проповъднику пристали н только простые люди, но и многіе изъ духовенства и высша го пласса. Если върить лътописцу 1), Мехлу избралъ из " числа своихъ последователей 12 человекъ, которыхъ назвалъъ апостолами, вооружиль каждаго изъ нихъ дубиной и мечомъ и приказаль имъ безпрекословно исполнять его волю. Чрезъ нихъ онъ дълалъ все: наказывалъ палками и лищалъ свободы. Онъ не принималь ни отъ кого ничего, но, по словамъ лътописца, бралъ чрезъ этихъ 12 и раздавалъ другимъ своимъ последователямъ. «Ученики Христовы, говорилъ онъ, не должны владъть ни золотомъ, ни серебромъ, ни одъваться въ богатыя одежды; они могутъ носить только одежды волосяныя и піерстяныя». «Самъ онъ носилъ только одежды съ двумя острыми жельзными лосяныя сердца, которыя онъ показываль всвиь, гопротивъ монахи». Слава этого воря: воть какъ должны одбваться проповъдника распространилась между мусульманами и христіанами; первые называля его "Мехлу-Баба", т. е. великій отець съ гвоздями, а вторые называли его "варданеть съ гвоздями". До чего было велико уважение къ нему, можно судить по тому, что въ одномъ селеніи въ честь его была принесена жартва, т. е. быль зарьзонь попавшійся теденокъ, разръзанъ на медкіе куски, которые были розданы народу; причемъ «даже шкура и калъ раздавались, какъ благословенные предметы» 2). Наконецъ все чаще стали являться люди, которые сознавали печальное состояние церкви и скорбъли объ упадкъ въры и нравственности. Ища личнаго усовершенствованія, нівкоторые удалялись въ глухія мівста, гдів предавались подвигамъ молитвы и воздержанія. **УСЛИНЕННО** Одинъ охотникъ (въ началъ XVII в.) нашелъ на горъ Алагезъ, въ маленькой пещеркъ, тъло одного такого подвижника,

<sup>1)</sup> Zakaria, I, ch. XXIX.

<sup>2)</sup> lbid.

оцъпенъвшее въ сидячемъ положени, въ моняшескомъ илатъъ и съ клобукомъ на головъ. Другіе, избъгая шумной жизпи, стремились въ такіе пункты Арменіи, въ которыхъ еще теплилась въра и жилъ духъ строгаго монашества, или отправлялись въ Герусалимъ.

Между такими ревнителями чистоты монашеской жизни первое мъсто по справедливости занимають еп. Саркисъ, настоятель монастыря Сахмазаванка, въ области Арарата, и Киракосъ изъ Транезунта. Они не только возродили строгое монашество въ Арменіи и введи въ монястыри порядокъ, но и установили новый для Арменіи видъ монашескаго житіяскитское. На Саркиса, по словамъ произветь сильное впелаттрніе видъ одиново умершаго на Алагезъ пустынника. Онъ похоронилъ его и затъмъ, отрекшись окончательно отъ міра, отправился въ Герусалимъ. Завсь онъ встрвтился съ Киракосомъ. Саркисъ и Киракосъ сошлись между собою въ мысляхъ и стремленіяхъ и ръшились трудиться вмёстё. Посётивъ греческіе монастыри Палестины, они убъдились, какъ долеко армянское отъ истиннаго монашескаго идеала. У нихъ зародилася мысль осуществить въ своей жизни требованія строгаго монашества. Отыскивая подходящее уединенное мъсто, они пришли въ Сюнію, и здёсь нашли такое м'есто на правом'ь берегу небольшой ръки Баркушата. Тогда они устроили церковь (1612) и кельи, какія нужны аскетамъ-пустынникамъ, т. е. темныя и тесныя, и здесь основались. Скоро въ нимъ стали стекаться люди, алчущіе духовной пищи и спасенія. Приходили не только свътскіе, но и многіе изъ духовныхъ, варданеты, епископы и священники. Между пришедшими были знаменитые потомъ церковные дъятели Арменіи-варданетъ Мопсей Сюнійскій, впослъдствін католикось эчміадзинскій, и вардапетъ Павелъ (Погосъ) Моккскій. Основанный Саркисомъ и Киракосомъ скитъ назывался "Великій скитъ"; овъ сдъдался разсадникомъ монашества въ Арменіи: многіе изъ пришедшихъ сюда и подвизавшихся здёсь расходились по Арменін и основывали новые скиты. Таковы были вардапеть Нерсесъ Моккскій, основатель скита на островъ Лемъ (на Ванскомъ озеръ), славившагося строгостью монашеской жизни 1), еп. Карапетъ, изъ Эчміадзина, основатель скита 1) Эготь монастырь скоро такъ сталь многолюдень, что ивкоторые изъ братія

Digitized by Google

на Севанъ, Аристакесъ Баркушатскій, основатель скита въ мъстности, называемой Тамзафарахъ, еп. Давидъ, изъ фамиліи князей Караманецъ, основатель скита Чарекагетъ, славившагося особенной строгостью жизни.

Уставъ, введенный Саркисомъ и Киракосомъ въ Великомъ Скитъ и перенесенный ихъ учениками въ другіе монастыри, опредъляль:

- 1) Пустынникъ долженъ жить въ своей кельъ, постясь и умерщвляя свою плоть и предохраняя умъ отъ всякой нечистой мысли.
- 2) Онъ долженъ отказаться отъ своей воли и подчиниться всецьло воль начальниковъ.
- 3) Не должень владъть никакой собственностью. Все должно быть общимъ; начальникъ долженъ удовлетворять нужды братии и давать необходимое каждому.
- 4) Никто не долженъ имъть что-либо съъстное въ своей кельъ.
- 5) Цълый годъ должно соблюдать постъ, за исключеніемъ субботъ, воскресныхъ дней и господскихъ праздниковъ; должно быть полное воздержаніе отъ вина и мяса.
- 6) Каждый день утромъ и вечеромъ должно исповъдывать свои гръхи и мысли за весь день.
- 7) Подъ каждую субботу, воскресенье и цодъ господскіе праздники братія должна проводить ночь въ службъ до утра; въ дни же эти непремънно совершать литургію.
- 8) Послѣ литургіи должно принимать пищу не тотчасъ. По выходѣ изъ церкви каждый въ молчаніи долженъ отправляться въ свою келью, стараясь неразсѣеваться послѣ принятія св. Таннъ. Въ кельѣ молитва въ теченіе часа. Послѣ того, по зову, всѣ должны собпраться въ трапезную, гдѣ и большіе и малые должны получать одинаковую порцію пищи, Вкушать пищу молча одинъ разъ въ день въ теченіе цѣлаго года. Во время обѣда чтеніе божественнаго слова.

Предписано было носить исключительно только монашескую одежду: куль или клобукъ на головъ, каракусъ, скему и на голомъ тълъ власяницу. Одежда обыкновенная должна быть изъ шерсти, а не бумажная, рубашка шерстяная длинная до

удалились на другой островъ и основали тамъ новый конастырь, тоже, во времена Аракела, отличавшійся строгостью въ соблюденім конастырскихъ правиль.



етупней, поясъ волосяной. Каждый обязанъ выходить всегда въ своей монашеской одеждъ: пустынникъ съ кулемъ и каранусомъ, јеромонахъ съ мантіей, монахъ съ мантіей и клобукомъ. Саркисъ и Киракосъ установили правило относительно времени молитвы и службъ. Литургію опредълили совершать съ чтецомъ и діакономъ 1).

Въ дъдъ преобразованія армянскаго монашества и вообще нравовъ Саркису и Киракосу весьма много содъйствоваль варданеть Монсей. Этоть Монсей 15-ти льть чиль сань священства. Его выдающіяся способности обратили на него вниманіе вардапета Срапіона, бывшаго потомъ армянскимъ католикосомъ. Срапіонъ взяль его подъ свое руководство, а умирая, поручилъ главному своему ученику Григодію Кесарійскому. Моисей много путешествоваль; онь быль въ Герусалимъ, ходилъ въ Египетъ, обощелъ всъ монастыри н скиты коптовъ; онъ видълъ повсюду многолюдство, стро-гость въ соблюдени обътовъ и самую строгость уставовъ. На возвратномъ пути онъ снова былъ въ Герусалимъ; встрътивъ здъсь Саркиса и Киракоса, сблизился съ ними и вмъств съ ними посътилъ греческие монастыри Палестины. Пробывъ затемъ несколько леть въ Константинополе, Моисей возвратился въ Арменію и сталь въ своихъ пропосъдяхъ обличать монашество, духовенство и народъ въ забвеніи почти всвуь церковныхъ каноновъ и правилъ нравственности. Съ такими же обличеніями еще раньше выступиль варданеть Павелъ (Погосъ), но повсюду возбудилъ противъ себя недовольство и гоненіе. Этого не избъжаль и Моисей. Въ коротное время онъ возстановилъ противъ себя многихъ епископовъ и монаховъ, нежелавшихъ смъны удобнаго для нихъ порядка. Тогда оба-Павель и Моисей-поселились въ монастыръ Саркиса и Киракоса. Отсюда время отъ времени они предпринимали путешествие по Арменіи, призывая соотечественниковъ къ возстановленію пришедшихъ въ разореніе церквей и къ исправленію нравовъ. «Они обходили, говоритъ Аракель, восточныя страны, проповъдуя всъмъ истину, устрояя церкви, поставляя священниковъ (?), основывая церкви, обучая дътей» 2). Многіе внимали голосу

<sup>1)</sup> Arakel, p. 393-394.

<sup>2)</sup> Arakel, p. 410.

проповъдниковъ; но многіе, особенно изъ высшаго духовенства, относились въ нимъ враждебно. Между послъдними былъ и католикосъ Мелкисетъ. Онъ не разъ запрещалъ варданету Погосу проповъдовать и приказывалъ возвратиться, откуда пришелъ; но Погосъ не обращалъ вниманія на запрещенія католикоса и продолжалъ свое дъло. Чтобы окончательно быть свободнымъ въ своихъ дъйствіяхъ, онъ выпросилъ у шаха фирманъ, дозволяющій ему безпрепятственно строить церкви и произносить проповъди; но католикосъ достигнулъ наконецъ того, что Погосъ далъ подписку не ходить по странъ и не проповъдовать.

Выдающееся положение варданетовъ въ армянской церкви составляло, вообще говоря, ненормальное явление и нарушало единство и стройность церковнаго управленія. Происхождение варданетства относится къ первымъ временамъ армянской церкви и въ свое время обусловливалось необходимостью. Большинство духовенства было малообразованно и едва лишь научалось разбирать греческія книги, чтобы совершать богослуженіе и церковныя требы. Нужны были люди спеціально подготовленные къ проповъдничеству, къ толкованію свящ. писанія, нъ миссіонерству. Тогда-то и явились варданеты, спеціальность которыхъ была церковное учительство. Вардапетами дълались послъ долгаго и основательнаго ученія, иногда за-границей или по крайней мъръ въ лучшихъ армянскихъ школахъ подъ руководствомъ знаменитыхъ богослововъ. Преимущество знанія вардапетовъ давало имъ особыя привилегіи и значеніе; но отъ этихъ привилегій не могло происходить вреда, такъ какъ строгій выборъ со стороны авторитетнаго учрежденія гарантироваль годность варданета. Въ VI и VII въкахъ дучшія богословскія школы были въ Сюніи. Въ эпоху споровъ объ ісрархическихъ преимуществахъ, когда агванскій епископъ получиль титуль католикоса, иверійскійархіепископа, сюнійскому епископу вмість съ THTV JON'S митрополита было предоставлено почетное звание главнаго учителя въры и, такъ сказать, цензора армянской богословской мысли. Съ теченіемъ времени школы пришли въ упадокъ и исчезли, образование стало получаться изъ частныхъ какого-нибудь начитаннаго монаха и ограничивалось знанісмъ богослужебных в книгь и свящ. писанія; уровень духовнаго просвъщенія падаль все больше. Сюнійскіе учители въры

перестали претендовать на учительство въ цериви: въроятно были непросвъщените другихъ армянскихъ епископовъ. Духовныя должности стали доступны за деньги, такъ что не было и побужденій искать образованія. Въ это то время всеобщей темноты духовенства маломальски вачитанные члены его становились въ глазахъ народа яркими свътилами и надежныии путеводителями въ въръ и жизни. Но эти учители, неизвъстно къмъ призванные къ учительству или по крайней мъръ получившіе такое право отъ одного частнаго лица, хотя имъли отличительные знаки своего постоинства-посохъ въ видъ буквы Т, мантію и коверъ, — однако не должны были таться законными учителями, ибо не было никакихъ гарантій способности въ учительству и въ пользу вр почрза пхр достоинства ихъ богословскихъ знаній. Между тъмъ они стояли вив контроля епископской власти и могли сами объявить епископа еретикомъ и отлучить отъ церкви. Незаконно-высокое положение варданетовъ, помимо опасности для въры, нарушало еще единство и стройность церковнаго управленія; ибо, стоя виъ контроля епископской власти въ дълъ церковной проповъди, они и вообще дъйствовали вопреки воли епископовъ и даже присвоили себъ совсъмъ несвойственное священниковъ. Катол. имъ право поставлять приходскихъ Мелкисеть, какой онъ ни быль самъ по себъ, совершенно основательно возставаль противъ новой власти въ церкви, пренебрегающей не только властію епископовъ, но и властію RATOJNKOCA.

Борьба съ Моисеемъ была для Мелкисета менте удачна, чтобы можно было безнаказанно предпринять противъ втого варданета что-нибудь ртшительное. Самъ Моисей вель себя не такъ неосторожно, какъ Погосъ, и однажды даже послалъ Мелкисету свой варданетскій жезлъ, мантію и коверъ, отказываясь проповъдовать. Не имъя возможности противодъйствовать Моисею, Мелкисетъ наконецъ покорился необходимости видъть возлъ себя лице съ большимъ авторитетомъ и вліяніемъ, что онъ, католикосъ, и даже воспользовался имъ, какъ источникомъ доходовъ.

При преемникъ Мелкисета Исаакъ Моисей выдвинулся еще больше. Во время кратковременнаго своего правленія Исаакъ не привлекъ къ себъ симпатій армянъ. Въ этомъ

онъ отчасти виновать быль самъ. Получивъ утверждение въ должности, онъ вообразиль себя единственнымъ католикосомъ въ армянской церкви; сталъ производить сборъ среди персидскихъ армянъ и требовалъ отъ нихъ повиновенія себъ. Между тъмъ въ Испагани еще живъ былъ кат. Давидъ, который быль законнымъ главой всвуъ проживавшихъ въ Персіи армянъ. Эта притязательность Исаака сильно повредила ему въ общественномъ мивніи. Нікоторые разбогатьвшіе въ Персіи армяне въ это время начинають оказывать сильное вліяніе ходъ церковныхъ дёлъ, и это особенно было невыгодно Исаака. Эти люди обратили свои симпатіи исплючительно къ варданету Моисею и старались поставить его католикосомъ. По ходатайству одного изъ такихъ вліятельныхъ лицъ, вардапету Моисею данъ былъ новоизобрътенный титулъ просвъот в невонятоков обратовной в при в перквей. Католикосъ Исаакъ былъ сильно смущенъ обстоятельствомъ, такъ какъ не безъ причины усматривалъ въ назначенім какого-то просвътителя Эчміадзина умаленіе собственнаго достоинства и ограничение патріаршей власти. Напрасно онъ хлопоталъ объ уничтожени новой должности, -- ничто отъ Исаава. армянскій народъ отвернулся HOMOLIO: Тъснимый сборщиками по случаю дани, которую онъ обязанъ быль платить, онь принуждень быль скитаться по странь за сборомъ подаяній, а такъ какъ народъ не любилъ эти скитанія давали скудные результаты. Видя безвыходность своего положенія, Исаакъ наконецъ улучиль удобный случай и бъжаль отъ сопровождавшихъ его персидскихъ опекуновъ въ Ванъ, находившійся поръ властью турокъ (1628) 1).

Между тъмъ Моисей дъятельно занимался возстановленіемъ Эчміадзина и пріобръталъ все большую славу между армянами. Новый титулъ не съузилъ однако круга дъятельности Моисея, а еще больше расширилъ, придавъ Моисею еще больше энергіи. «Онъ посылалъ», говоритъ историкъ, «во всъ стороны своихъ учениковъ, которые своей проповъдью, текущею, какъ изъ источника, возстанавливали дъйствіе законовъ и правилъ христіанской въры и церковныхъ преданій. Повсюду они являлись подражателями своего учителя, строили церкви, поставляли священниковъ, отставляли и унич-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Arakel, p. 378--384.

тожали противниковъ истины и заставляли идти впередъ доброе ученіе». Монсей учредилъ богословскую школу въ монастыръ Іоанна-ванкъ, изъ которой вышли многіе полезные церковные дъятели, «вардапеты, епископы и священники». Въ это время опустъвшіе было монастыри наполнились монахами, «живущими правильно», а въ селахъ явились опытные священники.

#### XXXIX. Католикосы Монсей III и Филиппъ.

Ілопоты Исавка остаться катоднеосовъ и чёмъ онё вончилесь. Что сдёдаль Менсой въ свое патріаршествованіе. Кат. Филиппъ. Старанія его возвысять въ главать армянъ значеніе Эчніадзина. Путешествіе Филиппа въ Ісрусалияъ. Важиме результаты этого путешествія. Путешествіе въ Константинополь и умиротвореніе здёмней паствы. Армянская община въ Львовъ. Раздоры среди нея. Львовъній епископъ Няколай. Онъ принимаеть унію съ латинянами. Условія, на которыхъ состоялюсь принимреніе Николая съ эчніадзинскияъ католикосомъ.

Послъ бъгства Исаака Монсей спълался католикосомъ (1629—1632). Онъ уже не платиль дани съ Эчміадзина, такъ какъ расположенные къ Монсею персидскіе армяне. упдативши въ казну весь эчміалзинскій долгь (1000 тумановъ или 10,000 р.), добились снятія этого налога. Катол. Исаакъ, проживая въ Ванъ, не отказывался отъ своихъ правъ ватоликоса Когда въ Ванъ пришелъ сборщикъ кат. Монсея, Исаакъ восчретилъ производить сборъ. Напрасно этотъ уполномоченый Монсен объщаль отъ Эчміадзина платить Исанку 300 піастровъ 1) и вром'в того уступаль въ жизненное владъніе монастырь, называемый Куру-Паша, со всвии его доходами: Исаакъ не соглашался ни на что. Чрезъ константинопольскаго армянскаго патріарха онъ успъль лучить отъ султана фирманъ, утверждавшій его католикосомъ всвять армянь, подвластныхъ туркамъ. Тогда приверженцы Моисея и многіе армянскіе вельможи г. Амида, нерасположенные видъть Исаака своимъ католикосомъ, стали проспть его отвазаться отъ своего намъренія. Они объщали образовать для него особую епархію изъ городовъ и монастырей, ему самому угодно выбрать, куда сборщики Эчміадзина

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По тогдашией стоимости 225 рублей.

имъли бы права входить, и сверхъ того предлагали пожизненную пенсію въ 500 піастровь въ годъ (375 р.). Моисей не разъ писалъ Исааку убъдительныя письма, объщая исполнить всё его желанія. Но Исаакт не хотълъ отказаться отъ своихъ правъ; онъ явился къ амидскому визирю и просилъ у него утвержденія въ должности, предлагая вмёсть съ тымъ илатить въ казну султана ежегодно по 10 т. піастровъ. Тогда одинъ изъ его противниковъ предложилъ визирю 20 т. піастровъ и достигнулъ того, что Исаакъ не только не былъ утвержденъ католикосомъ, но еще и былъ подвергнутъ публичному наказанію палками. Послъ того онъ уже не заявлялъ никакихъ претензій на католикосство и послъ нъкоторыхъ странствованій пришелъ въ Эчміадзинъ, глъ и умеръ (1639) 1).

Монсей во время своего патріаршествованія докончилъ возстановленіе Эчміадзина, выкупилъ заложенную утварь и священные предметы. Историкъ Аракелъ называетъ Монсея самымъ лучшимъ украшеніемъ армянскаго патріаршаго престола, какое только было со времени окончательнаго паденія Армянскаго царства. Онъ управлялъ только 3 года и 8 мѣсяцевъ (1629—1632) и умеръ, рекомендуя въ преемники себъ своего любимаго ученика Филиппа.

По словамъ Чамчіана, Моисей три раза писалъ римскому панѣ, изъявлян ему свою покорность. Это обстоятельство возбудило противъ него непрінзнь Григорія Кесарійскаго, армяно-константинопольскаго патріарха, который впрочемъ не успѣлъ ничего предпринять противъ Моисея, такъ какъ самъ былъ свергнутъ съ кабедры, обвиненный въ жесто-кости <sup>2</sup>).

Католикосъ Филиппъ (1633—1655) продолжалъ дёло водворенія порядка въ армянской церкви и въ теченіе своего 22-лѣтняго правленія достигь въ этомъ отношеніи весьма большихъ результатовъ. Въ его правленіе было возстановлено много монастырей и церквей трудами нѣкоторыхъ ревнителей, каковы Іаковъ, изъ Джульфы, Исайя мехрійскій, Захарія изъ Эчміадзина, еп. Мкртичъ, Мартиросъ, изъ Мухни, Осканъ эриванскій.

Въ первые годы правленія Филиппа Арменія и въ осо-

Arakel, p. 384—389.
 Cham. p. 372—373.

бенности область Арарать были снова разорены ожесточенной войны турокъ съ персами. Въ Эчміядзинь. заисилюченіемъ церквей и зданій со сводами, все было разрушено, такъ что Филиппу пришлось много потрудиться, чтобы привести все въ надлежащій порядокъ. Послъ того предприняль путеществіе въ Испагань въ тамошнимъ -RMGB намъ, которые въ это время уже не имъли особаго католикоса 1), и пробыль эдъсь 11/2 года. Нъкогда Шахъ-Абасъ I въ своихъ видахъ хотълъ искоренить въ армянахъ память о священномъ Эчміадзинь и старался перенесть святость міадзина въ Персію. По его приказанію изъ главной эчміадзинской церкви были взяты нъкоторые камни и перевезены въ Персію, гдв они были употреблены при постройкъ церкви. Теперь кат. Филиппъ, напротивъ, старался оживить въ персидскихъ армянахъ сознаніе ихъ родства съ остальными мянами и возвратить Эчміадзину прежнее значеніе **шей народной святыни. Онъ хотълъ, чтобы для** мянскаго племени быль одинъ только священный благоговъйные взоры всъхъ армянъ. кула бы направлялись Для этого онъ добился возвращенія въ Эчміадзинъ руки св. Григорія Просвітителя. Съ этой же цілью онъ ввель особенную пышность во всё церковныя церемоніи на. Съ этой же цълью онъ перенесъ сюда изъ Іоанна-ванка духовную семинарію. Въ этихъ же видахъ онъ много тился объ украшеніи Эчміадзина; онъ реставрироваль церкви Рипсиміи и Гайаніи. Вполнъ согласно съ видами хотя и въ его отсутствіе, произопіло открытіе мощей Гайаніи и ея спутниць, а потомъ Рипсимощей CB. И мін <sup>2</sup>)

Въ 1650 году Филиппъ предпринялъ путешествіе въ Іе-

<sup>1)</sup> Давидъ умеръ въ 1632 г. или даже нешного раньше.

<sup>2)</sup> Печальная особенность открытія всёхъ армянскихь мощей—это таниственность, еставляющам большое мёсто сомиёнію. Воть, напр. какъ произошло открытіе мощей св. Гайанія нея спутницъ. Во время поправки церкви св. Гайанія одинъ менахъ, по имени Іоаннесъ, отославши подъ какимъ-то предлогомъ рабочихъ, остался одинъ въ перкви, чтобы счистить навовъ. Расчистивъ весь навовъ и мусоръ, онъ дошелъ до фундамента. подъ которымъ на другую ночь нашелъ три ящика. Когда онъ открылъ крышки, то нашелъ въ ящикахъ совершенно цёлыя и нетронутыя мощи. Іоаннесъ взяль одну кость, сновя положилъ каменныя крышки, замавалъ типсомъ и навостью, опечталь кругомъ, положилъ каменныя крышки, замавалъ типсомъ и навостью, опечталь кругомъ, положилъ все и изгладиль кей слёды своей работы, такъ что никто изъ рабочихъ не могъ инчего замътить. Тогда онъ явился къ братін, разскаваль всё подробности и въ доказательство представилъ ввятую имъ кость (1651).

русалимъ, гдъ проявилъ большую заботу о благоустройствъ армянскихъ церковныхъ зданій. Пребываніе въ Герусалимъ было особенно благодътельно для армянской церкви въ смысль упроченія мира между разными частями армянской церкви и водворенія церковнаго порядка. Іерусалимскій патріархъ Аствацатуръ и прибывшій сюда же сисскій католикосъ Нерсесъ «смирились предъ авторитетомъ скаго католикоса». На состоявшемся здёсь армянскомъ боръ выработано было тринадцать важныхъ пунктовъ, которыхъ 1-й установляль любовь и доброе согласіе между каоедрами католикосовъ очміадзинскаго и сисскаго; изъ нихъ долженъ избирать своего сборщика въ своемъ діоцезъ и никоимъ образомъ не принимать переходящаго другаго католикоса 1). 3-й п. гласилъ, что никто не долженъ быть посвящень въ епископы безъ просьбы общества, засвидътельствованной письменно. Это постановление было направлено противъ того, что въ Арменіи число еписконовъ не было ограничено потребностью: въ епископы ставили не справляясь о ваканціяхъ, часто людей недостойныхъ, презрънныхъ, за деньги, особенно въ такую пору, когда католикосы сильно нуждались въ деньгахъ. Вслъдствіе этого въ Арменіи было много епископовъ безъ канедръ, которые проживали монастиряхъ, иногда понъсколько человъкъ виъстъ 2). Обиліе епископовъ было причиной многихъ безпорядковъ, какъ неимъвшіе каоедръ епископы старадись ихъдобыть, для чего употребляли вст возможныя мъры. 4-й. 6-й и 7-й пункты запрещали епископамъ посягать на епархію и права другаго епископа. 5-й опредъляль, что въ епархіи не должно быть двухъ епископовъ и безъ особенно важныхъ болже двухъ арачнордовъ <sup>3</sup>). 8-й п. нредписывалъ ность въ награжденіи званіемъ вардапета. «Никакой вардапеть не должень давать кому-либо необдуманно звание варда пета, если лице не заявило себя предъ всъми совершеннымъ въ знаніи, добродътели, возрасть и страхь Божіемъ; ибо

<sup>1)</sup> Сборщикъ— почетная должность, на которую назначали способныхъ, свъдующихъ и врасноръчивыхъ иснаховъ; они должны были собирать жертвы въ польву каседры катэликоса и продавать обвящение муро. Zakur. р. 76; Arakel, р. 449.

<sup>2)</sup> Arakel, p. 403.

<sup>3)</sup> Арачнордъ-номинальный епископъ, епархіальный начальникъ, заивнаюшій епископа.

чрезъ то вошло въ церковь много безпорядковъ и соблазновъ. 9-й п. гласиль, что священникь или другой клирикь женъ получать посвящение изъ рукъ своего епископа съ согласія общества. 10-й-епископы и священники должны получать вознагражденіе и доходы, опредъленные сообразно своему чину по опредъленію патріаршихъ каноновъ и не захватывать ничего одинъ предъ другимъ. 11-й-священники не должны дъйствовать одинъ противъ другаго, отбивая дома и доходы, иногда подъ дожными предлогами, какъ-бы изъ добрыхъ побужденій, чрезъ тиранство ulu иностранцевъ; они должны довольствоваться кажиый частью. 12-й предписываль дълать оглашение предъ бракомъ. 13-й-вдовые священники, въ случав, если они благочестивы и люди пожилые и имъють дътей, нуждающихся въ воспитаніи, могуть оставаться на приходь, въ противномъ случай должны поступать въ монастырь или скить, а въ случать отказа, должны быть лишены духовнаго сана.

Послъ того Филиппъ направился въ Константинополь, гдъ уже 18 лътъ (1635—1652) шли раздоры между армянами изъ-за патріарховъ. Здёшніе армянскіе патріархи были большей частію люди недостойные, достигнувшіе доженія черезь подкупы. Своимъ поведеніемъ они производили соблазнъ въ паствъ и заставляли ее возставать противъ недосъ каселры. О положения дълъ стойныхъ и свергать ихъ достаточно говорить уже то, что въ течение 11 лъть (1641 —1652) смінилось 7 патріарховь, изъ которыхъ одинъ быль свергаемь 4 раза. Послъ одного такого сверженія паства цвлыхъ 11 мвсяцевъ не могла согласиться въ выборъ и за все это время церковью управляли свътскія лица. Недостойная борьба соперниковъ изъ-за канедры сопровождалась подкунами турецкихъ чиновниковъ, взаимнымъ оклеветаніемъ, рукопащной битвой, заключеніемъ въ цвпи и въ Побъда склонялась то на одну, то на другую сторону; не усивналь еще побъдитель занять свое мъсто, чтобы воспользоваться плодами своей побъды, его соперникъ уже спъщилъ, съ новымъ турецкимъ указомъ, прогнать съ мъста недавняго побъдителя. Безперемонныя траты церковныхъ разныя денежныя обязательства, даваемыя туркамъ честолюбцами, которые хотъли удержаться на канедръ, довели дъло до того, что патріархія имъла полгъ по 40 т. піастровъ.

Католикосъ водворилъ здъсь миръ и убъдилъ собрать потребную сумму, чтобы уплатить долгъ. Миръ этотъ продолжался до смерти Филиппа.

Во время своего пребыванія въ Константинополь Филипир Астьоитр еще обно важное чрто-поляситр смада вр армянской общинь во Львовь, продолжавшуюся болъе 25 лътъ. Виновникомъ отой смуты былъ еп. Николяй, поставленный въ епископы католикосомъ Мелкисетомъ, въ ность его во Львовъ. Этотъ Николай не пользовался уваженіемъ армянской общины за свою будтобы зазорную жизнь, и быль поставлень въ епископы вопреки желанію паствы. Броженіе началось тотчась послів посвященія Николая. обвиняла его въ разныхъ преступленіяхъ, но, повидимому, скрытымъ мотивомъ ихъ ненависти къ нему было то, что Николай не быль изъ числа фанатиковъ арминской ортодоксін и быль склонень къ латинству. Мелкисеть, и самъ не изъ твердыхъ ортодоксаловъ, былъ покровителемъ своего ставленника. Онъ далъ ему письменное отлучение на общество, если оно не будеть подчиняться своему епископу. Послъ смерти Мелкисета Николай явился въ Каменецъ и здъсь точно такъ же возстановилъ противъ себя армянское общество. Поводомъ послужило обстоятельство само по себъ пустое, но очень важное въ глазахъ армянъ. По армянскому обычаю новопосвищенный і еромонахъ обязанъ пробыть въ уелиненіи 40 дней, прежде чъмъ приступить къ совершению первой литургін; между тымь Николай хотыль допустиль новопосвященнаго имъ іеремонаха къ совершенію литургіи чрезъ 15 дней и дъйствительно допустиль чрезъ 22 дня. Въ дъло вмъшался константинопольской патріахъ Григорій Кесарійскій, который прибыль въ Каменецъ, желая разыграть роль предъ твиъ главы армянскихъ христіанъ во всей европейской Турціи и Польшъ. Онъ произнесъ отлучение на тъхъ, вто пойдетъ въ ту церковь, гдъ будеть служить новопоставленный ісромонахъ. Николай донесъ войту, что Григорій—турецкій шпіонъ, вслідствіе чего Григорій быль выслань. Прибывь въ Валахію, Григорій произнесъ на Николая аначему, хотя самъ не быль епискономъ. Николай не обратилъ на это отлучение никакого армянское общество и духовенство открыто вниманія, но стали говорить противъ него и отказывались повиноваться. Смълость ихъ увеличилась, когда по доносу Григорія эчміад-

зинскій католикосъ Моисей прислаль отлученіе на Николая. Друзья Николая однако побудили его искать примиренія съ Григоріемъ и снятія анавемы. Николай долго ходиль по слівдамъ Григорія, который видимо наслаждался смиреніемъ епископа и перевзжаль изъ города въ городъ. Наконецъ Николай не захотъль больше ходить за Григоріемъ. Онъ нанисаль ему письананему, говоря, что извиненіемъ и просьбой снять не можетъ лично прійти къ нему по причинъ бользни. Григорій снизощоль на просьбу Николая и сняль съ него внаеему. Вскоръ однако Григорій, узнавъ, что Николай совстив не быль болень, взяль назадь свое слово и снова во Львовъ письменное отлучение на Николая. Вражда между епископомъ и его паствой оставалась во всей силь. Немного спусти Моисей послаль за сборомъ нъкоего ворданета Качатура, который, обходя разныя страны, прибыль и во Львовь. Этотъ Качатуръ, предубъжденный Григоріемъ противъ Никодая, во время богослуженія публично отміниль распоряженіе епископа и объявиль, что Николай отлучень и что всякій, вто преклоняетъ предъ нимъ кольно, тоже отлученъ. Назначенъ былъ судъ надъ Николаемъ; но последній заявиль польскимъ властямъ, что судъ паствы надъ епископомъ незаконенъ. Чтобы имъть надежную опору въ своей борьбъ съ паствой, Николай обратился къ ісзунтамъ съ заявленіемъ, что онъ добровольно присоединяется къ римской церкви и виъстъ съ своими приверженцами подчиняется папъ. Многіе изъ армянскаго общества тогда смирились предъ Николаемъ и даже «приняли его исповъданіе». Іезунты надъялись привлечь къ себъ и Качатура и прибывшихъ съ нимъ армянъ: они часто бесъдовали съ ними, доказывая имъ неправославіе армянскаго церковнаго ученія. Качатуръ и его спутники въ бесъдахъ съ іезунтами конечно обнаружили свое полное въжество, однако не поддались ихъ убъжденіямъ тились въ Эчміадзинъ.

Съ переходомъ еп. Николая въ унію, положеніе несогласныхъ на унію армянъ сдёлалось очень тяжелымъ. Имъ дёлались всевозможныя притёсненія при заключеніи браковъ, погребеніи умершехъ, крещеніи дётей; много дётей умирало безъ крещенія, другіе оставались некрещенными 15, 16 лётъ; покойники оставались безъ погребенія засмоленные въ гробахъ. «Запрещены были, говоритъ историкъ, семь тамн-

церковныхъ и службы, и несчастная община териъла ствъ больше, чъмъ во времена язычества» 1). Напрасно католикосъ Моисей писаль въ королю Владиславу и папъ въ гонимыхъ армянъ, положение последнихъ не улучшилось, ибо іезунты были сильнве короля. Католикосъ **Филиппъ** старался помочь бъдствующей общинъ и неоднократно посыдаль для нея епископовъ; но Николай твердо стоялъ на своемъ мъстъ, и назначенные во Львовъ армянские епископы не могли утвердиться здёсь. Такое положение продолжалось Константинополь, 1652 года. Когда Филиппъ прибылъ ВЪ Николай явился къ нему съ цълью испросить Послъ оемы. Сюда же ивились и жалобщики изъ Львова. долгихъ переговоровъ Филиппъ наконецъ достигнулъ примиренія враждующихъ. Опредълено было, что Николай и его привер-Просвътителя и женцы будуть исповъдовать въру Григорія его преемниковъ на канедръ, и что въ дълахъ церкви бyдуть действовать независимо; что епископъ, который будеть преемствовать Николаю, получить носвящение отъ эчинадзинскаго католикоса и будеть управлять своей епархіей съ его уполномочія, повинуясь ему во всемъ; что одинъ только Николай будеть поминать имя папы и единственно на гін, но никакой другой клирикъ, ни преемникъ Николая не долженъ поминать пану ни въ разсужденіяхъ (ses discours), ни при отправленіи службы. Само собой разумъется, апанема съ Никодая была снята. Такимъ образомъ въ выигрышь остались и епископь Николай и католикось Филиппъ; одно лишь львовское армянское общество осталось съ сознаніемъ своей неудачи.

При этомъ католикосъ просвъщение въ Арменіи сдълало новый шагъ впередъ. Столкновение съ изуитами во Львовъ было полезно армянамъ въ томъ отношении, что послъдние убъдились въ ничтожествъ своей учености и въ необходимости настоящаго и всесторонняго образования. Необходимость эта уже раньше немного чувствовалась въ Арменіи и въ эпоху преобразовательной дъятельности Саркиса, Киракоса, Погоса и Моисея стали являться ученые самоучки, которые путемъ упорныхъ самостоятельныхъ трудовъ пріобрътали зна-

<sup>1)</sup> Arakel, p. 453.

нія изъ свътскихъ наукъ и передавали своимъ ученикамъ¹). Самъ Качатуръ былъ изъ числа вкусившихъ новое образованіе. Но всъ ихъ трудно добытыя познанія въ сущности были ничтожными по тому времени. Случай съ іезуитами окончательно убъдилъ армянскихъ богослововъ въ необходимости заняться наукой. Нъкоторые стали брать урови у проживавшихъ въ Арменіи латинянъ и изучать латинскій языкъ. Самъ Филиппъ неодобрительно смотрълъ на это и даже преслъдовалъ нъкоего Оскана, каторый бралъ уроки у италіанца Павла и переводилъ латинскія книги на армянскій языкъ ²).

### XL. Католикосъ Таковъ IV и Елеазаръ.

Заботы Іакова объ Эчкіадзині». Везпорядки среди константинопольской ари. паствы. Скуты въ Герусалині». Елеазаръ и Мартиръ—главные виновники безпорядковъ. Виймательство кат. Іакова. Елеазаръ пресиствуеть Іакову на каседрі. Правленіе Елеазара. Положеніе діль въ Кон—лі и Герусалині».

По смерти Филиппа католикосомъ сделался Іаковъ ІУ (1655—1680). Іаковъ продолжаль организовать первовныя дъла въ духъ своего предшественника. Особенно онъ тился объ улучшеніи матеріальнаго положенія Эчміалзина. Онъ опредълилъ, чтобы каждый монастырь доставлялъ ежегодно въ Эчміадзинъ по 10 литровъ масла освъщение цервви и по 20 литровъ вина для приходящихъ богомольцевъ. Онъ испросилъ у шаха возстановление давно уже забытой десятины съ произведеній сельскаго хозяйства <sup>8</sup>). Время патріаршествованія Іакова ознаменовалось безпрерывными волненіями среди армянскихъ христіанъ Константинополя и Іерусалима. Строптивый духъ константинопольскихъ армянъ не могь долго оставаться въ покорности поставленному Филиппомъ патріарху. Лишь только Филиппъ умеръ, въ Константинополь поднялись волненія; поставленный Филиппомъ патріархъ быль удалень съ канедры, и управленіе попало въ руки свътскихъ лицъ, назвавшихъ

<sup>1)</sup> Arakel, ch. XXIX.

<sup>2)</sup> Arakel, p. 598.
3) Zakaria diaere, II p. 98.

нителями. Мъстоблюстители эти, не смотря на противодъйствіе разныхъ партій, кръпко держались за свою новую роль и даже изъявили готовность платить ежегодно въ турецкую казну дани на 50 т. піастровъ болье, чъмъ прежде, липь бы канедра оставалась вакантною.

Вследствіе такого предложенія дань съ патріархіи возросла до 140 т. піастровъ въ годъ. Однако мъстоблюстители не долго арендовали патріархію: явился монахъ Оома, который изъявиль визирю готовность платить ежегодно по 400 т. піастровъ, если только его назначать патріархомъ. Визирь конечно не отказался отъ такого увеличенія государственнаго дохода, и Оома сделался патріархомъ противъ желанія паствы. Ловкій спекулянть зналь, какь увеличить доходы патріархіи. Опираясь на то, что онъ поставленъ патріархомъ по распоряжению султана, онъ потребоваль отъ армянскаго јерусалимского патріарха подчиненія своему авторитету. Но враги Өомы никакъ не могли вынести присутствіе его на патріаршей канедръ. Не имъя возможности ни учинить надъ какое-либо насиліе, такъ какъ его охраняла турсцкая стража, ни подкупить въ свою пользу турецкое правительство, они наконецъ возбудили противъ Оомы весь народъ. Однажды цълой большой толпой они явились къ турецкимъ властямъ и заявили, что константинопольские армяне не могуть подчиняться вомъ, такъ какъ онъ-франкъ и шпіонъ. Явились и свидътели, доказывавшіе основательность обвиненія 1). Оома и его діаконъ были арестованы и заключены въ тюрьму. Тогда константинопольская паства предала Оому анавемъ и написала актъ, что она не желаетъ болъе имъть его своимъ главою. Этотъ актъ былъ скрвиленъ прибывшимъ въ Константинополь і русалимскимъ патріархомъ Аствацатуромъ и представленъ конст-му пашь съ требованиемъ смерти Оомъ. уступилъ требованію армянь, и Оома безъ суда и Паша

<sup>1)</sup> По недостатку источниковъ не могу опредълить прошлое патріарха бомы; не тотъ-ле это бома изъ Алеппо, когорый уже раньше, въ 40—выхъ годахъ, былъ иъкоторое время констант. патріархомъ и бъжалъ съ ваеедры въ Римъ, когда убълияся въ невоям жности выплатить объщанную султану дань? (Cham. v. II, р. 375—376). Впрочемъ и безъ того связь нашего бомы съ латинянами едвали должив подлежать сомевеню: дань въ 400 т. піастровъ слишкомъ велива для наленькаго армяно-константинопольскаго патріархата, чтобы не подоврѣвать субсидія со стороны католическихъ виссіонеровъ. Какъ улива противъ бомы въ этомъ отношеніи служитъ и то, что при номъ всегда находняся діаконъ Мельтовъ, судя по имени, не армянивъ, который также быль предметомъ ненависти у армянъ.

слёдствія и безъ вёдома покровителя своего, визиря, быль отравленъ въ тюрьмъ. Злоба константинопольскихъ армянъ въ Оомъ не удовлетворилась его смертію. Подкупивши стражу, армяне достали трупъ патріарха и устронли надъ нимъ самый низкій и непристойный тріумфъ. Они топтали трупъ ногами, плевали на него и подвергали его другимъ разнымъ поруганіямъ; наконецъ лишили его христіанскаго погребенія, бросивъ вийсто того въ море (1658) 1). Въ этомъ преступленіи принимали дъятельное участіе Елеазаръ, бывшій конст. патріархъ, который потомъ сдёлался ісрусалимскимъ патріархомъ, а наконецъ и эчміадзинскимъ католикосомъ, и мовскоръ патріархъ нахъ Мартиръ, константинопольскій. Смуты прододжались. Продажность однако возможнымъ достижение патріаршества чиновниковъ пълала для всяваго проходимца. За слъдующіе 22 года католикосства Іакова смінилось въ Константинонолі 12 патріарховъ. За годъ до смерти Гакова к-имъ патріархомъ сдълался уже булочникъ Саркисъ (1679). На патріаршество смотръли не какъ на высшую священную степень, а какъ на выгодную должность; поэтому всякій старался проникнуть въ овчій дворъ константинопольской армянской церкви не прямо дверьми, -- такъ какъ это было для многихъ невозможно, -- а черезъ заборъ.

Въ Герусалимъ споры у армянъ съ грепроисходили ками изъ-за двухъ монастырей; а потомъ большую смуту внесъ товарищъ Аствацатура Елеазаръ, стремившійся къ самостоятельному патріаршеству. Какъ сказано выше, пат-Оома TTO JUNEY LOIL туровъ власть и надъ іерусалимскимъ патріархомъ; следующій за Оомой патріархъ, Мартиръ (1659), тоже получиль отъ турецваго правительства эту власть. Престарыли Аствацатуръ мирился съ положеніемъ; но его честолюбивый товарищъ желаль выносить такого униженія. Опираясь на друзей, онъ забралъ въ свои руки управленіе іерусалимскимъ армянскимъ патріархатомъ и объявилъ этотъ патріарнезависимымъ отъ константинопольскаго патріарха (1662).Около этого времени въ Восточной Арменіи одинъ армянскій епископъ, Онуфрій амидскій, выступилъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cham. p. 382-389.

имківэрикоо армянскаго духовенства противъ И camo-Обличенія, надо католикоса. полагать, были вательны 1). Армянское духовенство и самъ католикосъ сильно всполошились по поводу этихъ обличеній. Скоро облипопаль въ руки католикоса, заключенъ тюрьму, а потомъ судимъ тъмъ же духовенствомъ, которое онъ обличалъ. Само собой понятно, что на судъ онъ оказался виновнымъ; католикосъ собственноручно обръзалъ ему волосы, послъ чего его снова заключили въ тюрьму. Спустя нъкоторое время Онуфрію удалось бъжать изъ тюрьмы. Онъ сталь обходить монастыри и вездв возбуждаль недовольство противъ католикоса. Подобравши партію недовольныхъ, онъ виъстъ съ ними написалъ јерусалимскому патріарху Елеазару письмо, въ которомъ жаловался на Іакова и просилъ въ Эчміадзинъ и быть католикосомъ. Елеазаръ прибыть поспъщиль на зовъ, но на дорогъ убъдился, что не успъеть въ своемъ предпріятін, и удовлетворился тъмъ, что провозгласиль себя самостоятельнымь католикосомь, независимымь и отъ Эчміадзина 2). Онъ устроиль у себя церковь, которую назваль Эчміадзиномь, и добился оть сисскаго католикоса признанія своей независимости, объщавъ не вмъщиваться въ дъла сисской церкви. Съ помощью подкупа онъ достигъ, что и турецкое правительство признало его католикосомъ всъхъ турецкихъ армянъ (1663). Въ 1664 году въ Аленно онъ быль торжественно посвящень въ первосвященники сискатоликосомъ Качатуромъ, послъ чего прибылъ въ Іерусалимъ и формально низложилъ Аствацатура.

Но зависть и вражда побудили враговъ Елезара въ интригамъ противъ него. Въ числъ его враговъ былъ теперь и кат. Іаковъ. Для Іакова особенно чувствительно было то, что съ возмущеніемъ іерусалимскаго патріарха сильно сокращались доходы Эчміадзина, такъ какъ Елезаръ запретилъ вчміадзинскому сборщику приходить въ Іерусалимъ и производить сборы въ пользу католикоса. Явившись въ 1667 г. въ Константинополь, Іаковъ усиълъ съ помощью денегъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это можно заключить изъ того, что Онуфрій быль человікь всіми уважасный и достойный; сами враги его опреділенно не указывали въ его жизни ничего предосудительнаго. Когда же онъ изъявиль покорность іакову, то послідній даже сділаль его своимь викарісмь.

<sup>2)</sup> Zakaria diacre, II, ch. XXXVIII--XXXIX.

возбудить турецкое правительство противъ Елеазара и быль признанъ опять верховнымъ католикосомъ надъ всёми армянскими христіанами. Онъ назначилъ іерусалимскимъ патріархомъ своего друга Мартира, который отправился въ Іерусалимъ и выгналъ Елеазара. Но этимъ смуты въ Іерусалимѣ не кончились: Мартиръ скоро былъ свергнутъ, возстановленъ былъ Аствацатуръ, а послѣ него снова усѣлся на каеедрѣ Елеазаръ. Мартиръ послѣ того десять лѣтъ не давалъ покою Елеазару; примъру Мартира слъдовали и другіе двое. Мартиръ три раза получалъ отъ турецкаго правительства грамоты на іерусал. патріаршестко и наконецъ примирился съ Елеазаромъ, все время остававшимся патріархомъ.

Въ 1680 году на ісрусал. патріаршей каседръ сидъли уже двоє: Елеазаръ и Мартиръ.

Католикосъ Іаковъ, достигнувщи своего въ 1667 году, мало уже вмѣшивался въ дѣла константинопольской и іерусалимской армянской общины, заисключеніемъ тѣхъ случаевъ, когда посланный имъ сборщикъ, собравши на Эчміадзинъ деньги, забывалъ объ ихъ назначеніи, и съ помощью ихъ оказывался на патріаршемъ престолѣ. Католикосу притомъ же и самому приходилось плохо. Путешествіе его въ К-ль вовлекло его въ большіе долги, такъ какъ ему пришлось издержать на подарки турецкимъ чиновникамъ 150 т. піастровъ. Къ долгамъ присоединилось и другіе непріятное послъдствіе: персы были недовольны путешествіемъ его къ туркамъ. Іакову однако удалось оправдаться передъ шахомъ. Въ грамотъ, данной шахомъ, было сказано. что персидскій правитель Арменіи ничего не долженъ предпринимать безъ совъта съ католикосомъ 1).

Смерть постигла laкова въ Кон-лъ, куда онъ отправилсь снова для умиротворенія тамошней церкви. За день до своей смерти, по словамъ Чамчіана, laковъ велълъ написать свое исповъданіе въры, въ которомъ выразилъ будтобы совершенное подчиненіе римскому престолу.

При католикосъ Іаковъ появились первыя печатныя армянскія книги благодаря трудамъ ученаго Оскана. Напечатанъ быль Часословъ. Послъ того Осканъ приступилъ къ

<sup>1)</sup> Zakar. II, ch. XLVI.

сващ. книгамъ, которыя дополнилъ, гдъ были пропуски, порядокъ при помощи датинскихъ привелъ ВЪ и раздълилъ на главы. Кромъ того онъ присоединилъ полное согласіе по латинской Библіи, — у армянъ дотоль было согласіе лишь на евангелія, — сдълаль полный переводъ книги Іисуса, сына Сирахова, которой въ цъломъ видъ не было въ армянской Библін, а въ нъкоторыхъ спискахъ и совстиъ не было; перевелъ съ латин. Библіи «4-ю книгу Ездры», которой недоставало въ армянской, равно какъ латинскіе справочные указатели, которые, указывая главы и стихи, помогаютъ читателю въ отысканіи нужныхъ текстовъ. Въ армянскихъ священныхъ книгахъ были зачала и главы, но въ этомъ не было однообразія и постоянства, и часто указанія были ощибочны. Въ это же время было напечатано много армянскихъ букварей и катихизисовъ, изданы были избранныя молитвы, редактированныя Осканомъ по далматскимъ, т. е. италіанскимъ, книгамъ, а также альманахи, календари и пр. 1).

умерь катол. Іаковь, другь его, знаменитый Мартиръ, написалъ въ Эчміадзинъ, чтобы не избирали католикоса, не посовътовавшись съ другими армянскими патріархами, особенно же съ «независимымъ католикосомъ Елеазаромъ». Два года эчміадзинская канедра была вакантна; наконецъ въ 1682 г. приглашенъ былъ па католикосство јерусалимскій католикось Елеазарь. Получивь приглашеніе, Елеазаръ отправился въ Константинополь и получилъ грамоты, утверждающія его главою всей армянской церкви. послъ чего отправился въ Эчміадзинъ. - Лътописецъ хвалить краснорвчіе и твердость католикоса Елеазара и говорить, что всъ безропотно оказывали ему повиновение. Даже ахтамарскій католикось пришель получить благословеніе отъ Елеазара. Елеазаръ сдълалъ много построекъ въ Эчміадзинъ, платить же долги, сдъланные его предшественниками, положительно отказался.

Въ теченіе всего 8-лётняго правленія Елеазара въ константинопольской армянской общинъ происходили попрежнему волненія и раздоры. Въ бытность свою въ послёдній разъвъ К-лё Елеазаръ утвердилъ тамъ патріархомъ бывшаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Arakel, p. 596-600.

раньше патріархомъ Карапета или Курпо; но уже черезъ годъ онъ былъ свергнутъ сборщикомъ Елеазара, монахомъ Ефремомъ, который въ свою очередь былъ свергнутъ священникомъ Торосомъ, а Торосъ чрезъ годъ—священникомъ Качатуромъ, а Качатуръ снова Карапетомъ. Карапетъ 5 разъ былъ поставляемъ на патріаршество, и въ послѣдній разъ владѣлъ имъ только одинъ мѣсяцъ. Послѣ того свѣтскіе замѣстители 2 года управляли к—ой церковью, пока не былъ назначенъ нѣкто Матоей кесарійскій. Однако и Матоей не понравился въ Константинополѣ. Тогда Матоей отправился въ Сисъ и тамъ сдѣлался католикосомъ, не смотря на то, что тамошній католикосъ Аствацатуръ былъ еще живъ; а въ Константинополѣ между тѣмъ снова усѣлся Ефремъ (1694).

Въ то время какъ духовенство боролось изъ-за натріаршества, въ народъ шли ожесточенные споры по поводу богословскихъ вопросовъ. Соблазнительное поведеніе іерархіи облегчало путь къ воздъйствію на арминскую паству со стороны греческой и латинской церквей. Во время этихъ смутъ много армянъ оставило свое исповъданіе и приняло или греческое православіе, или латинство. Католикосъ Елеазаръ старался удержать константинопольскихъ армянъ въ оградъ армянской церкви и посылалъ къ нимъ особыхъ миссіонеровъ, но умеръ, не увидавъ ръшительныхъ результатовъ отъ своихъ мъръ.

Въ Іерусалимъ армянская община тоже не наслаждалась миромъ. Патріархъ Мартиръ завелъ борьбу съ греками и велъ ее, истощая всъ средства, до самой смерти.

#### XLT. Католикосъ Нагапетъ.

Строгость Наганета и наклонность въ датинству. Сверженіе Наганета съ каведры и поставленіе въ католикосы вардан. Стефана. Возстановленіе Наганета. Положеніе армян. христіанъ при Наганет<sup>3</sup>; въ Арменія. Смуты въ Константинополф. Переходъ многихъ армянъ въ латинство и православіе. Мёры прогивъ перехода.

Послѣ Елеазара католикосомъ сдѣлался Наганетъ (1691—1705), ,,человѣкъ добрый и добродѣтельной жизни". Онъ много заботился о церковномъ порядкѣ, устроилъ много церквей и монастырей, внимательно слѣдилъ за поведеніемъ духовенства и строго наказывалъ за всякій проступокъ. Со-

временный лътописецъ находить его въ этомъ последнемъ отношени слишкомъ суровымъ; говоритъ, 38 BCHROC упушеніе онъ приказываль виновныхъ вѣшать публично и наказывать палками и отдаваль въ руки свътскихъ телей для взысканія штрафа; бриль волосы и бороду за малъйшій проступокъ, заковываль въ цепи и чрезъ это навель страхъ на все духовенство 1). Этотъ же лътописецъ замъчаетъ, что при Нагапетъ и его предмъстникъ древніе обычаи и установленія католикосовъ были измёнены какъ въ самомъ Эчміндзинь, такъ во всьхъ монастыряхъ. Католикосъ Нагапеть быль склонень въ союзу съ датинянами. Въ 1695 году онъ писалъ папъ Иннокентію XII, заявляя «самое покорное подчинение главъ римской церкви и прося папу не никакимъ слухамъ относительно армянской церкви, кромъ того, что основано на неопровержимыхъ доказательствахъ». Вскоръ послъ письма къ папъ Нагапетъ былъ свергнуть съ ка ведры. Дъло было такъ: нъкоторые монахи, недовольные строгостью Нагапета, писали въ главному варданету въ Испагани и Джульфъ Стефану: ,, католикосъ ниспровергъ всъ наши законы и обычаи и хочетъ управлять безъ каноновъ, не сообразуясь съ писанными законами. "Они просили Стефана прибыть въ Эчміадзинъ и быть католикосомъ. Стефанъ конечно согласился и выхлопоталь себъ утверждение у персовъ. Назначенный имъ викаріемъ Александръ отправился напередъ въ Эчміадзинъ, чтобы изгнать оттуда Нагапета, и усивль это сделать. Стефанъ, хотя и быль посвященъ въ Эривани въ католикосы, однако не могъ примънить свое новое звание къ практикъ, такъ какъ многочисленные приверженцы Нагапета не хотъли признать новаго католикоса. Къ тому-же Стефанъ обнаружилъ такой несносный характеръ, что отталкиваль и своихъ приверженцевъ. Чрезъ 10 мъсяцевъ послъ низложения Нагапета Стефанъ былъ духовенствомъ и отправленъ въ заточение, гдъ и умеръ. Возстановленный на каоедръ Нагапеть не прекратилъ своихъ отношеній къ папъ. Вскоръ послъ своего возстановленія онъ получиль отъ Инновентія письмо, въ которомъ папа съ своей стороны выражаль уважение къ армянской церкви и убъждаль не обращать вниманія на то, что дошло-бы до него нелестнаго

<sup>1)</sup> Zakaria II, 65, p. 145-146.

о римско-католической въръ. Послъ этого Нагапетъ вторично писалъ папъ, выражая ему снова свою покорность. Константинопольскій арм. патр. Ефремъ выступилъ съ ръзкими обличеніями противъ Нагапета, говоря, что заявленіями покорности папъ уничтожается независимость арм. церкви. Обличенія Ефрема, не помъщали Нагапету преспокойно сидъть въ Эчміадзинъ, но самъ Ефремъ, въроятно за свою ненависть къ латинской церкви, былъ свергнутъ съ патріаршества и замъненъ Мелкисетомъ.

Папа, повидимому, старадся вознаградить армянъ за ихъ покорность и чужими руками пытался загребать ихъ интересахъ. Въ концъ 1701 г. въ Смоленскъ три иностранца-два армянина и одинъ римскій ксендзъ. Одинъ изъ армянъ, называвшійся Израндь Орія, объявиль себя боярину Головину армяниномъ знатнаго происхожденія и разсказаль, что онь уже двадцать льть живеть въ Западной Европъ, и теперь, снесшись съ армянскими старшинами, находящимися въ Персіи, составилъ планъ освободить своихъ соотечественниковъ отъ тяжкаго персилскаго ига. Онъ увърялъ, что императоръ и курфирсть баварскій охотно соглашаются помогать этому дълу; но признають необходимымъ содъйствие русскаго царя. «У меня бълый листь за 10 печатями, говориль Орія: о чемъ нп договорюсь парскимъ величествомъ, все будетъ исполнено». Онъ предлагалъ на Шемаху, населенную армянами, и увъряль, что изъ армянскихъ провинцій соберется 116 т. человъкъ; армяне придуть на помощь персидскимъ. Opin тотъ-же смыслъ и самому имп. Петру Великому. Онъ силь дать ему царскую обнадеживательную грамоту къ армянскимъ старшинамъ, что ови будутъ праняты подъ русскую державу «со всякими вольностями, особенно съ сохранениемъ въры». Въ 1702 году царь приказалъ объявить, что, когда кончится война со шведами, то освобождение армянъ будетъ предпринято непремънно. Такое объщание сильно подняло настроеніе армянъ и они стали довольно смело отстаивать свои права въ частныхъ житейскихъ столкновеніяхъ съ персами.

Церковныя дёла въ Константинопольскомъ армянскомъ патріархать продолжали идти далеко не мирно. Мелкисеть не быль такимъ горячимъ приверженцемъ армянской старины, какъ Ефремъ, но почему-то тоже не удержался на каседръ; чрезъ годъ съ небольшимъ онъ былъ свергнутъ, а на его мъсто поставленъ

Мхитаръ изъ Курдистана (1700). Мелкисету снова вскоръ удадось занять патріаршество, но не надолго. Тоть-же Ефремъ, тогда адріанопольскій, оставаясь по прежнему епископъ латинянъ началъ преследовать нъкоторыхъ томъ скихъ священниковъ, которые публично восхваляли образъ дъйствій кат. Нагапета. Онъ лишиль ихъ священства и вастоядь, что патріархъ Мелкисеть надожиль на нихь анавему. Священники однако сумъли оправдаться предъ патріархомъ, такъ что онъ сняль съ нихъ анаоему и объщаль хлопотать нихъ предъ Ефремомъ. Не успълъ Мелкисетъ увидъться съ Ефремомъ, какъ послъдній схватиль тъхъ священниковъ и, обвинивъ предъ визиремъ въ предательскихъ сношеніяхъ съ франками, достигь того, что ихъ сослади на галеры. Мелкисеть горячо вступился за осужденныхъ, но Ефремъ мълъ обвинить и Мелкисета: его свергли съ каоедры и тоже сослали на галеры въ компанію къ тъмъ, за кого онъ хлопоталь. Ефремь снова сдълался кон - мъ патріархомъ. Тогда въ К-лъ образовались двъ враждебныя партіи одна оправдывала Мелкисета, другая стояла за Ефрема. Отталкивающая картина ожесточенной борьбы этихъ партій произвели то. что многіе мирно настроенные армяне, питая отвращеніе въ ярости и нетерпимости той и другой партіи, перестали ходить въ армянскія церкви и приняли греческое или латинское исповъданіе. Ефремъ принималь суровыя мъры противъ такого перехода армянъ въ другое въроисповъданіе. Будучи самъ врагомъ халкидонскаго собора, овъ отдалъ приказъ кон-му депутату (самъ онъ жилъ въ Адріанополъ) и всему армянскому духовенству, въ предблахъ Турцін, хватать тюрьму всьхъ тьхъ армянъ, которые обнаруживаютъ приверженность къ этому ненавистному для пего собору. Чтобы тъмъ върнъе достигнуть цъли, онъ испросиль у султана и муфти точно такое же распоряжение. Вслъдствие этого многие были замучены, а еще больше было подвергнуто штрафамъ. Суровыя міры только усилили въ армянахъ желаніе оставить свою въру и принять въру грековъ или латинянъ. Число халкидонитовъ «возрастало такъ быстро, что Ефремъ пришель въ ужасъ. Онъ трепеталь за свою жизнь, хотя быль окруженъ турецкими янычарами». Нъкто Мхитаръ севастійскій, принадлежавшій къ друзьямъ латинянъ, старался было водворить миръ и согласіе въ армянскомъ обществъ, но ни-

чего не достигь, кромъ недовольства противъ себя во всъхъ партіяхъ. Онъ удалился въ Италію, приняль унію съ латинянами и основаль знаменитый монастырь Мхитаристовъ. Другой такой же дъятель Авістивъ успыль нісколько коить кон-хъ армянъ, свергнувъ Ефрема и занявъ его мъсто (1701). Турецкое правительство предоставило Авістику завъдывать, промъ поистантинопольского, еще и Герусалимскимъ патріархатомъ. Впрочемъ миръ среди армянъ продолжался не долго. Авістикъ можетъ быть и быль мирно настроенъ по отношенію въ греческой и римской церкви, пока быль патріархомь, но, сділавшись патріархомь, скоро шель по следамь Ефрема. Неизвестно, что руководило действіями Авістика, - ревность ди по въръ, или корыстолюбіе, только онъ щедро издаваль приказы объ арестъ представителей армянского общество подъ предлогомъ преданности ихъ римско-католической въръ, и отпускалъ только посль уплаты большого штрафа. Въ это время нъкоторые укрылись отъ преследованія патріарха въ латинскомъ капуциновъ въ Перъ. Авіетикъ, чтобы достать своихъ говъ, заявилъ аббату готовность принять унію съ датинянами и просиль выдачи бъжавшихъ въ латинскій монастырь мянь, такъ какъ ихъ содъйствіе дълу будто-бы необходимо. Когда нъкоторые, довърившись Авіетику, вышле изъ монастыря, патріархъ немедленно заключиль ихъ въ оковы. Друзья заключенныхъ, не добившись освобожденія ихъ, ночью сдънападеніе на домъ, гдъ они были заключены, и сплою освободили узниковъ. Въ этой ночной схваткъ досталось и патріарху, который пытался защитить домъ. Борьба съ ской партіей и латинянами была совствить не подъ силу Авіетику. На принесенную визирю жалобу побитый патріархъ не только не получиль удовлетворенія, но даже самь быль ключенъ въ тюрьму, гдъ и содержался, пока не **аплатиль** штрафа. Въ 1703 г. по просьбъ главныхъ представителей армянскаго кон-го общества Авістикъ былъ свергнуть съ каеедры, а когда партія его произвела безпорядки, то визирь приказалъ сослать его въ ссылку. Чтобы унизить Авіетика еще больше, приказано было вести его на корабль, на K0торомъ онъ долженъ быль отправиться въ ссылку, съ связанными назадъ руками и съ веревкой на шеб. Чрезъ года онъ снова занялъ канедру и еще разъ поднялъ гоненіе

Digitized by Google

на армянъ за ихъ дъйствительную или мнимую преданность римско-католической церкви; но опять быль въ томъ же году свергнутъ и сосланъ на Тенедосъ. Здъсь онъ надумался. что лучше принять латинство, чъмъ жить въ ссылкъ; крайней мъръ вскоръ мы видимъ его въ Мессинъ, затъмъ въ Марсели и наконецъ въ марсельскомъ монастыръ капуциновъ, гдъ онъ и умеръ. Между тъмъ въ Кон - лъ патріархомъ сдълался Матеей, лице, въроятно, преданное латинянамъ, такъ какъ постановление его совершилось по желанию французского посла. Но поистинъ жалка была судьба кон - го армянскаго патріархата: смуты въ немъ не прекращались. Не прошло и года послъ изгнанія Авістика, а между тъмъ здъсь смънилось пять патріарховъ. Кандидать французскаго посла шествоваль только два мъсяца.

## ${f XLII}$ . Армянская церковь въ XVIII стольтін.

Правленіе кат. Александра І. Кат. Аствацатуръ, Карапетъ, Авраанъ П. Авраанъ Ш., Лаварь. Жалкая судьба кат. Лаваря. Симеонъ Эриванскій. Враждебныя отношенія его къ датянству. Католикосъ Гукасъ. Предположенія о возстановленіи Армянскаго царства. Смерть Гукаса.

Послъ Нагапета эчміадзинская канедра «вслъдствіе тревожнаго состоянія народа» была вакантна болье года. конецъ въ 1707 г. католикосомъ былъ поставленъ сандръ изъ Джульфы. По словамъ Чамчіана, кат. Александръ тотчасъ посят своего посвященія написаль папъ, отъ всего армянскаго народа, письмо съ выражениемъ предавности. «Это тъмъ удивительнъе, говорить Чамчіанъ, что до избранія своего Александръ заявиль себя противникомъ уступокъ папъ и написаль даже книгу съ цълью ясно казать незаконность его претензій на власть, равно какъ неосновательность опредъленій халкидонскаго собора» 1). Причина такой перемъны, впрочемъ, понятна. Какъ мы видъли, при Нагапетъ въ Арменіи очень много ожидали отъ вліянія папъ на христіанскихъ государей Европы, и кат. Александръ, когда быль посвящень въ тайву подготовляющихся событій,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cham. v. II, p. 456-457.

не счелъ удобнымъ держаться прежняго взгляда. Александръ раздълялъ планы Израиля Оріи. Онъ даже предпринялъ нутешествіе въ Россію вивств съ Оріей; но когда тотъ умеръ въ Астрахани, то католикосъ и другія, сопровождавшія его, лица воротились назадъ. Товарищъ покойнаго Израиля варданетъ Минасъ прододжалъ его хлопоты въ Россіи. Этотъ ловкій человъкъ, развивая предъ русскимъ правительствомъ широкіе планы о будущемъ, не упускалъ случая извлечь изъ расположенія импер. Петра кое-что и въ настоящемъ. ноябръ 1714 г. онъ подалъ Петру предложение, въ интересахъ предполагаемой войны Россіи съ Персіей, построить армянскій монастырь на берегу Каспійскаго моря, гдъ пристань Низовая. Монастыри у армянъ строятся обширные случай нужды могуть замёнить криности; СТРОИТЬ онъ, а денегь дасть русское правительство. «Пля отвлеченія подозржнія отъ меня, писаль вардапеть, государь лить приказать построить армянскую церковь въ Петербургъ: тогда будеть ясно, что я занимаюсь только построеніемъ церквей».

При следующемъ католикосе, Аствацатуре 1725), надежды армянъ на спорое избавление отъ магометанскаго ига были особенно велики. Вначаль 1716 г. съ вардапетомъ Минасомъ было послано Петромъ письмо въ Арт. Волынскому въ Персію «навълаться о народъ армянскомъ. какъ онъ тамъ многочисленъ и силенъ и склоненъ-ли сторонъ царскаго величества» и при этомъ поручено было оказывать варданету нужную помощь. Варданеть возвратился въ Россію въ архіепископскомъ санъ и привезъ грамоту отъ ганзасарскаго (агванскаго) католикоса Исайи. Въграмотъ говорилось: «Когда Ваще Ведичество свои воинскія дъда начать изволите, то прикажите насъ напередъ увъдомить, чтобы я съ моими върными людьми, по возможности и по тревашему, могь служить и приготовиться». Что же касается главнаго католикоса, Аствацатура, **T**0 сказалъ, что у него быль и говорилъ съ нимъ о лълахъ. которыя приняты имъ "любительно и пріятно". Однако письма Аствацатуръ далъ въ неопредъленныхъ выраженіяхъ; объявляль, что онь не можеть обязаться вфристью опасаясь персіанъ и нъкоторыхъ армянъ. Въ 1718 г. вардапеть подаль пункты, въ которыхъ просиль, отъ имени

всвхъ армянъ, освободить ихъ отъ басурманскаго принять въ русское подданство. Въ 1722 г. Петръ предприняль персидскій походь; царь иверійскій Вахтангь привлеченъ въ союзу съ русскими. Въ Арменіи думали, что настало уже время возстановленія Армянскаго царства. Сюнін началь двиствовать Давидь-Бекъ съ армянской дружиной, поставивъ себъ цълью изгнать магометанъ изъ армянской земли. Когда царь Вахтангъ съ своей арміей, согласно условію, прибыль въ Арменію, то быль встрвчень съ достью вооруженными жителями. Дълая смотръ отряду, Вахтангъ говорилъ: «Будьте теперь мужественны и не бойтесь никого, ибо пришло время спасенія христіанъ. Персидскій походъ Петра, какъ извъстно, не состоялся. Вахтангъ, не дождавшись Петра, тоже посившиль въ Тифлисъ. Армяне снова остались одни. Въ концъ того-же года тифлисскій арм. еписконъ писолъ Минасу въ Россію, что сто тысячъ вооруженных армянъ готовы пасть къ ногамъ императорскимъ, пусть русскія войска спъщать въ Шемаху; если же до марта 1723 г. помощи не будеть, то армяне пропадутъ лезгинъ. По прошествіи означеннаго срока, армяне обратились прямо въ императору съ просьбой о заступленіи. Съ армяниномъ Иваномъ Карапетовымъ было послано обнадеживаніе, но вмість съ тімь веліно было ждать, а пока, если нужно, перевыжать въ города, занятые русскими войсками. Вна-1724 г. Карапетовъ прівхаль въ мон. Ганзасаръ къ ďlвр патр. Исайи, около котораго собралось 12 т. арм. войска. Весемь дней армяне праздновали, узнавъ, что царь маеть ихъ подъ свое покровительство. Но радость ихъ была преждевременна: въ договоръ съ турками 12-го іюня г. объ армянахъ никакого упоминанія не было. Въ томъ же году огромная турецкая армія, направляясь противъ персовъ, пришла въ Арменію. Въ октябръ того же года два патріарха Исайя и Нерсесъ прислали Петру новую грамоту: «О всъхъ нашихъ нуждахъ чрезъ четыре или пять писемъ мы вашему величеству доносили, но ни на одно отвъта не получили; находимся въ безнадежности, какъ будто мы вашимъ чествомъ забыты, потому что три или четыре года въ распущенности, какъ овцы безъ пастыря. До сихъ поръ, имъя непріятелей съ четырехъ сторонъ, по возможности оборонялись; но теперь пришло множество турецкаго

много персидскихъ городовъ побрало; просимъ съ ведикими слезами помочь намъ какъ можно скоръе, иначе турки въ три мъсяца все возъмутъ и христіанъ погубятъ».

Съ кончиной Петра рухнули последнія Россію. Католикосъ Карапетъ (1725—1729) обращалъ свои взоры только на западъ. Почти все время своего шествованія онъ провель въ Константинополь и только задолго до своей смерти прибыль въ Эчміадзинъ. Неудивительно, что онъ, какъ говоритъ Чамчіанъ, по примъру своихъ предшественниковъ заявилъ папъ свое повиновеніе. надежды на помощь папъ всетаки не осуществлялись. Катотоликосъ Авраамъ II (1730—1734) уже искаль расположенія персовъ, которые стали въ это время наносить пораженія туркамъ. Съ своей стороны и персы почтительно щались съ Авраамомъ, разсчитывая милостивымъ отношеніемъ въ духовному главъ армянскаго народа снискать расположение всъхъ армянь и отвратить ихъ взоры отъ христіанскихъ государей. Преемникъ Авраама II, Авраамъ III, былъ самымъ преданнымъ подданнымъ Надиръ-Шаха, и въ свою очередь шахъ относился къ нему съ величайшимъ уваженіемъ и предупредительностію. Пользуясь расположеніемъ шаха, Авраамъ Ш много принесъ пользы армянской церкви облегченіемъ участи мянскихъ христіанъ, успъшной защитой отъ насильственныхъ обращеній армянь въ мусульманство, снабженіемъ и монастырей матеріальными средствами на счеть шаха.

Преемникъ Авраама Ш., Лазарь (1737—1751), не умълъ ладить ни съ въмъ. Тотчасъ послъ своего избранія онъ едва не погибъ вслъдствіе того, что не догадался рить корыстолюбіе турецкаго губернатора. Выпутавшись изъ этой бъды и прибывъ въ Эчміадзинъ, онъ скоро еще большей опасности: изъ-за какого-то столкновенія Махмутъ-Бегомъ персидскимъ онъ былъ присужденъ къ смертной казни. Только громадный штрафъ въ 20 т. тумановъ избавиль его отъ преждевременной смерти. Персидскій визирь Фетигъ Али астабадскій сильно не взлюбилъ его и пожаловался на него шаху. Шахъ, находившійся въ походъ, заль Лазарю явиться въ лагерь. Не подозръвая ничего, Лазарь явился и поставиль свою роскошную палатку рядомъ съ палаткой шаха. Такая дерзость, въ связи съ доносомъ, казалась шаху невыносимою, и онъ, призвавши котоликоса, приказалъ бить его желъзной перчаткой по лицу до того, что все лице его было разбито и невозможно было различить ни одной черты; затъмъ его заключили въ тюрьму, откуда выпустили только послъ уплаты 1500 тумановъ.
Можно было-бы подумать, что человъкъ, перенесшій столь-

ко отъ злобы и несправедливости тирановъ, лучше будетъ знать цену милосердія, чемъ кто-либо другой, не имевшій такихъ страшныхъ испытаній. Но Лазарь напротивъ, возвратившись послѣ 5 — мѣсячнаго отсутствія въ Эчміадзинъ, оказался только наученнымъ изъ собственнаго опыта новымъ родамъ пытки. Онъ немилосердо преследоваль своих враговь, въчисле которых в прежде всего считалъ бывшихъ своихъ соперниковъ, кандидатовъ на католикосство. Особенно сильно досталось нъкоему Петру Китьюру. Жестокость католикоса, его жадность и вымогательство возбудили ненависть къ нему во всъхъ. Эчміадзинское духовенство, не вынося притъсненій католикоса, жаловалось него константинопольскому патріарху. Жалобы его особенно усилились по следующему случаю. Католикосъ вымучиль у одного армянина 4000 тумановъ; шахъ приказалъ заплатить за алчность 5500 тумановъ. Лазарь уплатиль только 2100 и бъжаль въ Каринъ. Тогда персы забрали изъ всь цыныя украшенія, а такъ какъ ихъ оказалось недосточно для пополненія суммы, то мучили эчміадзинское духовенство, заставляя его вносить недостающее. Духовенство тилось въ богатымъ гражданамъ Эривани и собрало потребную сумму, а въ Константинополь послало новую жалобу. Отъ конст—го патріархата для учиненія суда надъ католико-сомъ были присланы самые заклятые враги Лазаря. Эриванскій персидскій губернаторъ въ свою очередь получиль отъ персидскаго правительства предписаніе узнать о настроеніи армянъ по отношенію къ католикосу и, получивъ доказательство его непопулярности, лишиль его канедры и послаль въ заточеніе (1748). Посль того католикосомъ быль врагъ Лазаря Петръ. Новый католикосъ цервымъ **ТОЛГОМЪ** почель отлучить Лазаря оть церкви. Кон-ій патріархъ сдълаль то же. Однако Лазарю еще разъ удалось возвратиться на эчміадзинскую канедру. Это случилось вскоръ послъ восшествія на персидскій престоль Мирзы—Ибрагима. Католи-косъ Петръ быль послань Лазаремъ въ заключеніе, гдъ и умеръ отъ голода, пробывъ на канедръ только 10 мъсяцевъ.

Лазарь управляль послъ своего возстановленія еще три года. Арменія тогда переживала особенно тяжелое время. Шахъ-Ибрагимъ причиниль много бъдствій армянамъ; произведенныя возстанія были подавлены съ большой жестокостью и еще больше ухудшили положеніе армянскаго народа.

Послъ Лазаря католикосомъ сдълался Минасъ, который не смотря на кратковременное свое правленіе (1751—1753) усивль успокоить армянскую церковь. Преемника его Адександръ II управляль 18 мъсяцевъ (1753 — 1755) и не заявиль себя ничъмъ особеннымъ. Затъмъ сдълался католикосомъ Исаакъ, епископъ каринскій. Исааку (1755—1759) не суждено было провести вреия своего патріаршествованія спокойно. Онъ по своимъ убъжденіямъ быль другь латинянь и естественно имъль много враговъ въ противоположномъ лагеръ. Опасаясь враговъ, онъ избъгалъ жить въ Эчміадзинь; два года онъ жилъ въ Константинополь, а остальное время въ своемъ Каринъ. Уклонение Исаака жительства въ Эчміадзинъ не могло быть пріятно эчміадзинскому духовенству, такъ какъ, несомивнио, католикоса отражалось на доходахъ Эчміадзина и его духовенства. На Исаака была подана жалоба конст-му патріарху. Въ Кон-лъ было ръшено послать въ Каринъ депутата объявить низложение Исаака и потребовать отъ него въ расходованіи доходовъ католиката со времени его избранія. Депутаты прибыли въ Каринъ и объявили Исаака; но вскоръ затъмъ последовавшая смерть избавила Исаака отъ необходимости отчетъ давать ВЪ расходахъ. Пресиникомъ сму быль поставлень заковъ, изъ Шемахи, (1759—1763), а за нимъ слъдовалъ Симеонъ (1763—1780), одинъ изъ жалобщиковъ на католикоса Исаака. Симеонъ заявилъ себя непримиримымъ врагомъ ческой церкви. «До этого времени, говорить Чамчіань, кто изъ армянскихъ католикосовъ не писалъ никогда противъ обычаевъ римской церкви; даже Лазарь, человъкъ который быль врагомъ интересовъ папы, никогда не пытался безпокомть римскій престоль полемическими послъ своего избранія въ католикосы. Симеонъ пренебрегъ примъромъ своихъ предшественниковъ и объявилъ открытую вражду въ римско-католической въръ. Онъ написалъ неніе подъ названіемъ Паставичара, въ которомъ осмѣлился на нъсколько сатирическихъ строкъ противъ римско-католическаго въроисповъданія». 1) Сиблость кат. Симсона въ отношении католиковъ объясняется тёмъ, что онъ вмъстъ съ многими армянами снова сталъ питать большія надежды защиту со стороны Россіи и ничего не ждаль отъ Русское правительство предоставило Симеону завъдывать, по перковнымъ дъламъ, всеми проживающими въ Россіи армянами и ставить для нихъ архіспископа. -- Симеонъ савлалъ много измъненій въ церковномъ армянскомъ календаръ. календарь быль встръчевъ армянами враждебно, но не смотря на противодъйствіе, быль въ вонцъ концовъ введенъ всъхъ армянскихъ церквахъ. При этомъ католикосъ

учреждена первая типографія въ Эчиіадзинь (1773).

Преемникомъ Симеона былъ Гувасъ (1780—1800). последній католикось 18 столетія. Гукась быль самь по себъ человъкъ достойный и добрый, но слабо-харакнохопп Онъ не съумълъ пріобтерный дипломать. ръсти авторитетъ въ глазахъ своего духовенства и снискать благосклонность персидскаго правительства. Низшее духовенство, корыстолюбивое быть можеть больше по нужив, вело между собою постоянные споры изъ-за доходовъ, интриговало среди мірянъ, вносило разладъ въ семьи своихъ пасомыхъ. Опираясь на персидскихъ чиновниковъ, которыхъ всегда представлялась возможность склонить на свою сторону подвушомъ. разныя духовныя дица презирали власть католикоса. Кромъ такого рода непріятностей Гукасу пришлось много дать отъ жадности персовъ, которые брали съ него ежегодно большія суммы денегь. Чтобы удовлетворить персовъ, католикосъ долженъ былъ прибъгать къ такимъ мърамъ, отъ которыхъ отвращалась его кроткая душа.

При кат. Гукасъ армяне сильно были заняты мыслію о возстановленіи Армянскаго царства. Мысль эта была на пути къ осуществленію. Въ 1780 году, по представленію кн. Потемкина, имп. Екатерина изъявила согласіе на возстановленіе Армянскаго царства подъ покровительствомъ Россіи. Потемкинъ вошель въ дъятельныя сношенія по этому предмету съ армянскимъ архіепископомъ княземъ Іосифомъ Аргутинскимъ — Додгорукимъ, съ католикосомъ эчміадзинскимъ и патріархомъ ганзасарскимъ. Гукасъ и патріархъ ганзасарскій, а также и

<sup>1)</sup> Hist. of Arm. v. II, p. 502.

многів арманскіе мелями нисали Потонкину, что армине спабдять всімь нужнымь русское войско, когда оно вступить въ Арменію. Въ Константинополів написань быль проекть договора между русскими и армянами. Въ Мадрасв составлено было нічто вродів устава о государственных в учрежденіяхъ предполагаемаго армянского государства. Но въ 1787 г. Морачимъ-хань, арестовавъ патріарха ганзасарскаго, захватиль переписку Потемкина и началь преслівдовать армянь. Въ 1796 году рескриптомъ гр. В. Зубову, назначенному главнокомандующимъ персидекой энспедиціей, предписано было между прочимъ и возстановленіе Армянскаго царства, дань были больнія денежныя средства и значительныя войска; но смерть Екатерины номівивля осуществленію плана.

Сбанжение армянъ съ руссинии на ночет политической пеклекло за собою и жедение сблизиться въ области церковной. Извъстный архіепископъ русскихъ армянъ Іосифъ Аргутинскій—Долгорукій, желоя ознакомить русское общество съ учемісиъ приниской церкви и чрезъ то уничтежить предубъящение русскихъ противъ приянской въры, явдаль не русскемъ языкъ, "Исповъденіе христічнскія вёры армячекія церкви" (Спб. 1799). Въ томъ же году были имъ же изданы върусскомъ переводъ, "Таинство крещенія армячекія церкви", членъ священныя и божественныя литургія арм. церкви".

По сперви Гунаса Россія въ первый разъ визидалась въ избратів очинаданскаго патріярка, выставляя своего кандидата, и съ отого момента начинается новый періодъ въ исторіи арминеной первый первый первый

## хронологія.

#### Католикосы.

| Годы                          | •                                   |
|-------------------------------|-------------------------------------|
| Св Григорій Просвітитель 318- | -334. Каоедра въ <b>Эчијадошъ</b> . |
| Аристакесъ                    |                                     |
| Вертанесъ                     |                                     |
| Іусикъ                        |                                     |
| Париерсехъ                    | -362.                               |
| Шагакъ                        | 364.                                |
| Hepcecs I                     | 374.                                |
| Гусикъ II                     | ·386·.                              |
| Завенъ                        | 390.                                |
| Шагакъ, изъ Горджека, 390     | 392.                                |
| Аспуракесъ                    | 397.                                |
| Исаакъ Великій 397            | 448. Свергнуть съ качед-            |
|                               | ры въ 436 г.                        |
|                               | Сурмахъ 486-437                     |
|                               | Беринию . 437-440                   |
|                               | Шиуель440-445                       |
|                               | Исаакъ В. въ греч.                  |
|                               | Apm440-445                          |
|                               | Исаанъодинъ445-448                  |
| Месропъ448-                   |                                     |
| Госифъ 1                      |                                     |
| Мелите                        |                                     |
| Moncett 1                     | 465. міалянна въ Ловинь.            |
| Гють                          |                                     |
| Христофоръ                    |                                     |
| Iоаннъ Мантакуни480-          |                                     |
| Пабкенъ                       |                                     |
| Самунаъ                       |                                     |
| Myme502—                      |                                     |
| Исаать II                     |                                     |
| Христофоръ Н515—              |                                     |

|                     | Годы.               | •                       |
|---------------------|---------------------|-------------------------|
| Гевондъ             | .521524             | •                       |
| Нерсесъ II          |                     |                         |
| Іоаннъ П            | .533 - 551          | •                       |
| Monceti II          | .551 - 593          | •                       |
| Авраамъ I           | 594-617             | •                       |
| Комидасъ            |                     |                         |
| Христофоръ III      | 625 - 628           |                         |
| Ездра               | .628 - 641          | . Жилъ близъ Карина,    |
| Нерсесъ III         | .641 - 661          | . съ 629 г. въ самомъ   |
| Анастасій           | .661667             | . Каринъ.               |
| Израиль             | .667 - 677          | •                       |
| Исаакъ III          | .677 - 703          | •                       |
| Илія                |                     |                         |
| Іоаннъ 17 Отцийскій | .717 - 729          | •                       |
| Давидъ I            | .729741             | . Перенесъ кае. изъ До- |
| Тиридатъ І          | .741 - 764          | . вина въ Арамункъ.     |
| Давидъ I            | .764767             | •                       |
| Сіонъ               | .767775             | •                       |
| Исайя               |                     |                         |
| Стефанъ 1           | .788 - 790          | •                       |
| Іовъ                |                     |                         |
| Соломонъ Старецъ    | . 791               |                         |
| Георгій (Кеворкъ) I | .792795             | •                       |
| Іосифъ II Скорпіонъ | .795 - 806          | •                       |
| Давидъ 11           | $.806 - 83^{\circ}$ | •                       |
| Іоаннъ У            |                     |                         |
| Захарія І           |                     |                         |
| reoprin II          |                     |                         |
| Іоаннъ VI Историкъ  |                     |                         |
| Стефанъ II          | .924 - 925          | •                       |
| Өеодоръ I           |                     |                         |
| Ernme I             | .936 - 943          | •                       |
| Аванія Моккскій     |                     |                         |
| Ваганъ              |                     |                         |
| Стефанъ Ш           | . 970—972           |                         |
|                     |                     | тался законнымъ като-   |
| _                   |                     | JUROCOMЪ.               |
| Хачить I            | 972 <b>—</b> 992.   |                         |
|                     |                     | кинъ, близъ Ани.        |

| Годи. |
|-------|
|-------|

| Саркисъ 1                | .992 - 1019. | Жизь вь Ани.            |
|--------------------------|--------------|-------------------------|
| Петръ                    | 1019-1058    | •                       |
| Хачивъ II                | 1058-1064    | •                       |
| Pruroniti II Rematiacent | 1065-1105    | •                       |
| Барсехъ                  | 1105 - 1113  | •                       |
| Григорій III             | 1113-1165.   | Имълъ као. въ съверн.   |
| Нерсесъ IV Благодатный   | 1165-1173    | . Месопотамінвъ Лиофкъ. |
| Григорій IV Дха          | 1173 - 1193  | . а съ 1147 въ Хромк-   |
| Григорій У               | 1193—1195    | . лъ (или Румкале).     |
| Григорій УІ Апиратъ      | 1195-1202    | • .                     |
| Іоаннъ УП Великольный    | 1202-1220    | •                       |
| Константинъ I            | 1220—1267    | •                       |
| laковъ I                 | 1268 - 1287  | •                       |
| Константивъ II           | 1287-1290.   | Свергнутъ съ као но     |
| Стефавъ IV               | 1290 - 1293. | въ 1307 возстанов-      |
|                          |              | Jehb.                   |
| Григорій VII             | 1294-1306    | . Имълъ као. въ г.      |
| Константинъ II снова     | 1307—1323    | Сисъ.                   |
| Константинъ III          |              |                         |
| Іановъ ІІ                |              |                         |
| Мхитаръ                  | 1341-1355    | . г. возстановленъ      |
| Іаковъ ІІ снова          | 1355-1359    |                         |
| Месропъ П                | 1359-1372    |                         |
| <b>К</b> онстантинъ IV   | 1372-1374    | •                       |
| Павелъ I                 |              |                         |
| Өеодоръ II               |              |                         |
| Карапеть 1               | 13961398     |                         |
| Давидъ IV                | 1398-1402    | •                       |
| Карапеть П               | 1402-1409    |                         |
| Іаковъ Ш                 | 14091411     |                         |
| Григорій VIII            | 1411-1418    | •                       |
| Павелъ П                 | 14181430     | •                       |
| Константинъ V            | 1430-1438    | •                       |
| Іосифъ Ш                 |              |                         |
| Григорій ІХ съ           |              |                         |
| Киракосъ                 | 1440-1443    | . Каседра перенесева въ |
| Григорій Х               | 1443-1462    | . Эчијадзинъ.           |
| Аристакесъ П             | 1462-1466    |                         |
| Сарвисъ П                |              |                         |
|                          |              | -                       |

|              | Годы.                       |                       |
|--------------|-----------------------------|-----------------------|
| Аристанось Ш | 1490-1498.                  |                       |
| Өаддей I     | 1 <b>4</b> 981503.          | •                     |
| Егише П      |                             |                       |
| Захарія П    | 15151520.                   |                       |
| Саркисъ Ш    |                             |                       |
| Рригорій XI  |                             |                       |
| Отофань У    | 1541-1556.                  |                       |
| Mexaelis     |                             |                       |
| Tpuropit XII | 1569 - 1573.                |                       |
| Стефанъ VI   | <b>157</b> 3— <b>157</b> 5. |                       |
| Өаддей II    | 1575—1584.                  |                       |
| Аракелъ      | 1584—1586.                  |                       |
| Давидъ V     |                             |                       |
| Mearneers    | 159 <b>4</b> — 1623.        | взяль себв въ това-   |
| House IV     | 1623 — 1628.                | рищи Мелкисета; въ    |
| Monceti III  | 1629—163 <b>2</b> .         | 1603 г. оба сврегнуты |
| Филиппъ      | <b>16</b> 33—1655.          | оп. Сраціономъ, кото- |
| Iarobъ IV    | <b>16</b> 55—1680.          | ьюй аправлять поде    |
| Елеазаръ     |                             |                       |
| Heraners     | <b>1691—170</b> 5.          | 1603—1604. Давидъ     |
| Александръ І | <b>17</b> 07—1715.          | умеръ въ Персии ополо |
| Аствацатуръ  | <b>1715 1725</b> .          | 1633 r.               |
| Карапетъ Ш   | <b>17251729</b> .           |                       |
|              | <del>1730—1734</del> .      |                       |
| Авраамъ Ш    |                             |                       |
| Лазарь       |                             |                       |
| Мина         |                             |                       |
| Александръ П | 1753—1755.                  |                       |
| Исаакъ V     | 1755 <del></del> 1759.      |                       |
| Ianoby Y     | 1759—1763.                  |                       |
| Симеонъ      |                             |                       |
| Гупасъ       | 1780 <b>-</b> 1800.         |                       |
|              | _                           |                       |

Соборы, бывшіе въ Арменіи до отділенія армянской церкви отъ вселенской.

Ватаримическій I, при ов. Григорін Просвітителів, въ 306 г. Аштиническій I, при Нерсесій I, въ 365 г. Вагаршанатскій или антинатовій II, при немъзже, въ 306 г. Соборъ въ Аштинатів, одобрившій переводъ свящемныхъ внигь, опъ же въроятно и такъ называемый *армянскій*, осудившій Несторія и Өеодора Мопсуетскаго, около 435 г.

Сборъ въ Вагаршанать, утвердившій преобразованія въ церкви и составившій шесть правиль относительно церковнаго управленія—годъ неизвъстень. По Чамч. 426.

Соборъ въ Шагапиванъ, составившій 20 правиль о взысканіяхъ за гръхи — 448 или 449. По Чанч. и С.-Март. въ 447 г.

Важнъйшіе соборы послъ отдъленія отъ вселенской церкви.

Вагаршанатскій, осудившій холкид. соборъ, въ 491 г. Довинскій, ръшительнъе осудившій х. соб., въ 527 г. Довинскій, при Моисеъ, установившій новое лътосчиственіе въ 552, другой въ 561.

Два собора въ Довинъ, противохалкидонские, 5.93 и 594 и.

Довинскій, созванный для осужденія Киріона, 596.

Константинопольскій, состязательный, въ 597
Каринскій, при Ездръ, принявшій халкид. соборть въ 629
Соборный отвъть еп. Матусаги писанъ около 640 в.
Противохалкидонскій соборъ при Нерсесъ III въ 648 в.
Принятіе халкид. собора въ Довинъ, при Нерсесъ III, въ 652 п.
Манацкертскій соборъ, при Іоаннъ Отцнійскомъ, въ 726 г.
Пиракаванскій, принявшій халкид. с. около 875

Соборное постановленіе перекрещивать пріемлющихъ халкидонскій соборъ при кат. Ананіи (943—965).

Соборъ въ Константинополъ 1060 г.

Соборъ въ Хромиль въ 1170 г.

Соборъ въ Хромкив въ 1172 г.

Большой соборь въ Хромвав въ 1179 г. Сисскій соборь, примирительный, въ 1204 г.

Соборъ восточныхъ въ Лори въ 1207 г.

Соборный отвётъ кат. Константина на письмо патр. конст. Германа около 1240

Сисскій соборъ въ 1243 г.

Сисскій соборъ и принятіе догмата filioque въ 1251 г.

Сисскій соборъ въ 1307 г.

Аданскій соборъ въ 1316 г.

Эчмівдзинскій соборъ въ 1440 г.

Герусалимскій соборъ, опредълившій взаимныя права арм. патріарховъ, въ 1650 г.

# Важнѣйшія опечатки.

| Стран                                                                  | • ,                           | стр.                                                   | Напечатано:                                                                                                                                                 | Должно быть:                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 35<br>69<br>95<br>117<br>123<br>124<br>127<br>131<br>137<br>144<br>186 | 1<br>19<br>4<br>20<br>2<br>13 | снизу<br>сверху<br>сн.<br>св.<br>и 3 св.<br>сн.<br>св. | Напечатано:  пересидскимъ отвотгаемъ анаеемствовали Гоаннъ, было управляющій высыляться поставленныя чинамъ высшихъ. царскихъ титуломъ грекамъ неизрченнаго | Долено быть: персидскимъ отвергаемъ внаеематствовали Іоаннъ, была управлявшій выселяться поставленная чинамъ высшимъ царскимъ титуломъ греками псизреченнаго |
| 225<br>240<br>257                                                      | -                             | CB.                                                    | потвердило<br>Христовой, церкви<br>избирителей                                                                                                              | подтвердило<br>Христовой церкви,<br>избирателей                                                                                                              |

Того же автора: Древніе армянскіе историки, какъ историческіе источники. Одесса 1899 г. 1 р. 20 к. Продается въ книжныхъ магазинахъ Новаго Времени, Тузова въ С.-Петербургъ и въ Центральной Книжной Торговлъ въ Тифлисъ.

